
Актуальная культура {2024} {№ 4}                    {http://journal.asu.ru/cc} 

 

 

 

 

Понятие культурно-исторической 

памяти в междисциплинарном  

дискурсе 
 

 

Кристина Владимировна Филенко – преподаватель кафедры 

социально-гуманитарных дисциплин. Сибирский государственный 

индустриальный университет. Новокузнецк, Россия. 

Е-mail: k.w.filenko@inbox.ru 

 

Аннотация. В статье анализируется культурно-историческая 

память в контексте междисциплинарного дискурса. Рассматрива-

ются такие методологические подходы как Memory studies, cultural 

memory studies, Media memory. Особое внимание уделено онтологи-

ческому осмыслению памяти философами разных исторических 

эпох. Было введено понятие габитуса культурно-исторической па-

мяти, которое позволило выявить социальные, исторические, поли-

тические нарративы памяти. В статье оценивается кризис методоло-

гических подходов в исследованиях памяти, вызванный современ-

ными условиями цифровизации исторических источников, памятни-

ков культуры. В результате возник научный дискурс с акцентом на ис-

следовании медиализированных воспоминаний. Кроме того, в статье 

в контексте культурно-исторической памяти актуализируются во-

просы политики памяти, а также исторической политики. 

Ключевые слова: память, философия исторической памяти, 

историческая память, культурно-историческая память, габитус куль-

турно-исторической памяти, Memory studies, cultural memory studies, 

Media memory. 

 

mailto:k.w.filenko@inbox.ru


2 

 

У Л Ь Т У Р Н О – И С Т О Р И Ч Е С К А Я память пред-

ставляет собой сложное и многоуровневое явление, 

охватывающее не только содержание памяти, но и меха-

низмы ее формирования и сохранения. Общие вопросы изучения па-

мяти, а также исследовательские практики, затрагивающие фено-

мены коллективной, социальной, коммуникативной и культурной 

памяти, являются исследовательским полем «Memory Studies». Фор-

мирование данного научного поля в самостоятельную область знания 

приходилось на конец 1980-х – начало 1990-х гг. Это позволило сфо-

кусировать в пределах социогуманитарного знания различные трак-

товки категории «память». Так, исследователями был очерчен круг 

вопросов идентичности, исторических нарративов, политики па-

мяти, институтов памяти, мест памяти, практик забвения. В данном 

проблемном ракурсе рассмотрим ключевые аспекты осмысления па-

мяти философами, историками, культурологами и другими исследо-

вателями. 

       Проблемное поле памяти впервые актуализировали древнегрече-

ские философы Платон, Аристотель, сосредоточив внимание на его 

эпистемологическом смысле. В своих учениях античные философы 

проводят различия между понятиями «память», «воспоминание», 

«припоминание». Платон в диалоге «Филеб» определяет память как 

сохранение ощущения, способ записи внешних впечатлений, при 

этом философ неукоснительно ведет борьбу за то, что следует при-

дать забвению, а что сделать областью припоминания. Припомина-

ние для Платона – это закольцованное время, соединяющее в себе бы-

тие «до» и «после», предшествование и опоздание, тем самым явля-

ясь духовной практикой приготовления к смерти.  

       Аристотель же рассматривает память через призму времени: 

«Память не есть ни ощущение, ни постижение, но приобретенное 

свойство или состояние чего-то из них по прошествии времени» 

(Аристотель 2004: 158). 

       Как и Платон, Аристотель в своих речах указывает на память, вос-

поминание и припоминание. Поскольку Аристотель избирает для 

себя временное пространство, то припоминание для него предстает в 

текущем моменте как возврат к уже постигнутому знанию или чув-

ственному восприятию прежде.  

 

К 



3 

 

Припоминание не является ни возвращением к воспоминанию о чем-то, 

ни первичным схватыванием о припоминании в собственном смысле 

можно говорить лишь по истечении времени, ибо припоминание теперь 

то, что увидели или пережили прежде (Аристотель 2004: 155).  

 

Это говорит нам о том, что припоминание дополняет память, в 

то время как память сопутствует воспоминанию. Кроме содержатель-

ных характеристик памяти античные философы уделяли внимание 

искусству памяти. В своих речах Цицерон свидетельствовал, что за-

долго до рождения Платона Симонид Кеосский открыл искусство па-

мяти, под которым подразумевал необходимость вспоминать образы 

единичных вещей благодаря расположению их в определенном по-

рядке мест:  

 
Для памяти важнее всего распорядок. Поэтому тем, кто развивает свои 

способности в этом направлении, следует держать в уме картину каких-

нибудь мест и по этим местам располагать воображаемые образы запоми-

наемых предметов (Цицерон 1994: 310-311).  

 

Обратившись к работам таких ученых, как Марта Нуссбаум и 

Пьер Нора, мы можем выделить ключевые аспекты культурно-исто-

рической памяти: накопление и передача коллективного опыта, сим-

волический обмен, сохранение традиций и артефактов, которые спо-

собствуют формированию идентичности. В рамках своего исследова-

ния П. Нора задается вопросом: «В какой исторический момент со-

здаются места памяти?». Отвечая на него, полагает, что места памяти 

рождаются и живут благодаря чувству, что спонтанной памяти 

больше нет, а значит – нужно создавать архивы, нужно отмечать го-

довщины, организовывать празднования, произносить надгробные 

речи, нотариально заверять акты, потому что такие операции не яв-

ляются естественными (Нора 1999: 123). Учитывая структуру памяти 

(материальный уровень, символический уровень, функциональный 

уровень), П. Нора определил место памяти как всякое значимое 

единство материального или идеального порядка, которое воля лю-

дей или работа времени превратила в символический элемент насле-

дия некоторой общности. При этом в исторической ретроспективе с 

прицелом на политический контекст может происходить конфигу-

рация мест памяти. На подобное явление указывал и Б. Шенк, 



4 

 

определив место памяти как место в географическом, временном или 

символическом пространстве. Это «символическая фигура», и в зави-

симости от контекста ее употребления, передачи, присвоения и вос-

приятия она может исчезнуть из коллективной памяти (Les sites… 

2007: 205).  

         Исходя из культурно-исторической ретроспективы, вопрос па-

мяти трансформируется, если иметь в виду отпечаток конкретной 

эпохи. Так, средневековые философы в понятие «память» вклады-

вали определенный сакральный смысл, отражающий сущность бы-

тия. В работе «Исповедь» для Аврелия Августина память, обращен-

ная к прошлому, является печатью греха, символом утраченного бла-

женства:  

 
Память есть сама душа в той мере, в какой она способна знать, открывая и 

обретая себя в каждом предмете знания, по этой же причине память в лю-

бом своем действии есть обращение к Богу и исповедь (Августин 1991: Х, 

3,4).  

 

Отталкиваясь от опыта античных философов, Августин Блажен-

ный выделяет в памяти различия двух начал – памяти и припомина-

ния. Тем самым, поднимается вопрос сохранения прошлого и вос-

произведения этого прошлого, особой активности души в поиске 

прошлого. Между тем Аврелий Августин не только обобщает воззре-

ния Платона и Аристотеля о символах памяти (память об идеальных 

предметах, ассоциативные воспоминания, распределение образов в 

системе мест), но и дополняет новыми категориями (память о буду-

щем, память о душевных состояниях), что, несомненно, придает сред-

невековой концепции важное значение, а значит, имеется веский по-

вод для ее истолкования. Таким образом, для средневековых филосо-

фов Memoria (память) является предустановленной истиной, запи-

санной в Священном Писании и земной истории. Отсюда происхо-

дит переплетение истории жизни средневекового человека с исто-

рией спасения как своеобразный способ поиска себя в пространстве 

бытия.  

         Совершенно иной подход применяется в новоевропейской фи-

лософии. Стремление философов отойти от мощного религиозного 

влияния сказалось и та направленности в осмыслении феномена 



5 

 

памяти. Так, для Дж. Локка память существует без воспоминаний, где 

важным является любой момент настоящего, в котором должно про-

изойти осмысление события, чтобы в дальнейшем быть воспроизво-

димым в качестве прошлого. В воззрениях Дж. Локка это преподно-

сится как «повторять идею прошлого действия с тем же самым созна-

нием о нем, какое у него было сначала, и с тем же самым сознанием 

о всяком теперешнем действии» (Локк 1985: 387). Как видим, созна-

ние памяти есть особая мера души, находящая для себя в памяти ме-

сто осуществления и действия, отправную точку, связывающую чув-

ственный опыт в единое пространство и осознание этого единства в 

собственной идентичности.  

Так или иначе, вопросы памяти связаны с процессом познания. 

Но если для античных философов это было отправной точкой для 

осмысления и построения концепций, то новоевропейская филосо-

фия в лице Дж. Локка предлагает память взять в качестве максимы 

бытия знания и знающего, поскольку мир идей образует поток внеш-

них воздействий. Для утверждения Я в этом потоке требуются лич-

ные усилия и интуиция, которые были бы невозможны, если перво-

начально не были бы основой бытия и не определяли бы траекторию 

деятельности человека. 

          В свою очередь, отталкиваясь от идеалистической картины 

мира, И. Кант придает памяти эмпирический характер. По мнению 

И. Канта, память обладает способностью свободно обращаться к тому 

или иному событию, но только в условиях времени. Новые аспекты 

памяти и припоминания в немецкой философии представлены в ра-

боте И.Ф. Гегеля «Феноменология духа». По мнению философа, 

только пробуждение и раскрытие сознания в феноменологии позво-

ляет перейти к воспоминанию и памяти как развитой привычке и со-

знательной деятельности. Припоминание (Erinnerung) открывает дух 

познанию себя, делая предметом его прошлое, то есть выступает 

неким способом воспроизведения. Гегель объясняет, что предназна-

чение памяти не в сохранении прошлого, т.к. оно и так нас повсюду 

окружает в виде памятных мест, в традициях, обычаях, привычках, 

что способствует формированию национальной идентичности, 

принципов, убеждений. С его точки зрения, память необходима в ка-

честве своего рода индикатора между прошлым и настоящим, кото-

рый позволяет фильтровать груз прошлого. В «Философии духа» 



6 

 

Гегель это свойство определяет как суждение памяти, которое отли-

чает настоящее от прошлого и устанавливает границу самого настоя-

щего как прошлого для будущего, как места, в котором должно от-

крыться и состояться нечто новое (см.: Шевцов 2018: 225). Тем самым, 

суждение памяти не просто фиксирует прошлое как единичность 

произошедшего события, но и дифференцирует настоящее на мно-

жественные элементы, а их соединение дает эффект всеобщности па-

мяти.  

Для сравнения отметим, что Э. Гуссерль объясняет стремление 

помнить через процесс хабитуализации, где габитус есть конкретное 

сознание Я, способное возвращаться к принятым решениям или от-

казываться от прежних убеждений (Гуссерль 1998: 146-148). 

          Применительно к культурно-исторической памяти концепция 

габитуса, предложенная П. Бурдье, позволяет осветить взаимосвязь 

между индивидом и социальными структурами. Культурно-истори-

ческая память формируется не только через индивидуальный опыт, 

но и через габитус, который обуславливается социальной средой. Га-

битус включает в себя не только привычки, но и культурные нарра-

тивы, используемые коллективным сознанием для осмысления своей 

истории. Культурно-историческая память становится частью габи-

туса, воздействующего на сознание и поведение индивидов. Габитус 

может быть как поддерживающим, так и изменяющим культурно-

историческую память. С одной стороны, он способствует сохранению 

традиций и воспоминаний о прошлом. С другой стороны, изменение 

социальных условий может привести к переосмыслению культурно-

исторической памяти, изменению взглядов на идентичность. В этом 

контексте габитус можно рассматривать как механизм, через кото-

рый память адаптируется к новым реалиям. Таким образом, габитус 

как концепция предоставляет уникальную перспективу для понима-

ния механики культурно-исторической памяти. Он показывает, как 

социальные, культурные и исторические факторы взаимодействуют, 

формируя представления людей о своем прошлом и настоящем.    

         На современном этапе развития философского знания выяв-

лены новые аспекты изучения культурно-исторической памяти. Так, 

по инициативе журнала «Вопросы философии» и сотрудников Госу-

дарственного академического университета гуманитарных наук со-

стоялся круглый стол «Индивидуальная и коллективная память в 



7 

 

кон-тексте современных социальных трансформаций», участники ко-

торого обсуждали проблемы индивидуальной и коллективной па-

мяти. Основными темами для обсуждения стали:  

(1) индивидуальная и коллективная память: старые проблемы и 

новые вызовы (Лекторский В.А.),  

(2) феномен коллективной памяти на пересечении философско-

методологических установок (Пружинин Б.И., Щедрина Т.Г.),  

(3) мемориальный феномен и кризис исторического сознания 

модерна (Федорова М.М.),  

(4) коллективная память и поколенческий разрыв (Романова 

А.П.),  

(5) культурная память как нарративный феномен: герменевти-

ческие аспекты (Сабанчеев Р.Ю.),  

(6) исторический прогресс и культурная память: о парадоксах 

идеи прогресса (Емельянов В.В.),  

(7) политика памяти и травмы коллективной памяти в условиях 

секьюритизации (Емельянова Н.Н.) и др. (Индивидуальная и коллек-

тивная память… www). 

           Таким образом, в философии был определен новый виток в ме-

тодологических подходах при изучении культурно-исторической па-

мяти. Во-первых, проблематика культурной памяти как коллектив-

ного, так и индивидуального феномена требует культурно-историче-

ского осмысления. Во-вторых, соотнесение понятий «память» и «нар-

ратив» следует рассматривать через призму противоречивых идеоло-

гических процессов, таких, например, как переписывание истории, 

навязывание новых исторических «стереотипов», «героизация про-

шлого» и культивирование новых героев современности. В-третьих, 

политика памяти, травмы памяти являются основанием для про-

грамм обеспечения культурной безопасности государства. При этом 

должен функционировать механизм передачи культурно-историче-

ской памяти последующим поколениям. 

          Между тем с точки зрения истории, культурно-историческая 

память вовлекает в исследование источники не только письменные, 

но и устные. Историки анализируют, как различные события форми-

руют память целых народов, а также как эта память может подвер-

гаться трансформациям в зависимости от исторического контекста. 

Для этого важным становится понятие «представления о прошлом», 



8 

 

которое позволяет осмыслить, как память «абсорбирует» идеологи-

ческие и политические элементы бытия.  

 В пределах концепции «Memory studies» (мемориальный пово-

рот в исторической науке) появились исследовательские стратегии, 

основанные на теоретико-методологических идеях М. Хальбвакса, П. 

Нора, Я. Ассмана, А. Ассман и других о том, что представления о про-

шлом пересоздаются каждым поколением в процессе социальной 

коммуникации (см.: Артамонов, Тихонова 2022: 76). Учитывая влия-

ние политической сферы общества на научную среду в первые деся-

тилетия XXI в. сложился категориальный аппарат «Memory studies», 

основанный на взаимодополняющих концептах: «политика памяти», 

«историческая политика», «символическая политика». Осознавая 

необходимость новых методологических подходов в исторической 

науке, член-корреспондент РАН, доктор исторических наук Л.П. Ре-

пина на круглом столе в Институте всеобщей истории РАН обозна-

чила следующую проблематику: «Культурный поворот и трансфор-

мация познавательных возможностей исторической науки». В своем 

докладе Л.П. Репина рассматривает память в контексте культуры с 

учетом принципа различия и многообразия культур, поскольку в 

разных культурах степень востребованности прошлого, как и харак-

тер репрезентации различается (Репина 2013: 196). При этом истори-

ческая наука являет собой одну из форм культурной памяти. Отсюда 

для профессионального сообщества «история – часть памяти, только 

один из способов, как мы обращаемся с прошлым. История может 

приходить в конфликт с памятью, с политическими версиями про-

шлого» (Бёрк 2016: 55). Однако Л.П. Репина показывает взаимосвязь 

исторической памяти с социальными, политическими и культур-

ными установками отдельного государства в условиях сегодняшнего 

дня. В этой связи автор доклада выстраивает градацию исследова-

тельского поля, где выделяет компоненты по меньшинству: «истори-

ческая наука», «коллективная память», «память культуры». В таком 

контексте культурно-историческая память обладает более широким 

спектром для изучения прошлого человечества (Репина 2013).  

           С другой стороны, память через призму культурологии рас-

сматривается в контексте методологического подхода cultural memory 

studies. Культурология предлагает глубокий анализ того, как память 

соотносится с культурными процессами и экзистенциональными 



9 

 

вопросами бытия. Особый вклад в развитие теории культурной па-

мяти внесли Я. Ассман, А. Ассман, А. Эрл, Э. Ригней и др. Понятие 

«культурная память» было обосновано в работах Я. и А. Ассман. В 

своих исследованиях немецкие авторы сопоставляют различные 

виды памяти, при этом выделяя надындивидуальный уровень куль-

турной памяти. Как Ян и Алейда Ассман, так и Астрид Эрл указы-

вают на обобщающий характер культурной памяти по отношению 

ко всем остальным видам памяти. Ян Ассман отмечает, что культур-

ная память есть  

 
общее понятие, применяемое для обозначения всех знаний, которые опре-

деляют действия и переживания людей в специфическом пространстве 

интерактивных действий какого-либо общества, используемые много-

кратно от поколения к поколению как средство обучения и тренировки 

(воспитания) (Assman 1988: 9).  

 

В результате некоторого кризиса методологической концепции 

Memory studies исследования культурно-исторической памяти были 

трансформированы в новый методологический конструкт Media 

Memory, который рассматривает память в цифровой эпохе. Поэтому 

немецкий культуролог Астрид Эрл включает в культурную память 

 
медиа, практики, структуры, столь же разнообразные как миф, мону-

менты, историография, ритуалы, устные воспоминания, конфигурации 

культурного знания, нейронные сети…взаимная игра настоящего и про-

шлого в социокультурных контекстах (Erl 2008: 1-2).   

 

В этой связи культурная память (культурно-историческая па-

мять) представляет трансдисциплинарный феномен, адаптирован-

ный к современным условиям информационного пространства.  

         Таким образом, концепт культурно-исторической памяти в 

междисциплинарных исследованиях служит важным инструментом 

для анализа различных аспектов человеческой жизни и культуры. Он 

предлагает богатую почву для дальнейших исследований, комбини-

руя различные методологии и исследовательские подходы. При этом 

всегда следует учитывать, что в исследованиях культурно-историче-

ской памяти важным звеном является гносеологический субъект, ко-

торый обладает свободным выбором в интерпретации собственного 



10 

 

прошлого и трансляции нарративов исторических событий и явле-

ний, в том числе и тех, которые его окружают в повседневной жизни.  

 

Список источников 
 

Августин А. Исповедь / пер. с лат. М.Е. Сергеенко. М.: Ренессанс, 

СП ИВО-СиД, 1991. 335 с. 

Аристотель. О памяти и припоминании / пер. и прим. С.В. Ме-

сяц // Вопросы философии. 2004. № 7. С. 158-169. 

Артамонов Д.С., Тихонова С.В. Политика памяти в интернет-

мемах: от визуализации истории к фейкам // Полис. Политические 

исследования. 2022. № 5. С. 75-87. DOI: 10.17976/jpps/2022.05.06 

Бёрк П. Что такое культуральная история? / пер. с англ. И. По-

лонской; под науч. ред. А. Лазарева. М.: Изд. дом Высшей школы эко-

номики, 2015. 240 с. 

Индивидуальная и коллективная память в контексте современ-

ных социальных трансформаций (материалы «круглого стола»). Сб. 

статей в журнале «Вопросы философии. 2019-2020». URL: 

https://pq.iphras.ru/issue/view/280 (дата обращения: 13.12.2024) 

Гуссерль Э. Картезианские размышления. СПб.: Наука; Ювента, 

1998. 315 с. 

Локк Дж. Собр. соч.: В 3 т. Т. 2. М.: Мысль, 1985. 627 с. 

Нора П. Между памятью и историей. Проблематика мест па-

мяти // Нора П., Озуф М., Пюимеж Ж., Винок М. Франция-память / 

пер. с фр. Д. Хапаевой; науч. конс. пер. Н. Копосов. СПб.: Изд-во 

Санкт-Петербургского университета, 1999. С. 17-51. 

Репина Л.П. Память о прошлом в пространстве культуры // 

Диалог со временем. 2013. Вып. 43. С. 190-198. 

Цицерон. Эстетика: Трактаты. Речи. Письма. М.: Искусство, 

1994. 543 с. 

Шевцов К.П. Философия памяти. СПб.: Изд.-во РХГА, 2018. 408 

с. 

Assman J. Kollektives Gedӓchtnis und kulturelle Identitӓt // Kultur 

und Gedӓchtnis. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1988. Р. 9-19. 

https://doi.org/10.17976/jpps/2022.05.06
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D1%82%D0%BE_%D1%82%D0%B0%D0%BA%D0%BE%D0%B5_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%80%D0%B8%D1%8F%3F
https://pq.iphras.ru/issue/view/280


11 

 

Erl A.  Cultural Memory Studies: an Introductions // Cultural 

Memory Studies: An International and Interdisciplinary Handbook. Ber-

lin, DEU: Walter de Gruyter, 2008. 449 p. 

Les sites de la memoire russe. T. 1: Geographic de la memoire russe. 

Sous la direction de Georges Nivat. Paris: Fayard, 2007. 850 p.  

 

   

Тhe concept of cultural-historical memory  

in interdisciplinary discourse 
 

 

Kristina V. Filenko – Lecturer at the Department of Social and Humani-

tarian Disciplines. Siberian State Industrial University. Novokuznetsk, 

Russia. 

Е-mail: k.w.filenko@inbox.ru 

 

Abstract. The article analyzes cultural and historical memory in the con-

text of interdisciplinary discourse. Methodological approaches such as 

Memory studies, cultural memory studies, and Media memory are con-

sidered. Special attention is paid to the ontological understanding of 

memory by philosophers of different historical eras. The concept of the 

habitus of cultural and historical memory was introduced, which made it 

possible to identify the social, historical, and political narratives of 

memory. The article evaluates the crisis of methodological approaches in 

memory research caused by modern conditions of digitalization of histor-

ical sources and cultural monuments. As a result, a scientific discourse has 

emerged with an emphasis on the study of medialized memories. In addi-

tion, in the context of cultural and historical memory, the article actualizes 

the issues of memory policy, as well as historical policy. 

Key words: memory, philosophy of historical memory, historical 

memory, cultural and historical memory, habitus of cultural and historical 

memory, Memory studies, cultural memory studies, Media memory. 

 

References 

 

Augustin, A. (1991) Confession. Moscow, Renaissance, SP IVO-SiD. 335 р. 

mailto:k.w.filenko@inbox.ru


12 

 

Aristotle (2004) On Memory and Recollection. Questions of Philosophy. No. 

7. P. 158-169. 

Artamonov, D.S., Tikhonova, S.V. (2022) Politics of memory in Internet 

memes: from visualization of history to fakes. Polis. Political studies. No. 5. 

P. 75-87. DOI: 10.17976/jpps/2022.05.06 

Burke, P. (2015) What is cultural history? Moscow, Publishing House of the 

Higher School of Economics. 240 p. 

Individual and collective memory in the context of modern social trans-

formations (materials of the round table). Collection of articles in the jour-

nal «Questions of Philosophy. 2019-2020». URL: https://pq.iphras.ru/is-

sue/view/280 (date of application: 13/12/2024) 

Husserl, E. (1998) Cartesian Reflections. St. Petersburg, Science; Juventa 

Publ. 315 p. 

Locke, J. (1985) Collected works. In 3 vol. Т. 2. Moscow, Mysl Publ. 627 p. 

Nora, P. (1999) Problematics of Places of Memory. In: Nora P., Ozouf M., 

Puimege J., Vinok M. France-memory. St. Petersburg, Publishing house of 

St. Petersburg University. 333 p. 

Repina, L.P. (2013) Memory of the Past in the Space of Culture. Dialogue 

with Time. Is. 43. P. 190-198. 

Cicero (1994) Aesthetics: Treatises. Speeches. Letters. Moscow, Art Publ. 543 

p. 

Shevtsov, K.P. (2018) Philosophy of Memory. St. Petersburg, Publishing 

House of the Russian Academy of Arts. 408 p. 

Assman, J. (1988) Collective memory and cultural identity. Culture and 

memory. Frankfurt a. M, Suhrkamp Publ. Р. 9-19. 

Erl, A. (2008) Cultural Memory Studies: an Introductions. In: Cultural 

Memory Studies: An International and Interdisciplinary Handbook. Berlin, 

DEU, Walter de Gruyter Publ. 449 p. 

Les sites de la memoire russe (2007) T. 1: Geographic de la memoire russe. 

Sous la direction de Georges Nivat. Paris, Fayard. 850 p.  

 

 

 

 

Статья поступила 11.10.2024 

              Принята к публикации 27.12.2024 


