
Актуальная культура {2024} {№ 4}                    {http://journal.asu.ru/cc} 

 

 

 

 

После Бога у Густава Меншинга 
 

 

Евгений Александрович Попов – доктор философских наук, про-

фессор кафедры социологии и конфликтологии. Алтайский государ-

ственный университет. Барнаул, Россия. 

E-mail: popov.eug@yandex.ru  

 

 Аннотация. В статье оценивается концептуализация боже-

ственного в феноменологическом ракурсе Густава Меншинга (1901-

1978). Немецкий мыслитель сосредоточен на развертывании боже-

ственного в рамках религиозного опыта и после Бога как сущего 

иного (нуминозного). Как установлено в статье, Меншинг избегает 

интенционального акта, традиционного для феноменологии и пред-

ложенного Гуссерлем в качестве ключевого опытного регистра, но 

склоняется к трансцендированию. Концепт после Бога рассматрива-

ется как иное сущее и религиозный (пост)опыт. Содержание такого 

концепта определяется и возможностями переживания бытия субъ-

ектом, и изначальностью смыслов божественного как данности. Та-

ким образом, божественное есть смысл-в-себе, трансцендентальное, 

опытное, символизация реальности и т.д. Оценивая эти характери-

стики, Меншинг исходит из понимания сути религиозного опыта. 

Философу удалось представить свою позицию как новый поворот в 

феноменологии религии.          

Ключевые слова: Густав Меншинг, божественное, трансценди-

рование, феноменология религии, нуминозное.   

 

 

 

 

 



2 
 

Введение 
  

 Ф И Л О С О Ф И И религии давно проложены дистанции 

– к Богу, с Богом, от Бога, вероятно, после Бога. Так и в 

философии, так и в религиозном опыте, свидетельствую-

щем о развертывании божественного как априорного или же как са-

модостаточного, но по отношению к религиозному субъекту. В по-

следнем случае, по замечанию И.Н. Яблокова,  

 
выделяются «внутренние» формы получения контакта с «божественным», 

к которым относятся религиозное переживание, озарение, погружение, 

экстаз, вера, опосредующие встречу человека с Богом (важнейшим из них 

считается «Слово Божие», «Священное Писание») и ответ человека на воз-

действие священного, который осуществляется в форме культа, нравствен-

ного поступка и создания общины (общности) (Яблоков 2018: 114).  

 

Эти слова относятся к феноменологической позиции немецкого 

мыслителя Густава Меншинга (1901-1978). 

 Меншинг начинал как социолог религии; в его работе, посвя-

щенной поиску оснований социальности в переживании субъектами 

божественного, часто встречается предлог «после»: после человека, 

после общества, после духа и т.д. (Mensching, 1966: 12, 19, 90). Мысли-

тель находится в поиске смыслов, которые сочетаются со смыслами 

божественного, но в то же время вынужден как будто бы оборачи-

ваться назад – смотреть, как общество и человек станут реагировать 

на переживаемое божественное. Здесь также возникает ситуация по-

сле – когда религиозный опыт накоплен и традиционно отражает 

путь человека к Богу, остается все равно некоторая недосказанность, 

которую сам субъект оценить не в силах, ему этого просто не дано. 

Вместе с тем именно религиозный опыт позволяет увидеть, где чело-

век находился – рядом с Богом или вдали от него, и оказался, таким 

образом, после Него.  

 Проблема, на которую мы обращаем внимание в этой статье, 

заключается в необходимости содержательно развернуть достаточно 

любопытную позицию Г. Меншинга, рассматривающего религиоз-

ный опыт только лишь как путь к Богу, но допускающий, что есть 

В 



3 
 

сущность сущего после Него, и расставить в ней акценты. Такой рас-

клад не создает иллюзорности чего-то безотносительного, напротив, 

позволяет взглянуть на то, что связывает человека и Бога после рели-

гиозного опыта, после того как взаимодействие было установлено и 

не может иссякнуть ни по какой причине. Можно было бы использо-

вать в таком случае понятие религиозного (пост)опыта, как нам ка-

жется, в наибольшей степени отвечающее концептуальной формули-

ровке Меншинга, однако этот вариант будет использован в другой 

статье.  

 Цель настоящей статьи – показать, как Меншинг в своей фено-

менологии, восходящей к Гуссерлю и попутно к Гегелю (или наобо-

рот), развертывает концепт после Бога в двух направлениях: (1) как 

инаковость (нуминозность); (2) как предельность переживаемого бы-

тия в божественном. В первом случае после Бога развертывается иное 

как сущее, во втором видятся границы в том, как человек способен 

пережить божественное иначе, чем природное, космическое, вселен-

ское и т.д. (конкуренция сред). У Меншинга аргументация сводится 

прежде всего к тому, что религия – это опыт переживания бытия и 

«вчувствования» в божественное, но как во всяком цельном образова-

нии, в религиозном опыте утрачивается острота такого переживания, 

и человек может оказаться за гранью божественного и его смыслов.                       

И если, согласно Гегелю, религия дает власть, свободу и цель 

(Гегель 1975: 284), то Меншинг видит в религии опытное начало, в ко-

тором развертывается божественное. При этом мыслитель вынужден 

всякий раз подчеркивать, что религиозный опыт в отличие от неис-

сякаемого божественного имеет свои пределы. Здесь Гегель и Мен-

шинг отчасти совпадают во взглядах, наделяя религию «операцио-

нальными» или атрибутивными смыслами, связанными с «вчувство-

ванием», переживанием бытия, оценкой религиозных фактов и собы-

тий. Отличие же состоит в том, что Меншинг «ограничивает» рели-

гию не в проявлениях ее власти над субъектом или выстраиванием 

целей, как, например, у Гегеля, а опытным началом. Оно может быть 

данностью/априорностью, не имеющим конкретной цели или сво-

бодного/несвободного выражения, но также может быть субъектным, 

отражающим переживанием бытия человеком.    



4 
 

Между тем научный дискурс относительно рецепции взглядов 

Меншинга не столь уж обширен, по большей части он сформиро-

вался в поле феноменологической социологии религии, в рамках ко-

торой оценке подлежали познавательные возможности религии, а 

контакт с божественным («встреча со священным»), собственно, и рас-

ценивался как религиозный опыт (Яблоков 2018). С другой стороны, 

мы находим у Меншинга отголоски т.н. «посттрансцендентальной 

онтологии религии», актуализирующей с точки зрения Т.Г. Чело-

венко,  

 
проблему личностного характера феноменологического познания. Здесь 

феномен рассматривается как «пограничное» явление: одной стороной он 

соприкасается с выявляющим его переживанием как условием его задан-

ности, а другой — «уходит во тьму незнакомого». В данном случае феноме-

нология познания производится не неким «чистым разумом», а лицом, 

попадающим в определенные познавательные ситуации… (Человенко 

2010: 70).  

 

Однако применительно именно к Меншингу такая характери-

стика может быть признана приемлемой скорее лишь в той части, 

когда касается «посттрансцендентального» разворота его идей (если 

иметь в виду концепт после Бога). Что же до более устоявшейся трак-

товки его позиции, то здесь имеет смысл обратить внимание на мне-

ние Т.С. Самариной, назвавшей Меншинга в числе представителей 

т.н. феноменологически-понимающего (phenomenologischversteh-

end) религиоведения вслед за некоторыми другими мыслителями 

(Самарина 2016: 24). Нам представляется, что такая интерпретация 

вполне отражает концепцию Меншинга относительно развертыва-

ния божественного на этапах формирования человеческого опыта и 

после него. Сам Меншинг в одном из писем упоминает Макса Вебера, 

как известно, являвшегося апологетом понимающей социологии. В 

письме Ф. Хайлеру Меншинг заявляет о том, что  

 
идеальный тип Вебера настолько близок в понимании религиозного 

опыта, что всякий раз хочется взглянуть за его пределы и задаться вопро-

сом – а что дальше, что после него; не после идеального типа, а после ре-

лигиозного опыта… (см.: Biezais 1972: 112-114). 

 



5 
 

 Кроме того, «идеальный тип» воспринят Меншингом как спо-

соб преодоления тяготения субъекта и Бога по отношению друг к 

другу –  
 

они притягиваются как данности бытия, в этом их священная сила, но для 

того чтобы понять истинную природу такого притяжения, необходимо 

освободить и того, и другого от этого всесильного тяготения, идеальный 

тип божественного освобождает каждого из плена бытия (цит. по: Arapura 

1973: 70).   

 

В первой части статьи будет проанализирован подход Г. Мен-

шинга к понимания религиозного опыта как пути субъекта к Богу и 

ракурс развертывания смыслов божественного как переживаемого 

бытия, далее будет дана оценка религиозного (пост)опыта, отражаю-

щего состояние после Бога как инаковости (нуминозности).  

 

Религиозный опыт 
 

Меншинг, характеризуя религиозный опыт, главный акцент де-

лает на том, что человек в переживании бытия постигает смыслы бо-

жественного, которые развертываются как поиск пути к Богу. Боже-

ственное – это и есть путь к Богу, человек на этом пути движется 

вечно, не останавливаясь, но и само божественное для него становится 

вечной целью. По словам мыслителя,  

 
религиозный опыт не следует понимать как накопление переживаний че-

ловеческих, он становится частью бытия как сама природа или мир, но та-

кая часть, которая отмеряет саму вечность, не контролируемую и не опо-

знаваемую до конца (Mensching 1948: 66). 

 

Меншинг все время обращается к некой предельности религи-

озного опыта, имея в виду одновременно и его бесконечность, и его 

конечность, – бесспорно, это условные характеристики, отражающие 

поиск оснований целостного бытия, но вместе с тем они свидетель-

ствуют о самой возможности оценивать смыслы божественного в их 

развертывании для субъекта. 

Религиозный опыт многократно осмысливался исследовате-

лями, включая феноменологов. В некоторых работах интерпретации 



6 
 

религиозного опыта явно выходили за границы опытного, раскрывая 

трансцендентальный смысл божественного как смысла-в-себе. Так, 

Б.С. Соложенкин, оценивая путь от мира восприятия к феноменоло-

гии способностей, а по сути, затрагивая проблематику трансценди-

рования мира вещей, замечает:  

 
Сложность заключается в феноменологической трактовке смысла-в-себе. 

Как смысл мог изначально «населять вещь»? Хотя возможность подобного 

и гарантирована устройством нашей телесности (коль скоро она позволяет 

извлекать повторяющийся в реакциях и оценках опыт «горячего», «пе-

чального» или «приятного»), по большей степени однозначность – это ре-

зультат согласования наших описаний… (Соложенкин 2024: 211).  

 

Смысл-в-себе согласует суждения субъектов, но он одновре-

менно отражает самодостаточность и изначальность трансцендиро-

вания мира вещей. На этот счет Меншинг предлагает рассматривать 

божественное сразу в двух концептуализациях – и как акт трансцен-

дирования, и как развертывание смысла-в-себе. Объединяющим 

началом выступает религиозный опыт, а переживание бытия симво-

лизирует приближение к Богу, «общение с ним» (Mensching 1948: 78).  

Следует отметить, что Меншингу не всегда удается выдержи-

вать предложенную им самим тональность рассуждений: в случае, 

когда религиозный опыт оценивается с точки зрения «вчувствова-

ний» субъекта, Меншинг делает упор на его «привязку» к субъекту и 

многократно усиливает эту позицию символами: «путь к Богу» – 

«священный путь» – «трудный путь божественного бытия» и др. 

(Mensching 1948: 66, 71, 80, 95); когда же он обращается к опытному 

как бытийному, самодостаточному и раскрывает смыслы божествен-

ного в религиозном опыте, то, напротив, регистр оценок снижается – 

от напряженного к спокойному: «Его сила как сила духа» –  «явное-

неявное переживание» – «смирился с Ним» – «вечное молчание и ти-

шина» (курсив автора цитаты. – Е.П.) (Ibid.: 59, 66, 78, 101). 

Божественное как смысл-в-себе, а религиозный опыт как развер-

тывание божественного в бытии трактуются Меншингом в несколь-

ких ракурсах, при этом используется прием символизации. В работе 

«Живое слово» мыслитель показывает, как божественное сочетает в 



7 
 

себе церковь, человека, Бога. Божественное и есть живое слово, стано-

вящееся «символом бытия и своеобразным откликом каждого на мир 

вещей, творящийся в бытии» (Mensching 1952: 78). Если бы в этой ин-

терпретации Меншинг придерживался феноменологической тео-

рии, скорее всего он должен был бы развернуть обсуждение этого во-

проса в ракурсе трансцендирования мира вещей, но так или иначе 

Меншинг полностью не отказывается от этой идеи, полагая возмож-

ным через символизацию раскрыть варианты трансценденции боже-

ственного. Варианта, по сути, два:  

(1) путь к Богу предзадан и как переживание бытия и как миро-

порядок (Ibid.: 82);  

(2) вера и церковь упорядочивают бытие, но скрывают смыслы 

изначального – божественного: «человек слушает и видит церковь и 

веру, растворяется в них и испытывает переживание бытия, но и бо-

жественное для него остается основанием бытия» (Ibid.: 84-85).  

«Растворяется в них» – это указание на смысл-в-себе, скрытый и 

одновременно открытый для постижения, но существующий как из-

начальность сущего. Предлог в как будто бы на первый взгляд не поз-

воляет усмотреть изначальность там, где она чем-то уже предвосхи-

щена, предзадана: «в» – это предел предельного, символ внутреннего 

средоточия. Закономерно, что смысл-в-себе Меншинг ставит в один 

ряд с божественным или даже определяет его как, собственно, само 

божественное: смысл-в-себе как сущее не постижим субъектом, но в 

то же время может быть «вчувствован» через божественное. Меншинг 

полагает, что через живое слово божественное «ощущается как длань 

господа» (Ibid.: 85). Таким образом, для мыслителя задача идентифи-

кации божественного решена не способом разворота к трансценди-

рованию мира вещей, а вычленением в бытии смысла-в-себе. Этот ра-

курс неоспоримо феноменологический, хотя его нельзя назвать ин-

тенциональным – тем, который Гуссерль считал наиболее значимым 

в постижении религиозного опыта (Гуссерль 2006: 45-50). Развертыва-

ние же божественного и есть религиозный опыт. На этот счет Мен-

шинг высказывает уверенность в поиске символов религиозного 

опыта. К метафоре живого слова добавляется образ переживания бы-

тия. Именно образ, не имманентность бытийного как такового. По 

словам О.Ю. Гусевой, Меншинг сделал акцент на уникальности рели-



8 
 

гиозного опыта (Гусева 2008: 17); эта уникальность, на наш взгляд, со-

стоит в развертывании в нем божественного, но не как априорного, а 

как субъектного, хотя иногда Меншинг в русле сложившейся фено-

менологической традиции несколько отступал от этого разворота в 

сторону трансцендентального религиозного. Другое дело, что мысли-

тель в этом ключе обсуждал также и вопрос о развертывании транс-

цендентального после Бога, но преимущественно в рамках религиоз-

ного (пост)опыта. Сразу оговоримся, что термин религиозный 

(пост)опыт появился именно в силу необходимости переоценки 

сложной феноменологической концептуализации и самому Мен-

шингу он не принадлежит.                                                    

 

Религиозный (пост)опыт 
 

Религиозный (пост)опыт – это не приложение к опытному и не 

некая самостоятельная траектория развертывания божественного у 

Меншинга. Это то, что называется, взгляд на иное сущее после Бога. 

Использование слова «взгляд», конечно, несколько видоизменяет 

саму природу исследуемого феномена, т.к. любой взгляд субъекти-

вен. Но тем не менее дескрипция божественного подразумевает «вме-

шательство» в его трактовки со стороны заинтересованных субъектов, 

например, философов.  

Меншинг, как удалось обнаружить, дважды в своих работах ис-

пользовал понятие «после опыта», имея в виду его религиозную со-

ставляющую, а точнее религиозное как опытное:  

(1) «Бог уже стал близок человеку, и эта связь не прерываема, 

однако есть нечто после опыта переживания бытия» (Mensching 1948: 

88);  

(2) «Церковь сближает человека и Бога, но что если этот путь 

пройден, что настанет после такого опыта…» (Ibid.: 101).  

Закономерно мы предположили, что эвристической ценностью 

для раскрытия предложенной Меншингом концептуализации мо-

жет стать категория религиозного (пост)опыта. Возникновение ско-

бок объясняется следующими обстоятельствами, соответствующими 

возможностям поиска мыслителем оснований трансцендентального 



9 
 

после Бога: опытное есть изначальное и неиссякаемое в бытии, оно со-

гласуется с божественным и предстает как религиозный опыт, однако 

развертывание божественного как иного (возможно, опытного или не-

опытного) – нуминозного, предполагает взгляд за рамки религиоз-

ного опыта, в трансценденцию после Бога. В таком случае (пост)опыт 

предполагает именно развертывание божественного как иного после 

Бога.  

Зададим вопрос Меншингу – что значит после Бога?  

Ответы могут быть следующие, они дополняют друг друга. 

Прежде всего Меншинг заключает: «после Бога вовсе не отказ от бо-

жественного или Бога – это иное бытие, требующее иного ˮвчувство-

ванияˮ» (Mensching 1948: 91). Здесь мы снова наблюдаем апелляцию 

к субъекту – как он относится к переживаемому бытию после Бога как 

иному. При таком подходе иное – это сущее начальное/изначальное, 

но трансцендируемое без какого-либо наличного участия субъекта. С 

другой стороны, развертываемое после Бога и есть сама по себе транс-

ценденция, а следовательно, не постижимая и не переживаемая. Од-

нако Меншинг склоняется к тому, чтобы показать, насколько смысл 

после Бога обретает и свое содержательное выражение, поскольку 

смыслополагание способствует схватыванию различных ипостасей 

бытования субъекта (человека) или субъекта (Бога). В таком случае, 

согласно Меншингу, если божественное есть данность религиозного 

опыта, то все, что после него – это данность Бога для субъекта и для 

бытия как трансцендентальное. Меншинг подчеркивает, что смысл 

после Бога опознаваем субъектом как иное бытие (Mensching 1948: 

112), куда для него нет пути, но это вовсе не обозначает, что после Бога 

ничего нет, как, например, ничего нет после трансцендирования 

мира вещей. Мир вещей развертывается в бытии, но его трансценди-

рование происходит независимо от его состояния и переживания бы-

тия субъектом, религиозный (пост)опыт переживаем многократно, 

но не как путь к Богу или божественное, а как смысл после Бога. Но и 

сам этот смысл утрачивается, если после Бога развертывается иное (ну-

минозное). Меншинг все время вынужден разделять две «стихии» бы-

тия – божественное как средоточие смыслов, постигаемых субъектом 

(«вчувствование» бытия), но одновременно и как изначальность и 

данность бытия, не подчиняемая никому и ничему. Божественное, та-

ким образом, сохраняется как трансценденция и после Бога.  



10 
 

Осмысливая иное после Бога («anders nach Gott»), Меншинг дает 

понять, что акцент в религиозном опыте все равно сделан на субъект-

ности переживаемого божественного, и это как раз «расподобляет» 

его смыслы – субъект переживает божественное и как близость к Богу, 

и равно как удаленность от него, но при этом божественное не опо-

знается им как нечто существующее как данность бытия. Оно заве-

домо, с точки зрения субъекта, переживаемо и предназначено для 

этого. Меншинг задает вопрос: не утрачивается ли божественное в 

ином – после Бога? (geht das Göttliche nicht in einem anderen verloren – 

nach Gott?) (Mensching 1948: 113-114). Ответ дается им не сразу; в своей 

работе «Сущность и предназначение человека в вере народов» (1976) 

он высказывает мнение о том, что иное как трансценденция «вбирает» 

в себя все основания бытия и развертывает их в бытии, «следова-

тельно, можно утверждать, что божественное остается как данность и 

после Бога» (Mensching 1976: 165). Таким образом, сама ситуация по-

сле Бога вовсе не обозначает, по Меншингу, отказа от предыдущего 

религиозного опыта – точнее даже так: опыт субъекта в переживании 

божественного необходим не для того чтобы подтвердить или опро-

вергнуть диалог (беседу) с Богом, а показать, что после всего может 

быть нечто иное (Mensching 1948: 98). На этот счет верно замечает 

Г.Джеймс, что для феноменолога Меншинга в раскрытии содержа-

ния религиозного иного важнее было обосновать недостаточность 

только лишь интенционального гуссерлианского ракурса и проде-

монстрировать в то же время убедительность трансцендентального 

(James 1995: 67). Вероятно, Меншинг, склоняясь к последнему разво-

роту, идентифицировал концепт после Бога как дополнительную воз-

можность показать нуминозность божественного.          

 

Заключение                           
 

Посыл Густава Меншинга был понятен – и с точки зрения раз-

вития феноменологии, где первенствовал с подачи Гуссерля интенци-

ональный акт в переживании бытия, и с позиции трансцендирования 

мира вещей – важнейшей предметной области феноменологии. С 

другой стороны, Меншинг сосредоточил свое внимание на религии и 

религиозном опыте и, пожалуй, одним из немногих представителей 



11 
 

феноменологии религии исследовал природу божественного как пе-

реживание бытия с Богом и после Него. Утверждалось, что после Бога 

– это трансценденция божественного. Это был не столь уж однознач-

ный вывод Меншинга, однако для всей науки о религии он стал своего 

рода знаком необходимости заглянуть за «пределы» божественного – 

в сущее иное. Таким образом, и сам религиозный опыт разделялся на 

две фракции – до и после, и божественное развертывалось как «вчув-

ствование» и как иное (нуминозное). По сути, Меншинг, оставаясь в 

границах трансцендентального, представил религию как опытное бо-

жественное, что являлось бесспорным новым поворотом в феномено-

логических штудиях. Конечно, критический пафос относительно по-

зиции Меншинга превосходил нередко рациональный и конструк-

тивный отклик на его подход, однако и это обстоятельство как будто 

бы сыграло свою положительную роль в укреплении предложенной 

мыслителем концепции.                 

       

Список источников     
 

Гегель Г.В.Ф. Философия религии. В 2-х томах. Т. 1. / пер. с нем. 

М.И. Левиной. М.: «Мысль», 1975. 532 с.  

Гусева О.Ю. Философская феноменология и феноменология ре-

лигии: формирование методологии // Известия Саратовского универ-

ситета. 2008. Т. 8. Сер. Философия. Психология. Педагогика. Вып. 1. С. 

16-20. 

Гуссерль Э. Идея феноменологии: Пять лекций. СПб.: ИЦ «Гу-

манитарная Академия», 2006. 224 с. 

Самарина Т.С. Феноменология религии Ф. Хайлера // Вестник 

Волгоградского гос. ун-та. Сер. 7, Философия. 2016. № 2(32). С. 22-33. 

DOI: http://dx.doi.org/10.15688/jvolsu7.2016.2.3 

Соложенкин Б.С. От мира восприятия – к феноменологии спо-

собностей // Вестник Российского университета дружбы народов. Се-

рия: Философия. 2024. Т. 28. № 1. С. 199-218. DOI: 10.22363/2313-2302-

2024-28-1-199-218 

https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-1-199-218
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-1-199-218


12 
 

Яблоков И.Н. Феноменологическая социология религии: дихо-

томический и имманентно-трансцендентный векторы развития // Ре-

лигиоведение. 2018. № 2. С. 110-121. DOI: 10.22250/2072-8662.2018.2.110-

121 

Человенко Т.Г. О новых дискурсах современной философской 

феноменологии религии // Булгаковские чтения. 2010. № 4. С. 68-72.   

Arapura J.G. Religion as anxiety and tranquillity. An essay in com-

parative phenomenology of the spirit. The Hague: Mouton, 1973. 119 р. 

Biezais H. Die himmlische Götterfamilie der alten Letten. Acta Uni-

versitatis Upsaliensis, Historia Religionum.  Uppsala, Stockholm: 

Almquist & Wiksell, 1972. 201 р. 

James G.A. Interpreting Religion. The Catholic University of Amer-

ica Press. Washington D.C. 1995. 304 с. 

Mensching G. Das lebendige Wort: texte aus den Religionen der 

Völker. Darmstadt: Holle Verlag, 1952. 117 р. 

Mensching G. Geschichte der Religionswissenschaft. Bonn: Univer-

sitäts-Verlage, 1948. 213 р.  

Mensching G. Soziologie der grossen Religionen. Bonn: Röhrscheid, 

1966. 150 р. 

Mensching G. Wesen und Bestimmung des Menschen im Glauben 

der Völker // Neue Zeitschrift für Systematicsche Theologie Und Religion-

sphilosophie. 1976. № 18 (2). Р. 160-172. 

 

After God by Gustav Menshing 
 

Evgeny A. Popov – Doctor of Philosophy, Professor of the Department of 

Sociology and Conflictology. Altai State University. Barnaul, Russia.  

E-mail: popov.eug@yandex.ru  

 

Abstract. The article evaluates the conceptualization of the divine in the 

phenomenological perspective of Gustav Mensching (1901-1978). The 

German thinker focuses on the unfolding of the divine within the frame-

work of religious experience and after God as a being other (numinous). 

As established in the article, Menshing avoids the intentional act, which is 

traditional for phenomenology and proposed by Husserl as a key experi-

https://doi.org/10.22250/2072-8662.2018.2.110-121
https://doi.org/10.22250/2072-8662.2018.2.110-121
https://philpapers.org/rec/MENHBD
https://philpapers.org/rec/MENHBD
https://philpapers.org/rec/MENWUB
https://philpapers.org/rec/MENWUB


13 
 

mental register, but tends to transcend. The concept after God is consid-

ered as a different entity and religious (post)experience. The content of 

such a concept is determined both by the possibilities of experiencing be-

ing by the subject, and by the primordial meanings of the divine as a given. 

Thus, the divine is meaning-in-itself, transcendental, experiential, a sym-

bolization of reality, etc. Evaluating these characteristics, Menshing pro-

ceeds from an understanding of the essence of religious experience. The 

philosopher managed to present his position as a new turn in the phenom-

enology of religion.          

Key words: Gustav Menshing, divine, transcendence, phenomenology of 

religion, numinous. 

 

References 

 

Hegel, G.V.F. (1975) Philosophy of Religion. In 2 vol. Vol. 1. Moscow, 

Thought Publ. 532 p.  

Guseva, O.Y. (2008) Philosophical phenomenology and phenomenology 

of religion: formation of methodology. Izvestiya Saratov University. Vol. 8. 

Ser. Philosophy. Psychology. Pedagogy. Is. 1. Р. 16-20. 

Husserl, E. (2006) The idea of phenomenology: Five lectures. St. Petersburg:  

Humanitarian Academy Publ. 224 p. 

Samarina, T.S. (2016) Phenomenology of religion F. Hailer. Bulletin of the 

Volgograd State University. Ser. 7, Philosophy. No. 2(32). Р. 22-33. DOI: 

10.15688/jvolsu7.2016.2.3 

Solozhenkin, B.S. (2024) From the world of perception to the phenomenol-

ogy of abilities. Bulletin of the Peoples' Friendship University of Russia. Series: 

Philosophy. Vol. 28. No. 1. Р. 199-218. DOI: 10.22363/2313-2302-2024-28-1-

199-218 

Yablokov, I.N. (2018) Phenomenological sociology of religion: dichoto-

mous and immanent-transcendent vectors of development. Religious stud-

ies. No. 2. Р. 110-121. DOI: 10.22250/2072-8662.2018.2.110-121 

Chelovenko, T.G. (2010) On new discourses of modern philosophical phe-

nomenology of religion. Bulgakov readings. No. 4. Р. 68-72. 

Arapura, J.G. (1973) Religion as anxiety and tranquillity. An essay in compar-

ative phenomenology of the spirit. The Hague, Mouton. 119 р. 



14 
 

Biezais, H. (1972) Die himmlische Götterfamilie der alten Letten. Acta Univer-

sitatis Upsaliensis, Historia Religionum.  Uppsala, Stockholm, Almquist & 

Wiksell. 201 р. 

James, G.A. (1995) Interpreting Religion. Washington, The Catholic Univer-

sity of America Press. 304 с. 

Mensching, G. (1952) Das lebendige Wort: texte aus den Religionen der Völker. 

Darmstadt, Holle Verlag. 117 р. 

Mensching, G. (1948) Geschichte der Religionswissenschaft. Bonn, Universi-

täts-Verlage. 213 р.  

Mensching, G. (1966) Soziologie der grossen Religionen. Bonn, Röhrscheid. 

150 р. 

Mensching, G. (1976) Wesen und Bestimmung des Menschen im Glauben 

der Völker.  Neue Zeitschrift für Systematicsche Theologie Und Religionsphi-

losophie. No. 18(2). Р. 160-172. 

 

 

 

 

Статья поступила 12.04.2024 

              Принята к публикации 27.12.2024 

 

https://philpapers.org/rec/MENHBD
https://philpapers.org/rec/MENHBD
https://philpapers.org/rec/MENWUB
https://philpapers.org/rec/MENWUB

