
1 
 

Актуальная культура {2025} {№ 2}                    {http://journal.asu.ru/cc} 

 

 

 

 

Русское православие  

как ценностно-смысловая система 
 

Дарья Сергеевна Жданова – магистрант кафедры социологии и кон-

фликтологии. Алтайский государственный университет. Барнаул, Россия.  

Е-mail: zhdanova.darya.02@list.ru 

 

Аннотация. Данная статья посвящена анализу русского правосла-

вия не только как религиозной системы, но и как ценностно-смысловой. 

Такой ракурс исследования видится автору наиболее удачным для выде-

ления особенностей, отличающих православие от других ветвей христи-

анской религии и повлиявших на формирование культурной и цивили-

зационной самобытности России. Объектом анализа в статье становится 

русское православие как социокультурный феномен, предметом высту-

пает его особая ценностно-смысловая система. Основой осмысления ука-

занной проблематики являются философские взгляды русских мыслите-

лей XIX – начала ХХ века, отраженные во многом в полемике западников 

и славянофилов, воззрениях В.С. Соловьева, Н.А. Бердяева, Л.Н. Гумилева 

и др. Важным для понимания аксиосферы православия является обраще-

ние к историческим аспектам его становления и развития в российском 

обществе.  

Ключевые слова: православие, вера, соборность, цивилизация, 

православная аксиология, духовные ценности.  

 

 

Введение  
 

 У С С К О Е православие представляется развитой религиоз-

ной системой, включающей в себя определенную церковную 

организацию, религиозную догматику, комплекс обрядов и Р 

mailto:zhdanova.darya.02@list.ru


2 
 

обычаев, обыденное религиозное мировоззрение и народную веру, свое-

образную религиозную философию, а также особый психоэмоциональ-

ный склад приверженцев данной религиозной (и философской) системы. 

Несмотря на то что русский народ принял христианство в виде, наиболее 

близком евангельским заповедям, важно заметить, что православие в 

нашей стране стало формой именно национальной религии, в которой 

всечеловеческие ценности христианства приобретают неповторимый 

национально окрашенный характер, существенно отличающийся от ре-

лигиозного конструкта других православных стран (Болгарии, Греции, 

Румынии и т.д.). Обращение к русскому православию как особой цен-

ностно-смысловой системе позволяет определить духовные скрепы, явля-

ющиеся основой национальной идентичности, культуры и государствен-

ности России.  Всё это становится еще актуальнее в современных условиях, 

когда для российского общества существуют не только геополитические, 

социальные и экономические угрозы, но и риск дехристианизации, ду-

ховного разрушения, навязывания ложных, инородных ценностей. Суще-

ственным вызовом для традиционных ценностей также становятся про-

цессы глобализации и цифровизации, стирающие границы между куль-

турами, в условиях которых каждое общество должно задуматься о сохра-

нении уникального опыта собственной культуры (Попов 2023: 8). 

Безусловно, жизнедеятельность любой нации неразрывно связана со 

множеством аспектов, формирующих основу ее национальной идентич-

ности. Это и географическое положение, и особенности исторического 

развития, и культурные доминанты, но и, конечно же, религиозный фак-

тор. Например, Н.А. Бердяев писал: «Душа русского народа была сфор-

мирована православной церковью, она получила чисто религиозную 

формацию» (Бердяев 2020: 5). При этом религия не может оставаться чем-

то обособленным и отдельно стоящим в формировании аксиосферы рус-

ского общества, она синтезируется с внешней средой, привнося туда 

начало «высшее», трансцендентное, моральное.  

Особое внимание религиозной стороне культурного кода русского 

человека и национальной идентичности уделяется также и многими со-

временными исследователями. К примеру, Н.А. Ореховская отмечает: 

«Дух нации в значительной мере зиждется на религиозной вере, конфес-

сиональных особенностях исповедуемой народом религии, на основе ко-

торой происходит процесс самоопределения народа» (Ореховская 2009: 

118). В то же время некоторые авторы выделяют три основных силы, по-

влиявшие на развитие фундаментальных черт русской ментальности: 



3 
 

православие; специфическое географическое положение (суровый кли-

мат и безграничность простора); особенности социальной организации 

(доминирующая роль государства, общинный принцип жизни) (Коче-

ров, Парилов 2022: 39).  

Неоспоримым становится тот факт, что православная вера действи-

тельно сформировала особый тип русской духовности, базирующийся на 

христианских ценностях, ориентированных на коллективность, соборное 

мировосприятие, милосердие, любовь, всеобщее благо. Еще К.Н. Леон-

тьев подчеркивал, что византийский дух, византийские начала и влияния 

как сложная ткань нервной системы проникают насквозь и формируют 

тем самым великорусский общественный организм (Леонтьев 1996: 105). 

Таким образом, целью настоящей статьи является анализ русского 

православия как особой ценностно-смысловой системы. Отдельное вни-

мание уделяется тем историческим, онтологическим условиям, в которых 

русское православие было сформировано и дошло до наших дней.  Для 

достижения данной цели необходимо использовать комплексную мето-

дологию, включающую различные научные подходы (исторический, ци-

вилизационный, аксиологический) и методы (анализ вторичных данных, 

научной литературы, сравнение). Любопытным представляется ракурс 

рассмотрения сущности ценностных основ православия в сравнении с 

другими ветвями христианства. 

 

Исторические аспекты становления православия 

в России  
 

Хотя официальной датой принятия восточной ветви христианской 

религии на Руси считается 988 год, еще в середине IX века христианство в 

его греко-православной форме начало распространяться среди высших 

сословий. Необходимость принятия единой веры происходила из того 

факта, что славянское язычество противоречило стремлению киевских 

князей к единству, укреплению авторитета и власти. Многобожие и пред-

ставление о равенстве богов соответствовало особенностям племенного 

первобытного строя, классовое же государство требовало более сложной, 

иерархичной, совершенной системы, способной объединить большую 

общность людей единой верой, скрепив общественный и государствен-

ный строй на долгие века. Связь славян-язычников с окружающей дей-

ствительностью, видевшаяся им в горизонтальной плоскости языческой 



4 
 

архаики, приобретала теперь новый вертикальный вектор, устремленный 

в мир метафизичекий, сакральный. Выбор именно православной ветви 

христианства как государственной религии обуславливался различными 

факторами, связанными с особенностями построения семейно-бытовых, 

общественных, властных отношений, отличиями в проведении религиоз-

ных обрядов, предписаниях и догматах, существующими в данном 

направлении христианской религии. Так, православие запрещало много-

женство, работорговлю, поражало красотой и величественностью архи-

тектуры, роскошностью проведения богослужений.  

С распространением христианства на Руси связано развитие грамот-

ности, открытие учебных учреждений при монастырях. С принятием 

православия также развивалась книжная культура, храмовое строитель-

ство, Русь укрепляла свои позиции на международной арене, в торговле, 

становясь полноправным союзником европейских стран. При этом госу-

дарству удавалось сохранять уникальную онтологическую бытийность, 

особенности государственно-территориального устройства и независи-

мость. Православие также помогло искоренению грубых языческих обы-

чаев, кровной мести, жертвоприношений, укреплению нравственных ос-

нов миропорядка.  

Развитие православия в России прошло несколько существенных 

этапов, наложивших свои отпечатки на его ценностно-смысловую основу. 

О.В. Николаева выделяет несколько основных периодов становления рус-

ского православия (Николаева 2005: 14-15). Христианство начального пе-

риода (от крещения Руси до начала XII века) – время создания духовного 

и культурного базиса русского православия, решающим событием в ко-

тором стало окончательное разделение Церквей в 1054 г. на православную 

и католическую, заложившее вектор развития самобытности русской ре-

лигии. Следующий этап, связанный с феодальной раздробленностью, за-

катом Киевского государства и монголо-татарским нашествием, ознаме-

новался формированием веротерпимости, нарастанием автономности 

Церкви и прекращением княжеской борьбы с язычеством.  

Период Московского православия (с конца XIV до конца XVII века) 

во многом связан с расцветом патриаршества, величием русского право-

славия и формированием особого типа святости, закрепленного в тради-

циях мистицизма и исихазма. Его идеал – отшельнический, аскетичный 

образ жизни, религиозная сосредоточенность. Безмолвствование, обра-

щенное в сакральную ценность, принятие судьбы, нестяжательность, ас-



5 
 

кеза юродства, массовое паломничество становятся характерными чер-

тами религиозной жизни того периода, а духовная традиция исихазма 

приводит к формированию множества монашеских общин, укреплению 

монастырской культуры (Филиндаш 2013: 113). В период Московского 

православия формируется и историософская концепция «Москва – тре-

тий Рим», суть которой заключается в том, что после падения первого 

царства (Рима) и второго (Константинополя) Москва должна стать преем-

ницей Византии и ее богатейшего цивилизационного опыта. Заложенная 

иноком Филофеем, старцем Елеазарова монастыря, идея во многом опре-

делила историческое развитие Российской державы, дало политическую 

и аксиологическую основу ее государственности. Из нее неразрывно про-

израстает следующий этап – имперское православие, охватывающий пе-

риод XVIII – начала ХХ века, когда православие было официальной рели-

гией в Российской Империи, развивалась русская религиозная филосо-

фия и знаменитая «уваровская» триада «Православие – Самодержавие – 

Народность». Однако для некоторых исследователей имперская поли-

тика в отношении государства и Церкви, начатая Петром Великим, наобо-

рот, видится одним из первых предзнаменований падения империи.  

Для советского периода между тем характерны  крах империализма 

и установление диктатуры большевиков, начавших процесс насильствен-

ной секуляризации русского общества, заключающийся в полном иско-

ренении религии как инструмента общественного влияния, отходе от 

христианства и, как отмечал Н.А. Бердяев, становлении «религии комму-

нистической, по своей структуре и религиозно-психологическим основам 

повторявшей православие» (Бердяев 2020: 212). Этап же послесоветского 

(пореформенного) православия стал временем больших перемен, обрете-

ния нового вектора в развитии русского религиозного кода и самосозна-

ния. После долгих лет «железного занавеса» Россия вновь старается вер-

нуться к своим самобытным истокам, возрастает религиозность населе-

ния, укрепляются связи государства и Церкви. Важно заметить, что каж-

дый из этих периодов, даже негативно описанный с позиции влияния на 

православие, наложил существенный отпечаток на ментальность его при-

верженцев. Так, время жестких религиозных гонений и запретов в Совет-

ском Союзе способствовало укреплению терпимости, выносливости и 

жертвенности среди истинно верующих людей. 

 



6 
 

Ценностно-смысловые основы русского право-

славия  
 

Основой аксиологического осмысления православия во многом яв-

ляется отечественная философия середины XIX – начала ХХ столетий. 

Именно в этот период складываются два фундаментальных, но противо-

положных направления, рефлексирующих о роли религии в развитии 

Государства Российского, об особенностях русской ментальности и духов-

ности, делающих Россию страной могущественной (у славянофилов) и от-

сталой (у западников). Представители западничества (В.Г. Белинский, 

А.И. Герцен, Т.Н. Грановский, П.Я. Чаадаев и др.) отличались ориентиро-

ванностью на Западный мир, его культуру, особенности научно-техниче-

ского развития. Европейские ценности, основанные на идеях индивидуа-

лизма, антропоцентризма, секуляризации, демократии и материализма, 

виделись западникам основополагающими для построения прогрессиру-

ющего и процветающего государства. Православие же, мало интересовав-

шее западников в их философской рефлексии, становилось одним из 

причин отсталости России, нахождения ее во тьме и затворничестве. Со-

всем иных взглядов придерживались славянофилы (А.С. Хомяков, И.В. 

Кириевский, К.С. Аксаков, Ю.Ф. Самарин и др.), подчеркивающие осо-

бый путь развития России, в основе которого лежит православие как 

единственно верное христианство. По их мнению, Россия призвана оздо-

ровить Западную Европу духом православия и русских общественных 

идеалов, а также помочь Европе в разрешении её внутренних и внешних 

политических проблем в соответствии с христианскими принципами. 

Православная вера, по Хомякову, «создала тот «русский дух», который 

утвердил навсегда мирскую общину, лучшую форму общежительности, 

выработал в народе все его нравственные силы» (Хомяков 1900: 198). 

Между тем И.В. Киреевский подчеркивал:  
 

Именно православие обладает тем «духом сердца», которого лишено западное 

христианство. И если на европейской земле, пропитанной римской образован-

ностью, христианство вынуждено было бороться с множеством препятствий, то 

проникнув в Россию, оно уже не встретило тех громадных затруднений (Кире-

евский, Киреевский 2006: 175). 

 

Стоит отметить, что в сравнении с другими направлениями христи-

анства (католицизмом, протестантством) православие является самым 



7 
 

консервативным из них. Приверженность традиционным ценностям от-

ражается в основах функционирования государственного строя, особен-

ностях построения быта, семейно-брачных отношениях. Так, православие 

утверждает, что в основе семьи должна лежать подлинная любовь супру-

гов и их общая ответственность за совместный быт и воспитание детей. 

Происхождение и сущность брака в восточном христианстве возводятся к 

тому, что муж должен заботиться о жене своей как Христос о Церкви, 

если надо, отдать за нее душу, испытать многократные потери и т.д. Ис-

тинная цель брачного союза христиан лежит гораздо выше совместного 

земного бытия – это духовное и нравственное совершенствование друг 

друга, возможное только при внутреннем единении душ. Достижению 

этой цели подчинены нравственные обязанности супругов: преодоление 

самолюбия, великодушие, умение прощать, способность к самопожерт-

вованию, снисходительность к недостаткам другого, взаимная любовь, 

уважение и доверие.  

Как отмечал Е.Н. Трубецкой, православие является христианством 

мистическим, католицизм же – практическим. Католицизм ориентирует 

человека на внешнюю экспансию, господство над другими и природой, 

православие же миролюбиво, обращено к Творцу и созерцает окружаю-

щую действительность как творение Божье (см.: Антонов 2022: 92). В за-

падном христианстве отсутствует идея «теозиса», «обожения человека», 

раскрывающаяся в необходимости созидания внутреннего, цельного че-

ловека, «Царства Божия внутри нас» (Реснянский 2019: 44). Для обозначе-

ния различия состояний, в котором пребывает западное и русское обще-

ство, А.С. Хомяковым были избраны два полярных термина – «кушит-

ство» и «иранство». В рационализированном «кушитстве» акцент дела-

ется на индивидуализированном начале человеческих потребностей и бы-

тия, в «иранстве» же важна вера, коллективность, чувство свободы и общ-

ности (см.: Балиев 2020: 56). Именно из «иранства» происходит собор-

ность, являющаяся основополагающей ценностью русского христианства.  

Соборность органично сочетает в себе начало общее и единичное. 

Л.Н. Гумилев в своем известном труде «От Руси до России» отмечал: 

 
Евразийские народы строили общую государственность, исходя из первичных 

прав народа на определённый образ жизни, чем обеспечивались права и сво-

боды отдельно взятого индивида. На Руси же такой принцип воплотился в кон-

цепции соборности и соблюдался неукоснительно» (Гумилев 2002: 255).  

 



8 
 

Как отмечается, ключевая идея соборности восходит к трактовке са-

мого термина «собор», обозначающего церковь, куда люди приходят вме-

сте, для исполнения общего ритуала, но каждый при этом остаётся собой, 

возносит к Богу свою, уникальную и персональную молитву (Пестрецов 

2008: 177). Русскими религиозными мыслителями подчеркиваются раз-

личные аспекты соборности: всеобъемлемость и всеединство (В.С. Соло-

вьев); «внутреннее органическое согласие любого объединения людей» 

(Франк 1996: 58); коммунитарность, не знающая внешнего авторитета (в 

противовес католической авторитарности и протестантскому индивидуа-

лизму) (Н.А. Бердяев). Соборность как духовная истина проистекает от 

«духа Божия» и проявляется, по утверждению А.С. Хомякова, «в писании, 

в предании и в деле», внешним же её критерием становится приятие тех 

или иных религиозных положений всем церковным народом (Хомяков 

2018: 15). 

Важным для осмысления ценностного кода русского православия 

является понятие «Софии», имеющее всеобъемлющее значение для мира 

и получившее различные трактовки. Так, В.С. Соловьев определял ее как 

«относительно пассивное начало, посвященное Богу и получающее от 

Него свою форму, Вечную женственность» (Соловьёв 2023: 156). Как един-

ственный центр воплощения Божественной идеи мира София есть душа 

мира, а в отношении к Логосу она – тело Христово. Но тело Христово в 

своем всеобщем выражении является Церковью, поэтому София есть 

Церковь, невеста Божественного Логоса, и как женская индивидуальность 

она воплощена в образе Св. Девы Марии. П. Флоренский выделял три ос-

новных ипостаси рассмотрения Софии: 1) как идеальной субстанции со-

творенного мира; 2) как «разум твари, смысл, истина и правда ее»; 3) как 

«духовность твари, святость, чистота и непорочность, т.е. ее красота» (см.: 

Лосский 2018: 263). Отсюда София как наиболее сложный объект теологи-

ческого осмысления представляет собой вселенскую реальность, собран-

ную воедино любовью Бога и озаренную красотой Святого Духа. Софий-

ность в русском православном мировоззрении, таким образом, отражает 

духовную ценность целостности, единства, гармонии, стремления к созер-

цанию и раскрытию божественной премудрости.  

 

 

 

 



9 
 

Заключение  
 

На сложном, многоликом и извилистом пути развития России пра-

вославие стало абсолютным отражением русского духа. В нем нашло бла-

гоприятную почву для развития столь свойственное русским людям об-

разно-символическое восприятие мира, их максимализм, бескрайность 

души, стремление достигнуть Абсолюта одним порывом воли. Особенно-

стью развития и укрепления восточного христианства на Руси стало то, 

что распространялось оно, как отмечает Н.И. Лапин, не насильственно, 

мечом и огнём, а словом и личным примером своих вдохновленных слу-

жителей (Лапин 2015: 6). Православная вера и связанное с ней миро-

устройство, построенное на принципах соборности, справедливости, ми-

лосердия, жертвенности, исихазма и софийности, породило множество 

мифологем, связанных с образами «Святой Руси», нареканием русских 

«великим народом-мессией» и «народом-богоносцем», призванным про-

тивостоять «мировому злу» и повести за собой всё мировое сообщество.  

Аксиосфера русского православия, таким образом, является во мно-

гом антонимичной другим ветвям христианства в своей сути и в особен-

ностях тех культурно-исторических, географических и социальных усло-

вий, в которых она была сформирована. Православное вероисповедание 

как основа самобытности российской цивилизации подарило нашей 

стране не только богатую и сложную систему ценностей, но и способство-

вало развитию уникальной культуры, архитектуры, живописи, литера-

туры и философской мысли. Сохранение всего этого материального и ду-

ховного наследия является важной задачей как на уровне государства, так 

и в рамках каждого отдельно взятого гражданина.  

 

Список источников 
 

Антонов К.М. Проблема «эллинизации христианства» в немецкой 

теологии и русской религиозной мысли конца XIX — начала XX века: кн. 

С.Н. Трубецкой и А. фон Гарнак // Вестник ПСТГУ. Серия 1: Богословие. 

Философия. Религиоведение. 2022. № 100. С. 88-113. DOI: 10.15382/st-

urI2022100.88-113 

Балиев И.В. Место религии в философии славянофилов XIX века // 

Тенденции развития науки и образования. 2020. № 62-11. С. 55-58. 



10 
 

Бердяев Н.А. Русская идея. Истоки и смысл русского коммунизма. 

М.: Издательство АСТ, 2020. 512 с. 

Гумилев Л.Н. От Руси к России. М.: Издательство АСТ, 2002. 392 с. 

Киреевский И.В., Киреевский П.В. Полн. собр. соч.: В 4 т. Том 1. Ка-

луга: Гриф, 2006. 299 с. 

Кочеров С.Н., Парилов О.В. Философия русской идеи: Монография. 

М.: Издательский дом «Русская философия», 2022. 300 с. 

Лапин Н.И. Фундаментальные ценности цивилизационного выбора 

в XXI столетии. Часть 2. Аксиологические предпосылки цивилизацион-

ного выбора России // Вопросы философии. 2015. № 6. С. 3-17. 

Леонтьев К.Н. Восток, Россия и славянство: философская и полити-

ческая публицистика. М.: Республика, 1996. 799 с. 

Лосский Н.О. История русской философии. СПб.: Азбука, 2018. 

608 с. 

Николаева О.В. Этническая и социокультурная самобытность рус-

ского православия. Автореф. дисс. канд. наук. СПб., 2005. 20 с. 

Ореховская Н.А. Роль православия в формировании массового со-

знания русского народа // Современные философские исследования. 2009. 

№ 3. С. 117-122. 

Пестрецов А.Ф. Соборность – константа русского национального са-

мосознания // Вестник НГУ им. Н.И. Лобачевского. Серия: Социальные 

науки. 2008. № 1. С. 176-181. 

Попов Е.А. Опыт обобщения трансформации ценностей в условиях 

современной межкультурной коммуникации (по материалам Всемир-

ного обзора ценностей) // Актуальная культура. 2023. № 1. С. 1-12. URL: 

https://journal.asu.ru/cc/article/view/12990 (дата обращения: 25.04.2025). 

Реснянский С.И. «Москва – третий Рим» как архетип русского пра-

вославного самосознания // Вестник МГОУ. Серия: История и политиче-

ские науки. 2019. № 3. С. 41-49. DOI: 10.18384/2310-676X-2019-3-41-49 

Соловьев В.С. Смысл любви: [сборник]. М.: Издательство АСТ, 2023. 

512 с. 

Филиндаш Л.В. Святость, софийность, духовность как основы рус-

ской ментальности // Международный научно-исследовательский жур-

нал. 2013. № 12-2 (19). С. 113-115.  

Франк С.Л. Духовные основы общества. М.: Республика, 1992. 511 с. 

Хомяков А.С. Полное собрание сочинений. Том 3. М.: Университет-

ская типография, 1900. 504 с. 

https://journal.asu.ru/cc/article/view/12990


11 
 

Хомяков А.С. Церковь одна. Опыт катехизического изложения уче-

ния о Церкви. М.: ПСТГУ, 2018. 448 с.  

 

 

The Russian Orthodox Religion 

as a value-semantic system 
 

Daria S. Zhdanova – postgraduate student. Altai State University. Barnaul, 

Russia. 

Е-mail: zhdanova.darya.02@list.ru 

 

Abstract. This article is devoted to the analysis of Russian Orthodoxy not only 

as a religious system, but also as a value-semantic one. This research perspec-

tive seems to the author to be the most successful for highlighting the features 

that distinguish Orthodoxy from other branches of the Christian religion and 

influenced the formation of the cultural and civilizational identity of Russia. 

The object of the analysis in the article is Russian Orthodoxy as a socio-cultural 

phenomenon, the subject is its special value-semantic system. The philosophi-

cal views of Russian thinkers of the 19th and early 20th centuries, reflected in 

many ways in the polemics of Westernizers and Slavophiles, the views of V.S. 

Solovyov, N.A. Berdyaev, L.N. Gumilev, and others, are the basis for under-

standing these issues. It is important to understand the axiosphere of Ortho-

doxy by referring to the historical aspects of its formation and development in 

Russian society. 

Keywords: Orthodoxy, faith, conciliarity, civilization, Orthodox axiology, spir-

itual values. 

 

References 

 

Antonov, K.M. (2022) The problem of the "hellenization of christianity" in Ger-

man theology and Russian religious thought of the late 19th – early 20th cen-

tury: Prince S.N. Trubetskoy and A. von Harnack. Bulletin of PSTGU. Series 1: 

Theology. Philosophy. Religious Studies. No 100. P. 88-113. DOI: 

10.15382/sturI2022100.88-113 

Baliev, I.V. (2020) The place of religion in the philosophy of the slavophiles of 

the 19th century. Trends in the Development of Science and Education. No 62-11. P. 

55-58. 

mailto:zhdanova.darya.02@list.ru


12 
 

Berdyaev, N.A. (2020) Russian idea. The origins and meaning of Russian com-

munism. Moscow, AST Publishing House. 512 p. 

Gumilev, L.N. (2002) From Rus to Russia. Moscow, AST Publishing House. 

392 p. 

Kireevsky, I.V., Kireevsky, P.V. (2006) Complete Works: In 4 Volumes. Vol 1. Ka-

luga, Grif Publ. 299 p. 

Kocherov, S.N., Parilov, O.V. (2022) Philosophy of the Russian Idea: Monograph. 

Moscow, Publishing House "Russian Philosophy". 300 p. 

Lapin, N.I. (2015) Fundamental values of civilizational choice in the 21st cen-

tury. Part 2. Axiological prerequisites for Russia's civilizational choice. Ques-

tions of Philosophy. No 6. P. 3-17. 

Leontiev, K.N. (1996) East, Russia and Slavs: Philosophical and political journalism. 

Moscow, Republic Publ. 799 p. 

Lossky, N.O. (2018) History of Russian philosophy. St. Petersburg, Azbuka Publ. 

608 p. 

Nikolaeva, O.V. (2005) Ethnic and sociocultural identity of Russian Orthodoxy. Au-

toref. diss. Candidate Of Philosophical sciences. St. Petersburg. 20 p. 

Orekhovskaya, N.A. (2009) The role of Orthodoxy in the formation of mass 

consciousness of the Russian people. Modern philosophical studies. No 3. P. 117-

122. 

Pestretsov, A.F. (2008) Conciliarity is a constant of Russian national identity. 

Bulletin of NSU named after. N.I. Lobachevsky. Series: Social Sciences. No 1. P. 176-

181. 

Popov, E.A. (2023) Experience of generalizing the transformation of values in 

the context of modern intercultural communication (Based on the materials of 

the World Values Review). Actual Culture. No 1. P. 1-12. URL: https://jour-

nal.asu.ru/cc/article/view/12990 (date of application: 25/04/2025). 

Resnyansky, S.I. (2019) “Moscow is the Third Rome” as an archetype of Rus-

sian Orthodox self-awareness. Bulletin of MGRU. Series: History and Political Sci-

ences. No 3. P. 41-49. DOI: 10.18384/2310-676X-2019-3-41-49 

Soloviev, V.S. (2023) The meaning of love: [collection]. Moscow, AST Publishing 

House. 512 p. 

Filindash, L.V. (2013) Holiness, sophia, spirituality as the foundations of the 

Russian mentality. International Research Journal. No 12-2(19). P. 113-115. 

Frank, S.L. (1992) Spiritual foundations of society. Moscow, Republic Publ. 511 p. 

Khomyakov, A.S. (1900) Complete Works. Vol. 3. Moscow, University Printing 

House. 504 p. 

https://journal.asu.ru/cc/article/view/12990
https://journal.asu.ru/cc/article/view/12990


13 
 

Khomyakov, A.S. (2018) The Church is one. An experience of catechetical exposition 

of the doctrine of the Church. Moscow, PSTGU Publ. 448 p. 

 

 

 

Статья поступила 12.05.2025 

                      Принята к публикации 30.06.2025 

 


