
Актуальная культура {2025} {№ 4}                          {http://journal.asu.ru/cc} 

 

 

 

 

Культурные различия в коммуникации  

и их типологизация  

(по материалам исследований  

зарубежных авторов) 
 

         Тамара Фёдоровна Кряклина – доктор философских наук, профес-

сор, чл.-корр. Петровской академии наук и искусств. Независимый иссле-

дователь. Барнаул, Россия. 

E-mail: asusocio@yandex.ru 

  

Аннотация. В статье анализируются характеристики культурных 

различий в коммуникациях, данные в работах Ю. Бенеке, С. Хантингтона, 

Г. Хофстеде, Ч. Хэнди. Анализ показал, что культурные различия в ком-

муникациях бывают двух видов: цивилизационные и этнокультурные. Ос-

нову цивилизационных различий составляют особенности религий и тра-

диционных ценностей. Национальные (этнические) культуры обусловли-

вают этнокультурные различия. Специфику их создает этничность, кото-

рая трактуется автором как «коллективная ментальность» и физическая 

«запрограммированность». Этнокультурные различия проявляются в 

языке общения, в своеобразии отношений к подаркам и обязательствам, 

особенностях традиционных ценностей, восприятии власти и дистанци-

ровании с ней, соотношении индивидуализма и коллективизма в образе 

жизни, специфике миропонимания и мировосприятия. 

Ключевые слова: культурные различия, цивилизация, нация, эт-

нос, национальная культура, менеджмент, организация, бизнес, комму-

никация. 

 

 

 

 

mailto:asusocio@yandex.ru


2 
 

Введение 
 

А У Ч Н А Я проблема исследования заключается в поиске 

оснований для дифференциации культурных различий в 

коммуникациях, описанных в работах известных на Западе 

авторов Ю. Бенеке, С. Хантингтона, Г. Хофстеде, Ч. Хэнди.  

Объект исследования – характеристики культурных различий в ком-

муникациях, данные вышеназванными авторами; предмет исследования 

– основания, по которым дифференцируются культурные различия в 

коммуникациях. Цель статьи – выявить и охарактеризовать детерми-

нанты культурных различий, по которым они дифференцируются.  

Для достижения поставленной цели используются цивилизацион-

ный и культурологический подходы, общенаучные (анализ, синтез, един-

ство исторического и логического) и специальные методы исследования: 

метод вторичного анализа эмпирических данных, сравнение, математи-

ческое моделирование как один из методов обоснования гипотезы, сфор-

мулированной цитируемыми авторами. 

 

Понятие коммуникации  
 

Слово коммуникация латинского происхождения (communication). 

В переводе на русский язык означает способ общения, передачи. Другими 

словами, это «процесс распространения информации и влияния в обще-

стве посредством специальных средств: печати, телевидения, радио, кино 

и т.д., в результате чего сообщение поступает сразу к большим группам 

людей» (Латынов 2022: 186). Существуют различные виды коммуникации 

(вербальная, невербальная, массовая, социальная и т.д.), в рамках которых 

существуют свои разновидности. Так, например, в социальной коммуни-

кации общепринятой признана классификация на основании уровня или 

контекста, в котором она осуществляется. Согласно этому критерию 

наиболее часто выделяют межличностную, групповую и массовую ком-

муникации (Латынов 2022: 188). 

Цитируемые в статье иностранные авторы подробно описали куль-

турные различия в коммуникациях, происходивших в разных социаль-

ных структурах и сферах: в менеджменте организации, в бизнесе, при за-

ключении трудовых контрактов. Однако остались недостаточно прорабо-

танными вопросы детерминант культурных различий, их характеристики 

Н 



3 
 

и типологизации. Мы в настоящей статье пытаемся восполнить эти недо-

статки, основываясь на материалах исследований конкретных авторов. 

 

Культурные различия в коммуникации 

в подходах С. Хантингтона, Г. Хофстеде,  

Ю. Бенеке, Ч. Хэнди  

 
Американский исследователь С. Хантингтон в своей статье «Столк-

новение цивилизаций» дает определение цивилизации и анализирует 

цивилизационные различия. Цивилизацию он определяет как культур-

ную сущность наивысшего ранга, как самый широкий уровень культур-

ной идентичности. «Цивилизации, – по мнению С. Хантингтона, – опре-

деляются наличием общих черт объективного порядка, таких как язык, 

история, религия, обычаи, институты, а также субъективной самоиденти-

фикацией людей» (Хантингтон 1994: 34). По его мнению, в современном 

мире существуют 7-8 цивилизаций. К ним он относит западную, конфу-

цианскую, японскую, исламскую, индуистскую, православно-славянскую, 

латиноамериканскую и, возможно, африканскую цивилизацию (Там же: 

35). Россию он не считает цивилизацией, называя расколотой страной: «В 

глобальном же масштабе, – пишет он, – самой значительной расколотой 

страной считается Россия» (Там же: 45). Основные линии раскола в Рос-

сии, по его мнению, проходят на границах столкновения православия и 

ислама. Анализируя цивилизационные отличия незападных цивилиза-

ций от западной, он отмечает их различия не только в языке, истории, 

религии, общественных институтах и истории, но и неприятии многих 

ценностей, разделяемых Западом. Можно сказать, что цивилизационные 

культурные различия касаются миропонимания в целом, реализации его 

особенностей в общественном устройстве, своеобразии существования в 

нем человека и его взаимодействия с другими людьми. Цивилизацион-

ные различия – это своеобразный каркас, внутри которого обнаружива-

ется масса культурных различий иного уровня и иного порядка. С. Хан-

тингтон отмечает, что  

 
сравнительное исследование значимости ста (100) ценностных установок в раз-

личных обществах показало, что ценности, имеющие первостепенную важ-

ность на Западе, гораздо менее важны в остальном мире. К ним относятся: ин-



4 
 

дивидуализм, либерализм, конституционализм, права человека, равенство, сво-

бода, верховенство закона, демократия, свободный рынок, отделение церкви от 

государства (Хантингтон 1994: 43-44). 

 

Таким образом, цивилизационные различия – это один из уровней 

культурных различий во взаимодействии народов и их культур.  

Между тем голландский исследователь Г. Хофстеде в своей статье 

«Влияние культур на теорию и практику деятельности организаций» 

обобщил данные проведенного им в 1967-1978 гг. исследования. В иссле-

довательский проект входил анализ деятельности различных организа-

ций из пятидесяти стран. Цель проекта – разработать ясную терминоло-

гию для обозначения национальной культуры, а также показать ее влия-

ние на структуру и деятельность организации (Хофстеде 1997: 259-278). 

Будучи социальным психологом, Г. Хофстеде делает акценты на 

психологических особенностях людей при определении национальной 

культуры.  

 
Сущность культуры, – по мнению Г. Хофстеде, – это коллективная ментальная 

запрограммированность, – это часть предопределенности нашего восприятия 

мира, общая с другими представителями нашей нации, региона или группы и 

отличающая нас от представителей других наций, регионов и групп (Там же: 

261).  

 

В это определение автор не включил этнос, в то время, как именно 

его этничность определяет своеобразие национальной культуры.  

Г. Хофстеде использует понятие нация, которым в западной науке 

обозначают политическую общность, как правило, включающую не-

сколько этносов. Этничность национальной культуры определяется эт-

ничностью наиболее развитого этноса. Это необходимо иметь в виду, при 

использовании понятий национальная культура и культура этническая 

традиционная. Не каждый этнос может создать национальную культуру. 

Г. Хофстеде предложил четыре параметра измерения националь-

ной культуры: 1) дистанция власти (большая – маленькая); 2) избегание 

неопределенности (сильное – слабое); 3) индивидуализм – коллективизм; 

4) мужественность – женственность (Хофстеде 1997: 264). Поскольку ника-

кая часть названной ранее работы Хофстеде не может быть воспроизве-

дена, занесена в запоминающуюся систему, преобразована или использо-

вана каким-либо образом или какими-либо средствами без письменного 



5 
 

разрешения издателя, ограничимся перечислением параметров измере-

ния национальной культуры. 

Масштабное исследование, проведенное Г. Хофстеде, выявило куль-

турные различия в деятельности и менеджменте организаций. Они про-

явились в особенностях установления границ взаимодействия персонала 

и менеджеров, мотивации их деятельности, восприятия неопределенно-

сти; характере поведения и выполнения работы. Эти различия, по его 

мнению, – своеобразные формы проявления влияния национальных 

культур на организации. Они пронизывают процессы управления и дея-

тельности организации от ее создания и до конца существования. Со-

гласно проведенному исследованию, США, к примеру, имеют наивыс-

ший среди 50 стран рейтинг индивидуализма и умеренную дистанцию 

власти. Статус менеджера в социальной структуре американского обще-

ства довольно высок. Во Франции и Бельгии коллегиальный стиль руко-

водства также не получил широкого распространения. Богатые страны, 

как правило, имеют индивидуалистические культуры, а бедные страны – 

коллективистские. К странам с сильным индивидуализмом кроме США 

относятся Великобритания, Нидерланды. Страны с сильным коллекти-

визмом: Колумбия, Пакистан и Тайвань. Промежуточное положение за-

нимают Япония, Индия, Австралия и Испания (Хофстеде 1997: 265). Что 

касается дистанции власти, то она очень велика в таких странах, как Фи-

липпины, Венесуэла, Индия и довольно велика во Франции и Бельгии. В 

Дании, Израиле и Австрии этот показатель низкий (Там же: 268). 

Существенным недостатком исследования Г. Хофстеде, на наш 

взгляд, является отсутствие анализа этнического состава персонала орга-

низаций. Такой анализ позволил бы выявить представителей доминиру-

ющего этноса и влияние его культуры на организацию, определить пер-

вичных носителей национального языка, ставшего государственным язы-

ком и языком большинства населения страны. Наличие такой информа-

ции позволило бы более глубоко понять своеобразие мировоззрения пер-

сонала, особенности его мировосприятия, а также интерпретировать па-

раметры измерения национальной культуры. 

Вместе с тем безусловным достоинством исследования Г. Хофстеде 

является привлечение значительного массива эмпирических данных, по-

казывающих влияние национальных культур на деятельность организа-

ций. Национально-культурные различия в организациях – это разновид-

ность культурных различий, возникающих в процессе коммуникации 



6 
 

персонала и менеджеров. И все предлагаемые критерии измерения вли-

яния национальной культуры на организацию относятся к характери-

стике власти и механизмов ее функционирования, т.е. менеджменту. 

Иными словами, исследование Г. Хофстеде имеет большое значение для 

теории и практики менеджмента, который долгое время недооценивал 

влияние различных культур на такой вид деятельности, как управление, 

и создаваемую структуру – организацию. Вопрос в том, чтобы найти ре-

альные источники этого влияния в самой национальной культуре, ориен-

тируясь на их проявления в деятельности организации и в системе управ-

ления. Сравнивая содержание первой и второй анализируемых статей, 

сделаем вывод, что в первом случае основными коммуникантами в ком-

муникациях являются цивилизации, во втором – менеджеры (индивиды) 

и персонал (группы). Поэтому в первой статье речь идет о цивилизаци-

онных культурных различиях при их столкновении (взаимодействии). Ос-

нову этих различий составляют религии и ценности. 

Во второй статье основными коммуникантами являются индивиды 

(менеджеры и персонал (группы)) организации, которая, как утверждает 

Г. Хофстеде, подвержена влиянию национальной культуры по четырем 

параметрам. Они, проявляясь в отдельных характеристиках деятельности 

персонала, не нарушают статус организации как таковой. Выбор и фор-

мулировки параметров измерения влияния национальной культуры на 

организацию сделаны автором таким образом, чтобы не нарушалась ее 

стабильность и устойчивость. По этим параметрам трудно охарактеризо-

вать сущность самой национальной культуры и выявить специфику ее 

влияния. 

Ядром национальной культуры, на наш взгляд, является этничность, 

которую можно определить как коллективную ментальную и физиче-

скую запрограммированность. Включение в определение этничности не 

только ментальной, но и физической запрограммированности связано с 

принятием нами гипотезы, выдвинутой башкирскими исследователями. 

Под руководством к.м.н. Э. Мулдашева они изучили и математически 

описали 18 узловых параметров глаз, которые в классической анатомии 

считались незначительными, и пришли к выводу, что именно в них зало-

жены отличительные признаки глаз человека, являющиеся одними из 

наиболее точных внешних проявлений его генов. Проведя исследование, 

они установили, что люди разных национальностей имеют разные мате-

матические характеристики глаз, которые подобно отпечаткам пальцев 



7 
 

являются своеобразной «визитной карточкой» человека.1 Этот вывод и 

дал нам основание считать, что этничность – это не только коллективная 

ментальная запрограммированность, но и физическая. Она проявляется 

в своеобразии мировосприятия, мышления, особенностях мировоззре-

ния, языке, традиционных и религиозных ценностях, мироощущениях. 

Вышеперечисленные четыре параметра измерения влияния националь-

ной культуры на деятельность организации, предложенные Г. Хофстеде, 

характеризуют в первую очередь особенности функционирования систем 

управления ею. Поэтому использование для их обозначения понятия 

национально-культурные различия весьма условно.  

Признавая наличие национально-культурных различий в коммуни-

кациях, продемонстрируем их на конкретных видах деятельности и от-

дельных сферах. Немецкий исследователь Ю. Бенеке в своей статье про-

анализировал культурные различия в бизнесе Запада (западной цивили-

зации) и Востока (незападной цивилизации) (Бенеке 2000: 62-65). Профес-

сор Ю. Бенеке, будучи преподавателем прикладного языкознания в меж-

дународных бизнес-коммуникациях в университете Хильдесхайма, смог 

глубоко проникнуть в эти процессы и выявить основные сферы проявле-

ния национально-культурных различий в бизнесе Запада и Востока: отно-

шение к подаркам; объем коммуникаций; взаимные обязательства; си-

стемы ценностей. Рассмотрим каждую из них. 

 

Отношение к подаркам  
 

Известно, что подношение подарков – это универсальный способ 

взаимодействия людей. Но формы подарков и способы их дарения бы-

вают разными и зависят от существующих культурных традиций.  

 
Многие азиаты и представители бизнеса Среднего Востока, – отмечает Ю. Бе-

неке, – руководствуются принципом «дела можно делать только с друзьями». 

Большинство западных предпринимателей ориентируются на другой прин-

цип: «бизнес и личное надо строго разделять». Подарки, как и дружбу, они од-

нозначно относят к личной сфере (Бенеке 2000: 62).  

 

И далее он утверждает, что «для представителей азиатской куль-

туры бизнеса имеет силу принцип: деловые отношения – это в первую 
 

1 В частности, к проблемам развития человечества обратились медики (см. Аргументы и факты. 1989. № 33). 

URL:https://aif.ru/gazeta/archive/edition/1/year/1989 (дата обращения 02.04.2025). 

 

https://aif.ru/gazeta/archive/edition/1/year/1989


8 
 

очередь межличностные отношения. Они отвечают требованиям участву-

ющих сторон и устанавливаются не ради сиюминутной выгоды, а на дол-

гую перспективу» (Там же). Подарок, таким образом, в культуре бизнеса 

Востока становится не только средством признания партнера, но и его 

напоминанием, когда преподносится по другому поводу. 

 

Объем коммуникаций  
 

Любая бизнес-коммуникация связана с предварительной работой. 

Этот этап, а также время, затрачиваемое на него, Ю. Бенеке называет «ис-

следовательским предварительно-испытательным общением». «Построе-

ние личных отношений, по его мнению, – это ритуал, с трудом поддаю-

щийся сокращению» (Бенеке 2000: 63). В культурах разных народов мира 

есть ясные, хотя и не идентичные, представления о том, сколько времени 

должно занимать «предварительно-испытательное общение». Как пра-

вило, в планах при начинании бизнеса ему отводятся короткие сроки. Со-

гласно азиатской модели, деловые отношения отличаются тем, что для их 

начала необходимо построить личные отношения. Личные отношения 

здесь рассматриваются как необходимое условие деловых отношений. Та-

кой подход увеличивает длительность «исследовательского предвари-

тельно-испытательного общения» и отличает бизнес-коммуникации на 

Востоке по сравнению с Западом. 

 

Взаимные обязательства  
 

Для успеха деловых контактов, пишет Ю. Бенеке, в азиатской мо-

дели наряду с личными отношениями необходимо сформировать си-

стему взаимных обязательств по принципу «ты мне – я тебе». Она важна 

как предпосылка каждого последующего этапа коммуникаций (Бенеке 

2000: 64). Такую систему взаимных обязательств выстраивают в самом 

начале деловых отношений. Поэтому она не может быть последним зве-

ном в цепи контактов как на Западе (Там же). Подобные взаимные обяза-

тельства известны и на Западе. Но здесь они представляются сомнитель-

ными с точки зрения этических норм. На Западе бизнесмены стараются 

избегать всего, что выглядит или может выглядеть как взятка. «Западная 

модель делового общения, – пишет Ю. Бенеке, – строится на строгой и 

категорической этике, не допускающей никаких исключений» (Бенеке 



9 
 

2000: 64). В других культурах в отличии от западной действуют более гиб-

кие и ситуативные этики «смотря по обстоятельствам», как утверждает 

исследователь (Бенеке 2000: 65). 

 

Система ценностей  

 
Описывая вышеперечисленные культурные различия в бизнесе За-

пада и Востока, Ю. Бенеке считает, что «здесь противостоят друг другу две 

в принципе несовместимые системы ценностей – западная: стремление к 

автономии и азиатская система взаимных (добровольно принимаемых) 

зависимостей» (Бенеке 2000: 65). И если в западной культуре предприни-

мательства в каждом новом деле процесс начинается заново либо с учетом 

экономической целесообразности, то «в Азии и похожих в этом отноше-

нии культурах имеет значимость принцип взаимозависимости в виде 

средне и долгосрочной перспективы» (Там же). Если после тщательных 

проверок партнер характеризуется как надежный с общими ценностями, 

представлениями, с ним имеют дело. Однажды установленные взаимоот-

ношения «поддерживаются через непрерывный обмен сигналами и свое-

образными "инвестициями"» (Там же). 

Подобные ситуации характерны при подписании контракта в ки-

тайской культуре.  

 
В китайском контракте, – пишет американский исследователь Ч. Хэнди, – за-

ключен принцип, область применимости которого не ограничивается заключе-

нием долгосрочных коммерческих сделок (имеется ввиду настрой на компро-

мисс как предварительное условие достижения успеха). Обе стороны должны 

допускать возможность того, что они обе выиграют. Ключевой момент – взаим-

ное доверие и вера в будущее… необходимо принести что-то ценное в жертву 

сейчас, чтобы избежать беды в будущем или, говоря деловым языком, необхо-

димо сделать инвестиции, т.е. потратиться сейчас, чтобы приобрести потом 

(Хенди 1997: 49-50).  

 

Таким образом, личные отношения играют чрезвычайно значимую 

роль в бизнес-коммуникациях народов незападных цивилизаций. Имен-

но они определяют многообразие культурных различий в бизнесе. 

Несмотря на культурные различия, в процессе коммуникации фор-

мируются общие характеристики и черты либо отдельные культурные 

различия одной из сторон полностью воспринимаются другой, становясь 



10 
 

одинаковыми. В зависимости от того, на каком уровне проявляются куль-

турные различия в коммуникациях, скорость их трансформации раз-

лична. Так, культурные различия в коммуникациях, происходящих в гра-

ницах одной цивилизации, трансформируются много быстрее, нежели 

между цивилизациями. Межцивилизационные культурные различия 

формируются тысячелетиями. Они вбирают в себя многовековую исто-

рию жизни народа, его религию, культуру, особенности трудовой дея-

тельности и быта, своеобразие природно-климатической среды, традици-

онные ценности. Цивилизации «крепко» связаны с той средой, в границах 

которой проживает этнос и под влиянием которой он формирует своеоб-

разие (этничность). Все это придает значительную устойчивость цивили-

зационным культурным различиям. 

 

Заключение  
 

Проведенный анализ культурных различий в коммуникациях, опи-

санных Ю. Бенеке, С. Хантингтом, Г. Хофстеде, Ч. Хэнди, дает основание 

заключить о существовании двух типов культурных различий: цивилиза-

ционных и этнокультурных. Цивилизационные различия проявляются 

на глобальном уровне при взаимодействии цивилизаций. Их ядром явля-

ются особенности религий и традиционных ценностей. На основании 

этих различий С. Хантингтон выделяет несколько цивилизаций, суще-

ствующих в современном мире: западную, конфуцианскую, японскую, ис-

ламскую, индуистскую, православнославянскую, латиноамериканскую и, 

возможно, африканскую. В названиях четырех цивилизаций акцентиро-

ван религиозный фактор, трех – региональный. Что касается японской 

цивилизации, то в ее названии соединены названия страны, этноса и 

национальной культуры. Это дает основание отождествлять цивилизаци-

онные и этнокультурные различия при характеристике японской циви-

лизации. 

В число современных цивилизаций, названных С. Хантингтом, не во-

шла Россия. Россию со времен евразийцев считают самостоятельной ци-

вилизацией и посвящают ее анализу большое число работ отечественные, 

но не иностранные авторы. Российская цивилизация вбирает в себя мно-

жество этнокультурных различий в коммуникациях представителей бо-

лее 190 этносов, проживающих на ее территории. Эти различия обуслов-

лены не только своеобразием этничностей, но и особенностями религий 



11 
 

и традиционных ценностей народов. В этой связи российская цивилиза-

ция содержит огромный материал культурных различий в коммуника-

циях как этнокультурного, так и цивилизационного типа (когда речь идет 

о принадлежности взаимодействующих сторон, исповедующих различ-

ные мировые религии: христианство, буддизм или ислам), который дол-

жен стать предметом исследования философов, культурологов, религио-

ведов, лингвистов, этнологов, политиков. Междисциплинарный ком-

плексный подход позволит всесторонне охарактеризовать российскую 

цивилизацию и определить ее место и роль в современном мире. 

 

 

Список источников 
 

Бенеке Ю. Культурные различия в коммуникации // Политика, куль-

тура, наука. Deutschland. 2000. № 3. С. 62-65. 

Латынов В.В. Коммуникация массовая // Социологический словарь 

/ Отв. ред. Г.В. Осипов, Л.Н. Москвичев; уч. секр. О.В. Черношек. 

М.: Норма: ИНФРА, 2022. С. 186-188. 

Латынов В.В. Коммуникация социальная // Социологический сло-

варь / Отв. ред. Г.В. Осипов, Л.Н. Москвичев; уч. секр. О.В. Черношек. 

М.: Норма: ИНФРА, 2022. С. 188-189. 

Хантингтон С. Столкновение цивилизаций // Политические иссле-

дования. Полис. 1994. № 1. С. 33-48. 

Хофстеде Г. Влияние культур на теорию и практику деятельности 

организаций // Эффективный менеджер. Взгляды и иллюстрации / Под 

ред. Джона Биллсберри. М.: Открытый университет, 1996. С. 259-278. 

Хэнди Ч. Китайский контракт // Эффективный менеджер. Взгляды 

и иллюстрации / Под ред. Джона Биллсберри. М.: Международный центр 

дистанционного обучения ЛИНК, 1997. С. 59-60. 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Cultural differences in Communication 

and their Typologization 

(based on research by foreign Authors) 
 

Tamara F. Kryaklina – Doctor of Philosophy, Professor, Corresp. Member Pe-

trovsky Academy of Sciences and Arts. Independent researcher. Barnaul, Rus-

sia.  

E-mail: asusocio@yandex.ru 

 

Abstract. He article analyzes the characteristics of cultural differences in com-

munications, given in the works of J. Beneke, S. Huntington, G. Hofstede, C. 

Handy. The analysis showed that there are two types of cultural differences in 

communications: civilizational and ethnocultural. Civilizational differences 

are based on the characteristics of religions and traditional values. National 

(ethnic) cultures determine ethnocultural differences. Their specificity is cre-

ated by ethnicity, which is interpreted by the author as "collective mentality" 

and physical "programming". Ethnocultural differences are manifested in the 

language of communication, in the originality of attitudes towards gifts and 

obligations, the peculiarities of traditional values, the perception of power and 

distance from it, the relationship of individualism and collectivism in the way 

of life, the specifics of worldview and worldview. 

Keywords: cultural differences, civilization, nation, ethnos, national culture, 

management, organization, business, communication. 

 

References 

 

Beneke, Y. (2000) Cultural differences in communication. Politics, culture, sci-

ence. Deutschland. No. 3. Р. 62-65. 

Latynov, V.V. (2022) Mass communication. Sociological dictionary. Ed. by G.V. 

Osipov, L.N. Moskvichev; academic secretary O.V. Chernoshek. Moscow, 

Norma: INFRA. Р. 186-188. 

Latynov, V.V. (2022) Social communication. Sociological dictionary. Ed. by G.V. 

Osipov, L.N. Moskvichev; academic secretary O.V. Cherno-shek. Moscow, 

Norma: INFRA. Р. 188-189. 

Huntington, S. (1994) Clash of civilizations. Political studies. The policy. 1994. 

No. 1. Р. 33-48. 

mailto:asusocio@yandex.ru


13 
 

Hofstede, G. (1996) The influence of cultures on the theory and practice of or-

ganizations. Effective manager. Views and illustrations. Ed. by John Billsberry. 

Moscow, Open University. Р. 259-278. 

Handy, C. (1997) Chinese contract. Effective manager. Views and illustrations. Ed. 

by John Billsberry. Moscow, International Center for Distance Learning LINK. 

Р. 59-60. 

 

 

 

 

Статья поступила 12.04.2025 

                      Принята к публикации 23.12.2025 

 


