
Статьи 155

СЮЖЕТООБРАЗУЮЩИЕ МОТИВЫ ЛЕГЕНД  
ОСТРОВА СИЦИЛИЯ

А. А. Иванова, О. Ю. Муштанова

Ключевые слова: мотив, сюжет, легенда, Сицилия, Италия, фольклор
Keywords: motif, plot, legend, Sicily, Italy, folklore

DOI: https://doi.org/10.14258/filichel(2025)1–10

Введение
Сицилия известна культурным, историческим и языковым свое-

образием. Колонизированный в VIII в. до н. э. греками, остров впитал 
в себя значительное количество мифологических элементов, представ-
лений и персонажей Древней Греции. Специфика Сицилии, кроме того, 
состоит в том, что на протяжении своей истории эти земли станови-
лись объектом завоевания разных народностей. Данный факт способ-
ствовал взаимодействию множества языков, религий и культур в регио-
не. В XIX–XX вв. основным письменным источником, содержащим па-
мятники устного народного творчества Сицилии, являлся труд писателя 
и этнографа Джузеппе Питре [Pitrè, 1904], где были представлены леген-
ды острова на сицилийском диалекте с комментариями автора. В XXI в. 
интерес к фольклору острова возрос, что обусловило большее разно-
образие произведений, посвященных изучению легенд и мифов Сици-
лии. В частности, в издании «Cola Pesce e altre fiabe e leggende popolari 
siciliane» [Pitrè, Lazzaro, 2016] на литературный итальянский были пе-
реведены вышеуказанные материалы, собранные Дж. Питре. На леген-
дах средневековой эпохи сосредоточено внимание в издании Ф. Пурпу-
ра «Leggende medioevali siciliane» [Purpura, 2005], в то время как И. Кало-
джеро [Caloggero, 2022] в книге «Culti dell'antica Sicilia» проводит глубо-
кий анализ в области фольклора и мифологии Древней Сицилии: автор 
рассматривает влияние древних культов на некоторые традиции, обычаи 
и поверья, характерные для христианского периода. Ряд легенд приво-
дит Э. Ди Паскуале [Di Pasquale, 2012] в работе, посвященной мистиче-
ским местам и загадочным историям острова. А. Кризафи [Crisafi, 2019] 
рассматривает легенды Сицилии в исторической ретроспективе и опре-
деляет их как особо значимую часть культурного наследия Италии. Ин-
терес к сицилийскому фольклору наблюдается и в России, о чем свиде-
тельствует, например, появление путеводителя по мифологическим ме-



156 Филология и человек  •  № 1  •  2025

стам Сицилии [Салеева, 2015], где мифы, легенды и предания классифи-
цированы согласно географическому принципу.

Стоит, однако, отметить, что большинство этих трудов, несмотря 
на безусловно высокую художественную ценность, по сути являются ка-
талогизацией мифологического материала, который при этом не стано-
вится объектом системного научного исследования. Разработки италь-
янских литературоведов, например, созданный Р. Чезарани, М. Домини-
келли и П. Фазано словарь-указатель основных литературных мотивов, 
сюжетов и персонажей [Dizionario dei temi letterari, 2007], сосредоточе-
ны на произведениях итальянской и мировой художественной литера-
туры и обходят вниманием такой богатый материал, как локальные па-
мятники устного народного творчества.

Обзор русскоязычных научных работ показал, что, несмотря на оби-
лие трудов, посвященных анализу конкретных сюжетообразующих мо-
тивов в художественных произведениях российских и зарубежных пи-
сателей [Дорофеева, 2018; Хагожеева, 2018; Синегубова, 2023; Нефедо-
ва, 2022; Павлова, Никитин, 2022], исследования в области мотивов в си-
цилийских легендах отсутствуют и в нашей стране.

Цель данной статьи — выявить устойчивые сюжетные мотивы в си-
цилийских легендах. Актуальность исследования, таким образом, об-
условлена вниманием к изучению семантики мотива, в то время как но-
визна исследования определяется отсутствием системных научных ис-
следований в области сицилийского фольклора.

Методы и материалы
Авторы статьи используют в качестве материала сицилийские леген-

ды из разных источников, среди которых интернет-сайты1, книга Д. Са-
леевой «Куда бежит Горгона? Путеводитель по мифологическим местам 
Сицилии» [Салеева, 2015], а также труды Джузеппе Питре [Pitrè, 1904] 
и И. Калоджеро [Caloggero, 2022]. Материал исследования при этом 
не ограничивался ни хронологическими, ни тематическими рамками.

Теоретико-методологической базой послужили основные положения 
и принципы теории мотива и сюжета, разработанные основоположни-
ком семантического подхода к исследованию мотива А. Н. Веселовским 
[Веселовский, 1989]; труды родоначальника морфологического подхода 
В. Я. Проппа [Пропп, 1998; 2000; 2001], работы Б. Н. Путилова [Путилов, 
1994], Е. М. Мелетинского [Мелетинский, 2001; 2005] и С. Ю. Неклюдова 
[Неклюдов, 2004]. Высокую значимость для данного исследования име-

1	 www.siciliafan.it; www.eccellenzemeridionali.it; www.siciliapreziosa.it; www.globusmagazineit



Статьи 157

ет монография И. В. Силантьева, где представлен обзор фундаменталь-
ных исследований по теории мотива [Силантьев, 2004].

В качестве жанровой дефиниции легенды в данной статье мы будем 
опираться на определение, предложенное З. Ж. Кудаевой, согласно ко-
торой легенда — это «нарратив, сюжетообразующим элементом в ко-
тором является топонимический, мифологический и религиозный мо-
тивы» [Кудаева, 2019]. В качестве дополнительного жанрового иденти-
фикатора нами было использовано определение «легенда» в названии.

Опорным принципом при трактовке мотива для нас будет выступать 
возможность разделения сюжета на минимальные с сюжетно-тематиче-
ской точки зрения фрагменты [Неклюдов, 2004, c. 240], а также принцип 
их повторяемости за пределами одного произведения. Для обозначения 
мотива предполагается использовать ключевые слова — отглагольные 
существительные, обозначающие некие действия, с которыми семанти-
чески коррелирует соответствующий глагол.

Методической базой послужили следующие методы: описательно-
аналитический, структурно-семантический, функционально-семанти-
ческий, историко-типологический, а также метод перевода источников.

Результаты и обсуждение
Как уже отмечали исследователи, сюжету обычно соответствует це-

лая серия мотивов [Неклюдов, 2004, с. 239; Типологические исследова-
ния по фольклору, 1975, с. 142]. По нашим наблюдениям, наиболее ча-
стотными сюжетообразующими мотивами в сицилийских легендах яв-
ляется комбинация мотива любви, представляющего конфликтную си-
туацию, и мотива превращения, являющегося, в свою очередь, разреше-
нием создавшейся коллизии. Такое сочетание типично для значительно-
го количества этиологических легенд, что позволяет говорить о форми-
ровании инвариантной структурной модели, в которой один из персо-
нажей испытывает любовь к другому персонажу, однако тот, не отвечая 
взаимностью и желая спастись от такого навязчивого преследования, об-
ращается за помощью к высшим силам, которые превращают его в объ-
ект природы. Такая сюжетная схема обретает повествовательную реали-
зацию, например, в легенде об Аретузе, которая рассказывает историю 
происхождения источника пресной воды на острове Ортиджиа недале-
ко от Сиракуз. По преданию, Аретуза была нимфой, к которой воспылал 
страстью речной бог Алфей. Аретуза попыталась сбежать и обратилась 
с мольбой к богине Диане, которая превратила ее в водный источник.

На комбинации мотивов любви, превращения и мести основан сюжет 
легенды греческого происхождения об Акиде и Галатее. Согласно одной 



158 Филология и человек  •  № 1  •  2025

из многочисленных версий, пастух по имени Акид очаровал речную ним-
фу Галатею, чем вызвал ревность влюбленного в нее циклопа Полифема, 
который убил юношу камнем. Боги, тронутые горем и мольбой Галатеи, 
превратили потоки крови Акида в реку, а саму нимфу — в морскую пену. 
Легенда, таким образом, объясняет происхождение находящегося непо-
далеку от Капомулини источника, чьи красноватые воды, очевидно бо-
гатые железом, напоминают кровь.

Сочетание мотива превращения и  мотива мести характерно 
для древних легенд с мифологическим элементом. Превращение в та-
ких легендах является наказанием, посланным каким‑либо божеством 
человеку в качестве мести. На такой комбинации основана легенда о Ме-
дузе — красавице, превращенной в чудовище богиней Афиной. Однако 
схожие мотивы можно встретить и в эпоху Средневековья. С коммуной 
Эриче связана легенда о девушке по имени Беллина, к которой посва-
тался гостивший в тех местах барон, однако та отказала ему. Тогда ба-
рон по совету одного волшебника украл у нее кольцо — единственную 
память об ушедшем в крестовый поход возлюбленном. По замыслу мага, 
наложившего заклятие на украшение, согласившись поцеловать барона 
в обмен на кольцо, девушка влюбилась бы без памяти в дворянина. Бел-
лина же отказалась, в результате чего была превращена в черную змею 
[Салеева, 2015, с. 213].

Как видно из этого примера, со временем схема развития сюжета, 
объединенного мотивами любви и мести, трансформировалась: герои 
легенд обращаются за помощью уже не к богам, а к колдовству.

В некоторых случаях компонент «фантастического» был элиминиро-
ван. Так, легенда о колодце Гаммазиты, находящемся в Катании, повест-
вует о событиях, происходивших во время господства на острове Карла I 
Анжуйского. Это был сложный период для острова, характеризующий-
ся бесчинствами французов по отношению к коренному населению. Со-
гласно легенде, девушке по имени Гаммазита докучал французский сол-
дат, которому она приглянулась. Однажды, направившись по обыкнове-
нию к источнику, девушка поняла, что ей не удастся избежать насилия, 
и предпочла смерть бесчестию — Гамазита бросилась в колодец. Эта ле-
генда интересна также с точки зрения изучения региональной специфи-
ки сицилийского фольклора: с одной стороны, она является отражением 
явного недовольства коренного населения острова господством фран-
цузов, с другой — имя девушки, по одной из версий арабского проис-
хождения, подтверждает высокое влияние арабской культуры в регионе.

Другой пример, где сюжетообразующими мотивами являются мо‑
тивы любви и мести, представляет легенда периода арабского господ-



Статьи 159

ства на острове. Действие происходило в Палермо, в квартале Кальса, где 
были расквартированы арабские солдаты, которых местное население 
называло маврами. Одна молодая женщина, выращивающая на своем 
балконе цветы, с первого взгляда полюбила арабского солдата, который 
ответил ей взаимностью. Через некоторое время мавр сообщил женщине 
о том, что на родине у него остались жена и дети, к которым он плани-
ровал вернуться. Женщина, охваченная обидой и ревностью, убила воз-
любленного, отрезала его голову и превратила ее в горшок для базилика.

Анализируя сюжетные линии сицилийских легенд, можно выявить 
мотив спасения бегством, которое, по наблюдению исследователей, про-
исходит преимущественно в лодке [Салеева, 2015, с. 12]. В частности, мо‑
тив спасения бегством представлен в топологической легенде, предпо-
ложительно византийского происхождения [Салеева, 2015, с. 15], об ос-
новании Сицилии. Она повествует о юной ливанской принцессе по име-
ни Сицилия, жившей в давние времена. Оракул предсказал ее родите-
лям, что если их дочь не покинет свою родину, то не доживет до пятна-
дцати лет: ее поглотит чудовище. Тогда родители отправили Сицилию 
в море на маленькой лодке. Спустя три месяца девушка прибыла на ост-
ров сказочной красоты. Появившийся юноша открыл ей, что произо-
шло: все жители острова погибли от чумы, но боги хотели создать но-
вую расу на этой богатой и прекрасной земле, и именно им двоим вы-
пало исполнить волю богов. Молодые люди полюбили друг друга и дали 
начало первому новому поколению на острове.

Для апокрифических легенд традиционным является мотив победы 
добра над злом. Согласно одной из многочисленных легенд, к святому Ге-
оргию, бывшему в те времена простым пастухом, явился дьявол и пред-
ложил выяснить, кто из них превосходит другого. Они договорились, 
что поделят все, что увидят на своем пути, пополам, при этом у каждого 
будет возможность выбрать ту часть, которая ему больше нравится. Каж-
дый раз выбор дьявола был неверным (на пшеничном поле он предпо-
чел корни, на лакричном — вершки, в море — скалы и рифы). В этой ле-
генде особенно прослеживается сближение со сказкой, которое отмечал 
В. Я. Пропп, обосновывая это явление родственными формами бытова-
ния и частичным совпадением структуры данных фольклорных жанров: 
сюжет о дележе урожая характерен как для русских сказок, где спор про-
исходит между медведем и крестьянином, так и для западноевропейских 
стран, где главными героями выступали дьявол и святой Иоанн [Пропп, 
1998, с. 283–284]. В другой раз дьявол предложил святому новое пари — 
кто построит дом красивее. Дом дьявола, построенный из застывшей 
лавы, получился ужасающе мрачным, в то время как дом святого Геор-



160 Филология и человек  •  № 1  •  2025

гия — восхитительно изящным и уютным. Отчаявшись, дьявол разры-
дался, и тогда святой Георгий подарил ему свою виллу. Пытаясь зайти 
в дом, дьявол увидел у порога небольшой алтарь с распятием и в ярости 
убежал, понимая, что никогда ему не сравниться со святым Георгием.

В районе Мессинского пролива можно наблюдать необычную опти-
ческую иллюзию — фата-моргана, получившую название в честь могу-
щественной волшебницы, чье имя часто упоминается в сицилийском 
фольклоре и с которой связано множество легенд. В некоторых из них 
мотив победы добра над злом принял форму торжества христианской 
веры над колдовством. Согласно легенде, граф Роджер Отвиль не под-
дался предложению явившейся ему волшебницы в мгновенье ока пере-
править его на противоположную сторону Мессинского залива, отве-
тив, что в помощи уповает лишь на Иисуса Христа, и в конечном сче-
те благополучно достиг Сицилии и освободил ее от арабского господ-
ства. В противоположность ему, согласно другой легенде, в период наше-
ствия варваров на Сицилию один из предводителей, увидев Фату Мор-
гану, не устоял перед чарами колдуньи, в результате чего утонул, не до-
бравшись до берегов острова.

Также мотив победы добра над злом реализуется через оппозицию 
христианство — язычество. Сицилия, как известно, становилась объ-
ектом завоеваний со стороны пунийцев, римлян, остготов, византий-
цев, норманнов и прочих племен и народов. Легенда о Мате и Грифоне, 
которую можно рассматривать как аллегорию освобождения от набе-
гов сарацин, гласит, что сарацинский гигант по имени Хасан ибн-Хам-
мар, занимавшейся пиратством, во время одного из своих набегов влю-
бился в сицилийскую девушку по имени Марта (Мата, по всей видимо-
сти, является диалектальным искажением этого имени) [Салеева, 2015, 
с. 59]. Однако Марта отказала сарацину, который впоследствии понял, 
что единственный способ завоевать любовь и расположение девушки — 
изменить свой образ жизни. Хасан принял христианство, получив имя 
Грифон, и посвятил себя земледелию и благотворительности. Девушка, 
впечатленная этим поступком, ответила ему взаимностью. В браке ро-
дилось множество детей, поэтому Мату и Грифона называют прароди-
телями Мессины.

Ряд демонологических легенд Сицилии основан на комбинации мо‑
тива сговора человека с дьяволом и мотива хитрости, которой, вопре-
ки традиционным представлениям, наделяется не дьявол, а человек. В ле-
генде о Пьетро Баэлардо и Люцифере юноша по имени Пьетро получил 
от своего дяди-волшебника табакерку, в которую были заключены демо-
ны. Молодой человек научился управлять ими и заставлять их выполнять 



Статьи 161

свои желания, однако он осознавал, что таким общением с нечистой си-
лой обрек свою душу на вечные мучения в аду после смерти. Однажды 
Люцифер, самый могущественный из дьяволов, показал Пьетро стран-
ные дома, каждый из которых не был достроен: одному не хватало кры-
ши, другому — дверей. Дьявол объяснил человеку, что те дома представ-
ляли не что иное, как души людей, которые, совершая грехи, кирпичик 
за кирпичиком возводили здания. Завершение строительства же знаме-
новало то, что душа была готова отправиться в ад. Дому, олицетворяюще-
му душу самого Пьетро, не хватало одного-единственного кирпича. Мо-
лодой человек спросил у Люцифера, чем он может заслужить себе про-
щение. Тот ответил, что для этого нужно в рождественскую ночь испо-
ведаться в церквах трех разных столиц. Пьетро попросил помощи у са-
мого дьявола, чтобы тот перенес его. Дьявол согласился, но при усло-
вии, что Пьетро отдаст ему половину того, что будет держать во рту, вы-
ходя из последней церкви, имея в виду гостию — кусочек пресного те-
ста, используемый католиками во время евхаристического обряда. Пье-
тро, догадавшись о намерениях Люцифера совершить какое‑то свято-
татство, выходя из последней церкви, проглотил гостию, положил в рот 
орешек, чем спас свою душу от вечных мучений в аду. Стоит отметить 
отличие легенды о Пьетро Баэлардо от описанной выше легенды о свя-
том Георгии и дьяволе. Святой Георгий одержал победу над Люцифе-
ром, не прибегая к хитрости и обману: по преданию, неверный выбор 
во время пари совершал именно дьявол, не оставляя святому альтерна-
тив. Можно предположить, что святой, будучи преисполненным добро-
детели и благочестия, в хитрости не нуждается. Вместе с этим хитрость 
как качество, присущее человеку, оправдывается и в других легендах. 
Одна из них, связанная с осадой города Кастроджованни, провинция 
Кальтаниссетта, Рожером I, гласит следующее. Граф, понимая, что оса-
да затягивается, отправил в город послов на переговоры. Жители, желая 
показать, что им не страшен голод, демонстрировали многочисленные 
припасы — горы пшеницы, которые были всего лишь большими куча-
ми песка, сверху присыпанными тонким слоем зерна.

Мотив божьей кары реализуется в легенде, которая повествует о со-
бытиях, произошедших в 1299 г. в провинции Рагуза. Группа француз-
ских солдат разграбила город Гульфи, ворвалась в церковь во время мес-
сы и жестоко расправилась со священником и собравшимися на служ-
бу прихожанами. В полночь колокола церкви снова зазвонили, и на по-
роге в окровавленной рясе появился священник, за которым следовали 
убитые в тот день верующие. Через весь город процессия прошла к ме-
сту, где расположились французы, совершившие кощунство. Неведомая 



162 Филология и человек  •  № 1  •  2025

сила заставила анжуйцев проследовать в церковь, где месса возобнови-
лась с того момента, как была прервана. Затем, как гласит легенда, пол 
раскололся надвое, и бездна поглотила французских солдат.

В рассмотренных нами примерах мотив превращения подразумевал 
трансформацию человека в другой объект, однако существуют образцы 
легенд, где этот мотив предполагает оживление неодушевленных объ-
ектов при помощи магии или божественного вмешательства. Так, на-
пример, происходит в легенде о происхождении статуи черного сло-
на — символа сицилийского города Катания. Считается, что название 
статуи — U Liotru — произошло от неправильного произношения име-
ни Элиодоро — молодого сицилийского дворянина, жившего в VIII в. 
Элиодоро мечтал получить должность епископа, но, не добившись же-
лаемого (вместо него епископом был назначен Леон, впоследствии со-
вершивший множество деяний по укреплению христианской веры) [Са-
леева, 2015, с. 114], он стал усердно изучать магию и некроманию. Об-
ратившись к дьяволу, в обмен на отречение от Христа он получил маги-
ческую силу и развлекался тем, что сеял хаос в городе. Используя лаву 
Этны, Элиодоро построил слона, оживил его и перемещался по городу, 
приводя в ужас жителей до тех пор, пока не был побежден Леоном. Сю-
жет этой легенды в то же время можно рассматривать как пример ком-
бинации мотивов превращения и победы добра над злом, где добро пред-
ставлено христианской верой, а зло — колдовством, а также мотива сго‑
вора человека с дьяволом.

Вместе с этим в исследуемом нами материале осутствуют примеры 
легенд, где в основе сюжета находился бы мотив оживления, то есть воз-
вращения к жизни убитого героя. Возможно, это связано с древнегрече-
ской традицией: боги, несмотря на свое могущество, не обладали даром 
оживлять мертвых. Так, в уже рассмотренной легенде об Акиде и Галатее 
боги не оживили убитого пастуха, но превратили его в источник, даро-
вав таким образом влюбленным возможность быть вместе.

Сюжет легенды, связанной с названием улицы Discesa dei Giudici (до-
словно — Спуск Судей), которая ведет от площади Святой Анны до пло-
щади Беллини в Палермо, строится на мотиве справедливости. Главный 
герой истории, мальчик из богатой семьи, остался сиротой и воспиты-
вался опекуном, который распоряжался его состоянием. Став взрослым, 
юноша попытался вернуть свое имущество, но получил отказ. В поиске 
справедливости он обратился к пяти известным судьям. Однако те, под-
купленные хитрым опекуном, вынесли решение против сироты, после 
чего тот в отчаянии попросил аудиенции у Карла V, который на тот мо-
мент как раз был в городе. Король переоделся простым аббатом и явил-



Статьи 163

ся на заседание, где снова было вынесено решение в пользу опекуна. 
Услышав это, Карл V раскрыл свою личность и приказал привязать су-
дей к хвостам лошадей и пустить тех по улице. После с судей была снята 
кожа, которой обили кресла для новых судей как напоминание об их дол-
ге — вершить правосудие.

Мотив поиска кладов является сюжетообразующим для ряда ле-
генд, получивших в итальянской культуре название плутонических [Са-
леева, 2015, с. 61; Pitrè, 1904, с. 272] и считающихся результатом взаимо-
действия с культурой сарацинов. Отличительной особенностью этих ле-
генд, во‑первых, является наличие в них ритуальных действий. Напри-
мер, для того чтобы добраться до сокровищ, спрятанных неподалеку 
от церкви Санта Мария делле Грацие в Ачиреале, необходимо съесть це-
ликом сырую рыбу и выпить кувшин вина. Вторым обязательным усло-
вием получения клада в сицилийских легендах является общение с ду-
хами или какими‑либо другими сущностями, которые охраняют эти со-
кровища. В частности, желающему получить клад, скрытый неподалеку 
от коммуны Джарре, предстоит вызвать дьявола, чтобы тот побрил ему 
бороду, и во время этой процедуры охотник за сокровищами не должен 
продемонстрировать страх.

Заключение
В результате исследования в легендах острова Сицилия были выяв-

лены устойчивые комбинации мотивов и сюжетных схем. В этиологи-
ческих легендах с мифологическим элементом наиболее частотной яв-
ляется комбинация мотива любви, представляющей завязку сюжета, 
и мотива превращения как разрешения создавшейся конфликтной си-
туации. Ключевым элементом в такого рода легендах предстает компо-
нент «фантастического», который, однако, исчезает в эпоху Средневе-
ковья, что, возможно, связано с возрастающей исторической достовер-
ностью легенд.

С приходом христианства выделяется объемный кластер апокрифи-
ческих легенд, традиционными сюжетообразующими мотивами кото-
рых становятся: 1) мотив победы добра над злом, в которых часто доб-
ро представлено христианством, а зло — язычеством или колдовством; 
2) мотив сговора человека с дьяволом — целью такой сделки является 
получение сверхъестественных способностей человеком в обмен на его 
душу. Мотив хитрости, также встречающийся в этом типе легенд, име-
ет свою специфику: данным качеством наделяется преимущественно че-
ловек или дьявол, причем демону, прибегающему к хитрости, не удается 
осуществить свои замыслы.



164 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Мотивы божьей кары и справедливости являются логическим завер-
шением конфликта ряда легенд, завязка которых предполагает ущемле-
ние прав обездоленных, надругательство над символами религии и про-
чие преступления, в связи с чем можно говорить о воспитательной функ-
ции такого рода легенд.

Мотив превращения может быть также реализован в повествовании 
как наделение жизнью неодушевленных предметов и при этом употреб-
ляться в комбинации с мотивом сговора человека с дьяволом и победы 
добра над злом. Мотив поиска кладов в сюжете сочетается с выполнени-
ем героями легенд определенных обрядовых действий.

Перспективы исследования мы видим в компаративном анализе сю-
жетов и мотивов легенд Сицилии и других областей Италии, а также в из-
учении легенд Сицилии с позиции культурологии — как одного из воз-
можных элементов формирования локальной идентичности сицилийцев.

Библиографический список

Веселовский А. Н. Историческая поэтика. М.: Высшая школа, 1989. 406 с.
Дорофеева Л. Г. Мотив Рая в сказках Г. Х. Андерсена // Вестник Балтий-

ского федерального университета им. И. Канта. Серия: Филология, педаго-
гика, психология. 2018. № 4. С. 55‒63.

Кудаева З. Ж. Легенды: к проблеме определения и классификации жан-
ров адыгской несказочной прозы // Вестник Адыгейского государственно-
го университета. Серия 2: Филология и искусствоведение. 2019. № 4 (247). 
С. 129‒136. http://vestnik.adygnet.ru/files/2019.4/6108/129–136.pdf

Мелетинский Е. М. Герой волшебной сказки: происхождение образа. М., 
СПб.: Академия Исследований Культуры, Традиция, 2005. 237 с.

Мелетинский Е. М. От мифа к литературе. М.: Российский государствен-
ный гуманитарный университет, 2001. 168 с.

Неклюдов С. Ю. Мотив и текст // Язык культуры: семантика и граммати-
ка. К 80‑летию со дня рождения академика Никиты Ильича Толстого (1923–
1996). М.: Индрик, 2004. 496 с.

Нефедова О. И. Реализация мотива «бесплодная земля» и образа Короля-
Рыбака в романе «Код да Винчи» Д. Брауна // Вестник Московского город-
ского педагогического университета. Сер.: Филология. Теория языка. Язы-
ковое образование. 2022. № 45 (1). С. 70‒77. https://doi.org/10.25688/2076–
913X. 2022.45.1.07

Павлова А. В., Никитин К. Д. Мотив тайны в творчестве Г. Ф. Лавкрафта // 
Балтийский гуманитарный журнал. 2022. Т. 11. № 3 (40). С. 30‒34. https://doi.
org/10.57145/27129780_2022_11_03_07



Статьи 165

Пропп В. Я. Исторические корни волшебной сказки. М.: Лабиринт, 2000. 
336 с.

Пропп В. Я. Морфология волшебной сказки. М.: Лабиринт, 2001. 192 с.
Пропп В. Я. Поэтика фольклора. М.: Лабиринт, 1998: 352 с.
Путилов Б. Н. Фольклор и народная культура. СПб.: Наука, 1994. 235 с.
Силантьев И. В. Поэтика мотива. М.: Языки славянской культуры, 2004. 

294 с.
Синегубова К. В. Мотив смеха в романе Ксении Букши «Адвент» // Сиб-

Скрипт. 2023. № 25 (4). С. 587‒594. https://doi.org/10.21603/sibscript‑2023- 
25–4–587–594

Типологические исследования по  фольклору: сб. статей памяти 
В. Я. Проппа. (1895–1970). М.: Наука, 1975. 320 с.

Хагожеева Л. С. Мотив гостеприимства в адыгских сказках // Научные 
известия. 2018. № 11. С. 75‒79.

Список источников

Салеева Д. А. Куда бежит Горгона? Путеводитель по мифологическим ме-
стам Сицилии. М.: Издательские решения, 2015. 330 с.

Caloggero I. Culti dell'antica Sicilia. Ragusa: Centro Studi Helios, 2022, 225 p.
Crisafi A. Misteri e leggende di Sicilia. Fra mitologia, storia e cronaca. Messina: 

Kimerik, 2019, 152 p.
Di Pasquale E. Misteri, crimini e segreti della Sicilia. Enigmi archeologici, 

miti e leggende, delitti insoluti e molte altre storie inspiegabili. Roma: Newton 
Compton Editori, 2012, 287 p.

Pitrè G., Lazzaro B. Cola Pesce e altre fiabe e leggende popolari siciliane. Roma: 
Donzelli, 2016, 347 p.

Pitrè G. Studi di leggende popolari in Sicilia e nuova raccolta di Giuseppe Pitrè. 
Torino: C. Clausen, 1904, 895 p.

Purpura F. Leggende medioevali siciliane. Siracusa: Trinakria, 2005. 128 p.
Eccellenze meridionali. http://www.eccellenzemeridionali.it
Globus Magazine. http://www.globusmagazine.it
Siciliafan. http://www.siciliafan.it
Sicilia preziosa. http://www.siciliapreziosa.it

References

Veselovskiy A. N. Historical Poetic, Moscow, 1989, 406 p. (In Russian)
Dorofeeva L. G. The motif of Paradise in G. H. Andersen's fairy tales. Vestnik 

Baltiyskogo federal'nogo universiteta im. I. Kanta=Bulletin of the I. Kant Baltic 
Federal University, 2018, no. 4, p. 55‒63. (In Russian)



166 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Kudaeva Z. Zh. Legends: to the Problem of Definition and Classification 
of Genres of Adyghe Non-Fairy Tale Prose. Vestnik Adygeyskogo gosudarstvennogo 
universiteta. =Bulletin of Adygeya State University, 2019, no. 4 (247), p. 129‒136. 
Retrieved from http://vestnik .adygnet.ru/files/2019.4/6108/129–136.pdf 
(In Russian)

Meletinskiy E. M. The hero of the fairy tale: the origin of the image. Moscow, 
St. Petersburg, 2005, 237 p. (In Russian)

Meletinskiy E. M. From myth to literature. Textbook for the course “Theory 
of Myth and Historical Poetics of Narrative Genres”, Moscow, 2001, 168 p. 
(In Russian)

Neklyudov S. Yu. Motif and text, Moscow, 2004, 496 p. (In Russian)
Nefedova O. I. Realisation of the motif “barren land” and the image of the 

Fisher King in the novel “The Da Vinci Code” by D. Brown. Vestnik Moskovskogo 
gorodskogo pedagogicheskogo universiteta. = Bulletin of Moscow City Pedagogical 
University, 2022, no. 45 (1), p. 70‒77. https://doi.org/10.25688/2076–913X. 
2022.45.1.07 (In Russian)

Pavlova A. V., Nikitin K. D. The motif of mystery in the works of H. F. Lovecraft. 
Baltiyskiy gumanitarnyy zhurnal = Baltic Humanitarian Journal, 2022, vol. 11, no. 3 
(40), p. 30‒35. https://doi.org/10.57145/27129780_2022_11_03_07 (In Russian)

Propp V. Ya. The historical roots of the magic tale, Moscow, 2000, 336 p. 
(In Russian)

Propp V. Ya. The morphology of the fairy tale, Moscow, 2001, 192 p. (In Russian)
Propp V. Ya. The poetics of folklore, Moscow, 1998, 352 p. (In Russian)
Putilov B. N. Folklore and popular culture, St. Petersburg, 1994, 235 p. 

(In Russian)
Silant'ev I. V. Poetics of the motif, Moscow, 2004, 294 pp. (In Russian)
Sinegubova K. V. The motif of  laughter in Xenia Buksha's novel Advent. 

SibSkript = SibSkript, 2023, no. 25 (4), p. 587‒594. https://doi.org/10.21603/
sibscript‑2023–25–4–587–594 (In Russian)

Typological studies on folklore (Text): Collection of articles in memory 
of V. Y. Propp. Moscow, 1975, 320 p. (In Russian)

Khagozheeva L. S. The motif of hospitality in Adyghe tales. Nauchnye izvestiya 
= Scientific News, 2018, no. 11, pp. 75‒79. (In Russian)

List of Sources

Saleeva D. A. Where does the Gorgon run to? A guide to the mythological sites 
of Sicily, Moscow, 2015, 330 p. (In Russian)

Caloggero I. Ancient Sicilian cults, Ragusa, 2022, 225 p.
Crisafi A. Mysteries and Legends of Sicily. Between mythology, history and 

chronicle, Messina, 2019, 152 p.



Статьи 167

Di Pasquale E. Mysteries, crimes and secrets of Sicily. Archaeological enigmas, 
myths and legends, unsolved murders and many other unexplained stories, Roma, 
2012, 287 p.

Pitrè G., Lazzaro B. Cola Pesce and other Sicilian folk tales and legends, Roma, 
2016, 347 p.

Pitrè G. Studies of popular legends in Sicily and a new collection by Giuseppe 
Pitrè, Torino, 1904, 895 p.

Purpura F. Sicilian medieval legends, Siracusa, 2005, 128 p.
Eccellenze meridionali. http://www.eccellenzemeridionali.it
Globus Magazine. http://www.globusmagazine.it
Siciliafan. http://www.siciliafan.it
Sicilia preziosa. http://www.siciliapreziosa.it


