
Статьи 123

ФЕНОМЕН КОНЦЕПТУАЛИЗАЦИИ ОБРАЗА  
НИКОЛАЯ ЧУДОТВОРЦА И ПОНЯТИЯ ЧУДА 

В ПОЭТИЧЕСКОМ ДИСКУРСЕ

И. П. Черкасова

Ключевые слова: чудо, Николай Чудотворец, аксиология, доминан-
та, смысл, поэзия

Keywords: miracle, St. Nicholas, axiology, dominant, meaning, poetry

DOI: https://doi.org/10.14258/filichel(2025)1–08

Введение
Феномен поэтического слова является объектом осмысления 

на протяжении столетий, поскольку выступает одним из центров со-
пряжения многочисленных пространств: мышления и смыслообразо-
вания, семиотики и аксиологии, языка и литературы и др. «Мы живем 
в словах языка, в образах поэзии и изобразительного искусства и в фор-
мах музыки, в области религиозного представления и религиозной веры. 
И только здесь мы „знаем” друг друга», — пишет Э. Кассирер [Кассирер, 
1998, c. 83]. Словесным основанием бытия называет поэзию М. Хайдег-
гер [Хайдеггер, 2017, c. 16]. Обладая такими характеристиками, как сгу-
щение смысла, синергия, концептуализация ценностных категорий, кри-
сталлизация аксиологических доминант, поэтический дискурс апелли-
рует к рациональному познанию особым способом, формируя триаду: 
образ — чувственное познание — рациональное познание. Одновре-
менно происходят три разнонаправленных процесса: а) демонстрация 
мира в его единстве и взаимосвязях посредством синергии, основанной 
на синестезии и метафорике; б) репрезентация палитры смыслов, каза-
лось бы, определенного понятия посредством контекстного переосмыс-
ления слов, окказионализмов; в) возвращение к базовой дихотомии бы-
тия «добро — зло», актуализируемой за счет оценочной лексики, эпи-
тетов, антитезы и др. Р. Якобсон характеризует поэзию как язык в его 
эстетической функции, и, например, в качестве важнейшей черты поэ-
зии А. С. Пушкина он называет неуничтожаемое внутреннее напряжение, 
именуемое «бессмертием поэта» [Якобсон, 1987, c. 218, 275]. В системе 
исследований дискурса, названного В. З. Демьянковым специальным тер-
мином наук о человеческой духовности [Демьянков, 2007, с. 95], поэтиче-
ский дискурс занимает особое место. В. И. Карасик считает определение 



124 Филология и человек  •  № 1  •  2025

поэтического текста одной из заманчивых задач, которую авторы пыта-
ются решить веками, и в качестве ключевой характеристики поэзии он 
определяет высокую степень смысловой концентрации [Карасик, 2012, 
с. 260]. Современные исследования открывают новые и новые грани поэ-
тического текста, связанные с феноменом лиризма, духовностью, куль-
турными традициями и неподражаемостью индивидуально-авторских 
образов и языковых средств [Барановский, 2024, Захаркив, 2024, Лоску-
това, 2023 и др.]. Ю. В. Казарин, отмечая непознаваемость, загадочность 
и глубинность объекта поэзии, выделяет внутреннюю и внешнюю поэ-
тосферы, в которых, согласно мнению автора, наличествуют сферы ве-
щества мира, звука, гармонии, красоты, времени и др., и которые, со-
единяясь, производят «огромной силы энергию» [Казарин, 2011, с. 25].

С другой стороны, при восприятии поэтического текста читате-
лем одновременно актуализируются три типа рефлексии, названные 
Г. И. Богиным: 1) над опытом памяти при семантизирующем понимании; 
2) над опытом знания при когнитивном понимании; 3) над опытом зна-
чащих переживаний при распредмечивающем понимании [Богин, 1982]. 
Размышляя о поэтическом языке, А. Тарковский называл его второй ре-
альностью, сопряженной с чудом, воплощающим жизнь: «Жизнь — это 
чудо … чудо и поэзия» [Тарковский, 1991, c. 224].

Приоритетными для поэтической концептуализации являются доми-
нанты человеческого бытия. Обращаясь к основам общественного раз-
вития, мыслители акцентируют внимание на основополагающей дихо-
томии парадигм: аксиологической и технократической, предпочитая со-
средоточиться на одной из сторон (Н. А. Бердяев, М. Гартман, X. Орте-
га-и-Гассет, В. Соловьев и др.). В основе базовой дихотомии, по сути, ле-
жит классическое взаимодействие духовного и материального, эмоцио-
нального и рационального, индивидуального и общечеловеческого на-
чал. При этом результативность достижений определяется, прежде все-
го, результативностью мышления и силой веры в значимость конкрет-
ной идеи, сообразно этому выстраивается кратчайший путь между за-
мыслом и его воплощением в жизнь. В данной связи лингвоконцепто-
логия, аксиологическая лингвистика и герменевтика обращаются имен-
но к вопросам изучения концептов и концептосфер (Н. Ф. Алефиренко, 
О. А. Алимурадов, А. Вежбицкая, В. Б. Волкова, С. Г. Воркачев, В. И. Кара-
сик, В. А. Маслова, М. В. Пименова, З. Д. Попова, Г. Г. Слышкин, Ю. С. Сте-
панов, И. А. Стернин, М. А. Ткачев, А. С. Черкасова и др.). Д. С. Лихачев 
пишет о неоднозначности понимания сути науки и познания, утвер-
ждая возможность разных взглядов и определений: «Есть две науки: на-
ука объясняющая и наука открывающая непосредственную данность…



Статьи 125

Искусство как познание первично; наука же вторична» [Лихачев, 1999, 
c. 6, 12]. Мышление связывает парадигмы, способы познания мира, вре-
мена (прошлое, настоящее и будущее) в пространстве превращения не-
реального в реальное и одновременно формирует пространство чуда.

Методы и материал исследования
Основными методами исследования стали: контекстуальный анализ, 

демонстрирующий изменение значения слова при появлении его в раз-
личных контекстах, а также связь лингвистического и экстралингвисти-
ческого факторов, и лингвистико-герменевтический анализ, позволяю-
щий выявить смыслы, базирующиеся на индивидуальной рефлективной 
реальности автора и реципиента, многоуровневость смысла, его нара-
щивание и кристаллизацию, а также связь смыслового пространства кон-
кретного поэтического текста с общекультурным метапространством.

В качестве материала избраны тексты русских поэтов XIX–XX вв. Ис-
пользовалась также коллекция текстов, приведенная в Национальном 
корпусе русского языка, предоставляющем количественные данные, 
а таже позволяющем сделать определенные выводы о палитре смыслов 
и репрезентации концепта в различных типах дискурса.

Результаты исследования
374 449 975 раз встречается слово «чудо» в Национальном корпусе 

русского языка, демонстрируя тем самым важность обозначаемого им 
понятия для русской культуры, его роль в системе русской ментально-
сти. Статистические данные показывают очевидный рост использова-
ния слова с течением времени [Национальный корпус русского языка, 
2024]. Прежде всего, концепт чуда восходит к религиозному дискурсу, 
понятиям церкви и веры в свете видения П. Флоренского: «Конечно, вЪ 
св. Церкви все — чудо: и таинство — чудо, и водосвятнЬIй молебенЪ — 
чудо, и каждая икона — чудо, и каждое пЪснопЪнiе — не иное что, какЪ 
чудо. Да, все — чудо вЪ Церкви, ибо все что ни ecmb вЪ ея жизни, — бла-
годатно, а благодатЬ божiя и ecmb mo единственное, что достойно име-
ни „чудо”» [Флоренский, 1914, c. 122]. С другой стороны, детально рас-
сматривая данное понятие, А. Ф. Лосев приводит широкую палитру то-
чек зрения и аргументов, расширяя его смысловое поле. Определяя 
«чудо» как социальное и историческое явление, мыслитель утверждает, 
что весь мир и все его составляющие, все живое и неживое «одинаково 
суть миф и одинаково суть чудо» [Лосев, 1994, с. 158, 183]. Еще одну об-
щечеловеческую грань называет Г. Г. Гадамер — это чудо понимания, об-
ретение общего смысла в процессе взаимодействия, постижение «при-



126 Филология и человек  •  № 1  •  2025

частности душ» — несмотря на субъективность восприятия — к обще-
му смыслу [Гадамер, 1991, c. 73].

Специфические трактовки ЧУДА существуют в различных типах дис-
курса: философском, религиозном, историческом, медийном, художе-
ственном и др. Словари предлагают широкую палитру значений, пер-
вое из которых состоит в том, что ЧУДО — процесс созидания, связан-
ный с вмешательством божественных сил; также это необычное собы-
тие, которое трудно объяснить на конкретном этапе общественного раз-
вития, в конкретной ситуации [Толклвый словарь русского языка, 1940, 
с. 1303‒1304]. Но чудо — это не только слово, но и концепт, и феномен, 
обретаемый в культуре [Литвинов, 2009].

Неповторимую репрезентацию концепт ЧУДО получает в религиоз-
ном дискурсе посредством христианских образов. В этой связи к памяти 
о нем и его образу обращались и обращаются священнослужители и ве-
рующие, историки, философы и филологи во все времена: первые лите-
ратурные источники исследователи относят к IV веку (А. В. Бугаевский), 
размышляют они о святом и его деяниях и в наши дни (Блаженный Си-
меон Метафраст, архимандрит Антонин (Капустин), диакон Иеромонах 
Иаков (Воронцов) и др.; Н. М. Сперанский, А. И. Соболевский, А. В. Буга-
евский, Т. Ф. Владышевская и др. [Добрый кормчий, 2011]). Святейший 
Патриарх Московский и всея Руси Кирилл называет Николая Чудотвор-
ца нашим национальным святым, традиция особого почитания которо-
го стала важной составляющей русского народа [Святейший Патриарх 
Московский и всея Руси Кирилл, 2023].

Высокая компрессия эссенциального смысла характерна для поэти-
ческого дискурса, в котором религиозные прочтения получают специ-
фическое воплощение, дополнительные коннотации и индивидуально-
личностную окраску, базирующуюся на неповторимой рефлективной ре-
альности реципиента, что делает смысл глубоким, персональным, мно-
гогранным и неисчерпаемым одновременно. Николай Чудотворец вы-
ступает в поэтических текстах прежде всего как символ веры, надежды, 
народных упований; прецедентное имя создает интертекстуальное про-
странство, восходящее к древнейшим славянским рукописям [Макеева, 
2011]. Формируемое имплицитное сравнение могущества власти цар-
ской (высшей на земле) и силы духовной способствует утверждению 
первичности мира духовного по отношению к миру земному, иллюзор-
ность всесилия мирской власти и безграничное могущество Святости:

К Николаю-чудотворцу,
Мирликийскому святому,



Статьи 127

Караван тащился русский,
А вести пришлось Толстому.
Все надежды, все надежды
В Алексее, царском сыне! К Николаю-чудотворцу
Караван его подходит… (Константин Случевский. О царевиче 

Алексее. 1881).

Повторы (к Николаю-чудотворцу, караван, все надежды), антитеза 
(святой — царская власть, символом которой становится караван), ста-
тичность — движение (тащился, вести) и акцентуация того, что кара-
ван был русским (Караван тащился русский), актуализируют достаточ-
но широкие интертекстуальные и интердискурсивные связи, одновре-
менно открывая значимость духовных ценностей для русской культу-
ры, признание святости в качестве наивысшего духовного уровня бытия.

День Святого Николая воспевается авторами и предстает одним 
из самых светлых, радостных и счастливых. Величальные стихи по фор-
ме восходят к славянской гимнографии, славянским рукописным Ок-
тоихам [Йовчева, 2011]:

В день чудотворца Николая —
Сей день святее мне всего! —
Будь ложка вам колесовая
Символом сердца моего… (Николай Языков. Дорожные экспром-

ты. 1830).

Учитывая субъектную организацию в поэтическом тексте феномена 
ментального «внутреннего» слуха, автокоммуникативную направлен-
ность и выбор слова с учетом смыслосообразного звучания [Тюпа, 2001, 
c. 129], в стихотворении Н. Языкова глоссализация способствует созда-
нию светлого праздничного настроения.

В «Песне про боярина Евпатия Коловрата» Л. А. Мей, следуя бы-
линной традиции, открывает глубинные основы веры русского наро-
да. Николай Чудотворец, в соответствии с народным обычаем, предста-
ет как самый почитаемый святой, хранитель от бед, посланник Господа 
и заступник перед ним за праведных христиан. В «Песне» получает отра-
жение проявление русской национальной ментальности, одной из черт 
которой является соизмерение поступков с христианскими заповедя-
ми и обращение к святым как в минуты радости с благодарностью, так 
и в минуты печали за помощью и поддержкой. Вера ведет к радости и ду-
ховной победе над злом, а безверие — к греху и наказанию:



128 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Федор-князь,
На такой на великой на радости
В новоставленный храм Николая Святителя,
Чудотворца Корсунского, вкладу внес
Полказны золотой своей княжеской… (Лев Мей. Песня про боя-

рина Евпатия Коловрата. 1859).

Отрывок имеет кольцевую структуру (князь — вкладу внес полказны 
княжеской), одновременно подчеркивающую русскую традицию делить-
ся в радости всем, что имеешь. В центре круга добра — Николай Святи-
тель, несущий Слово Божие.

Образ-смысл явления Николая Чудотворца в тексте способству-
ет формированию четкой дихотомии, определяющей, что в мире явля-
ется неприемлемым злом, а что — добром, находящимся под защитой 
«Божьих слуг»:

«Не тебе, говорит ему старец, —
допрашивать
Божьих слуг, а тебя им допрашивать.
Ты скажи мне: какой лютой казнию
Подобает казнити изменника
И предателя, братоубийцу,
Окоянного кровопролителя……» (Там же).

Автор использует форму диалога, демонстрирующую возможность 
общения между святым ушедших времен и простыми людьми, живу-
щими в разные эпохи. С другой стороны, произнесенные старцем сло-
ва раскрывают сущностную структуру бытия и подчинение мира зем-
ного миру небесному. При этом гармония между мирами зависит от со-
блюдения народом христианских заповедей. Единство повтора (допра-
шивать, казнию — казнити) и градации (измена — предательство — 
братоубийство — кровопролитие) указывают на безусловную непри-
емлемость данных деяний в христианском мире и несомненную неиз-
бежность наказания за них.

В пространстве всей «Песни» именно явление Святого Николая вы-
ступает переломным пунктом представленной в тексте истории, позво-
ляя утверждать, что именно заступничество «Божьего слуги» способство-
вало победе немногочисленного русского войска над вражескими «пол‑
ками» и «тучами» хана.



Статьи 129

В поэтическом дискурсе могущество Николая Святителя не ограни-
чивается помощью верующим в годы войн и бедствий. В качестве еще од-
ной добродетели Чудотворца авторы называют врачевание. В. Иванов, 
следуя традициям агиографии, представляет духовные силы Святого Ни-
колая, позволяющие ему исцелять больных или продлевать им жизнь:

Неугомонный богоборец
Критический затеял суд
С эпохами, что мифы ткут.
А мирликийский чудотворец,
Весь в бисере, в шелках цветных,
Над ним склонился, друг больных (Вячеслав Иванов. Младенче-

ство. 1918).

Антитеза (неугомонный богоборец — мирликийский чудотворец), 
эпитеты (неугомонный, критический) и ирония (неугомонный богобо-
рец, суд с эпохами) утверждают беспредельность и безусловность силы 
духовного мира, независимость веры от временного исторического эта-
па и идеологии.

В стихотворении Н. Клюева «Вешний Никола» раскрывается дар свя-
тителя лечить не только физическую, но и духовную боль.

Нет мочи ни ночью, ни днем.
В тоске распахнула оконце —
Все празелень хвой да рябь вод.
Гладь, в белом худом балахонце
По стежке прохожий идет.
Помыслила: странник на Колу,
Подпасок иль Божий бегун,
И слышу: «Я Вешний Никола», —
Усладней сказительных струн (Николай Клюев. Вешний Нико-

ла. 1915–1917).

Структура отрывка демонстрирует смену настроения и состояния го-
ворящего: от тоски к духовной радости. Вешний Никола определяется 
антитезой внешнего облика (в белом худом балахонце, прохожий, стран‑
ник, подпасок, Божий бегун) и целительного воздействия на душу случай-
но встреченного на пути человека. Фольклорные мотивы, просторечие, 
эпитеты создают неповторимую поэтическую атмосферу. Удивительная 



130 Филология и человек  •  № 1  •  2025

синестезия (усладней сказительных струн) передает наивысший уро-
вень восхищения Святителем и поклонения ему.

Следуя смысловой нагрузке текста, можно говорить о том, что абсо-
лютное добро, милосердие и сострадание не знают границ и сословий. 
Метафорически представлена данная идея в стихотворении А. К. Толсто-
го «Доктор божией коровке…»:

Доктор божией коровке
Назначает рандеву…
Кем наставлена, не знаю,
К чудотворцу Николаю
(Как то делалося встарь)
Обратилась божья тварь.
Грянул гром. В его компанье
Разлилось благоуханье … (Алексей Толстой. Доктор божией ко-

ровке … 1868).

Светлая ирония, базирующаяся на персонификации и гиперболиза-
ции, формирует идею абсолютной силы добра и демонстрирует, что мо-
гущество, данное Святителю, безгранично. Одновременно сочетание 
божья тварь является аллюзий к тексту Нового Завета и напоминает 
о единстве происхождения всех живых существ, единстве мира в целом.

В поэтическом цикле, созданном в стиле народной поэзии, С. Есе-
нин именует святого Миколой и изображает простым и необыкновен-
ным, одновременно близким людям и приближенным к Богу. Святой 
выступает символом гармонии, единения Божественных сил, природы 
и человека посредством веры, доверия и самоотдачи. Внешняя простота 
(В шапке облачного скола, / В лапоточках, словно тень) противостоит 
возможностям духовного созидания милостника Миколы (И с земли гу-
торит с богом / В белой туче-бороде.):

В шапке облачного скола,
В лапоточках, словно тень,
Ходит милостник Микола
Мимо сел и деревень…
Ходит странник по дорогам,
Где зовут его в беде,
И с земли гуторит с богом
В белой туче-бороде (Сергей Есенин С. Микола. 1913–1914).



Статьи 131

Слово «милостник» восходит к XII–XIII вв. и означает категорию 
княжеских слуг [Фроянов, 2012, c. 685]. В контексте поэтического цикла 
понятие милостник, связывая времена и эпохи, получает переосмысле-
ние и означает: получение благодати, способностей, дарованных свы-
ше, и преданное служение Творцу. Аллитерации, ассонанс, повторы со-
здают музыкально-мелодический эффект, сближая поэтический текст 
с народной песней. С. Есенин характеризует Миколу с помощью эпите-
та ласковый, позволяющего воспринимать святого как близкого и род-
ного человека.

Автор обращается к персонификации, позволяющей ему «преобра-
зить и одухотворить» мир природы:

Наклонивши лик свой кроткий,
Дремлет ряд плакучих ив…
Заневестилася кругом
Роща елей и берез…
Осень рощи подожгла… (Сергей Есенин. Микола. 1913–1914).

Слияние физического, метафизического и интерфизического ми-
ров [Казарин, 2011, с. 29–30] создает неповторимый поэтический об-
раз, открывая тем самым единение Миколы с природой, глубинное по-
нимание им окружающего мира, диалогическое общение с растения-
ми, животными.

В тексте формируется идея духовной близости Миколы русскому 
народу:

…О мой верный раб Микола,
Обойди ты русский край…
Защити там в черных бедах
Скорбью вытерзанный люд.
Помолись с ним о победах
И за нищий их уют (Там же).

Антитеза (бедах — победах) и экспрессивные конструкции, восходя-
щие к оксюморону (верный раб, нищий уют), в сопряжении с негативно 
окрашенными эпитетами (в черных бедах, вытерзанный люд) и повели-
тельными конструкциями характеризуют противоречивость мировых 
процессов и потребность человека в вере.



132 Филология и человек  •  № 1  •  2025

В стиле волшебного сказа представляет деяния святого А. Рославлев, 
называя его Никола милостивый и повествуя о том, как в бедный дом 
вдовицы он принес достаток:

К горемычной вдовице убогий
Пришел под окно.
Попросил Христа ради ночлега…
Диво дивное! Пучится тесто из кади,
Ползет через край (Александр Рославлев. Никола милостивый, 

1915).

Образ Николая Чудотворца (убогий — угодничек Божий) определя-
ет концепцию миропостроения: сотворение добра — умножение доб-
ра — утверждение веры.

Догадалась: угодничек Божий
Был в гостях у нее…
С той поры каждый день у вдовицы
В тесной жаркой избе, во дворе, у ворот
Нищий люд копотливо ютится,
Молитвы поет (Там же).

Утверждению концепции приумножения деяний способствует ис-
пользование эпитетов (горемычная вдовица, дивное диво, нищий люд, тес‑
ная жаркая изба) и градации (В тесной жаркой избе, во дворе, у ворот).

Если следование правилам веры и почитание Николая Святителя ве-
дут к духовному преображению, то отречение становится началом по-
трясений и бед. Разрушительные результаты отказа от веры образно пе-
редает в своем стихотворении М. Цветаева (1918):

Коли красною тряпкой затмили — Лик,
Коли Бог под ударами — глух и нем,
Надо бражникам старым засесть за холст,
Рыбам — петь, бабам — умствовать, птицам — ползть,
Конь на всаднике должен скакать верхом,
Новорожденных надо поить вином… (Марина Цветаева. 1994. 

С. 396‒397).

Используя «механику безадресной речи», характерную для фольк-
лора [Бродский, 1989], М. Цветаева передает всеобъемлющий характер 



Статьи 133

происходящего. Под Ликом понимается икона Николая Чудотворца. Учи-
тывая тот факт, что пунктуация является эстетически рефлексивной ка-
тегорией идиостиля М. Цветаевой, актуализирующей смысловой центр 
предложения [Сафронова, 2004, c. 5‒6], расширяя функции пунктуацион-
ной системы, автор достигает приращение смысла. Параллелизм струк-
тур, анафора, градация и специфика использования пунктуации посте-
пенно открывают безрассудство мира, предпочитающего вражду вере; 
следствием подобного выбора предстает безумие, переворачивающее 
все составляющие естественного человеческого бытия и ведущее к вы-
рождению человечества.

В годы потрясений Николай Чудотворец становится символом спасе-
ния, знаком соединения стихий земли и моря. В ноябре 1941 г. А. Тарков-
ский создает поэтический цикл «Чистопольская тетрадь», одно из сти-
хотворений которого начинается следующими строками:

Вложи мне в руку Николин образок,
Унеси меня на морской песок,
Покажи мне южный морской парусок.
Горше горького моя беда,
Слаще меда морская твоя вода.
Уведи меня отсюда навсегда (Арсений Тарковский. Вложи мне 

в руку Николин образок… 1941).

В основе текста многоуровневый синтаксический параллелизм и ан-
титеза: земля — море (вода), горе — счастье, здесь — там, горький — 
сладкий, беда — радость. В результате формируется дихотомия бытия, 
связывающая посредством образа Николы Чудотворца реальность с аль-
тернативным метафизическим миром мечты.

С течением времени на базе накопленного исторического опыта зна-
чение образа святого претерпевает изменения, обретая умноженную 
силу, генерируя и кристаллизуя тайну и таинство силы веры и добра, по-
добия человека Творцу, акцентируя необходимость созидания в мире:

Великий праздник! И хозяйка рада,
Что Бог послал ей гостя в этот день…
Мы говорим о прадедах и дедах,
О старых бедах и о новых бедах…
Гори, лампада ясная, мерцай,
Спаситель с нами, с нами Николай (Геннадий Иванов. На Ни-

колу. 2008).



134 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Автор именует день памяти Великим праздником, объединяющим 
прошлое и настоящее (Мы говорим о прадедах и дедах), сохраняющим 
историю поколений. Лампада становится символом света, веры и еди-
нения народа, душевного мира, защитниками которого являются Спа‑
ситель и Николай Чудотворец.

День памяти Святого становится днем духовного преображения:

Сегодня день Николы Чудотворца —
Особая, святая благодать.
Душа поет, щемит приятно сердце
И хочется молиться и познать
Дела и тайны мудрого угодника,
Хранящего века родную Русь. (Константин Белый. К 19 декабря. 

2010).

Лексика текстового пространства апеллирует к основополагающим 
понятиям праведного бытия: святость, благодать, душа, сердце, откро‑
вение (молитва и познание), дела, таинства, мудрость, сохранение, ро‑
дина, Русь, структурируя тем самым пространство традиционного хри-
стианского бытия.

Соборность является одной из важнейших черт русского народа. 
Храмы и часовни, построенные в честь Святителя Николая, становятся 
свидетельством единения земного и небесного миров, почитания свя-
того и благодарности ему. В России образ Николая Чудотворца также 
выступал в качестве символа и святыни крестных ходов в память о чу-
десных событиях и оградительных народных обрядах, передающих об-
щее покаяние и смирение. В тексте И. Сергеевой часовня Николаю от-
крывается в качестве символа покаяния, русского Храма и народной  
веры:

Часовня у вокзала,
у двух стальных дорог…
Молилась и сказала:
«Родня, храни вас Бог!»
Жизнь в узелок связала.
Дороги в Храм ведут…
Родни моей не мало —
весь православный люд (Ирэна Сергеева. Часовня Святителя Ни-

колая. 2004).



Статьи 135

Метафора узелка (Жизнь в узелок связала) представляет дихото-
мию статического и динамического оснований бытия. Аксиологиче-
скую основу статики формирует словесно выраженное триединство: 
часовня — Храм — Бог (православие); динамическую триаду образу-
ют: вокзал, стальные дороги (железная дорога), дороги (духовный путь). 
Еще одна триада формирует идею о единстве народа: я — родня — пра‑
вославный люд.

Важную роль в духовной культуре играют драгоценные иконы, из-
древле связывающие образ и деяния Святителя Николая, красота кото-
рых способствует восприятию их духовной сущности. Образы Николая 
Чудотворца широко представлены в христианской иконографии. Соглас-
но исторически сложившимся традициям, храмы стали местом покло-
нения святым иконам, местом свершения основных таинств (крещение, 
венчание). И так как в русской традиции Николай Чудотворец выступа-
ет защитником моряков, в храмах Святого моряки присягают Отчизне:

И влажнеют глаза молодых моряков,
И колени касаются пола,
И присягу Отчизне на веки веков
Освящает с иконы Никола.
Николай Чудотворец
Николай Чудотворец (Валентина Ефимовская. В Никольском со-

боре. 2011).

Стихотворение представляет поэтический парадокс, связывающий 
поэтические ограничения с ростом возможностей значимых сочетаний 
элементов [Лотман, 1996, с. 45–46] и ростом смысловой палитры текста. 
Аллитерации, ассонанс и повторы в контексте морской темы формиру-
ют двойную ассоциацию: с морским прибоем, равномерно накатываю-
щимися на берег волнами и вечностью, неизменностью, незыблемостью 
основ и законов бытия.

Поэтическую молитву исследователи справедливо называют фено-
меном русской литературы [Афанасьева, 2021], восходящим к ранней 
славянской традиции почитания Святителя Николая в песнопениях Ок-
тоиха. В ней получают отражение ключевые идеи и ценности православ-
ных христиан, обращающихся за помощью в делах, взывающих о мире 
и защите. Николай Чудотворец в текстах молитв предстает как символ 
осознания смысла человеческого бытия в противовес сиюминутным на-
строениям. Например, в стихотворении протоиерея Николая Гурьяно-
ва мы читаем:



136 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Вложи в нас истины познанье,
Дорогу к свету укажи,
Во дни скорбей и испытанья
Нас защити и поддержи!
Отчизне нашей православной
И мир, и тишину подай,
Услыши нас, великий, славный,
Святитель Божий Николай! (Протоиерей Николай Гурьянов 

Святителю Николаю. 1909‒2002).

Контекстуальная синонимия, а также высокая частотность использо-
вания союза «и» формируют многозначность текста: это причастность 
человека к бытию святого, безмерная потребность человека в его помо-
щи, дихотомия бытия в ее сущности и др. В молитвенном дискурсе об-
раз Николая Чудотворца появляется в единстве с образами матери, анге-
ла-хранителя, христианских святых и христианских праздников, храмов 
и отечества, формируя единую картину христианского мира, взывающе-
го к благословению Всевышнего. Н. Рерих в книге «Держава света» спра-
ведливо называет святых великими Вестниками, великими Учителями, 
великими Миротворцами, которые светлым познанием побеждали тьму, 
так как «знали вечный закон, что, давая, мы получаем» [Рерих, 1992].

Заключение
Таким образом, ЧУДО предстает не только как многозначная лексиче-

ская единица, имеющая, как правило, позитивно окрашенные значения, 
коннотации, рождающие смыслы, но и как феномен, обретаемый чело-
веком в культуре. Неповторимую репрезентацию данный концепт полу-
чает в поэтическом дискурсе посредством образа Святого Николая Чу-
дотворца, который символизирует собой абсолютную реализацию чуда, 
объединяющую понятия добродетели и человеколюбия в различных ипо-
стасях и проявлениях, включающих милосердие, истинную любовь, со-
переживание и кротость. Образ Николая Чудотворца, рождающий кон-
цепт в текстовом континууме поэтического дискурса, существует в тес-
ной связи с другими образами (и концептами), связанными с сотворе-
нием чуда, святостью, духовностью (ангел, Мадонна и др.), которые при-
сутствуют в творчестве многих поэтов (Д. Мережковский, А. Коринф-
ский, И. Анненский, К. Бальмонт, Ф. Сологуб, В. Брюсов, А. Блок, И. Бу-
нин, И. Северянин, А. Ахматова, В. Мамонтов, А. Перекрестова и др.). 
В единстве взаимодействия и взаимовлияния концепты создают нераз-
рывную систему смыслов, репрезентирующую аксиологическую осно-



Статьи 137

ву социума и формирующую целостную концептосферу общечеловече-
ского и отечественного понимания ЧУДА и добра.

Библиографический список

Афанасьева Э. М. Молитвенная лирика русских поэтов. M.: Издатель-
ский Дом ЯСК, 2021. 280 с.

Барановский П. С. Лексикографическое описание поэтической систе-
мы Бориса Рыжего: квантитативный аспект: дис. … канд. филол. наук. Ка-
лининград, 2024. 178 с.

Богин Г. И. Филологическая герменевтика. Калинин: КГУ, 1982. 48 с.
Бродский И. Поэт и проза. 1979. http://www.world-art.ru/lyric/lyric. 

php?id=7908
Гадамер Г. Г. Актуальность прекрасного. М.: Искусство, 1991. 367 с
Демьянков В. З. Текст и дискурс как термины и как слова обыденного 

языка // Вопросы филологии. 2007. № S1. С. 86‒95.
Добрый кормчий: Почитание святителя Николая в христианском мире: 

сб. ст. М.: Скиния, 2011. 600 с.
Захаркив Е. В. Дискурсивные слова в новейшей русско- и англоязычной 

поэзии: автореф. дис. … канд. филол. наук. М., 2024. 20 с.
Йовчева М. Установление памяти святителя Николая Мирликийско-

го в византийских и славянских Октоихах X–XIV веков // Добрый корм-
чий: Почитание святителя Николая в христианском мире. М.: Скиния, 2011. 
С. 222–231.

Карасик В. И. Языковая матрица культуры. Волгоград: Парадигма, 2012. 
448 с.

Казарин Ю. В. Поэзия и литература: книга о поэзии. Екатеринбург: 
Изд-во Уральского ун-та, 2011. 164 с.

Кассирер Э. Избранное. М.: Гардарика, 1998. 784 с.
Литвинов В. П. Феномен слова // Вестник Тверского государственного 

университета. Серия Филология (29). 2009. № 4. С. 101‒119.
Лихачев Д. С. Очерки по философии художественного. СПб.: БЛИЦ, 

1999. 160 с.
Лосев А. Ф. Миф — Число — Сущность. M.: Мысль, 1994. 919 с.
Лоскутова С. В. Метафора как средство реализации авторского ракурса 

в поэтическом тексте: на материале произведений современных чешских 
поэтов: автореф. дис. … канд. филол. наук. М., 2023. 24 с.

Лотман Ю. М. О поэтах и поэзии: Анализ поэтического текста. СПб.: Ис-
кусство-СПб, 1996. 846 c.

Макеева И. И. Древнейшие славянские рукописи с чудесами Николая 
Мирликийского. К проблеме славянского перевода // Добрый кормчий: 



138 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Почитание святителя Николая в христианском мире. М.: Скиния, 2011. 
С. 176–187.

Сафронова И. П. Эстетические функции пунктуации в поэзии Марины 
Цветаевой (на материале циклов «Стихи к Блоку» и «Стихи к Пушкину»): 
автореф. дис. … канд. филол. наук. Ижевск, 2004. 23 с.

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл слово в день па-
мяти Святителя Николая Мирликийского. 2023. https://pravoslavie.ru/157862.
html

Тарковский А. Собрание сочинений. В 3 т. Т. 2. Поэмы; Стихотворения 
разных лет; Проза. M.: Худож. лит, 1991. 270 с.

Тюпа В. И. Аналитика художественного: Введение в литературоведческий 
анализ. M.: Лабиринт, 2001. 226 с.

Флоренский П. Столп и утверждение истины M.: Путь, 1914. 490 с.
Фроянов И. Я. Древняя Русь IX‒XIII веков. Народные движения. Княже-

ская и вечевая власть: учебное пособие. М.: Русский издательский центр, 
2012. 1088 с.

Хайдеггер М. О поэтах и поэзии: Гёльдерлин. Рильке. Тракль. M.: Водо-
лей, 2017. 240 с.

Якобсон Р. Работы по поэтике: Переводы. Прогресс, 1987. 464 с.

Источники

Константин Белый. 19 декабря. 2010 https://stihi.ru/2010/12/24/2155
Сергей Есенин. Микола, 1913‒1914. https://ilibrary.ru/text/3956/p. 1/index.

html
Валентина Ефимовская. В Никольском соборе // Молитвы русских поэ-

тов. XX–XXI. Антология. М.: Вече, 2011. С. 905.
Вячеслав Иванов. Младенчество, 1913–1918. https://wysotsky.com/0009/ 

144.htm#389
Геннадий Иванов. На Николу // Молитвы русских поэтов. XX–XXI. Ан-

тология М.: Вече, 2011. С. 782
Николай Клюев. Вешний Никола // Молитвы русских поэтов. XX‒XXI. 

Антология. М.: Вече, 2011. С. 276–277.
Лев Мей. Песня про боярина Евпатия Коловрата, 1859. http://cfrl.ruslang.

ru/poetry/mej/texts/vol1/95.htm
Национальный корпус русского языка. 2024. https://ruscorpora.ru/ 

?ysclid=m09lm3erge919622974
Толковый словарь русского языка в 4‑х т. / под ред. Д. Н. Ушакова. Т. 4. 

М.: Советская энциклопедия, 1940. 1502 с.
Протоиерей Николай Гурьянов. Святителю Николаю // Слово Жизни, 

1909–2002. https://azbyka.ru/fiction/slovo-zhizni/



Статьи 139

Александр Рославлев. Никола милостивый // Молитвы русских поэтов. 
XX‒XXI. Антология. М.: Вече, 2011. С. 204.

Ирэна Сергеева. Часовня Святителя Николая // Молитвы русских поэ-
тов. XX‒XXI. Антология. М.: Вече, 2011. С. 634.

Константин Случевский. О царевиче Алексее // Стихотворения и поэмы. 
СПб.: Академический проект, 2004. 816 с.

Арсений Тарковский. Вложи мне в руку Николин образок… // Чистополь-
ская тетрадь, 1941. https://primoverso.ru/stihi-russkie/stihi-arseniy-tarkovskiy/
stihi10264.shtml

Алексей Толстой. Доктор божией коровке… // Медицинские стихотво-
рения, 1868. https://www.culture.ru/poems/48066/medicinskie-stikhotvoreniya

Марина Цветаева. Собрание сочинений: в 7 т. Т. 1. Стихотворения. М.: 
Эллис Лак, 1994. 640с

Николай Языков. Дорожные экспромты, 1830. https://poesias.ru/rus-stihi/
stihi-yazykov/stihi-yazykov10078.shtml

References

Afanasyeva  E. M.  Prayer lyrics of  Russian poets, Moscow, 2021, 280 p. 
(In Russian).

Baranovsky P. S. Lexicographic description of Boris Ryzhy's poetic system: 
a quantitative aspect. Cand. of Art Diss. Kaliningrad, 2024, 178 p. (In Russian).

Bogin G. I. Philological hermeneutics, Kalinin,1982, 48 p. (In Russian).
Brodsky I. Poet and Prose, 1979. Retrieved from http://www.world-art.ru/

lyric/lyric. php?id=7908. (In Russian).
Gadamer G. G. The relevance of beauty, Moscow, 1991, 367 p. (In Russian).
Demyankov V. Z. Text and discourse as terms and as words of everyday language. 

Voprosy filologii = Questions of Philology, 2007, no. S1, p. 86‒95. (In Russian).
The good helmsman: The veneration of St. Nicholas in the Christian world: 

collection of art, Moscow, 2011, 600 p. (In Russian).
Zakharkiv E. V. Discursive words in the latest Russian and English poetry. 

Abstract of Philol. Cand. Diss., Moscow, 2024, 20 p. (In Russian).
Yovcheva M. The establishment of  the memory of St. Nicholas of Myra 

in the Byzantine and Slavic Octoechos of the X–XIV centuries. Dobryj kormchij: 
Pochitanie svyatitelya Nikolaya v hristianskom mire = The Good Helmsman: 
Veneration of St. Nicholas in the Christian world: collection of art, Moscow, 2011, 
p. 222‒231. (In Russian).

Karasik  V. I.  The linguistic matrix of  culture, Volgograd, 2012, 448 p. 
(In Russian).

Kazarin Yu. V. Poetry and literature: a book about poetry, Yekaterinburg, 
2011,164 p. (In Russian).



140 Филология и человек  •  № 1  •  2025

Cassirer E. Selected works, Moscow, 1998, 784 p. (In Russian).
Litvinov V. P. The phenomenon of the word. Vestnik Tverskogo gosudarstvennogo 

universiteta = Bulletin of Tver State University, 2009. Philology series (29), no., 4. 
p. 101‒119. (In Russian).

Likhachev D. S. Essays on the philosophy of art, St. Petersburg, 1999, 160 p. 
(In Russian).

Losev A. F. Myth — Number — Essence, Moscow, 1994, 919 p. (In Russian).
Loskutova S. V. Metaphor as a means of realizing the author's perspective in a 

poetic text: based on the works of modern Czech poets. Abstract of Philol. Cand. 
Diss., Moscow, 2023, 24 p. (In Russian).

Lotman Yu. M. About poets and poetry: An analysis of the poetic text, St. 
Petersburg, 1996, 846 p.

Makeeva I. I. The most ancient Slavic manuscripts with the miracles of Nicholas 
of Myra. On the problem of Slavic translation. Dobryj kormchij: Pochitanie 
svyatitelya Nikolaya v hristianskom mire = The Good Helmsman: The veneration 
of St. Nicholas in the Christian world: collection of art, Moscow, 2011, p. 176‒187. 
(In Russian).

Safronova I. P. Aesthetic functions of punctuation in Marina Tsvetaeva's poetry 
(based on the material of the cycles “Poems to Blok” and “Poems to Pushkin”). 
Abstract of Philol. Cand. Diss., Izhevsk, 2004, 23 p. (In Russian).

His Holiness Patriarch Kirill of Moscow and All Russia gave a speech on the 
Memorial Day of St. Nicholas of Myra, 2023. https://pravoslavie.ru/157862.html 
(In Russian).

Tarkovsky A. Collected works, in 3 vols, vol. 2. Poems; Poems of different years; 
Prose. Moscow, 1991, 270 p. (In Russian).

Tyupa V. I. The analysis of fiction: An introduction to literary analysis, Moscow, 
Labyrinth, 2001, 226 p. (In Russian).

Florensky P. The Pillar and the affirmation of Truth, Moscow, 1914, 490 p. 
(In Russian).

Froyanov I. Ya. Ancient Russia of the IX–XIII centuries. Popular movements. 
Princely and veche power: a textbook, Moscow, 2012, 1088 p. (In Russian).

Heidegger M. About poets and poetry: Helderlin. Rilke. Trakl, Moscow, 2017, 
240 p. (In Russian).

Yakobson R. Works on poetics: Translations, Moscow, 1987, 464 p. (In Russian).

List of Sources

Bely K. December 19, 2010. https://stihi.ru/2010/12/24/2155/ (In Russian).
Yesenin S. A. Mikola, 1913‒1914. https://ilibrary.ru/text/3956/p. 1/index.html. 

(In Russian).



Статьи 141

Efimovskaya V. In St. Nicholas Cathedral. Molitvy russkih poetov. XX–XXI. 
Antologiya = Prayers of Russian poets. XX–XXI. Anthology, Moscow, 2011. p. 905. 
(In Russian).

Ivanov V. Infancy, 1913‒1918. https://wysotsky.com/0009/144.htm#389. 
(In Russian).

Ivanov G. On Nikola. Molitvy russkih poetov. XX‒XXI. Antologiya = Prayers 
of Russian poets. XX‒XXI. Anthology, Moscow, 2011, p. 782. (In Russian).

Klyuev N. Veshny Nikola. Molitvy russkih poetov. XX‒XXI. Antologiya = Prayers 
of Russian poets. XX‒XXI. Anthology, Moscow, 2011, p. 276‒277. (In Russian).

May L. The song about the boyar Evpaty Kolovrat, 1859. http://cfrl.ruslang.
ru/poetry/mej/texts/vol1/95.htm. (In Russian).

National Corpus of the Russian Language (NCRR), 2024. https://ruscorpora.
ru /?ysclid=m09lm3erge919622974. (In Russian).

Explanatory dictionary of the Russian language in 4 volumes / edited by 
D. N. Ushakov, vol. 4, Moscow, 1940, 1502 p. (In Russian).

Archpriest Nikolai Guryanov to St. Nicholas. Slovo Zhizni = The Word of Life, 
1909‒2002. https://azbyka.ru/fiction/slovo-zhizni/. (In Russian).

Roslavlev A. Nikola the Merciful. Molitvy russkih poetov. XX‒XXI. Antologiya = 
Prayers of Russian poets. XX‒XXI. Anthology, Moscow, 2011, p. 204. (In Russian).

Sergeeva I. Chapel of St. Nicholas. Molitvy russkih poetov. XX‒XXI. Antologiya 
= Prayers of Russian poets. XX‒XXI. Anthology, Moscow, 2011, p. 634. (In Russian).

Sluchevsky K. K. About Tsarevich Alexei. Stihotvoreniya i poemy = Poems, St. 
Petersburg, 2004, 816 p. (In Russian).

Tarkovsky A. “Put Nikolin's icon in my hand…”. Chistopol'skaya tetrad» = 
Chistopol notebook, 1941. https://primoverso.ru/stihi-russkie/stihi-arseniy-
tarkovskiy/stihi10264.shtml. (In Russian).

Tolstoy A. “Doctor to ladybug…”. Medicinskie stihotvoreniya = Medical 
poems, 1868. https://www.culture.ru/poems/48066/medicinskie-stikhotvoreniya. 
(In Russian).

Tsvetaeva M. Collected works: in 7 vols, vol. 1. Poems Moscow, 1994, 640 p. 
(In Russian).

Yazykov N. M. Road impromptu, 1830. https://poesias.ru/rus-stihi/stihi-
yazykov/stihi-yazykov10078.shtml. (In Russian).


