
НАУЧНЫЕ СООБЩЕНИЯ

ЗЕРКАЛО ГОГОЛЯ: СКРЫТЫЙ МОТИВ КНИГИ 
М.М. БАХТИНА О РАБЛЕ

А.В. Марков, О.А. Штайн

Ключевые слова: зеркало, зеркальность, отражение, социальная 
функция литературы, речевой жанр, канон, карнавальность, Бахтин, 
Гоголь, городская культура

Keywords: mirror, mirroring, reflection, social function of literature, 
speech genre, canon, carnival, Bakhtin, Gogol, urban culture

DOI: https://doi.org/10.14258/filichel(2025)3–15

Введение
Книга М.М. Бахтина о Рабле [Бахтин, 2010] и подготовитель-
ные материалы к ней [Бахтин, 2008] показывают, что Гоголь был 

для мыслителя не просто одним из примеров гротескно-карнавальной 
культуры или ее эхом, но вызовом. В окончательной редакции книги 
раздел о Гоголе исчез, и поэтому обычно интерпретаторы рассматрива-
ют гоголевский сюжет просто как продолжение размышлений Бахти-
на о народной и карнавальной культуре, как дополнительный пример 
или дополнительный аспект поэтики карнавала. Мы доказываем дру-
гое: Гоголь был для Бахтина не только примером, но и одной из скры-
тых несущих конструкций его аргумента.

М.М. Бахтин указал, что чем больше город, тем он карнавальнее, 
что в большом городе карнавальная жизнь именно путем вовлечения 
различных групп, в том числе замкнутых, обеспечивает себе устойчи-
вость: «Празднества карнавального типа, как мы уже говорили, зани-
мали очень большое место в жизни средневековых людей даже во вре-
мени: большие города средневековья жили карнавальной жизнью в об-
щей сложности до трех месяцев в году. Влияние карнавального миро-
ощущения на видение и мышление людей было непреодолимым: оно 
заставляло их как бы отрешаться от своего официального положения 
(монаха, клирика, ученого) и воспринимать мир в его карнавально-
смеховом аспекте» [Бахтин, 2010, с. 11]. В этом вводном замечании зер-



222 Филология и человек  •  № 3  •  2025

кальная топика преобладает: воздействие некоторого прообраза пони-
мается как оптическое, создающее отражения в виде внутреннего ми-
роощущения, при этом оптика деформируется и отрешает человека 
от прежних паттернов поведения. Человек, участвующий в карнавале, 
превращается в чистое зеркало карнавального мира.

Но дальше Бахтин вводит понятие зеркала уже в другом смысле, 
создавая не менее интенсивную топику отражения уже в следующих 
вводных замечаниях об отношении сознания и языка: «Это вольный 
фамильярно-площадной контакт между людьми, не знающий никаких 
дистанций между ними. Новый тип общения всегда порождает и но-
вые формы речевой жизни: новые речевые жанры, переосмысление 
или упразднение некоторых старых форм и т.п. Подобные явления из-
вестны каждому и в условиях современного речевого общения… < > …
Итак, новый тип карнавально-площадного фамильярного обращения 
находит свое отражение в целом ряде явлений речевой жизни. Оста-
новимся на некоторых из них» [Бахтин, 2010, с. 13]. Здесь прямо появ-
ляется слово «отражение», столь же ключевое, как и слово «восприя-
тие» в предыдущем отрывке. Тоже речь идет о непосредственном те-
лесном воздействии, меняющем поведение человека и его представле-
ния, на этот раз реализованные в языковой практике. Опять отражение 
и отображение, непосредственное соприкосновение меняет формы со-
циального взаимодействия, делая новый режим созерцания, всего мира 
как мира, лишившегося прежних границ, нормативным.

При этом топика зеркала в двух отрывках различна: в первом слу-
чае зеркало оказывается способом приобрести мировоззрение, отлич-
ное от официального, и это зеркало не искажает реальности карнавала. 
Во втором случае, напротив, зеркалом оказывается речь с ее сдвигами, 
смещениями, подменами, различными формами трансгрессии, кото-
рые еще нужно достраивать через знакомство со сходными явлениями 
до какой-то целостной картины. В первом случае зеркальность индиви-
дуализирована, дробна и безупречна, во втором — принадлежит кол-
лективному речевому опыту, всеохватна и при этом сбивчива. Так как 
аргументация Бахтина основана на этих вводных замечаниях, нам надо 
разобраться, с чем связано такое введение разновекторных аргументов.

Материалы и методы
Как показывает словоупотребление Бахтина в книге о Рабле, слово 

«отражение» обычно используется в нейтральном операциональном 
смысле «воспроизведение» для выстраивания нормативного историко-
литературного аргумента. Но в двух только что приведенных примерах 



Научные сообщения 223

говорится не о воспроизведении одних культурных паттернов другими, 
но о некоторой творческой деформации оптики, которая становится со-
циальным принципом восприятия любых литературных моделей пове-
дения и мышления. В обоих случаях говорится о том, что карнавальное 
мировоззрение отражает практику праздника, и понятно, что мы не мо-
жем говорить о том, что мышление становится праздничным. Скорее, 
мышление начинает работать иначе с материальностями праздника.

Правильно проинтерпретировать вводные замечания Бахтина по-
зволяет топика зеркала, устойчивая в изучавшихся философом куль-
турах. Созданные в философской традиции, начиная с античности, 
концепции зеркала можно разделить условно на две. Для одних зерка-
ло дает только частичную, смутную репрезентацию предмета, которая 
должна быть восполнена какими-то усилиями созерцания, или пер-
спективного построения, или вообще прямого видения. Это видение 
исправляет недостатки зеркала, превращает его в материальный объ-
ект или некоторую фактичность частных, мирских условий созерца-
ния. Видение в зеркале вытесняется в мир смутных прообразов, тог-
да как видение напрямую, лицом к лицу, и становится нормативным. 
В дихотомии основоположника искусствоведческого формального ме-
тода Г. Вёльфлина «Ренессанс и барокко» [Вёльфлин, 2021] относится 
к ренессансному эпистемологическому принципу, который, в свою оче-
редь, восходит к историзму патристики, противопоставления ветхоза-
ветных прообразов и новозаветной духовной событийности (эсхато-
логической ясности).

В других концепциях зеркало, напротив, может быть подвергнуто 
деформациям, раздроблению и даже уничтожению, и при этом оно все-
цело будет отражать предмет. Здесь зеркало — это уже не коллектив-
ный опыт августиновского земного или небесного града, но некоторая 
ситуация индивидуальных убеждений, эпистемической очевидности, 
которая довольствуется тем, что смысл здесь уже есть. Это эпистемо-
логия барокко, которая имеет своих теоретиков, в том числе и в отече-
ственной культуре. Видеть в малом великое, видеть даже в случайном 
отражении весь предмет — это принцип такой эпистемологии. В рус-
ской литературе, вероятно, самым ярким ее представителем был Гоголь, 
множеством творческих нитей связанный с культурой барокко [Парфе-
нов, 1996]. Во все периоды своего творчества Гоголь рассматривал свои 
произведения как зеркала, которые при всей их частности и даже неко-
торой фрагментарности могут полностью отразить и бытовую, и духов-
ную реальность. Зеркало Гоголя — вовсе не смутный прообраз, нуж-
дающийся в прямом видении, прямом восполняющем его социально-



224 Филология и человек  •  № 3  •  2025

политическом заявлении, но, напротив, целостное достояние частного 
сознания, которое и позволяет миметически воспринять идеал.

Об этой зеркальности Гоголя лучше всего говорит В.В. Бибихин: 
«„Избранные места из переписки” Н.В. Гоголя поражают безукоризнен-
ной, умудренной праведностью наставлений. Но самая их правильность 
почему-то отзывает, она приторна до тонкого головокружения, неот-
вязно преследующего читателя на самых глубоких христианских исти-
нах. Чудится, будто мы задыхаемся, словно в болезни слишком плот-
но укутаны ватными одеялами. Мерещится, будто задыхается и автор 
на дне какого-то слишком глубокого колодца, где громадные звезды 
нависли над ним с кошмарной неподвижностью. Даже удивительная 
складность необыкновенно округлого русского языка, которым спра-
ведливо любуется несколько раз сам автор, изводит нас своей небыва-
лой гладкостью. Такие бывают иногда стремительно-скользкие и свет-
лые кошмары. Несомненно, возрастающая очевидность истин, которые 
показывает волшебное зеркало, околдовывает разум, развертывает пе-
ред ним легкую добычу непреложных правд, но одновременно и обво-
лакивает его глушью, которую внешняя речь только сгущает. „Я слы-
шал сам”, кричит из своего одиночества Гоголь, находя в себе сродство 
с автором столь же сомнамбулически-отчетливой картины „Явление 
Христа народу”, „я слышал сам, что мое душевное состояние до того 
сделалось странно, что ни одному человеку в мире не мог бы я расска-
зать его понятно. Силясь открыть хотя одну часть себя, я видел тут же 
перед моими глазами, как моими же словами туманил и кружил голо-
ву слушавшему меня человеку, и горько раскаивался за одно даже же-
лание быть откровенным. Клянусь, бывают так трудны положения, что 
их можно уподобить только положению того человека, который нахо-
дится в летаргическом сне, который видит сам, как его погребают жи-
вого — и не может даже пошевельнуть пальцем и подать знака, что он 
еще жив”. Рядом с завороженной праведной благостью „Переписки” на-
сколько трезвее и целомудреннее петушиный крик Белинского в его 

„Ответе”. Белинский выставляет здесь словно напоказ, словно больной 
свои болячки, тоску как раз того нового бродячего и дикого духа, ко-
торый дальше пошел с таким перекосом расти в России, духа неосоз-
нанной реформации с печальным бессловесным Христом, маячащим 
во вьюжной дали, — и вот Гоголь, который возможно один был в си-
лах почувствовать, куда идет дело, не смог пересилить нелюбви к са-
мому себе, не смог или не посмел разгневаться на явную, вызывающую 
неправоту Белинского, не нашел в себе силы оторваться от зеркала, сам 
превратился в волшебное зеркало, в котором всё было гладко, и явись 



Научные сообщения 225

тут какой угодно еретик, Гоголь снизошел бы к нему как к шаловливо-
му подростку. Он „как очарованный, не смеет шевельнуться”, видя „не-
законные эти законы, которые видимо, ввиду всех, чертит исходящая 
снизу нечистая сила”» [Бибихин, 1998, с. 32]. Как мы видим, Гоголь вы-
ступает как барочное зеркало, совершенно чистое, но совершенно ин-
дивидуальное, а Белинский — как ренессансное зеркало, нуждающее-
ся в дополнительных социально-политических высказываниях и соз-
дающее правильную перспективу прогресса страны. При этом, в отли-
чие от ситуации Бахтина, Гоголь и Белинский остаются при своих зер-
калах, не принимая зеркальности другого типа.

Заметим, что в первом примере слово «официальный» Бахтин упо-
требляет в значении внеполитическом, так как монахи, клирики и уче-
ные принадлежат корпоративному, а не официальному порядку. Офи-
циальное положение — это как раз пребывание зеркалом в барочном 
смысле, когда в тебе виден весь социальный порядок. Карнавализация 
в таком случае позволяет возникнуть зеркалу в ренессансном смысле, 
новому городскому политическому порядку, который достраивается 
через эсхатологически напряженную перспективу правильного пони-
мания истории и правильного, на классической ренессансной латыни, 
написания истории [Покок, 2020]. Тогда как во втором примере дает-
ся явная отсылка к ленинской теории отражения как формы сознания, 
способной охватить внутри индивидуального опыта объективные со-
циальные закономерности. Здесь сознание оказывается ренессансным 
зеркалом, которое схватывает исторический смысл фамильярности 
и стирания прежних сословно-классовых границ благодаря языковым 
конструкциям, той самой ренессансной эсхатологической очевидности, 
требующей грамматической правильности и внятности. Тогда как пря-
мое воздействие этой фамильярности, порождая новые формы речевой 
жизни, позволяет, наоборот, возникнуть барочному зеркалу, т.е. инди-
видуальным речевым высказываниям, каждого из которых достаточно 
для того, чтобы свидетельствовать о карнавализации.

Результаты и обсуждение
Гоголь в «Размышлениях о Божественной Литургии» прямо настаи-

вает на том, что духовную реальность может отражать только барочное, 
дробное зеркало: «Священник раздробляет теперь святой хлеб, снача-
ла по закону, начертанному на проскомидии, на четыре части, с благо-
говением произнося: „раздробляется и разделяется агнец Божий, разд-
робляемый и неразделяемый, всегда ядомый и никогдаже иждиваемый, 
но освящаяй причащающаяся”. И, сохранив одну из сих частей для при-



226 Филология и человек  •  № 3  •  2025

общения себя и диакона святого тела в виде, не соединенном еще с кро-
вью, дробит потом части хлеба по числу приобщающихся, но не дро-
бится в сем дроблении самое тело Христово, которого и кость не со-
крушилась, и в малейшей частице сохраняется тот же всецелый Хри-
стос, как в каждом члене нашего тела присутствует та же человеческая 
душа нераздельная и всецелая, как в зеркале, хотя бы оно и сокруши-
лось на сотни кусков, сохраняется отраженье тех же предметов даже 
в самом малейшем куске. Как в звуке, нас огласившем, сохраняется 
то же единство его, и остается он тот же самый единый всецелый звук, 
хотя и тысячи ушей его слышали» [Гоголь, 1992, с. 414].

В.А. Воропаев и И.А. Виноградов в указанном издании нашли источ-
ник этих образов: это труды св. Димитрия Ростовского, одного из са-
мых выдающихся представителей русского барокко, отличавшегося как 
раз большим диапазоном речевых тактик, от высокой поэзии до поле-
мической грубости. В апологетическом труде «Двенадцать статей, ко-
ими убеждаются сомневающиеся или неверующие в пресуществлении 
хлеба в тело и вина в кровь Господа нашего Иисуса Христа чрез показа-
ние многих образов» Димитрий Ростовский писал: «И затем, если удив-
ляешься тому, что единый неделимый Христос во многих частях оди-
наково всем верующим раздается, в одной не больше не меньше, чем 
в другой, то удивись и тому, каким образом мой единый голос находит-
ся в одно время и в моих устах, и в ваших ушах? И если сомневаешься, 
каким образом не разделяется тело при раздроблении Тайн, когда раз-
дробляется агнец или каким образом в каждой части присутствует це-
лый и совершенный Христос, то удивись и сему: когда раздробляется 
зеркало на мелкие части, то образ человеческий в нем не раздробляет-
ся, но в каждой части является столь же целым, как и в полном зерка-
ле». Но заметим, что движение мысли у Димитрия Ростовского и Гого-
ля различно: для Димитрия Ростовского сначала существенно справед-
ливое распределение звука, а уже после онтологическая полнота види-
мого. Материальность видимого как истина приходит после звуковой 
всеохватности, после всеобщего, выраженного в звуке. Тогда как для 
Гоголя звук это скорее эхо, скорее отражение, а не распределение ис-
тины через голос. Звук создает единство социального опыта, а не рав-
ные убеждения, и приходит после того, как каждый обрел истину в сво-
ем индивидуальном опыте. Для Димитрия Ростовского барочное зер-
кало — это дополнительное доказательство догмата, через обретение 
визуальной поддержки человеческого и божественного образа, тогда 
как звук и создает эсхатологическую как бы ренессансную перспекти-
ву справедливости. Гоголь существует только в мире барокко, где зер-



Научные сообщения 227

кально всё, где эхо всё, и где поэтому онтологическая полнота и долж-
на быть обретена равно в зеркале и звуке.

Если мы посмотрим на то, как Бахтин выстраивает понятие о гро-
тескном теле, то мы увидим, что как раз он использует полностью ба-
рочную схему, как св. Димитрий Ростовский и как Гоголь: «Такова ос-
новная особенность того римского орнамента, к которому впервые 
был применен для него специально родившийся термин „гротеск”. Это 
было просто новое слово для обозначения нового, как тогда казалось, 
явления. И первоначальное значение его было очень узким — вновь 
найденная разновидность римского орнамента. Но дело в том, что 
разновидность-то эта была маленьким кусочком (обломком) огромного 
мира гротескной образности, который существовал на всех этапах ан-
тичности и продолжал существовать в средние века и в эпоху Ренессан-
са. И в кусочке этом были отражены характерные черты этого огромно-
го мира. Этим обеспечивалась дальнейшая продуктивная жизнь ново-
го термина — его постепенное распространение на весь почти необо-
зримый мир гротескной образности» [Бахтин, 2010, с. 25]. Само поня-
тие о необозримости, конечно, напоминает нам о мире Гоголя.

Но и как раз описание фамильярности Гоголя полностью соответ-
ствует тому, как Бахтин изображает карнавальную фамильярность. 
Именно в не вошедшем в книгу очерке «Рабле и Гоголь» Бахтин гово-
рит о пустом слове, пустой речи как пределе той самой фамильярности: 
«Смеховое слово организуется у Гоголя так, что целью его выступает 
не простое указание на отдельные отрицательные явления, а вскрытие 
особого аспекта мира как целого. В этом смысле зона смеха у Гоголя ста-
новится зоной контакта. Тут объединяется противоречащее и несовме-
стимое, оживает как связь. Слова влекут за собой тотальные импрес-
сии контактов — речевых жанров, почти всегда очень далеких от лите-
ратуры. Простая болтовня (дамы) звучит в этом контексте как речевая 
проблема, как значительность, проступающая сквозь не имеющий, ка-
залось бы, значения речевой сор» [Бахтин, 2010, с. 326]. Тем самым ока-
зывается, что именно предельный контакт, предельная фамильярность 
требует создать эсхатологическую перспективу ясной значительности, 
тогда как до этого гротеск функционировал как индивидуализирующее 
барочное зеркало, как отражение в мелочи всех перипетий культуры.

Выводы
Как все мы помним, для Бахтина гротескное тело — это то, что вно-

сит материальное в речь, прорывает «плотины речевых норм» [Бахтин, 
2010, с. 215] и позволяет говорить о самом низком. Но мы увидели, что 



228 Филология и человек  •  № 3  •  2025

переключение от ренессансного зеркала к барочному и от барочно-
го к ренессансному и есть скрытый сюжет книги Бахтина, продикто-
ванный опытом Гоголя как конструктивным для этой книги. Для Гого-
ля индивидуальное зеркало сознания и есть не только источник гро-
теска как социального принципа, но и источник возможных преобра-
зований гражданской жизни. Это поставил под сомнение Белинский, 
напомнив о ренессансном зеркале гражданских решений. Бахтин пока-
зывает, что Гоголь прав до тех пор, пока мы имеем дело с гротескным, 
отличающимся от официальной культуры, понятой как тоже область 
индивидуальных зеркал. Здесь только речевые жанры могут отмеже-
вать новаторские формы мысли от старых, корпоративных, продикто-
ванных социальным положением.

Но в какой-то момент наступает предельное соприкосновение, пре-
дельная фамильярность, которая и ведет к настоящему эсхатологиче-
скому повороту. Здесь прорываются все плотины речи, все прежние 
иллюзии индивидуального, опыт становится исключительно коллек-
тивным, и очевидность, умозрение целого возможно уже не как зерка-
ло барочного типа, но как ренессансное смутное зеркало, достроенное 
перспективой интерпретации в том числе пустой речи, пустой болтов-
ни как имеющей свою ощутимую телесную риторическую перспекти-
ву. История ничему не учит, но старый и новый ренессанс (пользуясь 
термином Бибихина) и из этого отсутствия уроков создает перспективу 
новой жизни. Эти выводы об индивидуальном и коллективном опыте 
применимы и в текущих спорах о качественных трансформациях пу-
бличного пространства в современном городе.

Библиографический список
Бахтин М.М. Собрание сочинений. Т. 4 (1): Франсуа Рабле в истории 

реализма (1940 г.). Материалы к книге о Рабле (1930‒1950‑е гг.). Ком-
ментарии и приложения. М.: Языки славянских культур, 2008. 1120 с.

Бахтин М.М. Собрание сочинений. Т. 4 (2): Творчество Франсуа 
Рабле и народная культура Средневековья и Ренессанса (1965). Рабле 
и Гоголь (Искусство слова и народная смеховая культура) (1940, 1970). 
Комментарии и приложение. М.: Языки славянских культур, 2010. 752 с.

Бибихин В.В. Узнай себя. СПб.: Наука, 1998. 578 с.
Вёльфлин Г. Ренессанс и барокко. М.: ЮРАЙТ, 2021. 170 с.
Гоголь Н.В. Духовная проза. М.: Русская книга, 1992. 558 с.
Парфенов А.Т. Гоголь и барокко: «Игроки» // Мировое древо. 1996. 

Вып. 4. С. 142–162.



Научные сообщения 229

Покок Д.-Г.-А. Момент Макиавелли: Политическая мысль Флорен-
ции и атлантическая республиканская традиция. М.: Новое литератур-
ное обозрение, 2020. 888 с.

References
Bakhtin M.M. Collected Works. François Rabelais in the History 

of Realism (1940). Materials for the book about Rabelais (1930‒1950s). 
Comments and appendices. Moscow, vol. 4 (1), 2008, 1120 p. (In Russian).

Bakhtin M.M. Collected Works. The Works of François Rabelais and 
the Folk Culture of the Middle Ages and the Renaissance (1965). Rabelais 
and Gogol (The Art of Words and Folk Culture of Humor) (1940, 1970). 
Comments and appendix, Moscow, vol. 4 (2), 2010, 752 p. (In Russian).

Bibikhin V.V. Recognize Yourself, St. Petersburg, 1998, 578 p. (In Russian).
Wölfflin G. Renaissance and Baroque, Moscow, 2021, 170 p. (In Russian).
Gogol N.V. Spiritual Prose. Moscow: Russian Book, 1992. 558 p.
Parfenov A.T. Gogol and Baroque: "The Players". Mirovoye drevo = World 

Tree, 1996, iss. 4, pp. 142–162. (In Russian).
Pocock D.-G.-A. The Machiavelli Moment: The Political Thought of 

Florence and the Atlantic Republican Tradition, Moscow, 2020, 888 p. 
(In Russian).


