
150 Филология и человек  •  № 4  •  2025

МИФОЛОГИЧЕСКИЙ РАССКАЗ В СИСТЕМЕ 
МИФОЛОГИЧЕСКОЙ ПРОЗЫ: ПОДХОДЫ 

К ОПРЕДЕЛЕНИЮ ЖАНРА

В.А. Черванёва

Ключевые слова: мифологическая проза, мифологический рассказ, 
быличка, фольклорный жанр

Keywords: mythological prose, mythological story, bylichka, folklore 
genre

DOI: https://doi.org/10.14258/filichel(2025)4–09

Введение
Мифологическая проза, являясь частью устноречевого дискур-
са носителей традиции, представляет собой текстовый массив, 

неоднородный в самых различных отношениях, — он включает тек-
сты разной жанрово-речевой природы, с самыми разнообразными со-
держательными, формальными и прагматическими характеристика-
ми. Обычно в континуум этих текстов включают былички, бывальщи-
ны, легенды, предания (исторические, топонимические и т.д.), страш-
ные рассказы («страшилки»), описания ритуальных практик, ритуаль-
ные предписания и запреты, рассказы о снах и др. Полного, точного 
и исчерпывающего списка жанров в настоящее время не существует, 
более того, этот список постоянно пополняется и расширяется: совре-
менная тенденция развития фольклористики такова, что все большее 
количество типов устной словесности попадает в поле зрения фоль-
клористов и осмысляется как предмет изучения методами этой науки 
[Неклюдов, 2018, с. 11].

Общими чертами всех текстов, объединяемых термином «мифоло-
гическая проза», помимо сходного для всех фольклорных текстов при-
знака — устной природы и формы бытования, являются следующие:

1) содержание — мифологическое, в котором получают выраже-
ние мифологические представления и верования носителей традиции;

2) форма — прозаическая;
3) модальность — реальная, подразумевающая установку на досто-

верность описываемого.
Этими характеристиками и исчерпывается все сходство текстов ми-

фологической прозы. Разнородность же текстов, объединяемых этими 
признаками, очевидна для исследователей, тем не менее в науке пока 



Статьи 151

нет удовлетворительной и исчерпывающей типологии, описывающей 
их различия.

Методологическая база, материал, 
методы и результаты исследования

Среди всех разновидностей мифологических текстов наибольшим 
вниманием исследователей были отмечены былички — «краткие народ-
ные рассказы о встрече человека с нечистой силой, имеющие установ-
ку на достоверность» [Толстой, 1995, с. 278]. Термин «быличка», вве-
денный в научный оборот братьями Б. М. и Ю. М. Соколовыми в на-
чале XX века и, как известно, «подслушанный» ими у крестьян [Сказ-
ки и песни Белозерского края, 1915, с. LX], в отечественной фолькло-
ристике является наиболее распространенным и часто используемым 
наименованием для устных рассказов о встрече человека с потусторон-
ними существами.

До середины прошлого века наряду с термином «быличка» для обо-
значения мифологических рассказов использовались термины «быль», 
«бывальщина», «бывальщинка», «досюльщина» и др., без дифференциа-
ции обозначаемых ими понятий. В 1960‑е годы Э.В. Померанцева в сво-
их работах разделила понятия «быличка» и «бывальщина» [Померанце-
ва, 1968, 1985]. Она определила быличку как рассказ о конкретном слу-
чае, основанный на народных верованиях. По ее мнению, былички на-
поминают свидетельские показания о необычных случаях и представ-
ляют собой «суеверные мемораты» [Померанцева, 1985, с. 174]. В отли-
чие от бывальщин — оформленных, законченных традиционных исто-
рий (фабулатов), былички характеризуются бесформенностью, единич-
ностью и отсутствием обобщения. Ключевым критерием разграниче-
ния этих жанров является источник информации, а дополнительными 
отличительными признаками — степень разработанности сюжета, тра-
диционность формы и самостоятельность бытования в устной тради-
ции, что обусловлено характером связи содержания текста с личным 
опытом конкретных людей (см. подробно анализ этих речевых форм 
мифологических текстов в [Черванёва, 2020]).

Разграничение текстов на мемораты (рассказы о личном опыте) 
и фабулаты (пересказы чужих мистических историй) восходит к рабо-
те Карла фон Зюдова [Sydow,1948], в настоящее время оно приобрело 
общепринятый характер [Разумова, 1993; Новик, 2004, с. 266; Кринич-
ная, 2001; Зуева, Кирдан, 2002, с. 182–185 и др.]. Обращение исследо-
вателей мифологических текстов в первую очередь к критерию источ-
ника информации продиктовано, очевидно, ощущением его важности 



152 Филология и человек  •  № 4  •  2025

в связи с достоверным характером мифологической прозы — вернее, 
с декларированием достоверности.

Дифференциация мифологической прозы в последующих иссле-
дованиях производилась по разным основаниям — учитывались осо-
бенности прагматики, наличие или отсутствие сюжета, место и время 
описываемых событий, характер установки на достоверность, харак-
тер источника информации. Рассмотрим некоторые попытки постро-
ить типологию мифологических текстов.

Е.С. Новик, основываясь на анализе фольклора сибирских народов, 
предложила систематизировать жанры мифологической прозы по ряду 
взаимосвязанных параметров и выделила три основных жанровых ка-
тегории: миф — предание — быличка. Они противопоставлены по пара-
метрам времени действия (времена первотворения — квазиисториче-
ская эпоха — настоящее или недавнее прошлое), места действия (кос-
мос — родовая территория — конкретное место), типа персонажа (де-
миург — предок или богатырь — конкретный человек), характера фи-
нальной ситуации (состояние природы и культуры в целом — состо-
яние отдельных элементов ландшафта или конкретного рода — объ-
яснение событий в жизни рассказчика) [Новик, 1986, с. 39–40]. Чет-
кая и структурно логичная типология текстов, построенная Е.С. Но-
вик, однако, не охватывает все тексты, которые по указанным выше 
трем признакам (мифологическое содержание, прозаическая органи-
зация и установка на достоверность) могут быть отнесены к мифоло-
гической прозе. Точнее сказать, эта типология учитывает лишь тексты 
сюжетные, относительно обособленные от ситуации общения, быту-
ющие в традиции как некоторая текстовая данность. За рамками этой 
системы оказываются тексты описаний обряда, ритуальные предписа-
ния, тексты поверий и другие малые текстовые формы с интерпрети-
рующей функцией.

Система жанров мифологической прозы, разработанная Е.Е. Левки-
евской на полесском текстовом материале, с учетом результатов вклю-
ченного наблюдения предполагает охват вербальной традиции во всем 
речевом разнообразии. Исследовательница ввела понятие мифологиче-
ского текста, существенными признаками которого являются демоно-
логическое содержание, установка на достоверность, реализация ми-
фологической информации в тексте в виде закрепленной в обществен-
ной памяти семантической модели и в форме одного из жанровых ва-
риантов текста [Левкиевская, 2006, с. 150–151]. Мифологический текст, 
по Е.Е. Левкиевской, представляет собой инвариантную сущность, по-
лучающую реализацию в различных речевых формах. Исследователь-



Статьи 153

ница выделила и описала четыре таких жанровых формы воплощения 
традиционной мифологической информации в речи: быличку, поверье, 
дидактическое высказывание и обращение к мифологическому персо-
нажу. Прагматический критерий, положенный в основу классифика-
ции Е.Е. Левкиевской, дал возможность по-иному взглянуть на систе-
му жанров устной мифологической прозы (прежде всего наиболее важ-
ным представляется квалификация природы этих жанров как речевого 
феномена). Последовательное применение прагматического критерия 
к более широкому массиву мифологической прозы позволяет включить 
в свою сферу и не учтенные Е.Е. Левкиевской тексты (см. анализ рече-
вого жанра «личной интерпретации» в [Черванёва, 2017]).

Итак, зафиксируем на данном этапе рассмотрения проблемы тот 
факт, что, с какой бы методологической установкой ни подходил иссле-
дователь к описанию жанрового состава мифологической прозы, как 
ключевой и основной тип текста в этой системе определяются краткие 
сюжетные тексты о взаимодействии человека с миром сверхъестествен-
ного. Из всего набора используемых в настоящий момент в фольклори-
стике терминов — быличка / бывальщина, мифологический меморат / 
фабулат, мифологический рассказ — более предпочтительным пред-
ставляется последний.

Термин мифологический рассказ соответствует несколько более ши-
рокому понятию, чем традиционная быличка (рассказ демонологиче-
ского содержания «о встрече человека с нечистой силой» [Толстой, 1995, 
с. 278]), поскольку позволяет охватить более широкий круг текстов, от-
ражающих мифологические представления носителей традиции.

Рассмотрим более подробно признаки текстов указанного жанра, 
начиная с содержательного.

Определения мифологического нарратива (былички, бывальщины, 
мифологического рассказа), используемые в науке, характеризуют его 
содержание, во‑первых, как описание конкретного случая, во‑вторых, 
как описание случая, имеющего мистическую природу.

Так, Э.В. Померанцева определила быличку как «рассказ о конкрет-
ном случае, базирующийся на верованиях и связанных с ними повери-
ях» [Померанцева, 1968, с. 285]. И.А. Разумова [1993, с. 4–5] и Л.Н. Ви-
ноградова [2004, с. 11], давая определение былички, также сделали ак-
цент на конкретном характере описываемого в тексте события (ср.: 
«рассказ о конкретном случае, иллюстрирующий определенные демо-
нологические верования» [Виноградова, 2004, с. 11]). Сходное пони-
мание рассматриваемого термина прослеживается в работах Е. С. Но-
вик — исследовательница указывала, что в основе фабулы былички 



154 Филология и человек  •  № 4  •  2025

лежит конкретный случай, и называет в качестве основного призна-
ка жанра статус рассказчика как участника или очевидца описывае-
мых событий [Новик, 2004, с. 266]. А.А. Иванова отмечает, что былич-
ка, в отличие от поверья, «привязывает события к конкретным людям, 
месту и времени, о чем обычно сообщается в начале повествования» 
[Иванова, 2004, с. 71].

Цитаты сходного содержания можно умножать, поскольку отно-
сительно конкретного характера описываемого события как важней-
шего жанрового признака былички среди исследователей наблюдает-
ся единодушие. Расхождения же касаются определения этого крите-
рия как основного. Так, Е.Е. Левкиевская указывает, что для былички 
«важно не то, что это рассказ о конкретном случае контакта с мифоло-
гическим явлением», а то, что это «рассказ о личной форме познания 

„иномирного”, индивидуально переживаемом опыте такого контакта 
(даже если это не собственный, а чей-то чужой опыт, пересказанный 
со слов очевидца), репрезентирующем частную семантическую модель 
познания, в отличие от поверья, которое представляет собой сумми-
руемый коллективный опыт, общественное знание о мифологическом 
явлении, опирающееся на общую семантическую модель» [Левкиев-
ская, 2006, с. 183–184].

Отметим, что, независимо от акцентов, расставляемых в опреде-
лениях быличек теми или иными учеными, все они не противоречат 
представлению о том, что это рассказ о личном опыте взаимодействия 
с иномирным пространством и его агентами. Как правило, чаще всего 
под конкретным случаем, описываемым в быличке, понимается описа-
ние встречи, контакта человека с мифологическим персонажем, отно-
сящимся к сфере демонологии [Толстой, 1995, с. 278; Мифологические 
рассказы, 1987, с. 381; и др.].

Однако границы мифологического рассказа, полагаем, должны быть 
определены шире, и вот почему. Прежде всего, далеко не во всех текстах 
с мифологическим содержанием описывается собственно контакт чело-
века с «потусторонним». Например, тексты о людях со сверхъестествен-
ными способностями (колдунах, ведьмах, знахарях и др.), как прави-
ло, имеют другую повествовательную структуру — значительный мас-
сив составляют нарративы, которые описывают необычное поведение 
этих персонажей, характеризуют их способность совершать сверхъе-
стественные действия или же просто отмечают факт наличия магиче-
ского специалиста в той или иной местности. Ср.: У нас есть тут вот 
женщина, она может так сделать, как говорица, или приколдовать, 
или отколдовать (инф. ЕИН, Кречетово-Шильда-Мостовая, 1995); Вот 



Статьи 155

в Кречетове у нас был такой [пастух] высокий мущина. Он знал. Он 
вот только выгонит коров и сам пойдёт домой. Дома всё делает, дела-
ет, опять выходит на это же место, протрубил только трубой, коро-
вы все одна за одной потянулись (инф. КАЕ, Бор-Давыдово, 1996); Это 
я вот училась в техникуме когда, у нас с Мезени была девчонка. И вот 
она говорит, што у них там, в Мезени у них там вопще народ колдов-
ской, там колдун на колдуне. Там вопще вот могут тебе порчу навести 
моментом (инф. КВИ, Казаково, 1998)1.

Кроме того, далеко не во всех текстах мифологических рассказов во-
обще присутствует демонический персонаж. Эту особенность отмети-
ла Л.Н. Виноградова, указывая «на рассказы о добывании цветка папо-
ротника, о заклятых кладах, святочных гаданиях, предзнаменованиях, 
о вещих снах и так называемых обмираниях, которые устойчиво соот-
носятся с быличками, но не содержат сведений о нечистой силе» [Ви-
ноградова, 2004, с. 12].

Выходят за рамки узкого определения также тексты, описываю-
щие события, не выходящие за рамки естественного порядка вещей, 
но содержащие их мифологическую трактовку. Ср. пример подобно-
го текста с устойчивым мифологическим мотивом: рассказчица на-
деляет мифологическим смыслом событие, произошедшее незадолго 
до смерти мужа, — в ее окно попыталась залететь птица: У меня вот 
перед хозяином. Ему… умереть, дак птичка там… в комнату посту-
кала да и… а недолго да и он… у нево инфаркт сердца и он помер (инф. 
ФМС, Саунино-Кипрово, 1999).

Мифологические тексты об умерших далеко не всегда однозначно 
соотносятся как с понятием «демонологического», так и «потусторон-
него». Например, в рассказах о явлении покойников во сне ничего соб-
ственно мистического не происходит, так как описываемое в сновиде-
нии не декларируется как реальность — мистическим смыслом это со-
бытие наполняет его интерпретация со стороны рассказчика.

Следует отметить, что границы жанра мифологического расска-
за определяются и пониманием характера мистического компонента 
в его содержании. Понятие «сверхъестественного», «мистического» — 
в общеязыковом, а не в философском смысле2 — прилагается к явле-
ниям, получающим объяснение не через рациональное познание, а че-

1	  Примеры приводятся из архива Лаборатории фольклористики РГГУ (весь материал 

записан в Каргопольском районе Архангельской области).
2	  См. значения соответствующих лексем в словарях современного русского языка 

[БТСРЯ; Ефремова, 2000; Лопатин, Лопатина, 1998; МАС; Ожегов, Шведова, 1994].



156 Филология и человек  •  № 4  •  2025

рез опору на предварительные установки и допущения. Именно тако-
го рода события, явления и интерпретации составляют содержатель-
ную основу анализируемых текстов.

«Сверхъестественный», «мистический» компонент содержания ми-
фологических рассказов отмечается всеми без исключения исследова-
телями устной традиции. Э.В. Померанцева, характеризуя содержание 
жанра былички, использует слова «сверхъестественный», «потусторон-
ний», «мистический», «необыковенный», «необъяснимый», «страш-
ный», «жуткий» [Померанцева, 1968, с. 286; 1985, с. 174]. Н.И. Толстой 
пишет о событии былички как о раскрытии «чего-то невидимого, со-
кровенного, потустороннего», но при этом «никак не вымышленного, 
фантастического, а лишь сверхъестественного» [Толстой, 1995, с. 279]. 
Л.Н. Виноградова указывает категорию мистического «в качестве од-
ного из важнейших жанровых признаков суеверных рассказов» [Вино-
градова, 2004, с. 12], в функции которой входит обеспечение устойчи-
вого содержательного и структурного единства всей этой группы тек-
стов народной культуры. И.А. Разумова говорит о том же, называя глав-
ной смысловой оппозицией былички бином «посюсторонний / поту-
сторонний» как вариант реализации противопоставления «свой / чу-
жой» [Разумова, 1993, с. 100], причем важно то, что мифологический 
персонаж воспринимается рассказчиком и слушателями как сверхъе-
стественный, что, собственно, и обусловливает появление эмоций стра-
ха, ужаса, удивления. Е.Е. Левкиевская в предлагаемом ею определении 
мифологического текста-инварианта охарактеризовала «сверхъесте-
ственный», «потусторонний» компонент содержания как «демоноло-
гический» [Левкиевская, 2006, с. 150].

Собственно говоря, это традиционный подход к определению бы-
лички. Именно такое понимание содержания — мистического как де-
монологического — встречаем в работах братьев Соколовых («о пред-
ставителях темной, нечистой силы» [Сказки и песни Белозерского края, 
1915, с. LVIII]), Н.Е. Ончукова («рассказы из области чудесного, преиму-
щественно касающиеся верований в невидимый мир злых или безраз-
личных к человеку духов, чертей, леших, водяных и пр.» [Ончуков, 1998, 
с. 35]. Это же подчеркивается и в современных определениях жанра.

Однако полагаем, что более последовательным и релевантным ре-
альному содержанию и состоянию традиции будет подход с широким 
толкованием мистического компонента в содержании текстов, вклю-
чающим описание любого личного опыта взаимодействия человека 
с областью потустороннего. В таком случае в корпус мифологических 
рассказов попадут тексты и об умерших разного статуса, и о видениях 



Статьи 157

сакральных персонажей, и о предзнаменованиях и т.д. — независимо 
от того, как квалифицирует говорящий описываемое явление: как са-
кральное (религиозное) или демоническое.

В чем видится обоснованность такого подхода?
Проблема демаркационной линии между мифологическим и неми-

фологическим в текстах устной традиции имеет несколько вариантов 
решения в науке. Первый — принять как мифологическое все то, что 
не вписывается в материалистические и рациональные способы опи-
сания мира. При таком подходе в категорию мифологического автома-
тически попадают все тексты, описывающие «потустороннее» (то, что 
чувственно не воспринимается) как реальность, т.е. все устные расска-
зы, содержание которых основывается на верованиях, — и демоноло-
гического, и религиозного характера. Второй подход предполагает раз-
деление текстов по характеру содержания: мифологическими называ-
ются только демонологические рассказы, а тексты, в которых описыва-
ются сакральные персонажи христианства (например, рассказы о чуде-
сах, о святых), выводятся за пределы мифологических. В целом второй 
подход более традиционен и практически закрепился в науке, хотя те-
оретически не обосновывается. Однако полагаем, что, во‑первых, ме-
тодологически он не оправдан и, во‑вторых, не соответствует реально-
му состоянию традиции.

Так, еще в советской фольклористике было принято деление неска-
зочной прозы о чудесном, потустороннем на былички и легенды в за-
висимости от оценки статуса персонажа — демонологического или са-
крального. Ср.: «Языческие представления о мифических существах 
и людях, наделенных сверхъестественными способностями, отрази-
лись в другом жанре, который народ называет словом „были“, „былич-
ки“, „бывальщины“. Это рассказы, отражающие народную демонологию. 
В большинстве случаев это рассказы страшные: о леших, русалках, до-
мовых, мертвецах, привидениях, заклятых кладах и т.д.» [Пропп, 1998, 
с. 33]. И далее: «Представления, связанные с государственной религи-
ей дореволюционной России, т.е. с православием, составляют пред-
мет другого жанра, а именно легенды» [Там же, с. 34]. Обратим внима-
ние, кто является персонажами легенд по В.Я. Проппу: «Действующи-
ми лицами народной легенды являются различные персонажи Ветхо-
го и Нового Завета, как Адам и Ева, Ной, Соломон, пророки, Христос 
и его апостолы, как, например, Юда, а также святые, как Никола, Его-
рий, Касьян и др. К этому жанру относятся также рассказы о великих 
грешниках, которые раскаялись и стали подвижниками, о пустынни-
ках, о всякого рода подвигах благочестия» [Там же].



158 Филология и человек  •  № 4  •  2025

Итак, в основу противопоставления двух жанров положена оцен-
ка потусторонних персонажей как сакральных или демонологических. 
Однако различие между быличками и легендами гораздо глубже, и оно 
не ограничивается только данным признаком.

В статье [Черванёва, 2021] подробно было рассмотрено расхожде-
ние в характере субъектной организации этих жанров. Рассказчик в бы-
личке, как правило, передает свой собственный опыт взаимодействия 
с потусторонним персонажем, тогда как в легендарных текстах, кото-
рые имеет в виду В.Я. Пропп, нарратор экзегетический, и его позиция 
находится за пределами повествуемой истории. Пересечение призна-
ков, по которым производится классификация текстов, возникает в слу-
чае рассказов о контактах людей с христианскими сакральными персо-
нажами. В таких текстах (к ним относятся, например, описания виде-
ний, рассказы о вещих снах, предзнаменованиях, опытах молитвенно-
го обращения к святым и т.п.) позиция рассказчика ничем не отлича-
ется от позиции нарратора в демонологическом рассказе, и место та-
ких текстов в устной традиции остается неясным: исследователи либо 
избегают их классифицировать, либо относят одновременно к бы-
личкам и легендам (например, Ю.М. Шеваренкова использует термин 
«легенда-быличка» [2003; 2004]), либо называют их легендами на осно-
вании сакрального характера «потустороннего» персонажа (как в ра-
ботах А. П. Липатовой [2019; 2020]).

Вторая причина, по которой ставший традиционным для устной 
прозы содержательный (resp. демонологический) критерий, на наш 
взгляд, не может быть универсальным основанием для классифи-
кации текстов, — это отсутствие противопоставления религиозных 
(христианских) и демонологических представлений внутри традиции. 
В реальной дискурсивной практике эти сферы находятся в единстве 
и взаимосвязаны: в одном и том же тексте могут одновременно нахо-
дить отражение как демонологические, так и христианские представ-
ления (собственно, христианская религия предполагает существова-
ние падших духов, и идеологического противоречия здесь нет). В ре-
альной ситуации коммуникации достоверные нарративы о потусто-
роннем не ранжируются в зависимости от «статуса» персонажа — де-
монологический он или религиозный. Так, С.Б. Адоньева приводит 
свидетельство информантки из Вологодской области, рассказываю-
щей о «классическом» мифологическом персонаже домашнего про-
странства «дворовом-доброходушке», что «то, что у нее в деревне зо-
вется доброходушкой, могут назвать ангелом-хранителем» [Адонье-
ва, 2017а, с. 174]. Ср.: «В город вот поедешь в гости, дак доброходушку 



Статьи 159

с собой приглашай. <А как?> А вот: «Батюшка, доброходушка, я пое-
хала, и ты со мной поедь». <Отсюда вот поеду?> Да. <Именно в город 
если едешь?> Да, да. <Даже если в гости?> Да, в гости. Там тебе мень-
ше напостынет, он место тебе даст. Да поедешь — опять с собой зови. 
<То есть куда бы я не ехала, всегда доброходушку надо звать с собой?> 
Да, да-да-да. <Так это получается, он с тобой постоянно.>Да.<А если 
в другую страну едешь, то тоже зовёшь с собой?>Ну, тоже надо с собой 
звать. <А он охраняет как-то?> Да. <А дворовый какой-нибудь есть, 
дворовой?> Вот это и есть этот, он и есть, это один самый дворовой, 
ломовой и доброходушка. Это один-то и тут всё. <А там, например, 
просто на улице какой-нибудь есть тоже хозяин?> А на улице дак это 
опять ты, у каждого хранитель свой есть, ангел-хранитель, позовешь, 
и ангел с тобой пойдет. У каждого человека, как человек рождается, 
так и ангел дается, говорят, у каждого человека он. Ты идешь, и он воз-
ле тебя идет, ты его не видишь» (ФА СПбГУ Сям24–6. Интервью запи-
сано от Веры Ивановны Головковой (1926 г. р., местной) в д. Пигилин-
ская Сямженского р-на Вологодской обл. 20.07.2005 Ю.Ю. Мариничевой, 
Д. К. Туминас) [Адоньева, 2017а, с. 173–174].

Единство сакрального и демонологического в народной культуре 
можно показать на примере представлений об умерших. Амбивалент-
ность мифологического персонажа-покойника, для которого свой
ственна как демонизация, так и ее отсутствие при приобретении им 
статуса «родителя», была отмечена многими исследователями славян-
ской традиции [НДП 2012; Левкиевская, 2013, с. 33; Кормина, Штыр-
ков, 2001, с. 211–214].

При этом следует иметь в виду, что отсутствие или снижение сте-
пени демоничности в осмыслении потустороннего агента, да и вооб-
ще, место персонажа на шкале «демоническое / сакральное» не влия-
ет на степень его мифологичности. В рассказах о явлении во сне и на-
яву покойников («родителей») и сакральных персонажей воплощаются 
не столько канонические христианские представления, сколько именно 
народное, вернакулярное осмысление явления. Более того, в народной 
культуре мифологизации подвергаются все уровни — от демонологи-
ческого (нечистые духи) до самого высокого сакрального. Представле-
ния, характерные для народного православия, для религиозного созна-
ния в его, так сказать, «народном» воплощении в большей своей части 
мифологичны, фольклорны, являются продуктом процессов осмысле-
ния и толкования сверхъестественного аспекта бытия в народной уст-
ной традиции, а не книжной канонической.



160 Филология и человек  •  № 4  •  2025

Таким образом, осмысление мифологического исключительно как 
демонологического, полагаем, нерелевантно для народной культуры 
и неорганично для традиционного дискурса. Все, что квалифицирует-
ся говорящим как потустороннее, рационально необъяснимое, сверхъ-
естественное, составляет содержание мифологического рассказа.

Не менее значимый и обязательный параметр текстов этого жан-
ра — конкретность описываемого события, представляемого как лич-
ный опыт взаимодействия человека с иномирным явлением, что на-
прямую связано с модальностью текста. Мифологическим наррати-
вам присуща установка на достоверность, предполагающая пред-
ставление событий текста как реально бывших. С одной стороны, это 
свойство противопоставляет материал сказкам, с характерной для них 
установкой на вымысел. Но, строго говоря, по параметру модальности 
можно провести границу между несказочной прозой и всем тем фоль-
клором, где даже если и не декларируется вымысел (например, в эпосе), 
то по крайней мере создается, конструируется условный художествен-
ный мир (эпический мир, сказочный мир, лирическая ситуация), не со-
впадающий с хронотопом рассказчика. В таких жанрах вопрос о досто-
верности изображаемого не ставится, здесь действуют законы художе-
ственной, а не бытовой логики.

Связь установки на достоверность с хронотопом мифологическо-
го рассказа подчеркивалась многими исследователями [Толстой, 1995, 
с. 278; Ончуков, 1998, с. 35–39; Разумова, 1993, и др.]. Отметим как наи-
более важный момент то, что хронотоп мифологического рассказа со-
отнесен с говорящим и ситуацией рассказывания — местом и време-
нем. Ср.: «Их время <текстов устной народной прозы> тоже не выде-
лено, оно сливается с физическим временем рассказчиков и слушате-
лей» [Чистов, 2005, с. 49].

Реальная модальная рамка текстов, создаваемых рассказчиком — 
реальным лицом, участвующим в коммуникации, сближает мифоло-
гические нарративы с бытовыми рассказами, с повседневной речью. 
Ср.: «В сущности, былички были такой же бытовой информацией, как 
и сообщение о любой встрече или местном происшествии» [Соколо-
ва, 1981, с. 42]. И.А. Разумова говорит о сходстве быличек с бытовыми 
рассказами о необычных явлениях на формальном уровне — послед-
ние существуют «фактически в форме быличек» [Разумова, 1993, с. 4].

Отсутствие структурной самостоятельности текстов мифологиче-
ской прозы и в связи с этим невыделенность из потока речи, включен-
ность в повседневную коммуникацию, отсутствие эстетической направ-
ленности, отсутствие особого художественного хронотопа — эти свой



Статьи 161

ства мифологических нарративов, обусловленные установкой на досто-
верность, на наш взгляд, наиболее существенны и составляют специ-
фику этого рода традиционной устной словесности.

Но помимо названных признаков обнаруживается еще один пара-
метр рассматриваемых текстов, связанный с их модальностью, который 
следует особо оговорить, — это обязательная включенность рассказ-
чика в ситуацию текста, т.е. существование текста только в рамках 
канонической речевой ситуации. По Дж. Лайонзу, это естественная си-
туация речевого общения в повседневной контактной коммуникации, 
которая требует нахождения говорящего и адресата в общем времени 
и пространстве в зоне взаимной видимости и предполагает, таким об-
разом, синхронность передачи и восприятия информации [Lyons, 1977, 
р. 637]. Фольклорный текст, казалось бы, соответствует этим условиям, 
так как исполняется устно в присутствии слушателя, синхронно вос-
принимающего текст. «Как известно, устному тексту <…> коммуника-
тивные условия позволяют жить лишь в процессе исполнения; таким 
образом, он <устный текст> всегда принадлежит настоящему» [Неклю-
дов, 2016, с. 7].

Тем не менее, например, ситуацию рассказывания сказки канониче-
ской назвать нельзя, и вот почему. В добавление к названным Лайонзом 
признакам канонической речевой ситуации Е.В. Падучева сформулиро-
вала еще одно условие, обозначив его как «нулевое», — это совпадение 
мира текста и мира коммуникации [Падучева, 1995]. Это условие ха-
рактерно для разговорной речи, но нарушается в художественном ли-
тературном нарративе и в фольклоре в жанрах с установкой на вымы-
сел, где создается особый фольклорный мир («сказочный», «эпический», 
«лирическая ситуация» и т.п.) и есть место художественной условности.

Но даже в устных текстах с установкой на достоверность, несмо-
тря на наличие «нулевого условия», далеко не всегда речевая ситуация 
экспликации является канонической. С.М. Толстая предложила доба-
вить еще одно условие каноничности: текст должен создаваться гово-
рящим в процессе коммуникации, а не быть предзаданным до момента 
речи, как это бывает, например, в обряде [Толстая, 2010, с. 54–55]. Толь-
ко если говорящий осознает себя «автором» текста, произносит «свою» 
речь, лишь в этом случае наблюдается подлинно каноническая ситуа-
ция, свойственная разговорной речи.

Именно поэтому, на наш взгляд, ситуация экспликации традици-
онных фольклорных жанров является неполноценной в коммуни-
кативном отношении — неканонической. Это всегда воспроизведе-
ние, а не порождение текста, а, кроме того, в жанрах так называемо-



162 Филология и человек  •  № 4  •  2025

го «классического» фольклора (сказки, песни, былины) мир текста от-
нюдь не совпадает с реальным миром говорящего — в тексте модели-
руется условный хронотоп, где разворачиваются описываемые события.

Мифологические рассказы-мемораты же, напротив, демонстриру-
ют соответствие всем перечисленным признакам канонической рече-
вой ситуации. События этих текстов оцениваются как достоверные 
и реально бывшие, причем рассказчик излагает историю как свой соб-
ственный опыт. Одновременно содержание мифологических мемора-
тов укладывается в традиционные рамки (что и позволяет относить их 
к фольклорным явлениям), а значит, можно говорить о воспроизведе-
нии рассказчиком традиционной модели. Однако в нарративах лич-
ного опыта воспроизводится именно модель, а не уже существующий 
текст, как это происходит в классическом фольклоре, — услышанном 
и пересказанном.

Описанное свойство мифологических нарративов — включенность 
рассказчика в ситуацию текста — наблюдается, разумеется, и в устных 
рассказах в повседневной коммуникации, в нарративах личного опыта, 
биографических нарративах (lifestories), семейных нарративах и др., ак-
тивно изучаемых в настоящее время в том числе как фольклорный ма-
териал (см., например, исследования И.А. Разумовой [2001], И.В. Уте-
хина [2006], С.Б. Адоньевой [2017б], М.Г. Матлина и М П. Череднико-
вой [Голод 1941–1945 гг. в устных рассказах…, 2017], Н.В. Дранниковой 
[2019], коллективные монографии [Адоньева и др., 2017; Русский Север, 
2017] и др.). В этих нарративах также имеется установка на достовер-
ность сообщаемого, тексты создаются своими авторами-говорящими 
в устной форме в процессе реальной коммуникации, и ситуация их бы-
тования также, безусловно, является канонической, как и в случае с ми-
фологическими рассказами.

Заключение
Подведем итоги.
Как известно, основными критериями определения жанровой при-

роды фольклорного текста являются соотношение формы и содер-
жания, а также социально-бытовая функция и особенности бытова-
ния текста [Чистов, 2005, с. 47]. Для мифологического рассказа, как 
мы установили, свойственны следующие значения этих трех параме-
тров: 1) форма — повествовательная прозаическая слабо структуриро-
ванная; 2) содержание — мистическое с установкой на достоверность; 
3) ситуация бытования — каноническая речевая ситуация. Чтобы по-
казать специфику мифологических нарративов среди других типов уст-



Статьи 163

ной прозы, уместно провести их сопоставление по основным, на наш 
взгляд, параметрам (см. табл.).

Параметры сопоставления жанров устной народной прозы

Мифологические 
рассказы 

Повседневная 
коммуникация 

(устные истории, 
нарративы лично-

го опыта)

Несказочная 
проза (легенды, 

предания)

Сказки о демо-
нологических 
персонажах 

Мистическое 
(традиционное) 
содержание

+ – + +

Установка 
на достоверность

+ +
+

–

Включенность рас-
сказчика в ситуа-
цию текста (канони-
ческая ситуация)

+ + – –

В этой таблице отражены наиболее существенные признаки мифо-
логического рассказа. Первый признак (мистическое содержание) со-
ответствует содержательному параметру мифологического нарратива, 
остальные два (установка на достоверность, включенность рассказчика 
в ситуацию текста) составляют коммуникативный параметр мифоло-
гического текста. Кроме того, при описании мифологического расска-
за уместно выделить структурный, или формальный, параметр, кото-
рый находит выражение в нарративной прозаической форме текста, од-
нако все приведенные в данной таблице жанры не противопоставлены 
по структурному параметру, а напротив, объединены им.

Библиографический список
Адоньева С.Б. Метафизика повседневности и священное / Первич-

ные знаки / Назначенная реальность. СПб.: Пропповский центр, 2017. 
С. 171–192.

Адоньева С.Б. Полнота повседневности / Первичные знаки / Назна-
ченная реальность. СПб.: Пропповский центр, 2017. С. 11–46.

Адоньева С.Б., Веселова И.С., Мариничева Ю.Ю., Петрова Л.Ф. Пер-
вичные знаки / Назначенная реальность. СПб.: Пропповский центр, 
2017. 334 с.

БТСРЯ — Большой толковый словарь русского языка / гл. ред. С.А. 
Кузнецов. СПб.: Норинт, 1998. Электронный ресур: сhttp://gramota.ru/
slovari/info/bts/



164 Филология и человек  •  № 4  •  2025

Виноградова Л.Н. Былички и демонологические поверья: границы 
фольклорного текста // Живая старина. 2004. № 1. С. 10–14.

Дранникова Н.В. «Нас везли целый месяц в телячьих вагонах»: вос-
поминания потомков спецпереселенцев в повествовательной традиции 
архангелогородцев // Ученые записки Петрозаводского государствен-
ного университета. 2019. № 3 (180). С. 8–16. https://doi.org/10.15393/
uchz.art.2019.302.

Ефремова Т.Ф. Новый словарь русского языка. Толково-
словообразовательный: в 2 т. М.: Русский язык, 2000.

Зуева Т.В., Кирдан Б.П. Русский фольклор. М.: Флинта: Наука, 2002. 
400 с.

Иванова А.А. Поверье и быличка как жанровые стратегии сохране-
ния и передачи мифологической информации // Традиционная куль-
тура. 2004. № 1. С. 70–74.

Кормина Ж.В., Штырков С.А. Мир живых и мир мертвых: способы 
контактов (два варианта северорусской традиции) // Восточнославян-
ский этнолингвистический сборник. Исследования и материалы. М.: 
Индрик, 2001. С. 206–231.

Криничная Н.А. Русская народная мифологическая проза: в 3 т. Т. 1. 
СПб.: Наука, 2001. 580 с.

Левкиевская Е.Е. Полесские представления о ходячем покойнике // 
Живая старина. 2013. № 1. С. 33–35.

Левкиевская Е.Е. Прагматика мифологического текста // Славян-
ский и балканский фольклор. Вып. 10: Семантика и прагматика текста 
/ отв. ред. С.М. Толстая. М.: Индрик, 2006. С. 150–214.

Липатова А.П. «Это не побасенка, а правда»: к вопросу о достовер-
ности легенды // Фольклор: структура, типология, семиотика. 2020. 
Т. 3. № 3. С. 28–65. https://doi.org/10.28995/2658–5294–2020–3–3–28–65

Липатова А.П. Вариативность легенды. М.: РГГУ, 2019. 215 с.
Лопатин В.В., Лопатина Л.Е. Русский толковый словарь. М.: Русский 

язык, 1998. 834 с.
МАС–Словарь русского языка: в 4 т. / под ред. А.П. Евгеньевой. М.: 

Русский язык, 1981–1984.
Мифологические рассказы русского населения Восточной Сибири / 

сост. В.П. Зиновьев. Новосибирск: Наука, 1987. 400 с.
НДП — Народная демонология Полесья: Публикации текстов в за-

писях 80–90‑х годов XX века / сост.: Л. Н. Виноградова, Е. Е. Левкиев-
ская. М.: Рукописные памятники Древней Руси, 2012. Т. II: Демоноло-
гизация умерших людей. 800 с.



Статьи 165

Неклюдов С.Ю. К читателю // Фольклор: структура, типология, се-
миотика. 2018. Т. I. № 1–2. С. 11–14.

Неклюдов С.Ю. Темы и вариации. М.: Индрик, 2016. 520 с.
Новик Е.С. К типологии жанров несказочной прозы Сибири и Даль-

него Востока // Фольклорное наследие народов Сибири и Дальнего Вос-
тока. Горно-Алтайск: Б. и., 1986. С. 36–48.

Новик Е.С. Обряд и фольклор в сибирском шаманизме. Опыт сопо-
ставления структур. М: Восточная литература, 2004. 302 с.

Ожегов С.И., Шведова Н.Ю. Толковый словарь русского языка. М.: 
Азъ, 1994. 928 с.

Ончуков Н.Е. Сказки и сказочники на Севере // Ончуков Н.Е. Се-
верные сказки. СПб: Тропа Троянова, 1998. Т. 1. С. 26–52.

Падучева Е.В. В.В. Виноградов и наука о языке художественной 
прозы // Известия РАН. Серия литературы и языка. 1995. Т. 54. № 3. 
С. 39–48.

Померанцева Э.В. Жанровые особенности русских быличек // Исто-
рия, культура, фольклор и этнография славянских народов: VI Между-
народный съезд славистов (Прага, 1968). Доклады советской делегации. 
М.: Наука, 1968. С. 274–292.

Померанцева Э.В. Русская устная проза. М.: Просвещение, 1985. 
272 с.

Пропп В.Я. Поэтика фольклора. М.: Лабиринт, 1998. 352 с.
Разумова И.А. Потаенное знание современной русской семьи. Быт. 

Фольклор. История. М.: Индрик, 2001. 376 с.
Разумова И.А. Сказка и быличка (Мифологический персонаж в си-

стеме жанра). Петрозаводск: Карельский НЦ РАН, 1993. 109 с.
Русский Север. Выпуск 1. Идентичности, память, биографический 

текст. К 95‑летию К.В. Чистова : сб. науч. ст. / ред.-составитель Т.Б. Ще-
панская. СПб.: МАЭ РАН, 2017. 356 с.

Сказки и песни Белозерского края / Записали Борис и Юрий Соко-
ловы. М.: Отд. рус. яз. и словесности Имп. Акад. наук, 1915. XVI, CXVIII, 
666 с.

Соколова В.К. Изображение действительности в разных фольклор-
ных жанрах (на примере соотношения преданий с историческими пес-
нями и быличками) // Русский фольклор. Т. XX. Фольклор и историче-
ская действительность. Л.: Наука, 1981. С. 35–44.

Толстая С.М. Семантические категории языка культуры: Очерки 
по славянской этнолингвистике. М.: ЛИБРОКОМ, 2010. 368 с.



166 Филология и человек  •  № 4  •  2025

Толстой Н.И. Былички // Славянские древности: Этнолингви-
стический словарь. Т. 1 (А–Г). М.: Международные отношения, 1995. 
С. 278–280.

Утехин И. Устные рассказы о блокадном опыте: свидетельства раз-
ных поколений // Антропологический форум. 2006. № 5. С. 325–344.

Черванёва В.А. «Антропологический поворот» в  фолькло-
ристике: взгляд на  классификацию устной прозы в  свете но-
вой парадигмы // Шаги/Steps. 2021. Т. 7. № 2. С. 136–155. https://doi.
org/10.22394/2412–9410–2021–7–2–136–155

Черванёва В.А. Между быличкой и сказкой: лингвистические марке-
ры жанра // Вестник славянских культур. 2020. Т. 56. С. 101–114. https://
doi.org/10.37816/2073–9567–2020–56–101–114

Черванёва В.А. Речевые жанры мифологического текста: субжанр 
личной интерпретации // Вестник ВГУ. Серия: Филология. Журнали-
стика. 2017. № 1. С. 76–78.

Чистов К.В. К вопросу о принципах классификации жанров устной 
народной прозы // Фольклор. Текст. Традиция. М.: ОГИ, 2005. С. 44–52.

Шеваренкова Ю.М. Исследования в области русской фольклорной 
легенды. Н. Новгород: РАСТРНН, 2004. 214 с.

Шеваренкова Ю.М. Легенды-былички как жанровая разновид-
ность фольклорной легенды // Вестник Нижегородского университета 
им. Н.И. Лобачевского. Серия: Филология. 2003. № 1. С. 52–57.

Lyons J. Semantics. Cambridge: Cambridge University Press, 1977. 
Vol. 2. 897 p.

Sydow C.W. Kategorien der Prosa-Volksdichtung // Carl Wilhelm von 
Sydow. Selected Papers on Folklore. Copenhagen: Rosenkilde and Bagger, 
1948. P. 60–88. Голод 1941–1945 гг. в устных рассказах русского сельско-
го населения Ульяновского Поволжья / сост., вступит. ст. М.Г. Матлин, 
М.П. Чередникова. Ульяновск: УлГПУ, 2017. 84 с.

References
Adon'eva S.B. Metaphysics of Everyday Life and the Sacred. Pervichnyye 

znaki / Naznachennaya real'nost' = Primary Signs / Assigned Reality, 
St. Petersburg, 2017, pр. 171–192. (In Russian).

Adon'eva S.B. The Fullness of Everyday Life. Pervichnyye znaki / 
Naznachennaya real'nost' = Primary Signs / Assigned Reality, St. Petersburg, 
2017, pр. 171–192. (In Russian).

Adon'eva S.B., Veselova I.S., Marinicheva Yu.Yu., Petrova (Matvievskaya) 
L.F. Primary Signs / Assigned Reality, St. Petersburg, 2017, 334 p. (In Russian).



Статьи 167

Chervaneva V.A. Speech genres of mythological text: subgenre of personal 
interpretation. Vestnik VGU. = Bulletin of Voronezh State University, 2017, 
no. 1, pр. 76–78. (In Russian).

Chervaneva V.A. Between mythological stories and folktales: linguistic 
markers of genre. Vestnik slavianskikh kul’tur = Bulletin of Slavic Cultures, 
2020, no. 56, pp. 101–114. (In Russian).

Chervaneva V.A. The anthropological turn in folklorestudies: A look at 
the classification of oral prose in the light of a new paradigm. Shagi/Steps, 
vol. 7, no. 2, pp. 136–155. (In Russian).

Chistov K.V. On the Principles of Classifying Genres of Oral Folk Prose. 
Chistov K.V. Fol'klor. Tekst. Traditsiya = Folklore. Text. Tradition, Moscow, 
2005, p. 44–52. (In Russian)

The famine of 1941‒1945 in the oral stories of the Russian rural population 
of the Ulyanovsk Volga region, Ulyanovsk, 2017, 84 p. (In Russian).

Great Dictionary of Russian language, St. Petersburg, 1998. Retrieved 
from: http://gramota.ru/slovari/info/bts/ (In Russian).

Dictionary of the Russian language: in 4 vols, Moscow, 1981–1984. 
(In Russian).

Drannikova N.V. “They transported us for a whole month in cattle cars”: 
Memories of the descendants of special settlers in the narrative tradition of 
Arkhangelsk residents. Uchenye zapiski Petrozavodskogo gosudarstvennogo 
universiteta = Proceedings of Petrozavodsk State University, 2019, no. 3, 
pр. 8–16. (In Russian).

Efremova T.F. New dictionary of the Russian language. Explanatory and 
word-formation, Moscow, 2000. (In Russian)

Ivanova A.A. Belief and bylichka as genre strategies for preserving and 
transmitting mythological information. Traditsionnaya kul'tura = Traditional 
Culture, 2004, no. 1. рp. 70–74. (In Russian)

Kormina Zh.V., Shtyrkov S.A. The World of the Living and the World 
of the Dead: Methods of Contact (Two Variants of the Northern Russian 
Tradition). Vostochnoslavyanskiy etnolingvisticheskiy sbornik. Issledovaniya 
i materialy = East Slavic Ethnolinguistic Collection. Research and Materials, 
Moscow, 2001, рp. 206–231. (In Russian).

Krinichnaya N.A. Russian Folk Mythological Prose, vol. 1, St. Petersburg, 
2001, 580 p. (In Russian).

Levkievskaya E.E. Pragmatics of the Mythological Text. Slavyanskiy 
i balkanskiy fol'klor = Slavic and Balkan Folklore, iss. 10: Semantics and 
Pragmatics of the Text, Moscow, 2006, рp. 150–214. (In Russian).

Levkievskaya E.E. Polesie Ideas about the Walking Dead. Zhivaya stari- 
na = Living Antiquity, 2013, no. 1, рр. 33–35. (In Russian).



168 Филология и человек  •  № 4  •  2025

Lipatova A.P. Variability of the Legend, Moscow, 2019, 215 p. (In Russian)
Lipatova A.P. “This is not a fable, but the truth”: on the issue of the 

reliability of the legend. Fol'klor: struktura, tipologiya, semiotika = Folklore: 
structure, typology, semiotics, 2020, vol. 3, no. 3, рp. 28–65. (In Russian).

Lopatin V.V., Lopatina L.E. Russian explanatory dictionary, Moscow, 1998, 
834 p. (In Russian).

V.P. Zinoviev (Ed.). Mythological stories of the Russian population of 
Eastern Siberia, Novosibirsk, 1987, 400 p. (In Russian).

Vinogradova L.N., Levkievskaya E.E. (Ed.). Folk demonology of Polesia: 
Publications of texts in records of the 80–90s of the XX century, vol. 2, 
Moscow, 2012, 800 p. (In Russian).

Neklyudov S.Yu. Themes and variations, Moscow, 2016, 520 p. (In Russian).
Neklyudov S.Yu. To the reader. Fol'klor: struktura, tipologiya, semiotika = 

Folklore: structure, typology, semiotics, 2018, vol. 1, no. 1–2, рp. 11–14. 
(In Russian).

Novik E.S. To the typology of genres of non-fairy-tale prose of Siberia 
and the Far East. Fol'klornoenasledienarodovSibiriiDal'negoVostoka = Folklore 
heritage of the peoples of Siberia and the Far East, Gorno-Altaisk, 1986, 
pр. 36–48. (In Russian).

Novik E.S. Ritual and folklore in Siberian shamanism. An attempt to 
compare structures, Moscow, 2004, 302 p. (In Russian).

Onchukov N.E. Fairy tales and storytellers in North. Onchukov N.E. 
Severnyeskazki = Northern Tales, vol. 1, St. Petersburg, 1998, pр. 26–52. 
(In Russian).

Ozhegov S.I., Shvedova N.Yu. Explanatory dictionary of the Russian 
language, Moscow, 1994, 928 p. (In Russian).

Paducheva E.V. Vinogradov and the Science of the Language of Fiction. 
Izvestiya RAN. Seriya literaturyiyazyka = Bulletin of the Russian Academy of 
Sciences, 1995, vol. 54, no. 3, рp. 39–48. (In Russian).

Pomerantseva E.V. Genre Features of Russian Bylichkas. Istoriya, kul'tura, 
fol'klor i etnografiya slavyanskikh narodov = History, Culture, Folklore, and 
Ethnography of the Slavic Peoples, Moscow, 1968, рp. 274–292. (In Russian).

Pomerantseva E.V. Russian Oral Prose, Moscow, 1985, 272 p. (In Russian).
Propp V.Ya. Poetics of Folklore. Moscow, 1998, 352 p. (In Russian).
Razumova I.A. Fairy tale and bylichka, Petrozavodsk, 1993, 109 p. 

(In Russian).
Razumova I.A. Secret knowledge of the modern Russian family. Everyday 

life. Folklore. History, Moscow, 2001, 376 p. (In Russian).



Статьи 169

Shchepanskaya T.B. (Ed.). Russian North. Identities, memory, biographical 
text. On the 95th anniversary of K.V. Chistov, iss. 1, St. Petersburg, 2017, 
356 p. (In Russian).

Shevarenkova Yu.M. Legends-bylichki as a Genre Type of Folklore Legend. 
Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. Lobachevskogo = Bulletin of the 
Nizhny Novgorod University named after N.I. Lobachevsky, 2003, no. 1, 
рp. 52–57. (In Russian).

Shevarenkova Yu.M. Research in the Field of Russian Folklore Legend, 
N. Novgorod, 2004, 214 p. (In Russian).

Fairy tales and songs of the Belozersk region. Recorded by Boris and Yuri 
Sokolov, Moscow, 1915, XVI, CXVIII, 666 p. (In Russian).

Sokolova V.K. Depiction of reality in different folklore genres (based on 
the relationship between legends and historical songs and tales). Russkiy 
fol'klor = Russian folklore, vol. 20, Leningrad, 1981, рp. 35–44. (In Russian).

Tolstaya S.M. Semantic categories of language of culture: Essays on Slavic 
Ethnolinguistics, Moscow, 2010, 368 p. (In Russian)

Tolstoy N.I. Bylichki Slavyanskie drevnosti: Etnolingvisticheskiy slovar' = 
Slavic antiquities: Ethnolinguistic dictionary, vol. 1, Moscow, 1995, рp. 278–
280. (In Russian).

Utehin I. Oral stories about the siege experience: testimonies of different 
generations. Antropologicheskiy forum = Anthropological forum, 2006, no. 5, 
рp. 325–344. (In Russian).

Vinogradova L.N. Bylichki and demonological beliefs: the boundaries of 
the folklore text. Zhivayastarina = Living Antiquity, 2004, no. 1, рр. 10–14. 
(In Russian).

Zueva T.V., Kirdan B.P. Russian folklore, Moscow, 2002, 400 p. (In Russian).
Sydow C.W. Kategorien der Prosa-Volksdichtung. Selected Papers 

on Folklore, Copenhagen, 1948, p. 60–88.
Lyons J. Semantics, vol. 2, Cambridge, 1977, 897 p.


