
5

РЕЗУЛЬТАТЫ ИЗУЧЕНИЯ МАТЕРИАЛОВ  
АРХЕОЛОГИЧЕСКИХ ИССЛЕДОВАНИЙ

УДК 902(571.17):903.5

И.В. Ковтун, И.Д. Русакова
Институт экологии человека СО РАН, Кемерово, Россия

ТУТАЛЬСКАЯ ПИСАНИЦА

Тутальская писаница замыкает каскад наскальных изображений Нижнего Притомья, протянув-
шийся на 47 км от д. Писаной до с. Поломошное Яшкинского района Кемеровской области. К осно-
вательному изучению ее плоскостей исследователи обращались трижды: в 1906, 1967 и 2005 гг. Еще 
ряд рисунков был обнаружен в период с 1991 по 1993 г. Своей уникальностью памятник обязан более 
нигде не повторяющимся стилистически оригинальным конфигурациям лосиных образов. Заужен-
ные крупы, вытянутые, утонченные шеи и удлиненные грацильные, а зачастую и «клювовидные» 
морды тутальских лосей подразумевали особое смысловое значение данных персонажей. Они соот-
носятся с «летящими» оленями с «оленных» камней монголо-забайкальского типа и представляются 
либо предтечей данного стилистического канона, либо его нижнетомской репликой. Ряд лосиных 
изображений датируется по характерной орнаментации корпуса, одновременно удостоверяющей и 
смысловое предназначение этих построений, судя по этнографическим параллелям, связанным с 
особым ритуалом посвящения животного, а в данном случае – заменяющего его изображения. Осо-
бое внимание уделено солнцеголовым образам, сочетание которых с лосиными фигурами интерпре-
тировано как символизация мифокалендарных циклов, соотносящихся с митраистскими культами и 
их протоугорскими соответствиями.

Ключевые слова: Тутальская писаница, Нижнее Притомье, посвященные лоси, солнцеголовые 
образы, ростральный стиль, геометрический стиль.
DOI: 10.14258/tpai(2013)1(7).-01

Тутальская писаница нахо-
дится на правом берегу Томи, в 
Яшкинском районе Кемеровской 
области, выше с. Поломошное, 
напротив г. Юрги. Местонахож-
дение памятника приурочено к 
окончанию скального массива, и 
ниже по течению реки на томском 
правобережье подобный ланд-
шафт практически не встречается.

1. История открытия  
и исследований

Открытие этого местона-
хождения нижнетомских петро-
глифов связано с именем Нико-
лая Яковлевича Овчинникова 
(рис. 1–3). В 1967 г. памятник 
пополнился открытием еще 
одной уникальной плоскости и 
получил наименование Туталь-
ской писаницы [Окладников, 

Рис. 1 (фото). Н.Я. Овчинников. Алтай.  
Перед выступлением в Кайтанак АГКМ. ОФ 3116



Результаты изучения материалов археологических исследований

6

Мартынов, 1972, с. 143]. Но приоритет открытия 
местонахождений Тутальской писаницы по праву 
принадлежит производителю землеустроительных 
работ и коллежскому асессору, а позднее исполня-
ющему обязанности помощника «Заведывающего 
Землеустройством Алтайского Округа» (1911 г.), 
надворному советнику (1910 г.) Н.Я. Овчиннико-
ву [Овчинников, 1910, с. 1–4, табл. 1–3; Памятная 
книжка Томской губернии на 1908 год, 1908, с. 19; 
Памятная книжка Томской губернии на 1912 год, 
1912, с. 44; Галкина, 1997, с. 149].

Н.Я. Овчинников родился 28 апреля 1872 г. в 
Барнауле в православной семье губернского секрета-
ря Я.Р. Овчинникова. В 1897 г. окончил Казанскую 
духовную академию, но от карьеры священнослужи-
теля отказался. В ноябре того же года Н.Я. Овчин-
никова приняли регистратором в статистическое 
отделение Главного управления Алтайского округа 
и вскоре назначили статистиком этого учреждения. 
В марте 1900 г. Н.Я. Овчинников поступает на служ-
бу в Канцелярию землеустройства и с этой сферой 
связана вся его последующая трудовая деятельность. 

С октября 1915 г. его служба проходила в Санкт-
Петербурге. По письменным сведениям, датирован-
ным ноябрем 1917 г., в тот период Н.Я. Овчинников 
проживал в Москве [Галкина, 1997, с. 148–155].

Существенным представляется уже отмечав-
шийся [Окладников, Мартынов, 1972, с. 18] вклад 
Н.Я. Овчинникова в методику изучения петрогли-
фов Томской писаницы, связанный с фотокопирова-
нием ее изображений Е.М. Быковым и последующей 
прорисовкой изображений по фотографии [Овчин-
ников, 1910, с. 2, 4]. Однако «за кадром» осталось 
то, что тутальские петроглифы фотографировались 
Н.Я. Овчинниковым собственноручно [Овчинников, 
1910, с. 5]. Обе фотосъемки исследователя являются 
первыми подобными опытами в отношении памят-
ников наскального искусства Нижнего Притомья.

Небезынтересны и некоторые факты публич-
ного обсуждения этой проблемы в составе из-
вестного научного сообщества. 15 января 1907 г. 
на заседании Алтайского подотдела Западно-Си
бирского отдела Императорского Русского геогра-
фического общества Н.Я. Овчинников представил 
доклад «О «писаных» камнях в Томском уезде». 

Рис. 2 (фото). Н.Я. Овчинников.   
Алтай (пункт неизвестен).  

АГКМ. ОФ 3117

Рис. 3 (фото). Н.Я. Овчинников. 
Алтай. Ночлег в верховьях 

Чивчигема. АГКМ. ОФ 3119



7

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Коллеги рекомендовали докладчику подготовить данную работу для публикации в 
очередном выпуске «Алтайского сборника». Позднее было решено на средства орга-
низации иллюстрировать статью «воспроизведением рисунков писаниц литографиче-
ским способом» [Тишкина, 2010, с. 108]. Таким образом, с именем Н.Я. Овчинникова, 
вероятно, связан еще и первый в историографии петроглифов Нижнего Притомья пуб
личный научный доклад о наскальных изображениях на Томи.

Рис. 4. Тутальская писаница. Плоскость с рисунками,  
найденными Н.Я. Овчинниковым в 1906 г.



Результаты изучения материалов археологических исследований

8

Как и многие петроглифы, ту-
тальские рисунки были обнаружены 
случайно. Обследуя скалы в районе 
села Поломошного на предмет птичьих 
гнезд, Н.Я. Овчинников обратил вни-
мание на гладкую каменную плоскость 
со следами выбивки: «Задумав добыть 
несколько гнезд, я стал карабкаться на 
камни. При этом я среди камней и скал 
увидел гладкую поверхность, на кото-
рой уже издали можно было заметить 
штрихи, напоминающие «писаные» 
камни. Приблизившись к гладкому от-
весу, я убедился, что здесь были изоб
ражения, очень похожие на описанные 
выше» (изображения Томской писани­
цы. – Прим. авт.) [Овчинников, 1910, 
с. 5]. Н.Я. Овчинников разглядел не все 
рисунки: «На всей плоскости сделаны 
5 изображений, – 3 лося и 2 медведя. 
Лучше других сохранились 2 нижних 
рисунка, от других же имеются толь-
ко остатки» [Овчинников, 1910, с. 5] 
(рис. 4). На самом деле изображений 
на плоскости было больше, и до на-
стоящего времени сохранились восемь 
рисунков. Часть изображений была 
утрачена уже в начале ХХ в. Это видно 
по схематичной прорисовке с фотогра-
фии, которую сделал Н.Я. Овчинни-
ков. Так, современной выбивкой уни-
чтожена часть изображения, принятого 
Н.Я. Овчинниковым за медведя.

По следам Н.Я. Овчинникова 
в 1967 г. прошли сотрудники кафед
ры археологии КемГУ во главе с 
А.И. Мартыновым (рис. 5). Они ско-
пировали «овчинниковскую» пло-
скость на прозрачную бумагу и сдела-
ли ее прорисовку, опубликованную в 
1972 г. [Окладников, Мартынов, 1972, 
с. 161]. Ими была обнаружена еще 
одна плоскость с многофигурной ком-
позицией на вертикальной плоскости, 
расположенной на значительной вы-

Рис. 5 (фото). Экспедиция  
к Тутальской писанице 1967 г.

Рис. 6 (фото). Экспедиция к Тутальской 
писанице 1967 г. Приспособление  

для копирования петроглифов



9

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

соте и недоступной без специального снаряжения. Поэтому для копирования рисунков 
использовалось приспособление наподобие строительной люльки (табл. 6). Прорисовка 
плоскости опубликована также в 1972 г. [Окладников, Мартынов, 1972, с. 145–160].

Полевые исследования Тутальской писаницы проводились в 1991–1993 гг. Были 
обнаружены еще пять ранее неизвестных плоскостей с петроглифами (рис. 7–14) [Ков-
тун, 1993, с. 15, рис. 64; Русакова, Баринова, 1997, с. 64–77].

Летом 2005 г. петроглифическим отрядом лаборатории археологии Института 
экологии человека СО РАН в составе И.В. Ковтуна, И.Д. Русаковой, А.Н. Мухаревой 
и Н.Г. Самойловой был сделан микалентный эстампаж самой труднодоступной пло-
скости Тутальской писаницы [Ковтун, Русакова, 2005, с. 352–354; Ковтун, Русакова, 
Миклашевич, 2005, с. 355–358]. Это позволило выполнить более точную прорисовку 
и определить изменения, произошедшие с рисунками с 1967 г., т.е. за тридцать восемь 
лет. Там же на значительной высоте Н.Г. Самойлова нашла еще одну небольшую пло-
скость с петроглифами (рис. 8).

2. Описание изображений
Сегодня на Тутальской писанице известны восемь плоскостей, находящихся на 

значительном удалении друг от друга. Плоскости с рисунками располагаются на тор-
цевых выходах сланцевого песчаника, слагающего прибрежные скалы Томи. Все они 
экспонированы в сторону реки.

Плоскость 1. Труднодоступная плоскость крупных размеров. Размер по самой 
длинной стороне составляет около 4,5 м, ширина – около 1,6 м (рис. 7).

На плоскости сохранились фрагменты двадцати изображений лосей и изображе-
ние антропоморфного существа. Все фигуры выполнены в технике мелкоточечной вы-
бивки. Нумерация изображений – сверху вниз, слева направо.

Фиг. 1. Передняя часть туловища лося с характерным горбом, повернутая впра-
во. Голова показана силуэтом, в технике контррельефа: не сколота скальная корка в 
районе глаза и верхней губы. Показана так называемая «серьга». Туловище передано 
контуром, на шее видны остатки четырех поперечных линий. Их пересекает линия, 
отходящая от головы и заканчивающаяся ромбовидной фигурой, вероятно, изобра-
жающей сердце животного. Передние ноги, сохранившиеся практически полностью, 
согнуты в коленях.

Фиг. 2. Почти полностью сохранившаяся фигура лося, обращенная вправо. Вы-
полнена в той же манере, что и фигура 1. Голова – силуэт, показана «серьга». Тулови-
ще – контур. На шее видны пять поперечных линий, которые пересекаются линией с 
«сердцем». На одной из передних ног хорошо заметно раздвоенное «копыто».

Фиг. 3. Голова лося с раскрытым ртом, направленная влево. Контур. Перекры-
вается фигурой 2.

Фиг. 4. Голова лося, обращенная вправо. Контур.
Фиг. 5. Голова лося (?), обращенная вправо. Силуэт.
Фиг. 6. Передняя часть туловища лося, обращенного вправо. Контур. Голова 

отделена от туловища выбитой линией, показана «серьга». На одной ноге видно раз-
двоенное «копыто».

Фиг. 7. Туловище лося с характерным горбом, обращенного вправо. Ноги утра-
чены. Голова – силуэт, глаз показан в технике контррельефа, выбита «серьга». Тулови-
ще – контур.



Результаты изучения материалов археологических исследований

10

Рис. 7. Тутальская писаница. Плоскость 1



11

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Фиг. 8. Поврежденное естественными сколами изображение лося, обращенного 
вправо. Утрачена часть головы, передняя часть туловища. Изображение силуэтное. Глаз 
показан в технике контррельефа. Шея, по всей вероятности, была выполнена контуром, 
сохранилась часть поперечной линии. На ногах хорошо видны раздвоенные копыта.

Фиг. 9. Остатки изображения лося (?). Сохранились часть туловища с выра-
женным горбом, одна передняя и одна задняя ноги. Контур. На задней ноге видно 
раздвоенное копыто.

Фиг. 10. Лось, обращенный вправо. Изображение сохранилось практически полно-
стью. Утрачена передняя часть головы и небольшие фрагменты ног. Туловище показано 
контурно, голова – силуэтно. На месте глаза скальная корка не снята. Показана «серьга». 
Хорошо выражен горб на спине. Одна передняя и одна задняя ноги перекрещены.

Фиг. 11. Лось, обращенный вправо. Ноги сохранились частично. На одной из пе-
редних ног видно раздвоенное «копыто». Голова показана силуэтом, в технике контр
рельефа, туловище – контуром. На задней части туловища – тонкие прочерченные ли-
нии в виде решетки: пять горизонтальных и четыре наклонных линии. На средней 
части туловища выбиты две вертикальные прерывистые линии, однако, скорее всего, 
они не имеют отношения к данному изображению.

Фиг. 12. Антропоморфное существо. Голова и туловище показаны контуром, руки 
и ноги – силуэтом. Фигура передана в профиль, руки согнуты в локтях, приподняты и 
разведены в разные стороны. Ноги слегка согнуты в коленях.

Сохранились фрагменты еще нескольких изображений. По всей видимости, это 
также были лоси.

Фиг. 13. Лось (?), обращенный вправо. Голова фигуры утрачена. Туловище пока-
зано контуром. На шее видны пять поперечных линий, которые пересекаются линией 
с «сердцем» – ромбовидной фигурой. Одна передняя и одна задняя ноги перекрещены. 
Показан горб на спине.

Фиг. 14. Изображение животного, обращенного вправо. Голова утрачена. Контур. 
Передняя часть туловища намного массивнее, чем задняя, в отличие от большинства фи-
гур лосей этой плоскости, у которых разница в изображении задней и передней частей 
не такая существенная. На передней части туловища сохранились остатки нескольких 
плавно изогнутых линий, направленных от спины к передним ногам животного.

Фиг. 15. Лось, обращенный вправо. Нижние части задних ног утрачены. Тулови-
ще – контур, голова показана силуэтом, в технике контррельефа: не сколота скальная 
корка в районе глаза и верхней губы. Есть «серьга». На шее сохранились четыре по-
перечных линии, которые пересекаются линией с «сердцем» в виде ромба. Имеется 
горб на спине. Шея животного вытянута, голова поднята вверх.

Фиг. 16. Фрагментарно сохранившаяся фигура лося, обращенного вправо. Часть 
туловища и ноги утрачены. Туловище показано контуром, голова – силуэтом, в технике 
контррельефа.

Фиг. 17. Лось, обращенный вправо. Нижняя часть одной из задних ног утрачена. 
Туловище показано контуром, голова – силуэтом, в технике контррельефа. Была ли 
«серьга» – неясно из-за утраты. На шее выбито пять прямых поперечных линий, ко-
торые пересекаются линией с «сердцем» в виде овала. Слегка выражен горб на спине.

Фиг. 18. Лось, обращенный вправо. Утрачены передняя часть головы и задняя 
часть туловища. Туловище показано контурно, голова – силуэтно. Видна «серьга».



Результаты изучения материалов археологических исследований

12

Фиг. 19. Задняя часть туловища лося (?). Контур.
Фиг. 20. Лось (?), обращенный вправо. Сохранились шея животного, туловище и 

частично ноги. Туловище показано контуром. На шее видны остатки двух поперечных 
линий.

Фиг. 21. Задняя часть туловища лося (?). На сохранившихся задних ногах хорошо 
видны раздвоенные копыта. Вся поверхность туловища покрыта выбоинами. Однако 
скальная корка сбита не полностью, что создает впечатление «пятнистости» животного.

Плоскость 2 находится левее и ниже на 1,5 м плоскости 1, размеры 0,3х0,4 м. 
Также на значительной высоте от линии берега. Недоступна без специального снаря-
жения. Техника выбивки (рис. 8).

Фиг. 1. Лось, обращенный вправо. Контур. Выделен горб. Туловище – подпря-
моугольной формы. В передней части туловища выбиты три поперечные линии. Одна 
задняя и одна передняя ноги скрещены.

Фиг. 2. Изображение сохранилось фрагментарно. Задняя часть туловища копыт-
ного животного, – возможно, лося. Туловище передано контуром. Сохранились задние 
ноги, раскинутые в беге.

Плоскость 3 находится выше по течению, на расстоянии 577 м от плоскости 1, 
на значительной высоте от уреза воды. Доступ к плоскости затруднен из-за крутого 
подъема и сильной осыпи породы. Размеры около 0,5х0,7 м (табл. 9).

Фиг. 1. Изображение лося, обращенного вправо, навстречу течению реки. Силуэт. 
Скальная корка не сбита на месте глаза, ноздри и в передней части туловища, в районе 
груди. Возможно, так показано сердце животного. Изображение сильно повреждено 
вертикальными трещинами и отслоением скальной корки. Задние ноги почти не со-
хранились, на передних видны раздвоенные «копыта».

Плоскость 4 расположена на том же скальном выходе, что и плоскость 3, на рас-
стоянии 583 м от плоскости 1, выше по течению Томи. Расстояние между плоскостями 
3 и 4 составляет около 7 м по прямой.

Плоскость повреждена вертикальными и горизонтальными трещинами и скола-
ми. Размеры около 1х0,6 м (рис. 10).

Фиг. 1. Медведь (?). Сохранились туловище, частично голова, две передние и 
одна задняя ноги. Силуэт.

Рис. 8. Тутальская писаница. Плоскость 2 Рис. 9. Тутальская писаница. Плоскость 3



13

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Фиг. 2. Антропоморфное существо. Также сохранилось не полностью. Тулови-
ще в форме трапеции обращено меньшим основанием вниз, контур. Голова – силуэт. 
От головы отходят не менее семи лучей, изображенных редкой выбивкой. Ноги прак-
тически не сохранились – одна попала под вертикальную трещину, другую перекры-
вает изображение лося (фиг. 4), расположенное ниже. Одна рука также «ушла» под 
трещину, другая изображена в виде дуги. Рисунок производит впечатление стоящего 
подбоченясь антропоморфного персонажа.

Рис. 10. Тутальская писаница. Плоскость 4



Результаты изучения материалов археологических исследований

14

Фиг. 3. Антропоморфное существо. Изображено в той же манере, что и фигура 2: ту-
ловище в виде трапеции, обращенной меньшим основанием вниз. В районе груди выбита 
поперечная линия. Внутри образовавшегося прямоугольника между этой линией и линией 
плеч выбито небольшое пятно, возможно, изображающее сердце. От головы, переданной 
силуэтом, отходят четыре-пять (?) сохранившихся лучей. Возможно, их было больше, но 
из-за утраты утверждать это сложно. Руки разрушены вертикальными трещинами. Ноги 
сохранились почти полностью, они слегка согнуты и расставлены коленями наружу.

Фиг. 4. Лось, обращенный вправо. Изображение выполнено в технике контр
рельефа. Не выбитыми остались глаз, ноздря и средняя часть туловища. На туловище 
выбиты четыре поперечные линии. Изображен горб. Ноги раскинуты в беге. Перекры-
вает антропоморфное изображение (фиг. 2).

Фиг. 5. Лось, обращенный влево. Контррельеф. Не сколота скальная корка в райо-
не глаза, ноздри и средней части туловища. На туловище сохранились две поперечные 
линии. В отличие от подавляющего большинства изображений лосей на памятнике, у 
данного лося показаны только две ноги: передняя и задняя. Они расположены почти па-
раллельно и направлены вперед, создавая впечатление внезапной остановки животного.

Помимо описанных изображений, на плоскости сохранились остатки неопреде-
лимых фигур. В верхней части плоскости сохранились две ноги крупного изображе-
ния животного, но не копытного, а возможно, собаки или волка. В правой части пло-
скости – остатки изображения неопределенного животного.

Плоскость 5. Расстояние между плоскостями 1 и 5 составляет около 689 м. Пло-
скость сильно повреждена естественными сколами и трещинами. Кроме того, на ней 
с помощью какого-то металлического орудия стесана скальная корка в виде двух пря-
моугольников. Одним из этих прямоугольников повреждены как минимум два изобра-
жения. В конце XX или самом начале XXI в. вся эта плоскость была испещрена желтой 
краской, нарисованной свастикой и надписью. Работы по очистке петроглифов от кра-
ски выполнялись Е.А. Миклашевич, но краска настолько глубоко проникла в камень, 
что следы нанесенных надписей и свастики хорошо видны до сих пор.

Практически все древние изображения имеют утраты. Описание фигур сверху 
вниз, слева направо. Техника выбивки и гравировки (рис. 11).

Фиг. 1. Животное неопределенного вида.
Фиг. 2. Копытное животное неопределенного вида с рогами (?). Туловище пока-

зано силуэтом, голова – контуром.
Фиг. 3. Незаконченное изображение животного (?)
Фиг. 4. Нижняя часть туловища животного (?). Видна линия живота и три ноги: 

две задних и одна передняя (?). Изображение контурное.
Фиг. 5. Лось, запечатленный в движении: одна задняя и одна передняя ноги широко 

раскинуты, другая пара ног практически скрещена под туловищем. Обращен вправо. 
На одной из задних ног хорошо видна так называемая птичья (трехпалая) лапа. Изобра-
жение контурное, на туловище выбиты девять поперечных линий. Голова сохранилась 
не полностью, на ней видны следы чужеродной выбивки – более крупной по размерам.

Фиг. 6. Лось (?). Обращен вправо. Сохранились только верхняя часть туловища и 
частично голова. Задняя часть тела и голова выполнены силуэтом, глаз передан контр
рельефом. Середина туловища – контур. В этой части фигуры выбиты одна продоль-
ная и шесть поперечных линий.



15

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Рис. 11. Тутальская писаница. Плоскость 5



Результаты изучения материалов археологических исследований

16

Фиг. 7. Шагающий вправо лось. Верхняя задняя часть туловища и уши утрачены. 
Голова передана контррельефом: не выбитой осталась верхняя губа животного. Туло-
вище – контур. Четко выделяется горб. Две ноги – задняя и передняя – перекрещены 
под туловищем. В передней части туловища видны две прочерченные поперечные ли-
нии. Под животом выбиты две кривые линии, напоминающие подогнутые под туловище 
ноги. Не понятно, в какое время они были выбиты и относятся ли они к этой фигуре?

Фиг. 8. Лось, повернувший голову назад. Сохранились только задняя часть туло-
вища и частично голова. Туловище передано контуром, на нем сохранились остатки 
трех поперечных линий. Голова – силуэт, при этом губы животного – контур.

Фиг. 9. Лось, бегущий влево. Изображение повреждено вертикальными трещи-
нами и сколами. Две ноги – задняя и передняя – широко раскинуты в беге, две другие 
перекрещиваются под туловищем. На трех ногах хорошо видны двупалые окончания. 
Задняя и передняя части туловища переданы силуэтом, середина туловища – конту-
ром. В этой части сохранились остатки двух поперечных линий. Голова показана в 
технике контррельефа.

Фиг. 10. Медведь, обращенный вправо. Изображение повреждено вертикальными 
трещинами. Задняя и передняя части туловища выбиты силуэтом, средняя часть – конту-
ром. В этой части выбиты шесть продольных линий. Изображены одна задняя и одна перед-
няя ноги. На задней ноге тонкими прочерченными линиями переданы когти животного.

На плоскости имеются фрагменты неопределимых изображений.
Плоскость 6 расположена на расстоянии 755 м от плоскости 1 и в 75 м вверх по тече-

нию от предыдущей 5-й плоскости. Находится на скальном выходе, находящемся близко 
к воде. Видимо, поэтому цвет патины – черный, изображения также покрыты патиной 
черного цвета. Плоскость испещрена многочисленными трещинами и сколами (рис. 12).

Фиг. 1. Остатки изображения животного (?). Сохранились линия спины (?) и две 
отходящие от нее линии под углом, близким к прямому.

Фиг. 2. Копытное животное, возможно, лось, обращенный вправо. Изображены 
четыре ноги, задние ноги сохранились частично. Силуэт. Над спиной животного пока-
заны две линии, напоминаю-
щие схематично изображен-
ного «всадника»; в районе 
головы лося (?) выбито не-
сколько нечитаемых линий.

Фиг. 3. Лось (?), обра
щенный вправо. Голова жи-
вотного не сохранилась. Одна 
из задних ног оканчивает-
ся раздвоенным «копытом». 
Изображение силуэтное, в пе-
редней части туловища – два 
бесформенных пятна, пред-
ставляющие собой не сбитую 
скальную корку.

Плоскость 7. Техника 
выбивки. По сюжету и стилю Рис. 12. Тутальская писаница. Плоскость 6



17

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

отличается от остальных плоскостей памятника. Зафиксирована в 770 м вверх по тече-
нию Томи от плоскости 1, на низко расположенных береговых плоскостях (рис. 13).

Фиг. 1. Копытное (?) животное. Голова утрачена. Изображены две ноги – задняя 
и передняя. Туловище очерчено широкой контурной линией.

Фиг. 2. Передняя часть туловища копытного животного (?), обращенного влево. Воз-
можно, незаконченное изображение, так как следов утраты задней части нет. Выбивка про-
сто обрывается. Определяются голова, два уха (?) и часть туловища с одной передней ногой.

Фиг. 3. Копытное животное, обращенное вправо. Силуэт. Изображены четыре ноги.
Фиг. 4. Частично сохранившееся изображение животного (?). Возможно, неза-

конченное изображение. Задняя часть туловища утрачена, а ноги не показаны. Силуэт.
Кроме того, на плоскости сохранилась неопределенная выбивка, идентифициро-

вать которую сейчас не представляется возможным. Одна фигура – в виде овала, прочие 
фрагменты неопределимы.

Плоскость 8 расположена на значительном расстоянии от остальных плоскостей па-
мятника на скальном выходе, сохранившемся среди множества осыпей. От плоскости 1 ее 
отделяет 2180 м, а от плоскости 7 – 1450 м, вверх по течению Томи. Зафиксирована на удале-

нии 25–30 м от береговой линии 
на высоте не менее 8–10 м от 
уровня реки в августе (рис. 14).

Фиг. 1. Лось, обращен-
ный навстречу течению реки. 
Туловище показано контурно, 
голова – силуэтно. Не выби-
тыми остались ноздря и линия 
рта животного.

На плоскости сохранились 
остатки неопределимых линий.

Таким образом, на Ту-
тальской писанице сохрани-
лось сорок шесть изображе-
ний на восьми плоскостях.

3. Ростральный стиль
Оригинальные конфигура-

ции тутальских лосей уже вы-
делялись в качестве стилисти-
чески значимого (-ых) критерия 
(-ев) и хронологического ин-
дикатора данных изображений 
[Ковтун, 1993, с. 47, и др.; Ков-
тун, 2001, с. 52–53]. Зауженные 
крупы, вытянутые, утонченные 
шеи и удлиненные грацильные, 
а зачастую и «клювовидные» 
морды тутальских лосей еще 
двадцать лет назад привлекли к Рис. 13. Тутальская писаница. Плоскость 7



Результаты изучения материалов археологических исследований

18

себе внимание одного из авторов настоящей работы. Они соотносятся с «летящими» оле-
нями с «оленных» камней монголо-забайкальского типа и представляются либо предтечей 
данного стилистического канона, либо эпохальной параллелью – нижнетомской репликой 
подобной стилизации, подразумевающей не тривиальное содержание лосиных образов.

Но их сходство заключается не в стилистическом тождестве, а в использовании еди-
ных принципов изобразительного искажения реального прототипа, отражающего эпо-
хальную тенденцию или так называемый стиль эпохи. Такие выразительные признаки 
изображений обусловлены не формальной сопоставимостью конфигураций очертаний 
тутальских лосей и оленей на «оленных» камнях, а смысловым значением данных при-
знаков, передающих особое содержание образа. Ключевое качество этих значений сво-
дится к идее полета, в котором пребывают и монголо-забайкальские персонажи, и ряд 
лосей, запечатленных на Тутальской писанице, не случайно выбитых на труднодоступ-
ной высоте скального массива. Поэтому в обоих случаях представлен композитный пер-
сонаж, сочетающий черты зверя и птицы.

Истоки такой комбинации видятся в предшествующем «летящим» тутальским лосям 
образе коня-птицы. Он известен с финала сейминско-турбинского времени, олицетворяе-
мый скульптурной группой джетыгарского копья [Ковтун, 2013, с. 230–236, фото 156]. 
По мнению одного из авторов, эти древности связаны с распространением в Севе
ро-Западной Азии носителей индоарийских диалектов, взаимодействовавших с прото- 
или раннеугорскими сообществами [Ковтун, 2012, с. 53–66; 2013]. В обско-угорской эт-
нографии сохранился и инвариантный остаток ведийского сравнения небесных коней с 
гусями. При этом образ коня, как и на «оленных» камнях, замещается фигурой оленя. 
Взаимозаменяемость коня и оленя/лося также берет свое начало с сейминско-турбинской 
эпохи. Но если для тагарской изобразительной традиции актуален заменивший лося кон-
ский образ, то на «оленных» камнях монголо-забайкальского типа запечатлен «летящий» 
олень с клювовидной мордой, подобно ведийскому коню, также уподоблявшийся птице 
(точнее, ее полету). Реми-
нисценцией подобного упо-
добления представляется 
хантыйская традиция дачи 
оленям клички, связанной с 
гусем, – «нос гуся». Олени 
с подобной кличкой имеют 
на морде характерное белое 
пятно [Молданова, 2004, 
с. 95]. Намного раньше, 
вследствие схожего процес-
са этнолингвокультурного 
взаимодействия, появились 
и «клювовидные» морды 
тутальских лосей. Поэтому 
стилистически эти изоб­
ражения можно имено­
вать ростральными (от 
лат. rostrum – клюв, нос). Рис. 14. Тутальская писаница. Плоскость 8



19

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Тутальские изображения составляют крайнюю западную периферию нижнетом-
ских писаниц. Ростральные черты этих петроглифов уникальны и потому удостове-
ряют их привнесенность внешним культурным импульсом. С этим транскультурным 
воздействием в период поздней бронзы заимствовалась и отличная система вырази-
тельных признаков изображений, преобразовавших иконографическую формулу пет
роглифов «ангарского» стиля. Вторжение в Нижнее Притомье иной системы изобра-
зительных формул, проявившееся как видоизменение стиля «ангарских» рисунков, 
в действительности означает их кардинально изменившийся смысл. Появившаяся в 
индоарийской сейминско-турбинской среде идея «коня-птицы» [Ковтун, 2013, с. 230–
236, фото 156] спустя несколько столетий трансформируется в образ «оленя-птицы» 
на «оленных» камнях поздней бронзы, а в синхронном им тутальском петроглифиче-
ском комплексе переосмысливается в облике «лося-птицы» или летящего лося.

4. Посвященные лоси
Особенной чертой тутальской серии нижнетомских петроглифов представляются 

изображения лосей с орнаментированным туловищем. Очевидны две принципиаль-
ные схемы подобного декора, не считая одного характерного исключения (рис. 19): это 
либо поперечные полосы на передней части корпуса (рис. 8; 10; 11), либо «сюжетные» 
построения, обычно утилитарно трактуемые как «сердце с аортой» или «желудок с 
пищеводом» (рис. 15). Последняя схема фигурирует только на одной самой труднодо-
ступной плоскости (рис. 7).

Рис. 15. Тутальская писаница. Посвященные лоси в ростральном стиле

Наряду с другими «кулайскими» чертами, такие орнаментальные построения уже 
становились поводом для сравнения нижнетомских наскальных изображений с кулай-
ской металлопластикой [Чернецов, 1971, с. 105; Ковтун, 1993, с. 48, рис. 49.-13–14; 



Результаты изучения материалов археологических исследований

20

Мартынов, Ломтева, 1993, с. 195–201]. Но кулайских древностей в Нижнетомском оча-
ге наскального искусства нет, хотя подобная орнаментация напоминает орнамент лося 
и следующей за ним лосихи на сосуде с Кижировского городища (рис. 16). Встречают-
ся эти орнаментальные символы и на кулайской металлопластике [Ковтун, 1993, с. 48, 
рис. 49.-13–14] (рис. 17). Приведенные примеры удостоверяют предельную нижнюю 
дату таких изображений, не выходящую за рамки эпохи поздней бронзы. На Томской и 
Новоромановской писаницах также зафиксированы изображения лосей с подобными 
орнаментальными построениями (рис. 18). Это – стилистически различные петрогли-
фы. Но их принадлежность к поздним вариациям «ангарского» стиля либо сопоста-
вимость абриса изображений с «кулайскими» и тепсейскими конфигурациями также 
свидетельствуют о сравнительно позднем времени данных рисунков.

Смысловое значение подобных орнаментальных конструкций соотносимо с эт-
нографическими свидетельствами украшения особых посвящаемых животных и с их 
мифоритуальной и соционормативной функцией.

Рис. 16. Лоси в орнаментальной графике раннего железного века.  
Кижировское городище (по: [Панкратова, Плетнева, 2012])

У хантов жертвенный олень, предназначенный для Ильта-мувен-ики и других ду-
хов, в ритуале, посвященном угасанию солнца и переходу к холодному времени года, 
отмечен знаком из семи полос [Головнев, 1995, с. 359]. Возможно, образы именно таких 



21

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

лосей, означавших календарный 
поворот года, передавались рисун-
ками животных с поперечными 
полосами (рис. 8; 10; 11).

Более содержательными 
представляются орнаменты, изоб
ражающие не только «ребра» лося, 
но и «сердце с аортой» (рис. 15; 
18). Параллели им усматриваются 
в эвенкийском ритуале посвяще-
ния животных. У эвенков имелись 
олени, посвященные духу-хозяину 
Верхнего мира, считавшиеся ох
ранителями здоровья членов се-
мьи и благополучия стада. Такой 
олень назывался «божий олень», 
или «небесный олень». В его наз
вании, означавшем в том числе 
оленя или лося-производителя, 
сохраняется представление о хо-
зяине Верхнего мира в образе 
лося или оленя. Посвящение тако-
го оленя осуществлялось согласно 
церемониалу: «В день камланья 

по указанию шамана убивали жертвенного оленя и вешали его шкуру на сэргэ (высокая 
лиственничная или сосновая жердь, с перекладиной в центре места проведения обря-
да. – Авт.). Затем шаман подводил посвящаемого оленя к сэргэ, привязывал его к нему, 
мазал кровью жертвенного оленя, делая полоски вдоль хребта и поперек его, и оставлял 
оленя привязанным в течение всего камланья» [Василевич, 1957, с. 170, 178]. Далее ша-
ман по сэргэ отправлялся в Верхний мир, где добывал для посвящаемого оленя мухун – 
часть силы верхнего божества. Мухун «помещался» в легких – в дыхании посвященного 
оленя – сэвэк. После этого шаман превращался в птицу и отправлялся на поиски души 
больного соплеменника. Найденная душа помещалась в куколке на вьючной суме по-
священного оленя – сэвэк, где она пребывала до выздоровления больного [Василевич, 
1957, с. 172–174].

Нетрудно заметить параллель между вертикалью Мирового дерева эвенкийского 
сэргэ и недоступной отвесной скалой с рисунками первой плоскости Тутальской писа-
ницы (рис. 7). Четыре-пять прямых либо стреловидных полос поперек шеи-груди пяти 
лосей с этой плоскости иллюстрируют идею о находящейся в легких – дыхании зверя, 
частицы необыкновенной силы божества Верхнего мира (рис. 15). Пересекающая же их 
и проходящая вдоль центра шеи-груди линия с округлой или сердцевидной фигурой в 
окончании напоминает о куколке с душой больного, приданной «на сохранение» посвя-
щенному животному (рис. 15 и 18).

Здесь же запечатлен и фрагмент самого посвящения. Его изображают два отличные 
от прочих рисунка. Орнитоморфное изображение с удлиненным «носом-клювом» и при-

Рис. 17. Лоси в кулайской металлопластике:  
1 – Саровское культовое место; 2 – Кривошеинское 

культовое место (фото И.В. Ковтуна)



Результаты изучения материалов археологических исследований

22

поднятыми подобно крыльям руками на присогнутых в коленях ногах, напоминающих 
позу ритуального танца, обращено к морде лося. Передняя рука этого «птице-человека» 
заведена под нижнюю челюсть животного, а нос лося почти соприкасается с плечом ком-
позитного персонажа (рис. 19.-1). Одновременность выбивки и содержательное единство 
мизансцены удостоверяются этими деталями композиции, а смысловое значение проис-
ходящего действия сопоставимо с ритуальными манипуляциями эвенкийского шамана в 
отношении посвящаемого оленя. Как уже отмечалось, шаман посвящал животное, «делая 
полоски вдоль хребта и поперек его», и именно такие продольно-поперечные полосы за-
печатлены на крупе тутальского лося (рис. 19.-1).

Рис. 18. Посвященные лоси нижнетомских писаниц: 1–7 – Томская писаница 
(3–5 – прорисовки Е.А. Миклашевич); 8–10 – Новоромановская писаница

Подобная орнаментация вообще уникальна для нижнетомских петроглифов и встре-
чена здесь лишь однажды. Но на Томской писанице фрагментарно сохранилось изобра-



23

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

жение лося, у которого не аналогичным, а схожим 
образом заштрихована шея (рис. 19.-2). Если для 
тутальского изображения характерна прямая сет-
ка, то для томского – диагональная, присущая ор-
наментации сосудов поздней и финальной бронзы.

Образ шамана-птицы, которым передан ту-
тальский «птице-человек», подобный обернув-
шемуся птицей эвенкийскому шаману, нередко 
встречается в этнографических описаниях. Си-
бирские шаманы часто принимали облик различ-
ных птиц, перевоплощаясь в них, как правило, 
для полета на значительные расстояния, к Верх-
ним мирам или для достижения целей, предпола-
гавших пребывание в подобной ипостаси.

А.Ф. Анисимов отмечал двойную природу 
душ эвенкийских шаманов – харги, представляв-
шихся в том числе и в виде человека-птицы. Ме-
таллические фигурки, изображавшие таких компо-
зитных персонажей, зачастую присутствовали на 
шаманских плащах [Анисимов, 1958, с. 137–138, 
рис. 7]. Покрой плаща кетского шамана вообще 

имел форму, напоминающую птицу [Анучин, 1914, с. 70, 71]. По сведениям М. Элиаде, у 
алтайцев шаманский колпак украшали перья золотого орла или коричневой совы, а у ту-
винцев и тофаларов – совиные перья. У телеутских шаманов известен головной убор из 
шкуры (чучела) коричневой совы, с крыльями, а иногда и с головой птицы. Ботинок тунгус-
ского (эвенкийского) шамана имитирует птичью лапу, а орнитологический наряд якутского 
шамана представляет целый скелет птицы, изготовленный из железа, и т.д. [Элиаде, 2000, 
с. 154]. С.М. Широкогоров отмечал, что шаманский костюм-птица присущ северным бар-
гузинским и нерчинским тунгусам (эвенкам). Он снабжен железными подвесками и бахро-
мой, символизирующими скелет и оперение птицы [Широкогоров, 1919, с. 78–79].

Подобно эвенкийскому посвящаемому оленю, подводившемуся к центральной – 
Мировой оси ритуала – сэргэ, тутальский шаман-птица с посвящаемым лосем также рас-
положены в самом центре более чем четырехметрового вертикально вытянутого панно с 
другими лосиными изображениями. Думается, эта тутальская плоскость служила мыс-
лимым воплощением Мирового дерева, Мировой горы или других вариаций подобных 
представлений (рис. 7). Здесь в ритуальном «центре мироздания» шаман посвящает одно-
го из лосей, а уже получившие особую силу верхнего божества (рис. 19) хранят души 
больных соплеменников кама. Вероятно, скальное панно пополнялось такими рисунками 
по мере целительной необходимости в качестве алломорфов реальных животных с под-
разумеваемой мифоритуальной функцией.

5. Солнцеголовые персонажи
Солнцеголовые образы известны в наскальном искусстве Нижнего Притомья. 

Сейчас насчитывается не менее четырнадцати таких изображений (рис. 20 и 21).
На Тутальской писанице также встречена композиция с солнцеголовыми персона-

жами, где «солнцеголовость» одного более очевидна, нежели у другого (рис. 10; 20.-1, 2). 

Рис. 19. 1 – Тутальская писаница: 
сцена посвящения лося шаманом в 

облике птицы; 2 – Томская писаница: 
изображение лося, орнаментированное 

диагональной «сеткой»



Результаты изучения материалов археологических исследований

24

Под этими фигурами выбиты два 
лося, обращенные в разные сторо-
ны, а выше на плоскости отмечены 
фрагменты трех неопределимых 
зооморфных изображений (рис. 10). 
Симптоматичное сочетание солн-
цеголового персонажа с образом 
лося обнаруживает небезынтерес-
ную параллель в этнографии ке-
тов. На наружной стороне кетского 
шаманского бубна изображен сам 
шаман, солнце и луна: «здесь толь-
ко та особенность, что на голове 
шамана изображены пять линий и 
на конце каждой – летящая птица; 
это – мысли шамана… На правой 
стороне, под луною, помещено 
изображение животного – это kaj 
(= лось); так енисейцы называют 
созвездие Б. Медведицы, по кото-
рой ориентируются в пути» [Ану-
чин, 1914, с. 50, 52, рис. 39].

В этой космогонической сце-
не солнцеголовый шаман, явно 
уподобляющийся некому высше-
му божеству Верхнего мира («лучи – птицы»), фигурирует в едином смысловом ряду с 
астральным объектом, персонифицированным в образе Небесного Лося. Лосиный облик 
созвездия Большой Медведицы известен в представлениях многих сибирских и неси-
бирских народов [Григоровский, 1882, с. 464–465; Потанин, 1883, с. 778, 779; Гондатти, 
1888, с. 54; Анучин, 1914, с. 15; Пежемский, 1936, с. 274; Ошаров, 1936, с. 280, 282; 
Окладников, 1950, с. 296–299; Анисимов, 1958, с. 68–71; Алексеенко, 1976, с. 84–85; 
Айхенвальд, Петрухин, Хелимский, 1982, с. 183; Бонгард-Левин, Грантовский, 1983, 
с. 107; Источники по этнографии Западной Сибири, 1987, с. 29; Мифы, предания, сказки 
хантов и манси, 1990, с. 66–69, 297; Ромбандеева, 1993, с. 40–41; Иванов, 1994, с. 116; 
Рыбаков, 1994, с. 54; Топоров, 1994, с. 70; Головнев, 1995, с. 236, 238, 251, 352; Бауло, 
2001, с. 81; Петрухин, 2005, с. 347–348; и др.]. Поэтому его сочетание с солнцеголовым 
божеством или шаманом в образе такого божества может восходить к космогонии соз-
дателей тутальской композиции (рис. 10). Единство тутальской сцены удостоверяется 
компоновкой ее фигур и параллелью на Второй Новоромановской писанице, где солнце-
головый индивид также композиционно и содержательно связан с фигурой лося (см. по: 
[Ковтун, Русакова, 2008, с. 345, рис. 1.-4]). Известны подобные сочетания и на Томской 
писанице (см. по: [Ковтун, Русакова, Миклашевич, 2005, с. 357, рис. 3]) (рис. 22). Солн-
цеголовый персонаж тутальской композиции упирается ногами в затылок лося, означая 
этим содержательную сопричастность обоих образов (рис. 10). Солнцеголовое изобра-
жение уже по определению символизировало дневную (утреннюю) половину суток, 

Рис. 20. Солнцеголовые изображения:  
1, 2 – Тутальская писаница, плоскость 4; 

3, 4 – Новоромановская писаница; 
5 – Вторая Новоромановская писаница



25

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

а Лось/Лосиха, считавшийся образом Большой Медведицы, – время ночи и сопутствую-
щую ему данную астральную деификацию.

Одновременно этой же символикой могли означаться календарные сезоны – 
теплое и холодное полугодия. С такой трактовкой соотносятся предположения о мит
раистских верованиях и культах на территории Северо-Западной и Центральной Азии 
в эпоху бронзы (например: [Кузьмина, 1994, с. 261; Новоженов, 1994, с. 222; и др.]). 
С ними ассоциировались и солнцеголовые персонажи.

На исторической авансцене первое письменное упоминание бога Митры связано с 
заключенным в XIV в. до н.э. хеттско-митаннийским брачным договором, где фигурируют 
впервые идентифицированные Г. Винклером имена четырех (точнее пяти, так как Ашвины 
составляют пару) индоарийских божеств: Митра, Варуна, Индра и Насатьи [Елизаренко-
ва, 1960, с. 9–10; Дьяконов, 1970, с. 41; Гиоргадзе, 1971, с. 121; Абаев, 1972, с. 31; Гиндин, 
1972, с. 285–286, 293–296, 315; Барроу, 1976, с. 31; Чаттерджи, 1977, с. 50, 60; Эрман, 1980, 
с. 196–197; Гамкрелидзе, Иванов, 1984, с. 548; Дюмезиль, 1986, с. 17–18; Вильхельм, 1992, 
с. 98; Кузьмина, 1994, с. 5 (имя «Митра» опущено); Хелимский, 2000, с. 503; Bryant, 
2001, p. 135; Иванов, 2001, с. 29; Lamberg-Karlovsky, 2002, p. 72; Чайлд, 2009, с. 28; и др.]*. 
Датировка серединой II тыс. до н.э. документально зафиксированного появления фигуры 
Митры допускает изображение подобного божественного персонажа на притомских скалах 
во 2-й половине II – начале I тыс. до н.э.

Хотя индоиранская этимология имени Митры означала «Бог Договоров», по-
степенно на значительной территории он превращается в главного Бога Солнца, а 
солнечный свет приобретает значение для образа этого божества [Иванов, 2009, с. 58]. 
К образу Митры восходят и истоки многих черт Мир-сусне-хума, заимствованных у 
иранцев или из восточноиранской среды предками манси до их перемещения в высокие 
(приполярные) широты [Топоров, 1981, с. 146–149; Топоров, 1994а, с. 156; Гемуев, 1990, 
с. 190–194; Гемуев, 2001, с. 89–90]. Солнцеголовости его образа у обских угров обязано 
представление о том, что: «на Оби вскрывается лед, когда Мир-сусне-хум поднимает 
локоны своих волос» и «солнце стоит в его волосах» [Новикова, 1991, с. 29]. В свою 
очередь, «сезон лося» и космическая погоня-преследование Небесного Лося/Ло
сихи в образе Большой Медведицы олицетворяют позднюю осень – зиму. Поэтому 
тутальский солнцеголовый персонаж, «стоящий» на голове добежавшей до него «зим-
ней» Лосихи, подобно Мир-сусне-хуму, может означать окончание зимнего сезона и на-
чало весны (рис. 10), т.е. переломное время стыка Старого и Нового Года. Примечатель-
но, что подобная тутальской, томским и новоромановской (II) композиционная связка 
солнцеголового антропоморфа и лося (рис. 22) представлена и на плитах каракольских 
захоронений. Возможно, к этой связке и восходит образ Мир-сусне-хума как всадника, 
объезжающего мир на белом коне [Топоров, 1981, с. 147–148].

Но облик и содержание солнцеголовых персонажей, запечатленных на притомских 
скалах, не сводятся только к указанному сочетанию и реконструируемой персонификации: 
«Митра» – «Мир-сусне-хум». Судя по различной стилистике таких рисунков (рис. 20 и 21), 
их создание не укладывается в узкий культурно-хронологический горизонт и предполагает 
бытование традиции подобных образов на сравнительно продолжительном временном от-

* Библиографический перечень М. Майрхофера по данной проблематике еще к 1965 г. насчиты-
вал более 700 работ (см.: [Гиндин, 1972, с. 286]); другие авторы, также ссылаясь на М. Майрхофера, 
упоминают более 300 работ по переднеазиатским арийцам [Смирнов, Кузьмина, 1977, с. 76].



Результаты изучения материалов археологических исследований

26

резке. Наиболее ранние 
изображения сопоставимы 
с проявлениями окуневской 
изобразительной традиции, и 
именно такой персонаж соче-
тается с фигурой лося на Том-
ской писанице (рис. 21.-1).

К близкому времени, 
вероятно, относится и пара 
солнцеголовых существ с 
верхнего фриза данного па-
мятника. Один из персона-
жей в этой паре сочетает 
солнцеголовость с орнито-
морфными признаками, на-
поминающими голову цапли 
с характерно изогнутой шеей 
и хохолком на затылке. Руки 
этого «птице-человека», рас-
кинутые подобно птичьим 
крыльям, удерживают длин-
ные посохообразные пред-
меты. Один из них имеет 
выраженный наконечник в 
верхней части, что позволяет 
видеть в нем копье, а другой – 
лопаточку на конце, обращен-
ном книзу, присущую посоху 
для передвижения на лыжах (рис. 21.- 2). Такая же амуниция входила в состав экипировки 
кетского шамана: копье и посох для ходьбы на лыжах [Анучин, 1914, с. 79]. Возможно, 
посредством данной атрибутики шаман уподоблялся некому божеству или культурному 
герою, изображенному и на Томской писанице. Или же изображение пляшущего шамана в 
птичьем головном уборе-маске воспроизводило значимые действия солнцептицеголового 
героя или божества (рис. 21.-2).

Перевоплощение в птицу присуще солнцеголовому Мир-сусне-хуму. В обско-угор
ской мифологии (особенно у манси) самым популярным и почитаемым из птичьих обли-
ков Мир-сусне-хума является его «гусиная» ипостась – «Гусь-богатырь». Гусыней иногда 
представлялась и его мать Калтащ-эква [Гемуев, 1990, с. 49, 183; Полосьмак, Шумакова, 
1991, с. 42; Головнев, 1995, с. 353]. Способностью принимать вид гуся Мир-сусне-хум 
пользуется для спасения своей жизни при распрях с братьями и богатырями [Гондатти, 
1888, с. 18; Айхенвальд, Петрухин, Хелимский, 1982, с. 181]. Иногда он вступает в смер-
тельный поединок со своим божественным отцом, но, приняв облик гусенка, обретает 
неуязвимость, выступая затем покровителем и защитником людей. Он спасает человече-
ство от потопа, посланного его отцом, вставив «между обеими землями, между верхним 
небом и землей, толстостенное корыто. В нем и собралась вода чудовищного потопа» 

Рис. 21. Солнцеголовые изображения: 1–3 – Томская 
писаница (прорисовки Е.А. Миклашевич); 4 – Томская 
писаница, прорисовка с фотографии В.В. Сапожникова 
начала XX в.; 5–7 – Томская писаница, прорисовки 2012 г.



27

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

[Мифы, предания, сказки 
хантов и манси, 1990, с. 70–
73]. Здесь угадывается пе
реосмысленная вариация 
ведийского представления 
о «небесной бадье» (см. 
например: [Кейпер, 1986, 
с. 156–162]). Возможно, на 
подобную «бадью-корыто» 
и опирается копье солнце
птицеголового субъекта, 
изображенного на верхнем 
фризе Томской писаницы 
(рис. 21.-2). Ключевым же 
смысловым индикатором 
этого образа представля-
ется комбинация головы 
перелетной птицы с вен-
чающим ее нимбом сол-
нечных лучей. Солнцего-
ловое божество с головой 
серой цапли представля-
лось календарным симво-
лом, означавшим поворот-

ные вехи годового цикла, совпадавшие с сезонными перелетами этих птиц. Поэтому 
смысловое значение сочетания солнце- и птицеголовости персонажа сводится к мотиву 
весенней новогодней птицы, причастной к Творению мироздания или, как в случае с 
Мир-сусне-хумом, его спасению от (весеннего – ?) потопа.

Продолжение такой повествовательной традиции, конвертированной в солнцеголо-
вые изображения, видится в единственном подобном персонаже с признаками женского 
пола с Новоромановской писаницы. Стилистические черты фигуры аморфны, но гипер-
трофированные уши солнцеголовой героини обнаруживают параллели c солнцеголовы-
ми «ушастыми» ликами на кижировских сосудах (см. по: [Панкратова, Плетнева, 2012, 
с. 177–179, рис. 3; 4; 6.-1]). Думается, что новоромановское изображение хронологиче-
ски синхронно кижировским древностям и передает семантически схожий персонаж, на 
наш взгляд, напоминающий прообраз Калтащ-эквы. Именно этому женскому божеству 
присуща солнцеголовость: «О том, что Калтащ связана с сакральным верхом, светом и 
сиянием, прямо свидетельствуют ее эпитеты… В фольклоре манси Калтащ сближается 
с утренней зарей» [Сагалаев, 1991, с. 54]. Характерная поза и половые признаки но-
воромановского изображения соотносятся с мотивом известной ссоры Нуми-Торума со 
своей супругой. Калтащ-эква изменила мужу с Месяцем или с властителем преисподней 
Куль-отыром и была низвергнута за это на землю, а при падении родила седьмого сына – 
Мир-сусне-хума (см. например: [Топоров, 1981, с. 148; Головнев, 1995, с. 550; и др.]). Ве-
роятно, этот драматичный эпизод и запечатлен на новоромановских скалах (рис. 20.- 3). Не
безынтересно, что жена верховного кетского божества Еся Хоседем также ушла от него, 

Рис. 22. Сочетание солнцеголовых персонажей  
с образом лося: 1, 2 – Томская писаница; 
3 – Вторая Новоромановская писаница



Результаты изучения материалов археологических исследований

28

став супругой Месяца, за что вместе 
со своими слугами была низринута 
Есем на землю [Анучин, 1914, с. 3]. 
Сходство дополняется одинаковым 
количеством сыновей, которых и у 
Хоседем, и у Калтащ-эквы насчи-
тывается по семь. Повторением фа­
булы этого ключевого эпизода удо­
стоверяется архаичность самого 
мотива, возможно, восходящего к 
протоугорской и протокетской но­
воромановской сцене (рис. 20.-3).

Оригинальные «нимбы» в виде 
овала вокруг головы зафиксированы 
у трех антропоморфных изображений 
Томской писаницы (рис. 21.-4–5, 7). 
Это редкое выражение «солнцеголо-
вости» образа, возможно, восходит к тувинским композициям из Бижиктиг-Хая, в которых 
женщины с подобным «нимбом» ведут быков (см. по: [Дэвлет, 1990, с. 99]). Данные пет
роглифы отнесены к младшей тувино-алтайской группе геометрической изобразительной 
традиции конца II – начала I тыс. до н.э. [Ковтун, 2001, с. 79–81, 138–139]. Схожие «нимбы» 
окружают и головы лучников на подогнутых ногах из Устю-Мозага [Дэвлет, 1990, с. 82]. 
Такие рисунки сопоставимы с изображениями грибовидных антропоморфов на присогну-
тых ногах, сочетающихся с быками младшей тувино-алтайской группы и датированных по 
сопутствующим им атрибутам временем не ранее конца или последними веками II тыс. 
до н.э. [Ковтун, 2013, с. 328–330]. Томские рисунки выглядят стилистически позднее, пред-
ставляясь еще одной тувинской репликой в Нижнетомском очаге наскального искусства.

6. Сочетание стилей
Тутальская писаница не составляет стилистически единого и компактного комплекса. 

Протяженность ее изображений (кроме одного) по левобережной линии Томи достигает 
почти 800 м. Помимо петроглифов, выполненных в собственно «ангарском» стиле, здесь 
зафиксированы и диаметрально отличные разновидности его стилизации. Наиболее оче-
видные признаки подобных стилистических трансформаций сводятся к отмеченным ро­
стральным изображениям с утонченными пропорциями (рис. 7; 15) и к геометризованным 
рисункам, также с характерным видоизменением исходной «ангарской» основы (рис. 8; 10–
12; 14). Двадцать лет назад один из авторов отнес эти геометризованные «ангарские» изо-
бражения к особой томской стилистической группе [Ковтун, 1993, с. 47, и др.; Ковтун, 2001, 
с. 48–52]. Такие рисунки, иллюстрирующие поздний этап «ангарской» традиции, имеются 
и на Тутальской писанице (рис. 8; 10–12; 14).

Но, помимо подобных изображений, в тутальском комплексе зафиксированы и 
собственно геометрические зооморфные изображения. Они близки рисункам оглахтин
ско-томской и варчинской стилистических групп геометрической изобразительной 
традиции. Подобные петроглифы фигурируют в верхней левой части пятой и на седь-
мой плоскостях памятника (рис. 11; 13). Стилистически аналогичные петроглифы об-
наружены среди рисунков Новоромановской и Томской писаниц, а также на Висящем 

Рис. 23. Геометрический стиль.  
Изображения оглахтинско-томской группы:  

1–3 – Висящий Камень; 4 – Томская писаница



29

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Камне (рис. 23 и 24). По-
лагаем, их появление, как 
и стилизация «ангарских» 
изображений томской груп
пы, является разными след
ствиями одного явления, – 
процесса проникновения 
носителей традиции гео-
метрических изображений 
в Нижнее Притомье. Вре-
мя таких рисунков связа-
но с карасукской эпохой 
распространения на дан-
ной территории еловских 
и ирменских древностей. 
Так, например, на елов-
ском сосуде из ЕК-II нане-
сены изображения парных 
протом стилистически по-
добных зооморфных пер-
сонажей (см. по: [Ковтун, 
2001, с. 155, табл. 104.-2; 

Ковтун, Русакова, 2008, с. 345, рис. 1.-5]). В Нижнетомском очаге наскального искус-
ства еловских материалов не обнаружено, но судя по находкам с местонахождения 
Долгая-1, у Новоромановской писаницы геометризованные «ангарские» и собственно 
геометрические петроглифы соотносятся с ирменскими (позднеирменскими) древно-
стями этого памятника.

Вероятно, с этим же культурно-хронологическим периодом связаны тутальские 
ростральные изображения (рис. 7; 15). Хотя источник их появления здесь не ясен, сти-
листика уникальна, а культурный облик авторов данных изображений пока неизвестен.

При этом симптоматичен фактор одновременности – единовременного появления 
диаметрально отличных выразительных приемов стилизации «ангарских» изображе-
ний и принципиально иных собственно геометрических рисунков. Подобное много-
образие стилистической палитры присуще переходным эпохам, когда в рамках узкого 
хронологического горизонта, в нижнетомском ареале сосуществуют тутальский ро-
стральный, геометризованный «ангарский» и геометрические оглахтинско-томские и 
варчинские стилистические вариации.

Библиографический список
АГКМ. ОФ 3116. Алтай. Караван перед выступлением в Кайтанак.
АГКМ. ОФ 3117. Алтай. Алтайцы-проводники Читый и Сата (пункт неизвестен).
АГКМ. ОФ 3119. Алтай. Ночлег в верховьях Чивчигема.
Абаев В.И. К вопросу о прародине и древнейших миграциях индоиранских народов // Древний 

Восток и античный мир: сб. ст., посвящ. проф. В.И. Авдиеву. М.: Изд-во Моск. ун-та, 1972. С. 26–37.
Айхенвальд А.Ю., Петрухин В.Я., Хелимский Е.А. К реконструкции мифологических пред-

ставлений финно-угорских народов // Балто-славянские исследования. 1981. М.: Наука, 1982. 
С. 162–192.

Рис. 24. Геометрический стиль. Изображения оглахтин
ско-томской группы: 1–9 – Новоромановская писаница



Результаты изучения материалов археологических исследований

30

Алексеенко Е.А. Представления кетов о мире // Природа и человек в религиозных представ-
лениях народов Сибири и Севера (вторая половина XIX – начало XX в.). Л.: Наука, 1976. С. 67–105.

Анисимов А.Ф. Религия эвенков в историко-генетическом изучении и проблемы происхожде-
ния первобытных верований. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1958. 235 с.

Анучин В.И. Очерк шаманства у енисейских остяков // Сборник Музея антропологии и этно-
графии при Императорской академии наук. СПб.: Типография Императорской академии наук, 1914. 
Т. II. 2. 90 с.

Барроу Т. Санскрит. М.: Прогресс, 1976. 411 с.
Бауло А.В. Лось // Мифология манси. Новосибирск: Изд-во Ин-та археологии и этнографии СО 

РАН, 2001. С. 81–82.
Бонгард-Левин Г.М., Грантовский Э.А. От Скифии до Индии. Древние арии: мифы и история. 

2-е изд. доп. и испр. М.: Мысль, 1983. 206 с.
Василевич Г.М. Древние охотничьи и оленеводческие обряды эвенков // Сборник Музея антро-

пологии и этнографии. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1957. Т. XVII. С. 151–185.
Вильхельм Г. Древний народ хурриты: очерки истории и культуры. М.: Наука, 1992. 157 с.
Галкина А.А. Николай Яковлевич Овчинников. Алтайский период жизни // Алтайский сбор-

ник. Барнаул: Алтай, 1997. Вып. XVIII. С. 147–156.
Гамкрелидзе Т.В., Иванов В.В. Индоевропейский язык и индоевропейцы. Реконструкция и истори

ко-типологический анализ праязыка и протокультуры. Тбилиси: Изд-во Тбил. гос. ун-та, 1984. 1328 с.
Гемуев И.Н. Мировоззрение манси: Дом и Космос. Новосибирск: Наука, 1990. 232 с.
Гемуев И.Н. Мир-сусне-хум // Мифология манси. Новосибирск: Изд-во Ин-та археологии и эт-

нографии СО РАН, 2001. С. 89–91.
Гиндин Л.А. Некоторые ареальные характеристики хеттского, I // Этимология. 1970. М.: Наука, 

1972. С. 272–321.
Гиоргадзе Г.Г. A. Kammenhuber, Die Arier im Vordern Orient, Heidelburg, 1968, 295 // Вопросы 

древней истории. 1971. №1. С. 120–123.
Головнев А.В. Говорящие культуры: традиции самодийцев и угров. Екатеринбург: УрО РАН, 

1995. 606 с.
Гондатти Н.Л. Следы язычества у инородцев Северо-Западной Сибири // Из VIII книги Трудов 

Этнографическаго отдела Императорскаго Общества любителей естествознания, антропологии и 
этнографии, состоящаго при Императорском Московском университете. М.: Типография Е.Г. Пота-
пова, Старая Басманная, д. Мараевой, 1888. 91 с.

Григоровский И.П. Предание нарымских инородцев о созвездии «Лось» // Томския губернския 
ведомости. Часть неофициальная. 5 августа 1882. № 31. С. 464–465.

Дьяконов И.М. Арийцы на Ближнем Востоке: конец мифа (к методике исследования исчезнув-
ших языков) // Вопросы древней истории. 1970. №4. С. 39–63.

Дэвлет М.А. Листы каменной книги Улуг-Хема. Кызыл: Тувинское кн. изд-во, 1990. 120 с.
Дюмезиль Ж. Верховные боги индоевропейцев. М.: Наука, 1986. 235 с.
Елизаренкова Т.Я. Аорист в «Ригведе». М.: Изд-во восточной литературы, 1960. 152 с.
Иванов Вяч. Вс. Астральные мифы // Мифы народов мира. М.: Российская энциклопедия, 1994. 

Т. 1. С. 116–118.
Иванов Вяч.Вс. Евразийские эпические мифологические мотивы // Избранные труды по семио-

тике и истории культуры. Т. 5: Мифология и фольклор. М.: Знак, 2009. С. 49–78.
Иванов Вяч. Вс. Хеттский язык. 2-е изд., испр. и доп. М.: Эдиториал УРСС, 2001. 296 с.
Источники по этнографии Западной Сибири. Томск: Изд-во Том. ун-та, 1987. 284 с.
Кейпер Ф.Б.Я. Небесная бадья // Кейпер Ф.Б.Я. Труды по ведийской мифологии. М.: Наука, 

1986. С. 156–162, 183–188.
Ковтун И.В. Петроглифы Висящего Камня и хронология томских писаниц. Кемерово: Кузбасс-

вузиздат, 1993. 140 с.
Ковтун И.В. Изобразительные традиции эпохи бронзы Центральной и Северо-Западной Азии. 

Новосибирск: Изд-во Ин-та археологии и этнографии СО РАН, 2001. 184 с.
Ковтун И.В. Сейминско-турбинские древности и индоарии // Вестник археологии, антрополо-

гии и этнографии. 2012. №4 (19). С. 53–70.



31

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Тутальская писаница

Ковтун И.В. Предыстория индоарийской мифологии. Кемерово: Азия-Принт, 2013. 702 с.
Ковтун И.В., Русакова И.Д. Новые исследования и ранее неизвестные петроглифы Тутальской 

писаницы // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных территорий. 
Новосибирск: Изд-во Ин-та археологии и этнографии СО РАН, 2005. Т. XI, ч. I. С. 352–354.

Ковтун И.В., Русакова И.Д., Миклашевич Е.А. Обследование памятников наскального искусства 
Нижнего Притомья // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных тер-
риторий. Новосибирск: Изд-во Ин-та археологии и этнографии СО РАН, 2005. Т. XI, ч. I. С. 355–358.

Ковтун И.В., Русакова И.Д. Ранний комплекс петроглифов Новоромановской писаницы // Вре-
мя и культура в археолого-этнографических исследованиях древних и современных обществ За-
падной Сибири и сопредельных территорий: проблемы интерпретации и реконструкции. Томск: 
Аграф-Пресс, 2008. С. 344–349.

Кузьмина Е.Е. Откуда пришли индоарии? Материальная культура племен андроновской общ-
ности и происхождение индоиранцев. М.: Рос. ин-т культурологии РАН и МК РФ, 1994. 464 с.

Мартынов А.И., Ломтева А.А. О хронологической и культурной принадлежности Новорома-
новских петроглифов // Современные проблемы изучения петроглифов. Кемерово: Изд. КемГУ; Кем. 
полиграфком., 1993. С. 192–202.

Мифы, предания, сказки хантов и манси. М.: Наука, 1990. 568 с.
Молданова Т.А. Орнитоморфная символика в фольклоре и верованиях хантов // Вестник Том-

ского государственного педагогического университета. 2004. Вып. 4 (41). Сер.: Гуманитарные науки 
(история, археология, этнология). С. 95–97.

Новикова Н.И. Об иранском влиянии в культуре обских угров // Советская этнография. 1991. 
№4. С. 29.

Новоженов В.А. Наскальные изображения повозок Средней и Центральной Азии (к проблеме 
миграции населения степной Евразии в эпоху энеолита и бронзы). Алматы: Аргументы и Факты 
Казахстан, 1994. 267 с.

Овчинников Н. О «писаных» камнях в Томском уезде // Алтайский сборник. Барнаул: Издание 
Алтайского Под-Отдела Западно-Сибирскаго Отдела ИМПЕРАТОРСКАГО Русскаго Географическа-
го Общества. Типо-Литография Главнаго Управления Алтайскаго округа, 1910. С. 1–6, Таб. 1–6.

Окладников А.П. Неолит и бронзовый век Прибайкалья: историко-археологическое исследова-
ние. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1950. Ч. I и II. 412 с. (МИА №18).

Окладников А.П., Мартынов А.И. Сокровища томских писаниц. Наскальные рисунки эпохи 
неолита и бронзы. М.: Искусство, 1972. 255 с.

Ошаров М. Тунгусские сказки // Сборник материалов по эвенкийскому (тунгусскому) фолькло-
ру. Т. I: Труды по фольклору. Л.: Изд-во Ин-та народов Севера ЦИК СССР им. П.Г. Смидовича, 1936. 
С. 275–283.

Памятная книжка Томской губернии на 1908 год. Томск: Издание Томской губернской типогра-
фии, 1908. 82 с.

Памятная книжка Томской губернии на 1912 год. Томск: Издание Томскаго Губернскаго Стати-
стическаго Комитета. Типография Губернскаго управления, 1912. 164 + 52 с.

Панкратова Л.В., Плетнева Л.М. Архитектоника антропо-зооморфных изображений на кера-
мике Кижировского городища // Археолого-этнографические исследования Северной Евразии: от 
артефактов к прочтению прошлого. К 80-летию Светланы Вячеславовны Студзицкой и Михаила Фе-
доровича Косарева. Томск: Аграф-Пресс, 2012. С. 166–187.

Пежемский В.С. Две легенды ербогаченских эвенков // Сборник материалов по эвенкийскому 
(тунгусскому) фольклору. Т. I: Труды по фольклору. Л.: Изд-во Ин-та народов Севера ЦИК СССР 
им. П.Г. Смидовича, 1936. С. 272–275.

Петрухин В.Я. Мифы финно-угров. М.: Астрель; Аст; Транзиткнига, 2005. 463 с.
Полосьмак Н.В., Шумакова Е.В. Очерки семантики кулайского искусства. Новосибирск: Наука, 

1991. 92 с.
Потанин Г.Н. Очерки Северо-Западной Монголии. Результаты путешествия, исполненнаго в 

1879 году по поручению Императорскаго Русскаго Географическаго Общества членом-сотрудником 
онаго Г.Н. Потаниным. Вып. IV: Материалы этнографические, с 26-ю таблицами рисунков. СПб.: 
Типография В. Киршбаума, в д. М-ва Финансов, на Дворцовой площади, 1883. 1026 с.



Результаты изучения материалов археологических исследований

32

Ромбандеева Е.И. История народа манси (вогулов) и его духовная культура (по данным фоль-
клора и обрядов). Сургут: АИИК «Северный дом» и Северо-Сибирское региональное кн. изд-во, 
1993. 208 с.

Русакова И.Д., Баринова Е.С. Новые петроглифы на Томи // Наскальное искусство Азии. Кеме-
рово: Кузбассвузиздат, 1997. Вып. 2. С. 64–77.

Рыбаков Б.А. Язычество древних славян. 2-е изд-е. М.: Наука, 1994. 608 с.
Сагалаев А.М. Урало-алтайская мифология: символ и архетип. Новосибирск: Наука, 1991. 155 с.
Смирнов К.Ф., Кузьмина Е.Е. Происхождение индоиранцев в свете новейших археологических 

открытий. М.: Наука, 1977. 82 с.
Тишкина Т.В. Археологические исследования на Алтае (1860–1930-е гг.). Барнаул: Азбука, 

2010. 288 с.
Топоров В.Н. Об иранском влиянии в мифологии народов Сибири и Центральной Азии (1–2) // 

Кавказ и Средняя Азия в древности и средневековье (история и культура). М.: Наука. Главная редак-
ция восточной литературы, 1981. С. 146–162.

Топоров В.Н. Лось // Мифы народов мира. М.: Российская энциклопедия, 1994. Т. 2. С. 69–70.
Топоров В.Н. Митра // Мифы народов мира. М.: Российская энциклопедия, 1994а. Т. 2. С. 154–157.
Хелимский Е.А. Южные соседи финно-угров: иранцы или исчезнувшая ветвь ариев («арии-

андроновцы»)? // Компаративистика, уралистика: лекции и статьи. М.: Языки славянской культуры, 
2000. С. 502–510.

Чайлд Г. Арийцы. Основатели европейской цивилизации. М.: Центрполиграф, 2009. 269 с.
Чаттерджи С.К. Введение в индоарийское языкознание. Восемь лекций, прочитанных в 1940 г. 

в Гуджаратском обществе родного языка (Ахмадабад). М.: Наука, 1977. 256 с.
Чернецов В.Н. Наскальные изображения Урала // САИ. М.: Наука, 1971. В4-12 (2). Ч. 2. 120 с.: илл.
Широкогоров С.М. Опыт исследования основ шаманства у тунгусов // Ученые записки 

историко-филологического факультета в г. Владивостоке. Владивосток: Типография Областной зем-
ской управы, 1919. Т. I. С. 47–108.

Элиаде М. Шаманизм: архаические техники экстаза. Киев: София, 2000. 480 с.
Эрман В.Г. Очерк истории ведийской литературы. М.: Наука. Главная редакция восточной ли-

тературы, 1980. 231 с.
Bryant E. The Qurst for the Origins of Vedic Culture. The Indo-Aryan Migration Debate. Oxford: 

University Press, 2001. 387 p.
Lamberg-Karlovsky C.C. Archaeology and Language. The Indo-Iranians // Current Anthropology. 

February 2002. Vol. 43, N. 1. P. 63–88.

I.V. Kovtun, I.D. Rusakova
TUTALSKAYA PISANITSA

The Tutalskaya petroglyph site (pisanitsa) rounds out the series of the Low Tom region petroglyph 
sites spread over 47 km from the Pisanaya village to the Polomoshnoye village of the Yashkino district, the 
Kemerovo region. The research workers did thorough research of the site in 1906, 1967 and 2005. A number 
of petroglyphs were also found in the period of 1991–1993. The specific stylistic configurations of the elk 
representations are the unique characteristics of the site. Narrow croups, elongated, fine necks and porrect 
gracile, and often «beak shaped» heads of the Tutalskaya elks were meaningful. They can be associated 
with «flying» deer from the deer stones of the Mongol-Zabaykalsky type being either the prototype of 
this stylistic canon or its Low Tom replica. A number of the elk representations can be dated due to their 
specific ornamentation of the body which also verifies the meaning of these compositions according to 
the ethnographic parallels connected with a special rite of the animal initiation and, in this case, replacing 
its representation. Special attention is given to the sun headed characters. Their combination with the elk 
figures is interpreted as symbolization of mythic calendar cycles related to the Mitra cults and their proto-
Ugric analogues.

Keywords: Tutalskaya pisanitsa, the Low Tom region, initiated elks, sunheaded characters, rostral 
style, geometric style.


