
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2023

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2023  Том 28,  № 3



Издание основано в 2007 г.
Учредитель: ФГБОУ ВО  
«Алтайский государственный университет»

Главный редактор:
П. К. Дашковский, доктор исторических наук 
(Россия, Барнаул)

Международный совет:
Ш. Мустафаев, доктор исторических наук, 
академик АН Азербайджана (Азербайжан, Баку)
А. С. Жанбосинова, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
С. Д. Атдаев, кандидат исторических наук 
(Туркменистан, Ашхабад)
Н. И. Осмонова, доктор философских наук 
(Кыргыстан, Бишкек)
Ц. Степанов, доктор исторических наук 
(Болгария, София)
А. М. Досымбаева, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
З. С. Самашев, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
М. Гантуяа, Ph. D. (Монголия, Улан-Батор)
И. Ёсиро, доктор гуманитарных наук  
(Япония, Токио)
Е. Смоларц, Ph. D. (Германия, Бонн)
Х. Омархали, доктор философских наук 
(Германия, Берлин)

Редакционная коллегия:
С. А. Васютин, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
Н. Л. Жуковская, доктор исторических наук 
(Россия, Москва)
А. П. Забияко, доктор философских наук  
(Россия, Благовещенск)
А. В. Поляков, доктор исторических наук  
(Россия, Санкт-Петербург)
А. А. Тишкин, доктор исторических наук  
(Россия, Барнаул)
Н. А. Томилов, доктор исторических наук 
(Россия, Омск)
Т. Д. Скрынникова, доктор исторических наук 
(Россия, Санкт-Петербург)

О. М. Хомушку, доктор философских наук 
(Россия, Кызыл)
М. М. Шахнович, доктор философских наук 
(Россия, Санкт-Петербург)
Е. С. Элбакян, доктор философских наук  
(Россия, Москва)
Л. И. Шерстова, доктор исторических наук 
(Россия, Томск)
А. Г. Ситдиков, доктор исторических наук 
(Россия, Казань)
М. М. Содномпилова, доктор исторических наук 
(Россия, Улан-Удэ)
К. А. Колобова, доктор исторических наук 
(Россия, Новосибирск)
Е. А. Шершнева (отв. секретарь), кандидат 
исторических наук (Россия, Барнаул)

Редакционный совет:
Л. Н. Ермоленко, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
Ю. А. Лысенко, доктор исторических наук 
(Россия, Барнаул)
Л. С. Марсадолов, доктор культурологии  
(Россия, Санкт-Петербург)
Г. Г. Пиков, доктор исторических наук, доктор 
культурологии (Россия, Новосибирск)
А. В. Горбатов, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
К. А. Руденко, доктор исторических наук  
(Россия, Казань)
А. К. Погасий, доктор философских наук  
(Россия, Казань)
С. А. Яценко, доктор исторических наук  
(Россия, Москва)
С. В. Любичанковский, доктор исторических наук 
(Россия, Оренбург)
А. Д. Таиров, доктор исторических наук  
(Россия, Челябинск)
Д. В. Папин, кандидат исторических наук 
(Россия, Новосибирск)
А. В. Бауло, доктор исторических наук  
(Россия, Новосибирск)
И. И. Юрганова, доктор исторических наук 
(Россия, Москва)

Журнал утвержден научно-техническим советом Алтайского государственного университета 
и зарегестрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, информационных технологий 
и массовых коммуникаций (Роскомнадзор). Регистрационный номер ПИ № ФС 77–78911 
от 07.08.2020 г. Все права защищены. Ни одна из частей журнала либо издание в целом не могут 
быть перепечатаны без письменного разрешения авторов или издателя.

Адрес редакции: 656049, Алтайский край, Барнаул, ул. Димитрова, 66, ауд. 312,  
Алтайский государственный университет, кафедра регионоведения России,  
национальных и государственно-конфессиональных отношений.

©  Оформление. Издательство Алтайского государственного университета, 2023



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2023  Vol. 28,  № 3

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2023



The journal was Founded in 2007
The founder of the journal is Altay State University

Executive editor:
P. K. Dashkovskiy, doctor of historical sciences 
(Russia, Barnaul)

International council:
Sh. Mustafayev, doctor of historical sciences, 
аcademician of the Academy of Sciences of 
Azerbaijan (Azerbaijan, Baku),
A. S. Zhanbosinova, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
S. D. Atdaev, candidate of historical sciences 
(Turkmenistan, Ashgabat)
N. I. Osmonova, doctor of philosophical sciences 
(Kyrgyzstan, Bishkek)
Ts. Stepanov, doctor of historical sciences  
(Bulgariy, Sofiy)
Z. S. Samashev, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
A. M. Dossymbaeva, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
M. Gantuya, Ph. D. (Mongolia, Ulaanbaatar)
Y. Ikeda, doctor of Humanities (Tokyo, Japan)
E. Smolarts, Ph. D. (Germany, Bonn)
Kh. Omarkhali, doctor of philosophy  
(Germany, Berlin)

Editorial team:
S. A. Vasyutin, doctor of historical sciences  
(Russia, Kemerovo)
N. L. Zhukovskaya, doctor of historical sciences 
(Russia, Moscow)
A. P. Zabiyako, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Blagoveshchensk)
A. V. Polyakov, Doctor of Historical Sciences 
(Russia, Saint-Petersburg)
A. A. Tishkin, doctor of historical sciences  
(Russia, Barnaul)
N. A. Tomilov, doctor of historical sciences  
(Russia, Omsk)
T. D. Skrynnikova, doctor of historical sciences 
(Russia, St. Petersburg)

O. M. Khomushku, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Kyzyl)
M. M. Shakhnovich, doctor of philosophical 
sciences (Russia, St. Petersburg)
E. S. Elbakyan, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Moscow)
L. I. Sherstova, doctor of historical sciences  
(Russia, Tomsk)
A. G. Sitdikov, doctor of historical sciences  
(Russia, Kazan)
M. M. Sodnompilova, doctor of historical sciences 
(Russia, Ulan-Ude)
K. A. Kolobova, doctor of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
E. A. Shershneva (executive secretary), candidate  
of historical sciences (Russia, Barnaul)
Editorial Council:
L. N. Ermolenko, doctor of historical sciences 
(Russia, Kemerovo)
Yu. A. Lysenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Barnaul)
L. S. Marsadolov, doctor of Culturology  
(Russia, St. Petersburg)
G. G. Pikov, doctor of historical sciences, doctor  
of cultural studies (Russia, Novosibirsk)
A. V. Gorbatov, doctor of historical sciences  
(Russia, Kemerovo)
K. A. Rudenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Kazan)
A. K. Pogasiy, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Kazan)
S. A. Yatsenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Moscow)
S. V. Lyubichankovsky, doctor of historical sciences 
(Russia, Orenburg)
A. D. Tairov, doctor of historical sciences  
(Russia, Chelyabinsk)
D. V. Papin, candidate of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
A. V. Baulo, doctor of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
I. I. Yurganova, doctor of historical sciences  
(Russia, Moscow)

The journal was approved by the Scientific and Technical Council of Altai State University and registered  
by the Federal Service for Supervision of Communications, Information Technologies and Mass 
Communications (Roskomnadkhor). Registration number PI No. FS 77–78911 dated 07.08.2020.  
All rights reserved. No publication in whole or in part may be reproduced without the written permission  
of the authors or the publisher. Registered with the RF Committee on Printing. Registration certificate  
PI № ФС 77–78911. Registration date 07.08.2020 г.
Editorial office address: 656049, Altai region, Barnaul, ul. Dimitrova, 66, office 312, Altai state University, 
Department of regional studies of Russia, national and state-confessional relations.

© Altai State University Publisher, 2023



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2023  Том 28,  № 3

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Дашковский П. К. Археолог, педагог, наставник: к 60‑летнему юбилею  
Алексея Алексеевича Тишкина.....................................................................................................7
Киреев С. М., Радовский С. С. Cосуды с «трубчатым носиком-сливом» 
в материалах Быстрянской и синхронных культур раннего железного века  
Алтая.................................................................................................................................................42
Мандрыка П. В., Юрьева В. В. Образ хищной птицы в металлопластике культур 
раннего железного века лесостепных и южно-таежных районов  
Средней Сибири.............................................................................................................................62
Советова О. С., Сирюкин И. В. Новое скальное захоронение на Тепсее...........................82
Шульга П. И. Поясные бляшки Староалейской культуры: происхождение 
и использование.............................................................................................................................99
Солодовников К. К., Дашковский П. К., Эрдэнэ М., Нечвалода А. И., Тур С. С., 
Кравченко Г. Г. Краниологические материалы энеолита — ранней бронзы 
северо-западной и юго-восточной периферии ареала афанасьевской общности: 
к вопросам о территориально отдаленных родственных связях и о выделении 
куротинского типа памятников.............................................................................................. 120

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Ожередов Ю. И., Ярзуткина А. А. «Деревянный» огонь у чукчей.....................................151
Скрынникова Т. Д. Титул «хаган» — маркер верховной власти в монгольской 
летописной традиции.................................................................................................................184

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА
Марсадолов Л. С. Сакральные образы древа, животных, богини и близнецов 
у древних кочевников Евразии.................................................................................................194
Дашковский П. К., Ожиганов А. Н. Советская государственно-
конфессиональная политика в отношении религиозных общин Хакасской 
автономной области во второй половине 1970‑х — первой половине 1980‑х гг......... 218

ДЛЯ АВТОРОВ...........................................................................................................................237



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2023  Vol. 28,  № 3

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Dashkovskiy P. K, Archaeologist, teacher, mentor: on the 60th anniversary of Alexey 
Alekseevich Tishkin...........................................................................................................................7
Kireev S. M., Radovskiy S. S. Vessels with a “tubular spout-drain” in the materials  
of the Bystryanskaya and Synchronous cultures early iron age Altai........................................42
Mandryka P. V., Yurieva V. V. The image of a bird of prey in the metal — plastic 
cultures of the early iron age of the forest-steppe and south taiga regions  
of Central Siberia..............................................................................................................................62
Sovetova O. S., Siryukin I. V. A new rock burial on Tepsey.........................................................82
Shulga P. I. Belt plaques of Staroaley culture: оrigin and usage..................................................99
Solodovnikov K. K., Dashkovskiy P. K., Erdene M., Nechvaloda A. I., Tur S. S., 
Kravchenko G. G. Craniological materials of the eneolithic-early bronze age  
of the north-western and south-eastern periphery of the afanasiev community area: 
on the questions of territorially distant family relations and the identification  
of the kurotin type of sites............................................................................................................ 120

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Ozheredov Y. I., Yarzutkina A. A. “Wooden” fire at the people of the chukchi.......................151
Skrynnikova T. D. The «khagan» title as a marker of supreme power in the Mongolian 
chronicle tradition..........................................................................................................................184

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Marsadolov L. S. 05Sacred images of the Tree, Animals, Goddesses and Gemini  
at the ancient nomads of Eurasia.................................................................................................194
Dashkovskiy P. K., Ozhiganov A. N. Soviet state-confessional policy in relation  
to the religious communities of the Khakass autonomous region in the second half  
of the 1970s — the first half of the 1980s................................................................................... 218

FOR AUTHORS............................................................................................................................237



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел II  
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 39 (571.651)
DOI: 10.14258/nreur(2023)3–07

Ю. И. Ожередов, А. А. Ярзуткина

Чукотский филиал Северо-Восточного федерального университета имени 
М. К. Аммосова, Анадырь (Россия)

«ДЕРЕВЯННЫЙ» ОГОНЬ У ЧУКЧЕЙ
Исследование направлено на изучение семантического аспекта чукотского нуми-

нозного «деревянного», «живого» или «чистого огня», возжигаемого с применением 
традиционного прибора, входящего в набор родовых священных предметов чукчей. 
Главными элементами приспособления являются «огнивная доска», она же деревян-
ное огниво, в форме антропоморфной фигуры и лучок со сверлом, вращением кото-
рого создается трение, инициирующее появление огня. Согласно архаическим воззре-
ниям, процесс добывания огня посредством трения-сверления осмысливается в каче-
стве священного соития, а детали прибора олицетворяются соответственно в сочета-
нии — рождающее женское тело в образе огнивной доски и мужской фаллос в форме 
сверла. Культурологический контекст данного ритуала обнаруживается в среде самых 
разных народов и сообществ и находит объяснение в сфере психической деятельности 
человека. Зигмунд Фрейд и Карл Юнг рассмотрели вопрос доместикации огня с точки 
зрения психоанализа. Первый пришел к выводу о победе в данном вопросе культур-
ной составляющей человеческой природы над ее инстинктивной частью. Второй счи-
тал, что добывание огня сверлением — пережиточная форма кровосмесительного со-
ития, где обрядовые совокупления исполняются не людьми, а символами.

Ключевые слова: мировоззрение, огонь, чукчи, добывание «живого огня», проду-
цирующая магия.

Цитирование статьи: 
Ожередов Ю. И., Ярзуткина А. А. «Деревянный» огонь у чукчей // Народы и религии 
Евразии. 2023. Т. 28, № 3. С. 151–183. DOI: 10.14258/nreur(2023)3–07.



152 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Y. I. Ozheredov, A. A. Yarzutkina

Head of the Scientifc and Educational Center of the Chukotka Branch of the 
NorthEastern Federal University M. K. Ammosov

«WOODEN» FIRE AT THE PEOPLE OF THE CHUKCHI
The objective of the research is to understand the semantics of the Chukchi term “wooden”, 

“living”, or “pure” fire, which is kindled with a traditional tool from the Chukchi collection of 
sacred objects. The “firing board”, a wooden fire starter in the form of an anthropomorphic 
figure, and a drill-equipped bow are the two main components of the tool. The rotation of 
the drill causes friction, which sets the fire. In archaic beliefs, the friction drilling method 
is viewed as a sacred intercourse. As such, the tool's details are personified as follows: a drill 
appears as a male phallus, and a “firing board” represents a woman giving birth. The ritual's 
culturological context can be found among the traditions of many different peoples and 
communities and can be explained in terms of human psychology. Sigmund Freud and Carl 
Jung examined the question of fire domestication from the perspective of psychoanalysis. 
The first concluded that in this matter, the cultural component of human nature triumphs 
over its instinctive part. The second believed that fire-making through drilling is a vestigial 
form of blood-mixing intercourse, where ritualistic unions are performed not by humans, 
but by symbols.

Key words: worldview, fire, Chukchi, obtaining «living fire», reproductive magic.

For citation: 
Ozheredov Y. I., Yarzutkina A. A. “Wooden” fire at the people of the chukchi. Nations and 
religions of Eurasia. 2023. T. 28, № 3. P. 151–183. DOI: 10.14258/nreur(2023)3–07.

Ожередов Юрий Иванович, кандидат исторических наук, научный сотрудник  
Чукотского филиала Северо-Восточного федерального университета им. М. К. Ам-
мосова, Анадырь (Россия). Адрес для контактов: nohoister@gmail.com; https://orcid.
org/0000–0002–4849–0745. 
Ярзуткина Анастасия Алексеевна, кандидат исторических наук, начальник научно-
образовательного центра Чукотского филиала Северо-Восточного федерального уни-
верситета им. М. К. Аммосова, Анадырь (Россия). Адрес для контактов: jarzut@mail.
ru; https://orcid.org/0000–0001–5157–7166. 
Ozheredov Yuri Ivanovich, candidate of historical sciences, researcher at the Chukotka 
Branch of the North-Eastern Federal University of M. K. Ammosov, Anadyr ( (Russia). 
Contact address: nohoister@gmail.com; https://orcid.org/0000–0002–4849–0745. 
Yarzutkina Anastasia Alekseevna, candidate of historical sciences, Head of the Scientifc 
and Educational Center of the Chukotka Branch North-Eastern Federal University  
of M. K. Ammosov, Anadyr ( (Russia). Contact address: jarzut@mail.ru; https://orcid.
org/0000–0001–5157–7166.



153Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Введение
Значение огня в жизни человека весьма точно охарактеризовал в свое время не-

мецкий исследователь Юлиус Липс: «Существование дома, племени и самой человече-
ской жизни было бы невозможно без благословенного огня, этого таинственного бра-
та солнца. Значение огня настолько всеобъемлюще, что нет ни одного народа на земле, 
который в своих сказаниях и преданиях не пытался бы объяснить его происхождение. 
Огонь представляется настолько большой ценностью, что согласно большинству ми-
фов, люди похищают его у богов, которые его ревностно оберегали и отнюдь не соби-
рались делиться им со смертными» [Липс, 1954: 34]. Русский ученый Д. Н. Анучин поз-
же добавил: «Огонь является одним из элементарных признаков культуры. Неизвест-
но ни одного народа, как бы ни был низок его культурный уровень, который не был бы 
знаком с огнем, не умел им пользоваться, его поддерживать, его добывать. Старинные 
рассказы о народах-сыроядцах, не использующих огонь и употребляющих только сы-
рую пищу (не умея еще печь, варить), были, вероятно, сильно преувеличены. По край-
ней мере, в близкие к нам века мы не находим таких известий; мореплаватели часто, 
наоборот, по присутствию огня и дыма заключали о заселении человеком встречен-
ных ими островов и берегов, хотя бы там и не находили жителей, убегавших при виде 
корабля или скрывавшихся в лесу» [Анучин. 1923: 1].

Появление огня у людей скрыто в толще тысячелетий, сохранивших и донесших 
до современности лишь мифологические нарративы о доместикации огненной сти-
хии человеком. Мировая мифология знает достаточно много историй получения огня, 
сводящиеся к двум основным категориям: «в одних рассказывается, что огонь был до-
быт из‑под земли, из преисподней, по другим — что он упал или был принесен с неба, 
откуда падает молния и откуда посылает нам свой свет и жар Солнце» [Анучин, 1923: 
6]. Согласно мифологеме одного из австралийских племен в ходе борьбы героев один 
из них швырнул горящую головешку, загорелась сухая трава, возник степной (лесной) 
пожар, «и таким образом огонь стал известен людям» [Токарев, 1999: 188].

Варианты метафизического происхождения огня известны не только полудиким 
племенам тропиков, но отложились и в памяти развитых народов. Во множестве, к при-
меру, находим их у славян: «В славянских списках средневековых апокрифических со-
чинений на вопрос «Как огонь зачася?» дается ответ, что огонь произошел от очей Бо-
жиих: «Архангел Михаил зазже огонь от зеница Господня и снесе на землю». Бытуют 
представления о похищении огня Богом у его противника (у чёрта) и передаче его лю-
дям, а также о передаче огня Богом после изгнания первых людей из рая. Помимо идей 
метафизического характера существуют поверья, основанные на наблюдениях физи-
ческих явлений. Мифы рассказывают, как Небесный Огонь «падает» на землю в виде 
молнии, громовой стрелы, огненного дождя, кометы и является знамением или знаком 
Божьей кары. Однако существуют и варианты, близкие нашему вопросу. Украинская 
и польская легенды рассказывают, что первый огонь человек получил трением одно-
го куска дерева о другой или ударяя камни друг о друга. Так якобы огонь получил царь 
Соломон, ударив два кремня друг о друга» [Белова, Узенёва, 2004: 513].

Что касается научного объяснения данного вопроса, то познание и доместикация 
огня человеком на разных территориях земного шара проходили примерно по одина-



154 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ковому сценарию. Об этом можно судить по целому ряду публикаций иностранных 
и отечественных специалистов, исследовавших разные времена и народы. Максималь-
но полно и обстоятельно этнография огня на разных территориях рассматривается 
в монографическом исследовании В. Н. Харузиной, затронувшей все известные на тот 
момент формы явного и символического огня и способы обращения с ним [Харузина, 
1906: 105–125]. По мнению известных исследователей, древнейшими источниками «до-
машнего» огня были природные пожары, возникавшие от ударов молний, вулканиче-
ских извержений или, по предположению некоторых авторов, от самовозгораний от-
дельных пород деревьев, у которых под воздействием ветра случалось трение веток 
(лиан) друг о друга [Анучин, 1923: 7–9; Тэйлор, 1939: 143]. Несмотря на свидетельства 
зарубежных коллег, в последнем утверждении явно сомневались отечественные уче-
ные, как старые российские, так и советские, например, В. Н. Харузина и С. А. Токарев 
[Харузина, 1906: 70; Токарев, 1999: 185].

Между тем немецкий исследователь Лео Фробениус отыскал доказательства того, 
«что еще совсем недавно были народы, которые не умели сами добывать огонь и толь-
ко прилагали все свое искусство к поддержанию огня». По сведениям А. Гофмана, ко-
гда тот прибыл в 1892 г. в Новую Гвинею, прибрежные жители уже употребляли швед-
ские спички. А на вопрос, как раньше разводили огонь, ему ответили, что они «нико-
гда не давали ему угаснуть»1. На этом основании ученый пришел к выводу, что до эпо-
хи добывания существовала эпоха поддержания случайно найденного огня [Фробени-
ус, 1914: 306]. Аналогичный вывод сделал Д. Н. Анучин на основании сходных сведе-
ний, собранных Н. Н. Миклухо-Маклаем в 1870‑х гг. у папуасов Новой Гвинеи [Анучин, 
1923: 10, 12, 13]. Длинный перечень народов и культур, сохранявших и поддерживав-
ших священный огонь, можно найти у английского исследователя Дж. Леббока [Леб-
бок, 2011: 215–217]. В примечании к работе З. Фрейда «О добывании огня» прозвуча-
ло: «Вероятно, искусство сохранения огня предшествовало искусству разведения огня; 

… сегодняшнее пигмеевидное население Андаманских островов владеет огнем и сохра-
няет его, хотя и не знакомо с автохтонным разведением огня» [Фрейд, 2009: 23]. Дан-
ная традиция существовала на протяжении тысячелетий и прижилась у цивилизован-
ных народов. К примеру, восточные славяне при кладке печи оставляли в стенке шест-
ка специальное углубление, куда заметали горячие угли и присыпали их золой. Тем са-
мым хозяйки запасались горячими углями, из которых всегда можно раздуть огонь 
[Зеленин, 1991: 130].

По мнению ряда исследователей традиционной культуры, человечество пришло 
к созданию искусственного огня на пути технического прогресса. Немецкий ученый 
Л. Фробениус и отечественный этнограф Д. Н. Анучин писали, что бурение отверстий 
на всевозможных поделках способствовало открытию сверла, послужившего прототи-

1	 «Есть род дерева, который загорается очень трудно, но очень долго тлеет. Такое тлеющее дерево все-
гда лежит на очаге туземца». В том случае, если огня не окажется во всей деревне, за ним посылали 
в соседнюю. На случай полной утраты огня у пигмеев внутренней Африки существовал обмен с со-
седями монгосами, от которых они получали тлеющие головни. Когда такой обмен нарушился, пиг-
меи создали во многих местах некие «станции огня» из тлеющих деревьев, тем самым обезопасив 
себя от потери огня [Фробениус, 1914: 307–308].



155Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

пом огневого прибора с ручным и лучковым приводом. В свою очередь пиление бам-
буковых стволов привело к открытию «огневой пилы», а рубка богатого кремнием по-
крова бамбука кремниевыми топорами — к высеканию искры [Анучин, 1923: 17–18; 
Фробениус, 1914: 310–313].

Наблюдения, сделанные в XIX в. у окраинных народов, ученые экстраполировали 
на древнюю историю всего человечества. При наличии довольно обширного ассорти-
мента этнографически описанных огневых приборов добыча огня на Земле долгое вре-
мя ограничивалась преимущественно двумя, относительно простыми и удобными спо-
собами, последовательно сменившими друг друга2. Чайлд Гордон писал: «Приспособ-
ления для добывания огня, наиболее широко применяемые современными примитив-
ными племенами, основаны на трении двух кусков дерева друг о друга… Первые сви-
детельства о преднамеренном добывании огня доходят до современности из верхне-
го палеолита Европы. В нескольких бельгийских пещерах, служивших человеку жили-
щем в течение последней ледниковой эпохи, были найдены поцарапанные куски же-
лезного колчедана вместе с осколками кремня, края которых притупились, что обыч-
но бывает с кремнем от частых ударов по огниву. При ударе железный колчедан дает 
искру, точно такую же, как огниво. Таким образом, европейцы верхнего палеолита от-
крыли способ добывания огня, которым их преемники пользовались вплоть до изобре-
тения в XIX в. фосфорной спички3. Единственным усовершенствованием, введенным 
на протяжении этого долгого времени, была замена во времена железного века куска 
руды куском металлического железа» [Гордон, 1949: 86–87]4. Позже советский ученый 
С. И. Токарев подтвердил данную цитату следующими словами: «…большинство ар-
хеологов считают, что это не древнейший способ (ударный. — Ю. О., А. Я.): для полу-
чения «горячей» искры, принимаемой на трут, недостаточно иметь два кремня, нужен 
пирит (серный колчедан), залежи которого достаточно редки…» [Токарев, 1999: 187]. 
В тех местах, где отсутствовали выходы на поверхность колчедана или других «искря-

2	 Попытка Б. Ф. Поршнева доказать экспериментальным путем обратное, т. е. приоритет искрового спо-
соба, основанного на высекании искры с помощью двух обломков кремня, не увенчалась успехом. 
По мнению С. А. Токарева, убедительных аргументов в пользу той или другой версии нет. В зависи-
мости от местных условий мог входить в употребление то «деревянный», то «каменный» огонь» [То-
карев, 1984: 76; Токарев, 2009: 187].

3	 Изобретение «фосфорных спичек относится приблизительно к 1840 г.» [Тэйлор, 1939: 145]. По-
дробное описание процесса изобретения и прогрессирования производства спичек в XIX в. нахо-
дим у А. Д. Анучина [Анучин, 1923: 37–39]. Простота применения таких орудий сопровождалась 
их эффективностью. При определенной сноровке разжечь огонь деревянным огнивом удается за не-
сколько минут [Lykkegård, 2023].

4	 Л. Я. Штернберг добавил: «Доисторическая археология показала нам, что уже в межледниковую эпо-
ху… которую многие исчисляют в сотни тысяч лет (некоторые в 400 000 лет), что уже в то время чело-
век знал употребление огня. В раскопках Крапины (Югославия), относящейся к среднему палеолити-
ческому периоду, найдены явные следы очагов. Но есть основания думать, что огнем человек умел 
пользоваться и в самые ранние периоды палеолита» [Штернберг, 2012: 366]. Мирча Элиадэ писал 
со ссылкой на Карла Нарра, что следы самого древнего «приручения» огня найдены в Чжоу-Коу-Тя-
не (совр. КНР), они оставлены приблизительно 600 тыс. лет до н. э. [Элиадэ, 2008: 12]. С. А. Токарев 
полагал, что «наши неандертальские предки охотились на крупных животных… охота была не только 
средством добычи мяса, но и борьбой за жилье, за жилые пещеры — ведь как раз на холодную му-
стьерскую эпоху приходится большинство жилых пещер. Вот тут‑то, в борьбе за изгнание крупных 
и опасных зверей из пещер, и пригодились людям горящие головешки. Полезны они были и при об-
лавных степных охотах» [Токарев, 1999: 187].



156 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

щих» пород, люди повсеместно применяли деревянные приспособления. Археологу 
Чайлду Гордону вторил этнограф Эдуард Тейлор: «…дикари большей частью применя-
ли трение двух кусков дерева один о другой, и путешественники могут наблюдать этот 
простой прием до сего времени» [Тэйлор, 1939: 143–145]1.

В рамках условной земной мета-культуры представляют интерес наблюдения 
Ю. Липса, который писал: «Так называемое огнивное сверло представляет собой круг-
лую палочку, которую вращают в углублении, сделанном в другом обрубке дерева. Вра-
щение длится до тех пор, пока не начнут тлеть древесные опилки и подложенный трут, 
на которые осторожно дуют, вплоть до появления пламени… Интересные разновид-
ности представляют собой сверла с веревкой, с луком… у которых веревка и подобие 
веретена облегчает трудную работу сверления» [Липс, 1954: 35–36]. Аналогичные при-
боры отмечены на территории России и многих зарубежных стран [Анучин, 1923: 20; 
Тэйлор, 1939: 144].

Чукотские огневные доски. Обсуждение проблемы
Сходную ситуацию застали русские и европейцы в XVII–XVIII вв. у коренных оби-

тателей Чукотки. Причем в силу местных условий наблюдатели встречали такого рода 
орудия огнедобычи вплоть до середины XX столетия. Судя по наблюдениям исследова-
телей, чукчи и их соседи пользовались именно разновидностью, отмеченной Ю. Лип-
сом. В первой половине XVIII в. С. П. Крашенинников писал: «Огнива камчадалов име-
ли вид дощечек из сухого дерева, на которых вдоль края делались дырочки. При вра-
щении ставившихся в эти дырочки кругленьких палочек из сухого дерева получался 
огонь. Вместо трута употреблялась мятая трава — тоншич, в которой раздували заго-
ревшуюся при верчении сажу» [Крашенинников, 1948: 171]. В. Г. Богораз, изучавший 
жизнь чукчей во второй половине XIX — начале XX в., приводит несколько сходных 
описаний деревянного огнивного прибора, различающихся лишь в деталях. В книге 
«Очерк материального быта оленных чукчей», созданной по коллекции Л. Н. Гондат-
ти, ученый писал: «Чукчи добывают огонь посредством особого деревянного огнива… 
которое состоит из деревянного бруска, отесанного в виде грубого идола, деревянно-
го сверла… рогового лучка… и костяной головки к сверлу». Все деревянные детали — 
из одной породы, обычно это «осиновое или сосновое дерево» из сплавного леса, ско-
пившегося по морским берегам. Головки делали из коленной чашки или бабки быка 
дикого оленя [Богораз, 1901: 27].

1	 Простейший способ заключался в трении друг о друга двух кусков дерева. Вместе с тем первобыт-
ные люди изобрели несколько конструктивно разных приспособлений, действующих от силы трения. 
Одни из них работали от прямолинейного движения, другие от вращения. Соответственно, в первой 
группе Ю. Липс отметил огнивную пилу (полено из мягкого дерева «пилят» пластиной из твердого 
дерева) и огнивный плуг (огонь получают трением палочки по продольной борозде). Вторая группа 
включает простое огнивное сверло, приводимое в движение перекатыванием его древка в ладонях, 
и огнивное сверло с луком, где древко закреплено на тетиве лучка и вращается при движении по-
следнего из одной стороны в другую. Наиболее сложным устройством в ряду известных стал порш-
невой прибор, в котором точно подогнанный поршень двигается в деревянной трубке, натираясь 
вдоль ее стенок [Липс, 1954: 35–36; Тэйлор, 1939: рис. 55‑h].



157Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

При этом автор уточнил, что «прибор для добывания огня посредством сверле-
ния дерева у оленных чукоч (чукчей. — Ю. О., А. Я.) такой же, как у оленных коряков» 
[Богораз, 1991: 166, рис. 166]. Особенностью огневого орудия этих народов, в отличие 
от других, стала форма нижней огнивной доски, выполненной в виде антропоморф-
ной фигуры.

В работе «Материальная культура чукчей» В. Г. Богораз отмечает: «Прибор… со-
стоит из доски, обычно грубо обтесанной в виде человеческой фигуры, из круглого 
деревянного сверла и лучка отдельного от сверла» [Богораз, 1991: 166–167, рис. 166]. 
При этом исследователь упускает такую важную деталь, как «верхняя головка на свер-
ло». Д. Н. Анучин называл ее «верхняя накладка или мундштук», которым у эскимосов 
служила «деревянная палочка или костяшка (иногда астрагал оленя или позвонок круп-
ной рыбы)» [Анучин, 1923: 20–21]2. Наиболее детальное описание деревянного огни-
ва В. Г. Богораз привел в книге, посвященной религиозным воззрениям чукчей. Пред-
варяя описание, исследователь напоминает, что «деревянное огниво — доска, имею-
щая «грубую человеческую форму», в дырочках которой вращается деревянное свер-
ло. Обозначены лишь голова, плечи, иногда и ноги, но при этом на лице «вырезаются 
глаза, нос и рот»». Там, где доски использовали ежедневно, «священное огниво» сохра-
нялось исключительно для праздников, для утилитарного употребления служили про-
стые доски, которым лишь иногда придавали человекоподобную форму. В то же время 
повседневно в хозяйственных целях использовали преимущественно ударные прибо-
ры [Богораз, 1991: 166, рис. 167; 1901: 27; 2016: 55–56, рис. 46, 48]. Кроме того, ученый 
пишет: «К весне у многих хозяек уже нет трута, и они поневоле должны принимать-
ся за свое старинное деревянное огниво», а «спички (шаркающее огниво) попадаются 
у чукчей в виде исключения» [Богораз, 1901: 27].

На протяжении долгого времени вокруг огнивных досок образовалось обширное 
поле мифо-поэтического и бытового нарратива, отразившего утилитарные и симво-
лические воззрения многих поколений. У В. Г. Богораза находим: «Каждый мальчик 
в возрасте четырех-пяти лет получает из семейного имущества доску для добывания 
огня и оленье тавро. Если не хватает старых приборов для добывания огня, то делает-
ся новый…». Однако обязательным это условие становится лишь при разделении се-
мьи и стада, когда каждой части требуются своя доска и тавро, необходимые для сим-
волической защиты людей и оленей, а также для владельческой маркировки последних. 
По представлениям чукчей, одна из досок, обычно самая старая, являлась покровите-
лем стада. Другие покровительствовали охоте, третьи служили при жертвоприноше-
ниях. Во время отела оленьих самок огнивные доски выставляли, ожидая от них по-
мощи рожающим важенкам [Богораз, 2016: 56–57].

2	 Хотелось бы обратить внимание, что такого рода накладки, изготовленные, например, из мягко-
го камня, могут встречаться среди чукотских археологических древностей. В наборах «амулетов» 
вместе с огнивными досками иногда можно увидеть предметы, напоминающие такие накладки  
(рис. 2.-2).



158 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

1 2

3

4

5



159Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

6

Рис. 1. Чукотские огневые доски: 1, 2, 3 — огневые доски в экспозиции музея «Берингийское 
наследие», пос. Провидения, Чукотский АО. 2023 г. 4 — огневые доски (чук. — гыргытти) 

из массива дерева, дл. 59 см., на лицевой стороне 30 углублений в три ряда, лучок из ребра 
оленя. Билибинский краеведческий музей. БКМ ИП‑1 № 1280, поступление 1987 г.; 5 — 

огневая доска в связке священных предметов, с. Ваеги, Чукотка, 2019 г.; 6. Антропоморфные 
огневные доски, село Ваеги, Чукотка, 2019 г. Фото из архива А. А. Ярзуткиной 

Fig. 1. Forms of Chukotka fireboards: 1, 2, 3 — Fireboards in the exhibition of the &quot; Beringia 
Heritage&quot; Museum, Provideniya village, Chukotka Autonomous Okrug. 2023; 4 — Fireboards 
(Chukotka — gyrgytty) made of a single piece of wood, length 59 cm, with 30 depressions in three 

rows on the front side, the arc is made of reindeer bone. Bilbino Regional Museum. BKM IP‑1  
No. 1280, acquired in 19874; 5 — Fireboard in a set of sacred objects, Vaegi village, Chukotka, 

2019; 6 — Anthropomorphic fireboards, Vaegi village, Chukotka, 2019. Photo from the archive  
of A. A. Yarzutkina

По прошествии более чем полувека В. Г. Кузнецова практически повторила характе-
ристику «огневых досок» В. Г. Богораза, слегка разнообразив ее собственными наблю-
дениями: «…нижний конец палочки вставляют в углубление на туловище и при помо-
щи лучка начинают быстро вращать палочку, придерживая при этом ее верхний ко-
нец костяной пластинкой. Пластинку обычно держали в левой руке, а лучок враща-
ли правой1. В каждой яранге имелось несколько таких приборов, от 2 до 6» [Кузнецо-
ва, 1957: 271–272].

1	 «Сверло вертят в одном из глаз бруска до появления раскаленного угля, который переносят на сухие 
уголья и затем раздувают огонь» [Богораз, 1901: 27].



160 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

1

2

Рис. 2. Огневые доски. Добывание огня. Фото из архива А. А. Ярзуткиной: 
1 — праздник молодого оленя в Энмеленской тундре. 1970‑е гг. Музей «Берингийское 

наследие», пос. Провидения, Чукотский АО. Фото, инв. № КПОФ 675; 2 — огневые доски 
в действии (имитация). Село Ваеги, Чукотка, 2019 г. 

Fig. 2. Fireboards. Fire extraction. Photo from the archive of A. A. Yarzutkina: 1. Young reindeer 
festival in the Enmelen tundra. 1970s. &quot; Beringia Heritage&quot; Museum, Provideniya 

village, Chukotka Autonomous Okrug. Photo, inventory No. KPOF 675; 2 — Fireboards in action 
(imitation). Vaegi village, Chukotka, 2019



161Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Древность происхождения чукотских огневых приборов убедительно доказыва-
ет космогонический миф, согласно которому Творец-Ворон, спустившийся к людям 
во времена оные, «высверлил огонь указательным пальцем из своей правой ноги». 
Однако на этом он не остановился и новый огонь «высек ударом двух своих больших 
когтей» [Богораз, 1991: 166]. В изначальном по полноте тексте говорится следующее: 
«Поставил Творец палец руки на ногу, стал сверлить, добыл из ноги огонь. Вот огонь 
из ноги добыл, а вы не верите!.. Буйные люди кричат, — огонь погас. Черкнул Творец 
ногтем о ноготь, добыл снова огонь. «Вот вам огонь!»» [Богораз, 1900: 168]1. Вполне 
очевидно, что мифологема фиксирует появление двух инструментов для извлечения 
огня — трением и ударным способом. В то же время она не разделяет эти приборы 
хронологически, определяя лишь последовательность их появления. В одной из пуб-
ликаций В. Г. Богораз констатировал: «В настоящее время среди чукоч более распро-
странено высекание огня из кремня посредством стальной пластинки. Среди при-
морских чукоч добывание огня путем сверления вышло из употребления. У олен-
ных чукоч оно применяется при добывании священного огня во время различных 
праздничных обрядов. В отдаленных местах оно применяется и в повседневной жиз-
ни, особенно в тех случаях, когда не имеется березового трута, необходимого для до-
бывания огня посредством кремня и огнива. В настоящее время прибором для до-
бывания огня служит кремень и стальная пластинка» [Богораз, 1991: 166, рис. 167а; 
1901: 27]. На иллюстрации к тексту В. Г. Богораз показал калачевидное кресало (огни-
во) русского типа. Одновременно с этим исследователь заметил, что шведские спич-
ки у чукчей бытовали уже в 1890‑е гг. — точно так же, как их фиксировали европей-
ские наблюдатели у обитателей Океании, знакомых с добыванием огня путем трения. 
Не лишне заметить, что некогда географически близкие соседи чукчей юкагиры поль-
зовались кресалами другого типа, схожими с южно-сибирскими и монгольскими об-
разцами [Иохельсон, 2005: 604, рис. 64].

Вполне очевидно, что история чукотских приспособлений для добывания огня сле-
дует теми же путями и прошла аналогичные стадии развития («деревянную» и «метал-
лическую»), свойственные огнивным орудиям других народов. Однако совсем недав-
но группа исследователей расширила диапазон способов доместикации огня, включив 
в него новейшее достижение технического прогресса. Для родственных коряков, прин-
ципиально не отличавшихся от чукчей в этом вопросе, авторы коллективного исследо-
вания, опубликованного в 2014 г., определили третью стадию, назвав ее «спичечная», 
которая, собственно, не противоречит процессам, известным у примитивных культур 
тропиков и других регионов земного шара. Помимо исторического и технического ана-
лиза, в исследовании, посвященном ударным (кремниево-кресальным) способам, ав-
торы упоминают деревянные огневые приборы и справедливо указывают на функцио-
нальную бинарность тех и других, одинаково служивших не только профанным, ути-

1	 Вместе с тем чукотская мифология отмечает и другой, вероятно, хронологически удаленный вари-
ант, в котором говорится, что добывать огонь чукчей научил демиург «старик» Тэнантомгын [Вдовин, 
1976: 228].



162 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

литарным, но и сакральным, ритуальным целям [Воробей, Хаховская, Митько, 2014: 
164–165]1.

В связи с последним замечанием уместно вспомнить высказывание К. Ф. Карьялай-
нена о том, что «вместе с другими народами Сибири чукчи почитали огонь не только 
как живительную субстанцию, дающую тепло и свет, но и как надежное средство ма-
гической защиты от злых сил» [Карьялайнен, 1994: 26]. Широко известно, что «огни… 
служат для отогнания злых духов… обезвреживания козней колдунов, ведьм и т. п.» 
[Фрэзер, 1983: 599; Штернберг, 2012: 371]. В начале XX столетия В. Г. Богораз говорил, 
что у чукчей огонь, добытый трением, «в настоящее время имеет более обрядовое зна-
чение и обязателен во время праздников» [Богораз, 1901: 27]. Особенно востребован-
ными такого рода ритуалы были при возвращении оленьего стада из многомесячной 
летней кочевки. Жители поселений (стойбищ) встречали его не только с особым по-
чтением, но и особыми мерами экзорцизма, где ведущая роль отводилась огню. Ему на-
значалось «отогнать злых духов, приставших к стаду на чужой земле, не защищенной 
семейными охранителями». С этой целью при появлении оленей перед каждым жили-
щем разводили костер, причем «сначала огонь разжигали спичками («шаркающее ог-
ниво»), но далее к нему присоединяли огонь, зажженный деревянным огнивом, добы-
тый трением священных дощечек-амулетов…» [Богораз, 1901: 27; 1939: 75].

Из цитаты видно, что, несмотря на профанацию ритуала и сужение его сакраль-
ной сферы, обусловленной введением спичек, последние не заменили огнивные доски 
в главном их назначении — ритуальном возжигании огня. Традиционное средство так 
и осталось главенствующей магической силой, еще долгое время питавшей сакраль-
ные костры «чистым огнем». В подтверждение этих слов можно припомнить, что в од-
ной из лекций Л. Б. Штернберг рассказывал, как в 1922 г. в Кунсткамеру привезли остат-
ки обгорелого бревна, посредством которого добывали «живой огонь». В завершение 
автор добавил: «И это не какое‑нибудь исключительное явление: из года в год в раз-
ных концах СССР по разным поводам добывают посредством трения «живой огонь»» 
[Штернберг, 2012: 371].

Этнограф В. Г. Кузнецова, несколько лет прожившая в чукотском стойбище (1948–
1951 гг.), наблюдала бытование «огневых досок» сверлящего типа еще в начале 1950‑х гг. 
Но, как думается, от них не отказывались и в последующие годы, вплоть до массовой 

1	 Выделенная авторами последняя стадия обусловлена появлением на северо-востоке Сибири спичек, 
однако не беремся судить, насколько она соответствует традиционной схеме. Дело в том, что спич-
ками «огневой» ряд не ограничивается, так как по соседству с ними фиксируются зажигалки, крем-
невые (бензиновые и газовые), а затем с электрической искрой (пьезоэлемент или электросеть). 
Исходя из принципа получения огня, положенного авторами данной работы в основу классифика-
ции, бензиновые и газовые зажигалки попадают в один ряд с деревянными огнивными досками, 
так как те и другие используют силу трения, и одновременно со спичками, так как кремни зажи-
галок по способу действия более напоминают серную головку спички, возгорающуюся от трения, 
нежели природный кремень, требующий для высекания искр сильных и резких ударов. Название 
синтетического материала из зажигалок «кремнем» основано лишь на формальном сходстве в ча-
сти создания пучка искр. В том же условном соседстве с природным кремнем находятся зажигалки 
с электрическим «приводом», тоже дающие искру и, следовательно, подходящие для предложен-
ной классификации. Любопытно в связи с этим замечание В. Г. Богораза о том, что чукчи называ-
ли спички «шаркающим огнивом» [Богораз, 1901: 27], тем самым не отделяя их от ударно-крем-
невого способа добычи огня.



163Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

поставки серных спичек. Следуя В. Г. Богоразу, В. Г. Кузнецова писала: «До варки каши 
в огонь очага «добавляли» искру, полученную лучковым способом из деревянного при-
бора для добывания огня…» [Кузнецова, 1957: 271]2. По воспоминаниям стариков-чук-
чей, костры возжигались таким способом еще на их памяти, в относительно недалеком 
прошлом [Ожередов, Ярзуткина, 2021: 118–120; Ярзуткина. ПМА].

Огнивные доски в культуре современной Чукотки3

В настоящее время вместе с изменением оленеводческого хозяйствования и значи-
тельным сокращением численности жителей Чукотки, проживающих в тундре4, транс-
формировалась и сакральная сторона чукотской культуры.

Большая часть огнивных досок за ненадобностью утрачена, другие еще хранятся 
в семьях, некоторые попали в экспозиции музеев Чукотки, став маркерами националь-
ной культуры чукчей в одном ряду с ярангой, жирником, яраром.

Некоторые бывшие оленеводы, переселившиеся в села и поселки Чукотки, и их по-
томки сохранили огнивные доски и перевели их в разряд священных предметов, сохра-
няющих память о предках и национальной культуре. Мы зафиксировали несколько слу-
чаев хранения этих предметов в квартирах и домах людей. Чаще всего огнивные доски 
хранятся в специальных мешках или простых пакетах вместе с другими священными 
предметами. Нередко их «кормят» в праздничные дни, намазывая жиром или олень-
ей кровью [Ярзуткина, ПМА].

2	 Исследователь приводит следующее описание: «Состоит из доски и палочки с лучком. Доска (в ли-
тературе часто называется «огнивная доска» или деревянное огниво») имеет форму человеческой 
фигуры, грубо сделанной. В большинстве случаев вырезаются только голова и плечи. Как исклю-
чение нам попадались огнивные доски, на которых были вырезаны и ноги. На лице черточками 
или углублениями показаны глаза, нос и рот. На туловище также имеются углубления. Огонь по-
лучается трением. Для этого нижний конец палочки вставляют в углубление на туловище и при по-
мощи лучка начинают быстро вращать палочку, придерживая при этом ее верхний конец костяной 
пластинкой. Пластинку обычно держали в левой руке, а лучок вращали правой» [Кузнецова, 1957: 
271–272].

3	 Источником для описания современного использования огнивных досок на Чукотке и воспомина-
ний об их использовании в прошлом послужили полевые материалы одного из авторов настоящей 
статьи — А. А. Ярзуткиной, полученные в ходе этнографических экспедиций в чукотские села в пе-
риод с 2003 по 2023 г. Всего было обследовано 11 сельских поселений, 3 города, 3 поселка и одно 
оленеводческое стойбище. А. А. Ярзуткиной были изучены музейные коллекции и содержание экс-
курсий музея «Берингийское наследие» (пос. Провидения), музейного центра «Наследие Чукотки» 
(Анадырь), Билибинского краеведческого музея (Билибино), музея пос. Лаврентия и музея села Мар-
ково. Также в качестве источника были привлечены опубликованные данные антрополога Вирджи-
ни Вате, побывавшей в селах Амгуэма и Тавайваам и оленеводческих стойбищах в 1998 и 1999 гг.; 
Жанетт Ликкегорд, изучавшей культуру чукчей Камчатки в селе Ачайваам с 2011 по 2014 г., и Кон-
стантина Клокова, собиравшего материалы в селе Мейныпильгыно в 2016–2019 гг.

4	 По данным Департамента сельского хозяйства Чукотского автономного округа, на 2021 г. в олене-
водстве занято примерно 600 человек, из которых непосредственно в тундре проживает около 350 
человек.



164 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

1 2

3 4

Рис. 3. Огневые доски в современной «обрядовой» жизни чукчей: 1 — огневая доска 
для получения «повседневного» огня. Канчаланская тундра. Чумработница оленеводческой 
бригады. Огневая доска используется для ритуального «кормления» во время праздников. 

2008 г.; 2 — добывание «чистого» огня (имитация). Праздник «Килвэй», с. Канчалан, Чукотка. 
Май 2006 г.; 3 — огневая доска у костра. Праздник «Тиркинэлвэт», с. Канчалан, Чукотка,  

март 2007 г.; 4 — обряд благодарения на открытии выставки-дегустации национальных блюд. 



165Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Имитация добывания «чистого» огня. Анадырь, Чукотка, 2023 г.  
Фото из архива А. А. Ярзуткиной 

Figure 3. Fireboards in the contemporary &quot; ritual&quot; life of the Chukchi people:  
1 — Fireboard for obtaining &quot; everyday&quot; fire. Kanchalanskaya tundra. Chum worker  
of the reindeer herding brigade. The fireboard is used for ritual &quot; feeding&quot; during 

festivals. 2008; 2 — Obtaining &quot; pure&quot; fire (imitation). &quot; Kilvei&quot; festival, 
Kanchalan village, Chukotka. May 2006; 3 — Fireboard by the bonfire. &quot; Tirkinelvet&quot; 

festival, Kanchalan village, Chukotka, March 2007; 4 — Ritual of thanksgiving at the opening  
of an exhibition-tasting of national dishes. Imitation of obtaining &quot; pure&quot;  

fire, Anadyr, Chukotka, 2023. Photo from the archive of A. A. Yarzutkina

Люди, длительное время работавшие в тундре, сохраняют огнивные доски для под-
держания связи оленей и людей, предков и потомков. Один из бывших оленеводов ва-
ежской тундры показал два приспособления для добывания огня, к «шее» которых были 
привязаны веревочки с узелками, означающими умерших родственников, кожаные нит-
ки с белыми бусинами, железное кольцо и кусочки шерсти (рис. 1.-6). «У меня [с олене-
водческой бригады] вот эти вот, как он называется? Вот… от родителей у меня до-
стались вот эти, как вот типа как вот… человечков видели? Гыр-гыр, вот эти вот. 
Но это я всё уже должен дочкам передать их. Мы их возили с собой. Мы вот приезжа-
ем к старикам, и они нам на радостях дарят. Что ихняя молодежь. Оленя вот. И вот 
раз, оленя подарили. Мы раз ему [огнивной доске] и этот самый [бусинку] туда при-
вязали уже. К этому. Ага. Вот это олень [показывает на белую бусинку]» [Ярзуткина. 
ПМА, село Ваеги, 2019].

Согласно пояснениям нашего информанта, огнивные доски были связаны с плодо-
родием оленей, людей и потустороннего мира. Продуцирующая магия касалась одно-
временно всех связанных между собой объектов. Люди радовались своим детям и вну-
кам, от этого у потомков становилось больше оленей, а потомки в свою очередь, сим-
волически завязывая бусинки, умножали количество оленей у своих предков, умерших 
и проживающих в другом мире. Огнивные доски были определенным образом связа-
ны с этим процессом и продуцирующей магией.

В оленеводческой бригаде канчаланской тундры нам показывали две огневые до-
ски. В первом случае холостой оленевод достал из нарты, в которой он хранил мехо-
вую одежду и шкуры, антропоморфную доску с тремя рядами углублений (без лучка), 
длиной 40 см. Мужчина сказал, что это его идол и он его «кормит». «Мать передала, ей 
передала ее мать. Храню его как хранителя. Прошу его стадо пасти. Помогал чтобы. 
Ну, мол, я тебя кормлю, а ты мне помогай. Мажем кровью… На праздник в ярангу от-
носят. Справа от входа кладут… Раньше на нем огонь разжигали. В выемку палочку 
вставляли и крутили, чтобы огонь получить. Кто хотел от идола избавиться — его 
сжигают, уничтожают. Были случаи, что он обижался» [Ярзуткина А. А. ПМА, Кан-
чаланская тундра, 2008]. Во втором случае чумработница оленеводческой бригады по-
казала огневую доску, использовавшуюся в прошлом для добывания «повседневного» 
огня. Она хранилась у нее в одном мешке с другими ритуальными предметами и на мо-
мент сбора информации использовалась только как объект для «кормления» во время 
праздников [Ярзуткина А. А. ПМА, Канчаланская тундра, 2008] (рис. 3.-1).



166 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Жанетт Ликкегорд, описывая праздник Килвей в оленеводческом стойбище — спут-
нике чукотского села Ачайваам на Камчатке, указывала на важное место огневой до-
ски в процессе мероприятия и представлениях людей. По ее сведениям, гыр-гыр вна-
чале намазывают жиром, вываренным из костей оленя, а затем «делают ритуальный 
огонь». Добыть огонь с помощью гыр-гыра необходимо хотя бы один раз в год, «что-
бы поддерживать жизнь семьи». Если человек не может зажечь огонь или сделать ис-
кру с помощью своего гыр-гыра, это, по мнению ее информантов, может быть призна-
ком приближающейся смерти [Lykkegård, 2023: 494].

Жительница села Ваеги показала нам свою антропоморфную огнивную доску и срав-
нила использование этих досок на празднике Кильвей в селе и в тундре. В селе, по ее 
словам, во время праздника делается имитация: «Я вон каждый раз выношу ее [огнивную 
доску] сюда. И прям показываю, что надо делать. Ну, имитирую. Там как будто огонь 
разжигаем. Вроде вот от него [огнивной доски] загорелось. Ну, на самом деле зажигал-
кой. Потом все идут, огонь кормят. И начинается праздник… А в тундре, там с самого 
утра. Первая сначала добыча огня. Добывают огонь, уже настоящий, трением, с этого 
вот [огнивной доски] … Сделали огонь — и выносят впереди яранги уже треногу с ним. 
Всё. Вешают туда котел и все готовят для праздника на нем» [Ярзуткина А. А. ПМА, 
с. Ваеги, 2019] (рис. 1.-5, 6).

Вирджини Вате в процессе сравнения двух праздников Килвей — одного, прово-
димого в оленеводческом стойбище в амгуэмской тундре, другого в селе Тавайваам — 
спутнике окружной столицы Чукотки, также отметила, что в тундре в день праздни-
ка хозяйка рано утром зажигает костер в яранге с помощью антропоморфной огневой 
доски. В городском варианте огонь в установленной на площади яранге не зажигают, 
а еду готовят на улице. При этом используются репродукции ритуальных предметов, 
в том числе и огневая доска, которую просто «кормят» мясом и кладут рядом с яран-
гой [Vaté, 2005: 48, 53].

В селе Мейныпильгыно, согласно материалам Константина Клокова, некоторые се-
мьи сохранили оленеводческие традиции и, несмотря на отсутствие оленей и кочево-
го хозяйства, соблюдают свой традиционный обрядовый календарь. Знаковая фигура 
оленя в обрядах замещается на маленькие фигурки, слепленные из ивовой каши, ро-
рат (колбасу из оленьих кишок), ивовые веточки, сушеный лосось, бусинки или шари-
ки бисера. При этом огонь перед праздником добывается с помощью антропоморф-
ной доски гыр-гыр. Его добыча не имитируется, как в представленных нами примерах. 
В селе Мейныпильгыно ритуал добывания огня проводит женщина — «хозяйка яран-
ги и хранительница очага» [Клоков, 2021: 45, 50].

В современной городской культуре чукчей проводятся стилизованные обряды ве-
сеннего цикла оленеводов: Тиркитаарон/Тиркинэлвэт — праздник встречи солнца 
(март) и Килвэй — праздник молодого оленя (апрель-май). Оба праздника мы наблю-
дали в селах Канчалан, Алькатваам и Тавайваам. В частности, в селе Канчалан на празд-
нике Килвэй в самом начале праздника мальчик имитировал добывание «чистого» огня 
с помощью лучка и огневой доски (рис. 3.-2, 3). В процессе имитации другие участни-
ки обряда зажигали рядом небольшой костерок спичками [Ярзуткина А. А. ПМА, село 
Канчалан, 2006]. Эти символические действия оказались очень устойчивыми в совре-



167Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

менной праздничной культуре чукчей. Например, детские фольклорные коллективы 
часто используют подобные действия в качестве вступления для различных мероприя-
тий. В 2023 г. воспитанницы национального клуба «Эйн'эк'эй» провели обряд благода-
рения перед вполне светским мероприятием — открытием выставки-дегустации на-
циональных блюд, в ходе обряда они «покормили» репродукцию антропоморфной ог-
нивной доски и имитировали добычу огня. «Огонь» при этом заменили на электри-
ческие лампочки, расположенные внутри мха и оленьих рогов [Ярзуткина А. А. ПМА, 
Анадырь, 2023] (рис. 3.-4).

На празднике Тиркинэлвэт в селе Канчалан, по сведению жителей, не было принято 
добывать «чистый огонь», при этом необходимо было «покормить» сам огонь и огневую 
доску. Ее складывали недалеко от костра, и хозяйка, порезав на мелкие кусочки мясо, 
потчевала огонь и обмазывала ими антропоморфный предмет [Ярзуткина А. А. ПМА, 
село Канчалан, 2007] (рис. 3.-3).

Бывший оленевод Амгуэмской тундры рассказывал, что у него в яранге всегда было 
несколько средств для добывания огня: спички, камни и огневая доска. «С раннего воз-
раста ты должен был многому научиться. Например, как огонь правильно добывать. 
Из ничего. Камешки желтые. Просто берешь — чик! И искру на пушицу. Одним уда-
ром — уже разгорелся… А еще у нас же первая яранга, и с собой обязательно огниво надо 
было вот таскать. Оно легонькое, маленькое: доска, кривой рог и веревочка. Палочкой 
крутим, то есть тянем туда-сюда, и огонь. Нужно обязательно уметь разжигать его» 
[Ярзуткина А. А. ПМА, село Амгуэма, 2019]. Одним из вариантов использования ог-
нивной доски был не только праздник, но и остановка на новом месте после кочевки, 
когда обитатели первой (главной) яранги добывали «чистый огонь».

Были варианты, когда огонь берегли, т. е. поддерживали в течение длительного време-
ни, не давая потухнуть. «Летом в яранге топишь. А потом сверху головешки такие, гни-
лушки. Полусырые. Положишь на ночь. Сверху мхом закрыли. Чтоб он не гас. Потом це-
лое лето… Бегаешь, бегаешь. Целый день, летом. Бегаешь, бегаешь — раз, пошел, подло-
жил. Побегали, побегали — пришли, подложили» [Ярзуткина А. А. ПМА, село Ваеги, 2019].

В прибрежных поселениях чукчей потомки морских зверобоев не помнили об ис-
пользовании огневых досок и рассказывали, что их предки добывали огонь с помо-
щью камней. Мы не зафиксировали у них представления о «чистом огне», разжигае-
мом на праздники. «У нас огонь, — ну, просто. Мы кормим [духов] во все стороны. Вот, 
на четыре стороны, как бы даем. Всем… Сестра рассказывала, что с зятем в тундру 
пошли. Она покормила, а он эту [огневую] доску достал и стал крутить. Свой огонь 
там. Вот она в одной стороне — свое делает, а он свое. Терпели друг друга. Разные. Он — 
тундровой, а мы морские» [Ярзуткина А. А. ПМА, с. Уэлен, 2023].

Хранение огнивных досок и их символическое использование свидетельствует 
о важности этих предметов в мировоззрении чукчей. Устойчивым оказалось и пред-
ставление о «чистоте»: о разных по своей природе огнях — «ритуальном», или «чи-
стом», и обычном огне. Огнивные доски, утратив свою утилитарную функцию как про-
изводителей огня, сохранили свою принадлежность к священным и «тайным» предме-
там, поддерживающим связь с предками и обеспечивающим передачу традиций сле-
дующим поколениям.



168 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Семантика огнивных досок
Приведенное выше наблюдение К. Ф. Карьялайнена касается лишь общего форма-

та настоящего исследования, локализующегося в пределах проблемы сакрального огня 
и темы огневого экзорцизма, достаточно изученной и присутствующей здесь в каче-
стве контекста. По мнению В. Н. Харузиной, «для того чтобы составить себе ясное по-
нятие о представлениях данной народности об огне, следует изучить его представления 
о нем, как о стихии живой и самостоятельной, персонифицированной или антропомор-
физированной, об огне как духе-покровителе жилья, семьи и рода, самостоятельного 
или слившегося уже с духом предков и прочими домашними духами, об отношениях 
огня земного к огню небесному: солнцу и молнии, к огню подземному и вообще ко вся-
кому проявлению огня и света» [Харузина, 1906: 123]. Однако нас интересует собствен-
но инструмент для добывания огня путем трения (сверления), а точнее, его семантика.

В отечественных пределах деревянный прибор в действующем виде сохранился 
до новейшего времени, пожалуй, только у народов Чукотки, поэтому источниками 
для настоящей работы послужили старые и современные материалы, собранные у чук-
чей, коряков и эскимосов, но преимущественно чукотские. Из этнографии явствует, 
что одной из главных причин долгого бытования «огнивной доски» в Сибири явилась 
особая сакральная «сила» огня, добытого первобытным способом. Если у ряда наро-
дов данное воззрение сохранилось лишь в мифо-эпическом виде, то у чукчей и род-
ственных им этносов оно бытовало в прагматической сфере почти до XXI столетия — 
прежде всего в прагматике ритуальной деятельности, но также и в утилитарной повсе-
дневной работе. При разжигании очага женщина всегда подспудно учитывала метафи-
зические свойства огня. Косвенным подтвержденим такой бинарности служат две упо-
мянутые формы огнивной доски: антропоморфная и обычная.

Напомним, что одно из ранних свидетельств об огневых досках Северо-Востока Си-
бири находим у С. П. Крашенинникова [1948: 171]. Позже В. Г. Богораз отмечал: «Сим-
волом очага и вместе с тем главной семейной святыней считаются огнива», служившие 
для добывания огня способом трения. Их два типа, один из которых «для повседневно-
го добывания огня не имеет никакой особой святости», другой, напротив, «употребля-
ется для зажигания огня только во время известных праздников». Далее исследователь 
вносит важное уточнение: «…у многих чукчей, которые теперь употребляют, по пре-
имуществу, трут и огниво, в эти дни в огонь, добытый кресанием, все‑таки, добавляют 
искру, добытую трением… для придания ему обрядового значения» [Богораз, 1901: 49]. 
Из этого следует, что, невзирая на присутствие в мифологеме о рождении огня от ког-
тей Ворона двух способов, сакральным для возжигания «чистого огня» оставался «де-
ревянный» вращательный, зажженный особым приспособлением.

По сведениям И. С. Вдовина, у чукчей в каждой семье обязательно был деревянный 
снаряд для добывания огня путем трения, так называемый уттымилгымил — «дере-
вянный огонь», который непременно входил в категорию семейных охранителей, был 
предметом культа1. В. Г. Богораз называет такой огонь священным и уточняет, что ог-

1	 По сведениям В. Г. Кузнецовой, «в каждой яранге имелось несколько таких приборов, от 2 до 6» 
по числу обитателей [Кузнецова, 1957: 270–271]. Сходные процессы наблюдаются в культуре со-
седствующих коряков.



169Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нива для трения переходят из поколения в поколение в течение очень долгого време-
ни, но каждое из них приурочено к какому‑нибудь отдельному человеку, специальным 
покровителем которого он является; когда ребенок родится, одно из освободившихся 
по смерти хозяина наследственных огнив переходит к нему [Богораз, 1991: 166]. Впол-
не понятно, что священный и «деревянный» огонь — это синонимы: речь идет об огне, 
добытом деревянным огнивным прибором. В советской этнографии утвердилось мне-
ние, что такие инструменты обеспечивали людей светом, теплом, горячей пищей, за-
щитой и поэтому относились к «предметам-фетишам» [Вдовин, 1977: 149, рис. 12].

Перечисленные мотивы сакрализации «деревянного» огня, безусловно, важны, 
но по природе своей вторичны. Очевидно, что данный термин соотносится не только 
с прибором для извлечения огня, но и непосредственно с ним самим. Согласно архаи-
ческим воззрениям «деревянный» огонь являет особой форму священной субстанции, 
известной под разными терминами, но с единой семиотической основой. Знаток пер-
вобытной культуры Э. Тэйлор писал о священном огне, извлекаемом с применением 
такого рода устройств у целого ряда народов земного шара. При этом «у цивилизован-
ных народов старинное сверло для добывания огня уже в древние времена уступило 
место кремню и стали, сохраняясь лишь в обрядовой сфере. У древних римлян, в слу-
чае если зазевавшаяся весталка позволяла затухнуть священному огню, ее предавали 
смерти, а огонь вновь добывали сверлением деревянной доски. Индуистские жрецы 
при добывании божественного огня для своих жертвоприношений до сих пор «сбивают 
масло» сверлом, приводимым в движение при помощи «волосяного шнурка», бывшим 
в употреблении у ранних арийцев в обыденной жизни [Тэйлор, 1939: 144]. Л. Я. Штерн-
берг подтверждает это: «В Индии жрецы каждый день рано утром зажигали священ-
ный огонь путем трения…» [Штернберг, 2012: 370]. В. Д. Зеленин в своей книге «Во-
сточнославянская этнография» именовал это рукотворное явление не иначе как «жи-
вой», «новый», «деревянный» огонь, а сам способ — «вытирать огонь» [Зеленин, 1991: 
128; Фрэзер, 1983: 596]. Точно так же его называл Д. Н. Анучин, применявший и другие 
эпитеты: «летний», «древесный». Дж. Дж. Фрэзер отметил, что «у тевтонских народов 
такие огни известны под общим названием огней бедствий [Фрэзер, 1983: 596], В Гер-
мании использовали термин «дикий» огонь, а добывали его в случаях, когда во всех до-
мах селения был погашен «ручной» или домашний огонь, а также во время эпидемий 
и падежа рогатого скота [Анучин, 1923: 27; Фрэзер, 1983: 596], т. е. при решении про-
блем, требующих особых мер метафизического воздействия.

У большинства народов мира данный огонь почитается «чистым», тем самым под-
разумевается его нуминозная, божественная природа. Отсюда столь трепетное к нему 
отношение, переходящее порой в религиозное поклонение, сближающееся с умило-
стивлением божественной силы. Так, например, на северо-востоке Сибири у коряков 
во время праздников «женщины кормили жертвенной пищей прибор для добывания 

„чистого огня”, огневую доску — гычгый, персонифицирующуюся в качестве охраните-
ля, „хозяина” стада, некоего метафизического существа, по формальным признакам 
и образу жизни сходного с человеком. Ритуал состоял в намазывании пищей ртов свя-
щенных фигурок, а пищей служил костный мозг оленя, выступавший в качестве ла-
комства. Сакральное кормление являлось женской заботой, точно так же, как обыден-



170 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ное питание человеческой части семьи. В тех хозяйствах, где этот прибор не сохра-
нился, кормили непосредственно сам огонь». Этим стремились предотвратить болез-
ни оленей. После кормления гычгый угощали гостей под приговор хозяйки: «Рождай-
тесь, оленята — каюю, хорошими» [Горбачева, 2004: 47, 50]. Смысл приговора опреде-
ленно был направлен на репродукцию, инициирующую воспроизводство, в конечном 
итоге — на преумножение стада.

Чукотские ритуальные кормления мало чем отличались от корякских как в про-
цедурной части, так и в наборе приношений: в обоих случаях это мозг из голенной ко-
сти оленя или жир. Сюжет кормления огнивных досок чукчей описан в публикациях 
В. Г. Богораза, на страницах, касающихся чукотских праздников, а также изготовле-
ния новой доски. В последнем случае ее кормили не только жиром и костным мозгом, 
но и кровью оленя [Богораз, 2016: 57]. Несколько раз с небольшими вариациями про-
цедуру кормления описывала В. Г. Кузнецова: «Хозяйка яранги „кормила” огнивную до-
ску, т. е. смазывала ее лицо. Добытым костным мозгом смазывали „лица” огнивных до-
сок (часть прибора для добывания огня) … связки семейных „охранителей” (тайнык-
вут), висевшие… над огнивными досками… Костным мозгом смазывались подложен-
ные под шкуры жертвенного оленя огнивные доски, затем лежащие на нартах связки 

„охранителей” и череп медведя» [Кузнецова, 1957: 270–271, 278, 291]. В 2000‑е гг. сход-
ные процедуры кормления домашних талисманов зафиксированы одним из авторов 
настоящей работы, А. А. Ярзуткиной, отметившей в составе священной пищи костный 
и рыбий жир, костный мозг [Ярзуткина А. А. ПМА, село Иллирней, 2020].

Между тем на Чукотке, как, впрочем, и в других местах, помимо обязательного «на-
турального» кормления, духов ублажали «эстетически». Каждый праздник сопрово-
ждался песнопениями, адресованными «своим» духам с «надеждой на хороший отёл 
важенок». Люди прибегали к метафизическим методам в надежде претворения своих 
чаяний, главным из которых было умножение оленьего стада, обусловленное увеличе-
нием прокреативных сил, отвечающих за данную сторону бытия. При этом «свои» духи 
олицетворялись в антропоморфной форме огнивной доски, явно указывающей на ад-
ресное фигуральное, а не абстрактное их осмысление. Не вызывает сомнений, что фи-
зические и эмоциональные жертвы адресовалось «хозяину» огня, указывая тем самым 
на его очеловеченную ипостась. К такому пониманию склоняет наличие у досок основ-
ных черт лица (глаза, нос, рот), а также форма обращения хозяина яранги к ее обитате-
лям после размещения новоизготовленной доски на месте хранения священных пред-
метов за спальным пологом.

Вопреки бытующему мнению о том, что в религиозном пантеоне чукчей не суще-
ствовало божеств, тем более имеющих антропоморфный облик, у В. Г. Богораза нахо-
дим такую фразу: «Хозяин восклицал: „Я принес человека-огниво”. А обращаясь к доске, 
говорил ей: „Перенеси свое местопребывание сюда”, причисляя ее к пантеону своих по-
мощников (буквально: один из моих молодых людей)» [Богораз, 2016: 57–58], тем самым 
признается человекоподобность духа. И. С. Вдовин по данному вопросу писал: «В ми-
фах чукчей домашний очаг, костер не называется особым существом. Однако в созна-
нии пожилых людей еще теплится представление, будто в огне есть скрытое существо 
в виде старика, способного оказывать людям некоторые услуги. В то же время он сам 



171Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

находился под особым покровительством, которое осуществлялось хранителем очага, 
имевшимся в связке домашних хранителей» [Вдовин, 1977: 133]. Таким образом, фик-
сируется древнее свидетельство о существовании в очаге или около него двух симво-
лических существ — хозяина или духа огня и хранителя очага. В данном случае речь 
идет о персонах, казалось бы, мужского пола. В свою очередь Богораз сообщал о при-
сутствии в связке охранителей женской фигурки, считавшейся «главной „госпожой 
дома” и покровительницей стада» [Богораз, 2017: 59].

В связках семейных охранителей у коряков, наряду с огнивной доской гычгый, при-
сутствовала маленькая рогулька, символизировавшая пастуха (мужчину). Известны 
случаи, когда антропоморфная доска и такая фигурка находятся в паре [Горбачева, 2004: 
47, 48, рис. на с. 48, 49]. В таком составе данная пара антропоморфов априори символи-
зировала двух разнолополых существ. Аналогичные связки носимых амулетов с рогуль-
ками присущи и чукотским сакральным наборам [Богораз, 1901: 50–51; Богораз, 2016: 
59]. «…Связки семейных «охранителей» (тайныквут), висевшие на поперечной жерди 
над огнивными досками» [Кузнецова, 1957: 271]. Нет оснований полагать, что рогуль-
ки портретируют реальных оленеводов. Скорее здесь стилизованные образы личных 
духов, по сути, некое формальное alter ego реальных пастухов, из которых по их смер-
ти формировался особый пантеон сакральных изображений духов предков, храните-
лей, присутствовавших в повседневности именно в таком виде. В дополнение в этому 
можно привести выводы, сделанные по чукотским связкам-охранителям. В некото-
рых из них «имеются два антропоморфных скульптурных изображения, вырезанные 
из дерева. Одно из них, возможно, мужское, высотой 6,1 см, шириной 2,1 см, без рук, 
с раздельным изображением ног. Другая фигурка, возможно, женская, высотой 5,6 см, 
шириной 2,1 см, также без рук, с обобщенным изображением нижней части туловища. 
У обеих скульптур головы переданы в виде шариков, но лица не проработаны. Второе 
изображение обвязано кусочком кожи, но к связке привязано с помощью шпагата, об-
вязывающего „шею”» [Дмитриева, Щербаков, 200: 184].

Однако у чукчей, помимо анонимных рогулек, имелись деревянные фигурки «духов-
защитников», обладавших вполне определенным статусом. В. Г. Богораз пишет: «Неко-
торые из человекоподобных изображений считаются сверхъестественными мужьями 
и женами своих владельцев. При исполнении обрядов, они называются „обрядовый 
муж”… или „обрядовая жена”. При совершении обряда их помещают на полу в стоя-
чем положении. Владелец выходит вперед и исполняет пляску перед своей обрядовой 
женой, которая считается также участвующей в пляске» [Богораз, 2017: 51]. Таким об-
разом, в воззрениях чукчей вполне определенно имелись разнополые нуминозные су-
щества, образом жизни уподобленные человеку, в том числе в интимной сфере.

При анализе огнивных досок чукчей и коряков внимание исследователей постоянно 
привлекает уникальный в культурологическом отношении антропоморфный аспект, ма-
нифестирующий формальное сходство инструмента с человеком (рис. 1.-1, 5, 6). Однако, 
как выясняется, имеются образцы без антропоморфизма (рис. 3.-1), но причина этого 
еще более акцентирует внимание на данном аспекте. В. Г. Богораз указывал, что для по-
вседневного употребления доска не всегда имеет человекообразную форму, но в прибо-
ре, служащем для ритуальных целей, это обязательное условие [Богораз, 1991: 167]. Пер-



172 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

сонификацию данной фигуры находим в энциклопедической статье Л. Я. Штернберга: 
«Каждая семья… имеет свои семейные святыни: наследственные снаряды для добыва-
ния священного огня посредством трения… по одному на каждого члена семьи (нижняя 
дощечка снаряда представляет фигуру с головой хозяина огня) …», функция этих пред-
метов состояла в доставлении удачи в расширенном ее понимании [Борогаз, 2016: 56]. 
И. С. Вдовин, анализируя исследования В. Г. Богораза, заметил, что на протяжении пяти 
выделенных последним «стадий развития первобытных религиозных представлений» 
у чукчей появляется «поэтапное представление о человекоподобии некоторых ритуаль-
ных предметов, приобретавших со временем значение амулетов, далее вещи могут пре-
вращаться в людей, способствуя воззрению о появлении духов антропоморфного вида, 
с последующим появлением представления о человеческой душе и возникновении чело-
векоподобных духов», нуждающихся в пище смертных [Вдовин, 1976: 220]. Тем самым 
в исследовании ученого утверждается матафизическое сближение человека и предме-
та, его антропоморфного аналога. Вместе с тем остается не до конца понятной половая 
принадлежность этого аналога. Как было процитировано ранее, Л. Я. Штернберг назы-
вает нижнюю дощечку, символизирующую духа огня, мужской персоной. Но есть повод 
усомниться в том, насколько верна в данном случае половая характеристика.

В мировой культуре данное обстоятельство имеет вполне обоснованную трактовку. 
В ряде отставших обществ огнивные палочки имели конкретную гендерную персони-
фикацию. Л. Я. Штернберг приводил пример племени гереро, у которого из железного 
дерева изготавливалась «мужская палочка» для высверливания огня [Штернберг, 2012: 
371]. Дж. Дж. Фрэзер привел ряд исчерпывающих тему эпизодов из воззрений народов 
тропической зоны. В свое время ученый писал, что в Индии бихарцы, первобытное пле-
мя из Чхота Нагпур, до сих пор получают огонь при помощи древнего метода — с по-
мощью трения палочек, которые считаются мужской и женской: «…одна из них ближе 
к середине имеет надрез и называется энга, или женская палочка. Палочку энга кладут 
на землю надрезом вверх… Другую палочку, которая называется санре, или мужская 
палочка, вставляют перпендикулярно в надрез на палочке энга и быстро вращают ме-
жду ладонями, пока обуглившаяся труха, образующаяся в процессе сверления, не за-
горится… Зажигание огня в данном случае имитирует соитие между людьми» [Фрэ-
зер, 2014: 148–149]. Здесь, как и в прочих сферах мировоззрения, действует психоло-
гическая модель подобия: по словам Дж. Дж. Фрэзера, «подобное подобно». Хорошей 
иллюстрацией к этим словам является папуасский миф о происхождении домашне-
го огня, где герой насильно овладел девушкой, но не смог высвободиться из любовно-
го слияния. Односельчане призвали опытного человека, который с целью разъединить 
пару «принялся трясти и вертеть ее так и сяк». И тут появился дым, а затем и пламя. 
В древней мифологии любовную тему огня иллюстрирует история Афродиты, изме-
нившей с Аресом мужу — кузнецу Гефесту, богу-распорядителю одомашненного «ре-
месленного» огня. Позже по этому поводу стали говорить, что кузнец «кует свадебку», 
чему, к примеру, имеется множество примеров в славянской традиции. Но еще задол-
го до этого Авеста повествует о том, что живой огонь воплощен в божестве Агни, ро-
жденном «вытиранием», где нижняя палочка ассоциируется с богиней Урваши, верх-
няя — с ее возлюбленным Пуруранасом [Белова, Петрухин, 2008: 24–26]. Приведенные 



173Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

примеры однозначны в своей интерпретации. В культурологическом аспекте огнивный 
прибор представляет собой разнополую пару, которой на основании сближения с че-
ловеком приписывается присущая человеку сексуальность, а процесс возгорания рас-
сматривается как результат соития.

Вместе с тем в истории чукотского огня, в том числе огнивных приборов, особая 
роль принадлежит женщине, на попечении которой находились «все священные пред-
меты» [Борогаз, 2016: 63]. В контексте данного сближения любопытны два мифопоэ-
тических факта. Первый рассказывает о том, что лучок огнивного прибора обычно из-
готавливался из изогнутого ребра оленя или лося (рис. 1.-2, 4; 2.-2), напоминая тем са-
мым мифологическое тождество с ребром Адама, послужившего материалом для со-
творения Евы. Другая чукотская мифологема, повествующая о происхождении жен-
щины, опосредованно указывает на пол животного, которому принадлежало это ребро. 
Согласно тексту, человек (мужчина) довольно долго жил один, но однажды его посетил 
Творец и спросил, не скучно ли ему. Человек не знал, что такое скучно, но это знал де-
миург, сказавший: «Создам тебе товарища скуки. Зачем жить одному!.. Повернись бо-
ком! Вынул у него нижнее ребро, сделал из него женщину, положил рядом». Дальней-
шая цель Творца состояла в размножении людей: «Ну, теперь умножьтесь, станьте на-
родом!» [Богораз, 1890: 170]. В. Г. Богораз не прокомментировал происхождение жен-
щины в контексте заимствования текста из библейского нарратива, что непременно 
сделал бы, будь у него основание для подобного рода суждений. Следовательно, обо-
значившаяся аналогия библейской и чукотской мифологем имеет автохтонное проис-
хождение. Здесь важно то, что палочка-сверло, семантически структурируясь с лучком, 
приобретает мужское значение.

Симптоматично смысловое тождество мифологемы и факта из реальности, в ко-
торых с помощью «мужского» ребра творится (рождается) чукотский огонь — точнее, 
его символический дух, или хозяин. При этом в отсутствие наследника-мужчины жен-
щина приобретала статус главного наследника, владельца тавра, огнивной доски, по-
лучала должность «хранительница очага» и звание «главно-огнивная» [Борогаз, 2016: 
63]. В жилище, таким образом, сосуществовали две главенствующие мифические фи-
гуры — хозяин огня и хранительница очага. Первая была сугубо символическим об-
разом, а вторая осмыслялась в реальном и символическом воплощении одновремен-
но. Нечто подобное находим в истории первобытных обществ и ранних цивилизаций, 
оформивших ранние воззрения в развитую религиозную систему. В традиционных хра-
мах Уганды содержались невинные девочки для поддержания вечного огня, а в Риме 
существовал институт девственниц-весталок, поддерживавших огонь в царском оча-
ге; предполагалось, что они — жены бога огня [Фрэзер, 2014: 144]. На сибирской поч-
ве символический нуминозный брак обитателей очага известен из мифологии енисей-
ских эвенков, у которых существовало представление о «духе огня», женатом на хозяй-
ке очага [Токарев. 1961: 15].

Примеры «женщины-хранительницы домашнего очага», точнее, женское олице-
творение очага, «хозяйки очага» специалисты находят преимущественно у народов 
Северной Азии, где начиная с эпохи палеолита развивается особая форма воззрения 
и соответствующая ему изобразительная манера. К такому выводу склоняют находки 



174 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

женских статуэток, располагавшихся у очагов древнейших жилищ [Токарев, 1961: 14]. 
В этом отношении весьма показателен рисунок женщины, сидящей предположитель-
но у очага (костра), гравированный на фрагменте бивня мамонта, обнаруженном в ме-
стечке Парусинка на окраине Северска, города-спутника Томска. Фигура изображена 
резным контуром в профиль, без головы, в манере, свойственной палеолиту Франко-
Кантабрийской области [Ожередов, 1997: 127; 2016: 189–190, рис. 2–4]. Аналогичные 
безголовые женские фигуры, обозначенные лишь контуром спины и таза, хорошо из-
вестны в пещерных памятниках Пеш-Мерль, Лоссель и др. [Фролов, 1987, с. 13]. В свя-
зи с этим следует заметить, что стилевые характеристики гравировок на бивне сбли-
жаются с европейским мадленом, на что указывает результат AMS-датирования, опре-
деливший возраст в пределах 13100–13005 лет (11150–11055 лет до н. э.) (Beta‑400624). 
[Ожередов, 1997: 127; 2016: 188; Есин, Магай, Монна, Ожередов, 2019: 41, 44; Esin, Magai, 
Monna, Ozheredov, 2020: 1, Fig. 5c, 6e].

1

2

Рис. 4. Безголовый женский профиль спины и бедра на фрагменте бивня мамонта 
из Парусинки: 1 — фото Ю. И. Ожередова; 2 — прорисовка Ю. И. Ожередова. 2016 г. 

Figure 4. Headless female profile of the back and hip on a fragment of a mammoth tusk from 
&quot; Parusinka.&quot: 1 — Photo by Yu. I. Ozheredov; 2 — Drawing by Yu. I. Ozheredov. 2016

Продолжение данной истории обнаруживается в трипольской культуре энеолита 
и раннего бронзового века, где помимо женских статуэток близ очагов, найден «жен-
ский идол», «сидящий около печи внутри модели жилища». В этнографии Чукотки жен-
ские статуэтки из кости фигурируют у эскимосов, а деревянные женские фигурки хра-
нительниц очага алэлы имели распространение у эвенков [Токарев, 1961: 19, рис. 1, 2].

Несомненно, мотивы о происхождении женщины уходят в глубокую древность, 
к архетипам космогонических представлений о сотворении мира и изначальных его 
обитателей, исходя из обычного для архаического сознания состояния, постоянно экс-
траполирующего к подобиям. К примеру, символический брак обитателей очага «стари-
ка со старухой» у гиляков, подсмотренный в традиционной жизни. Или не менее сим-
воличная персонификация огнивного прибора, где нижняя доска в огневом инстру-



175Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

менте ассоциируется с женским образом, заключенным в антропоморфной фигурке, 
«рождающей» огонь после соития с фаллоподобным сверлом, подобно женщине, ро-
ждающей ребенка после коитуса. Вместе с тем в литературе упоминается, что антропо-
морфная доска отождествляется с персоной хозяина огня в мужском его воплощении, 
обусловленном статусом владельца стада. С другой стороны, при особых обстоятель-
ствах прекращения наследования по мужской линии женщина в чукотском обществе 
имеет право стать наследницей стада, следовательно, «хозяйкой огня». В таком случае 
бытовая ситуация могла экстраполироваться на символическую.

Не будем утверждать, но весьма вероятно, что в данном случае наблюдается пере-
ход полового доминирования, обусловленный изменением социального статуса. От-
крытие и доместикация огня произошли в матриархальном обществе в условиях гла-
венства Богини-Матери и ее персонификации в облике земной женщины. Вследствие 
этого женская ипостась доминировала в олицетворении половой принадлежности хо-
зяйки огня, как, впрочем, и хозяйки очага. В. Н. Харузина обобщила данную тенден-
цию словами: «Не была ли на заре жизни человечества женщина естественной храни-
тельницей огня на очаге, временном или постоянном? Мужчина, добытчик дичи, ухо-
дил иногда далеко; женщина постепенно принуждена была сократить свою подвиж-
ность. Если исходить из трудности добывания огня и удобств сохранять его поддер-
живанием, не представляется ли возможным допустить… что женщина оставалась за-
частую на месте стоянки, чтобы только сохранить огонь?… Женщина более, чем муж-
чина, имела случай обходиться с огнем, изучать его свойства, привычки… Она замеча-
ла, отчего он, сердитый, шипит и трещит, сыплет искрами, что заставляет его подни-
мать кверху свои языки, с какой жадностью он накидывается на подбрасываемую ему 
«пищу»– топливо. Ее внимание усиленно сосредоточивалось на стихии, поддержание 
которой было так существенно важно. В ее уме создавался ряд суеверных представле-
ний, она составляла себе целый кодекс более или менее верных примет, относящихся 
к огню» [Харузина, 1906: 76–77].

В том числе складывались представления о коитусе между хозяйкой огня, олице-
творенной в женщине, следящей за огнем, и духом огня в мужской ипостаси. Однако 
с развитием и доминированием мужской линии социализации общества возобладала 
мужская тенденция с соответствующим преобладанием половой окраски домашних 
духов и божеств. Согласно законам имитативной магии, утверждающей, что «подоб-
ное подобно», появляется некоторая возможность предположить, что чукотский огне-
вой прибор — это имитация женского и мужского персонажей, совместными усилия-
ми рождающих божественный «чистый» («деревянный») огонь.

Помимо значения символического ретранслятора и коммуникатора с потусторон-
ним миром, огневые доски и сами служили предметами приношения. Их укладывали 
поверх кучи веток тальника (многоснежной зимой — ольхи), венчавшей груды олень-
их рогов, сложенных за ярангой в ходе подготовки к празднику молодого оленя. Об-
ладая магической силой, доска выступала в виде апотропея, замещавшего очиститель-
ный огонь. Однако при наличии разных ипостасей, обусловленных сверхъестествен-
ной природой, главное предназначение огневых досок состояло в получении «чисто-
го» огня [Горбачева, 2004: 50].



176 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Относительно огня, в частности домашнего очага, широко распространены пове-
рья, суеверные запреты и пр. По воззрениям славян в огонь нельзя плевать, мочить-
ся, бросать нечистоты. Зажигание нового огня должно происходить по определенным 
правилам, с соблюдением известных обрядов. Перечисленные запреты только подтвер-
ждают мысль о том, что огонь считался чистой и очищающей стихией. В основе подоб-
ной идеи лежали реальные факты: огонь и особенно дым костра и очага помогали лю-
дям освобождать жилье от всякого рода паразитов — гнуса, мошкары, комаров, мо-
скитов. Та же реальность отразилась и в повсеместном — у всех народов — использо-
вании огня в народной медицине. Трудно перечислить все способы использования его 
«целительной» функции: прижигание больного места печной золой, окуривание, коп-
чение, «освящение» лечебных средств и пр. [Плотникова, 2004: 519].

Убедительным подтверждением наблюдений и выводов археологов и особенно эт-
нологов явились исследования в области человеческой психики, позволившие рассмо-
треть исторические предметы и явления с новой позиции в свете знаний медицинской 
науки, Впервые о связи огня и его покорении первобытным человеком на материале 
психоанализа заговорил Зигмунд Фрейд в работе «О добывании и покорении огня». 
Ученый указал на фаллическую природу огня и естественное природное стремление 
человека (мужчины) покорить огонь собственной мочой (подобно Гулливеру или Гар-
гантюа), вступив при этом в некое гомосексуальное соревнование и получая от него 
наслаждение. По мнению автора, тот, кто первым отказал себе в этом удовольствии 
и пощадил огонь, тот и получил его, поставив себе на службу. Автор писал: «Укротив 
огонь собственного сексуального возбуждения, он покорил природную силу огня. Это 
великое завоевание культуры было своеобразной наградой за отречение от инстинкта. 
В дальнейшем женщина была поставлена хранительницей домашнего очага, посколь-
ку уже по своему анатомическому строению она не могла себе позволить такого удо-
вольствия. Заслуживают внимания и постоянные свидетельства аналитического опы-
та о взаимосвязи честолюбия, огня и уретральной эротики» [Фрейд, 1998: 57]. Важным 
в нашем случае является постулат, гласящий, что женщина занимает свое место у очага 
в силу неспособности навредить огню таким способом. Возражения Альбрехта Шаф-
фера побудили ученого вернуться к этой теме в статье «О добывании огня». На осно-
ве тонкого психологического анализа мифов о похитителе огня Прометее и победите-
ле лернейской гидры Геракле автор исследования приходит к ранее высказанной мыс-
ли о победе культурной составляющей человеческой природы над ее инстинктивной 
частью [Фрейд, 1998: 58–62; 2009: 23, 29–31]1.

Более обстоятельно с позиций психоанализа, в том числе в контексте нашего иссле-
дования, проблема доместикации огня изучена К. Г. Юнгом. Не вдаваясь в специаль-
ные вопросы, отметим наиболее важные в данном случае выводы. В частности, о том, 

1	 В русской редакции данная работа с небольшими изменениями известна еще под названием «О до-
бывании огня» (см. : [Фрейд, 1998: 57–62; 2009: 23–31]). Имеющиеся в публикациях отличия об-
условлены разными переводами, в целом тождественными по смыслу. Однако существенная разни-
ца наблюдается в примечаниях. При этом в одном случае (2009 г.) имеется указание на их авторский 
вариант, в другом (1998 г.) указано: «Прим[ечание]. перев[одчика]». Второе более пространно и за-
метно отличается по содержанию от первого.



177Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

что «добывание огня сверлением — это десексуализованная форма кровосмесительно-
го совокупления; здесь совокупление утратило свою непосредственную половую цен-
ность и превратилось в посредствующий фактор продолжения жизни рода» [Юнг, 1998: 
260]. На примерах инфантильного возраста и поведения людей с нарушенной психи-
кой, отправляющей к детству, автор доказывал причастность либидо к первобытному 
осмыслению процессов, связанных с трением от вращения, обусловленных мастурба-
ционными устремлениями. Основываясь на этнографических и ранних литературных 
наблюдениях, Юнг говорил об игровой ритуальной стратегии первобытных племен, 
где обрядовые совокупления исполняются не людьми, а символами, представляющи-
ми фаллос и вульву: трутом, высверливающим огонь, и отверстием в куске дерева [Юнг, 
1998: 256, 260–261]. Исследователь приводит отрывок из ведийских Упанишад, повест-
вующий об Атмане, природа которого представляет собой первосущность и всебытие, 
олицетворенное в двуполом существе (андрогин), что соответствует теории либидо. 
По словам Юнга, «мир возник из вожделения». Автор приводит текст, удивительно точ-
но коррелирующий с чукотской мифологемой о происхождении женщины, приведен-
ной ранее: «Вначале все это было лишь Атманом в виде пуруши. Он оглянулся вокруг 
и не увидел никого кроме себя… Он боялся. Поэтому [и поныне], тот, кто одинок, бо-
ится… Поистине, он не знал радости. Поэтому тот, кто один, не знает радости. Он за-
хотел второго». «Атман был таким, как женщина и мужчина, соединенные в объяти-
ях. Он разделил сам себя на две части. Тогда произошли супруг и супруга. Он сочетал-
ся с нею, тогда произошли люди. И она подумала: „Как может он сочетаться со мной 
после того, как произвел меня из самого себя? Что же — я прячусь”. Она стала коровой, 
он — быком и сочетался с ней; тогда родились коровы. Она стала кобылой — он же-
ребцом; она ослицей — он ослом и сочетался с ней; тогда родились однокопытные…». 
Он узнал: «Поистине я есмь творение, ибо я сотворил все это». Затем он потер [руки] 
и сотворил огонь изо рта, [словно] из материнского лона [Юнг, 1998: 261–262]. Столь 
близкое схождение чукотского и ведийского нарративов при значительной географи-
ческой их разобщенности может свидетельствовать о сближении происхождения, об-
условленного единством архаического прошлого, единством исходного первоисточни-
ка. Самое для нас интересное в разработке К. Г. Юнга — его мысль, доказывающая идею 
происхождения огня от трения, восходящую к глубинам человеческого коллективного 
бессознательного, к некоему всеобщему человеческому архетипу.

Заключение
В ходе работы собран корпус источников по теме исследования, включающий пуб-

ликации и полевые материалы XVIII–XXI вв. Анализ источников показал не только 
неоднородность их содержания, но и отдельные противоречия, которые устраняются, 
как правило, при семантическом разборе информации.

Исследование позволило обобщить и предварительно проанализировать массу раз-
розненных сведений о чукотских приборах для добывания нуминозного ритуально-
го огня.

Повсеместная гендерная градация двух основных деталей лучкового огнивного при-
бора нашла массу подтверждений в мифологии и этнографии, позволивших констати-



178 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ровать в чукотской культуре факт символического брачного соития в процедуре полу-
чении магического «чистого» или «деревянного» огня.

В чукотской мифологии выявлены сведения, сближающие некоторые элементы чу-
котских воззрений с общеевразийскими примерами, включая библейские сюжеты. Дан-
ное сближение обусловлено не только единством первоисточников, но и единством чело-
веческого психотипа, что убедительно доказывает метод психоанализа, введенный в ин-
терпретацию письменных, археологических и этнографических свидетельств К. Г. Юнгом.

Настоящее исследование, не претендуя на исчерпывающий результат, предлагает 
базовую основу для дальнейших усилий в данном направлении.

Благодарности
Исследование выполнено за счет средств гранта НОЦ «Север: территория устой-

чивого развития» в рамках реализации технологического проекта 9 «Технологическое 
обеспечение социальной стабильности полиэтнических сообществ на Северо-Восто-
ке России».

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Анучин Д. Н. Открытие огня и способы его добывания. М. ; Пг. : Госиздат, 1923. 40 с.
Белова О. В., Петрухин В. Я. «Живой огонь» в свете сравнительной мифологии // 

«Кирпичики»: Фольклористика и культурная антропология сегодня. М. : РГГУ, 2008. 
С. 24–28.

Белова O. B., Узенёва E. C. Огонь // Славянские древности: этнолингвистический сло-
варь. М. : Международные отношения, 2004. Т. 3. С. 513–519.

Богораз В. Г. Материалы по изучению чукотского языка и фольклору, собранные 
в Колымском округе. СПб. : Издание Имп. Академии наук, 1900. Вып. 1. 417 с.

Богораз В. Г. Материальная культура чукчей. М. : Наука, 1991. 224 с.
Богораз В. Г. Очерк материального быта оленных чукчей // Сборник Музея антропо-

логии и этнографии. СПб. : Типография Императорской АН, 1901. Вып. II. 66 с.
Богораз В. Г. Чукчи: Религия. М. : ЛЕНАНД, 2016. 208 с.
Вдовин И. С. Природа и человек в религиозных представлениях чукчей // Природа 

и человек в религиозных представлениях народов Сибири и Севера (вторая половина 
XIX — начала XX в.). Л. : Наука, 1976. С. 217–253.

Вдовин И. С. Религиозные культы чукчей // Памятники народов Сибири и Севера 
(вторая половина XIX — начало XX в.). Л. : Наука, 1977. С. 117–171.

Воробей И. Е., Хаховская Л. Н., Митько О. А. Дополнительные сведения о комплек-
сах ударной огнедобычи в погребальной практике коряков Северо-Эвенского района 
Магаданской области // Вестник Томского государственного университета. История. 
2020. № 66. С. 164–171.

Горбачева В. В. Обряды и праздники коряков. СПб. : Наука, 2004. 152 с.
Гордон Ч. Прогресс и археология. М. : Иностр. лит., 1949. 94 с.
Дмитриева Т. Н., Щербакова Т. И. Животные в чукотских связках семейных охра-

нителей (По материалам коллекции И. П. Лаврова). URL: https://docs.yandex.ru/docs/
view?tm =1639996622&tld=ru&lang=ru&name=978–5–88431–271–5_15. pdf&text=Т.%20
Н.% (дата обращения: 02.06.2023).



179Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Есин Ю. Н, Магай Ж., Монна Ф., Ожередов Ю. И. Изображения верблюдов эпохи 
палеолита с реки Томь в Западной Сибири // Проблемы истории, филологии, культу-
ры. 2019. № 2 (64). С. 43–69.

Зеленин Д. К. Восточнославянская этнография. М. : Наука, 1991. 511 с.
Иохельсон В. И. Юкагиры и юкагиризированные тунгусы. Новосибирск : Наука, 

2005. 375 с.
Карьялайнен К. Ф. Религия югорских народов. Томск. Изд-во Том. ун-та, 1994. Т. 1. 

152 с.
Клоков К. Б. Этнокультурный ландшафт чукчей села Мейныпильгыно // Сибирские 

исторические исследования. 2021. № 4. С. 37–54.
Крашенинников С. П. Описание земли Камчатки. М. : ОГИЗ. Гос. изд-во географ. 

лит., 1948. 292 с.
Кузнецова В. Г. Материалы по праздникам и обрядам амгуэмских чукчей // Сибир-

ский этнографический сборник. М. ; Л. : Наука, 1957. Вып. 2. С. 243–325.
Леббок Дж. Начало цивилизации и первобытное состояние человека: Умственное 

и общественное состояние дикарей. М. : Кн. дом ЛИБРОКОМ, 2011. 384 с.
Липс Ю. Происхождение вещей. Из истории культуры человечества. М. : Изд-во 

иностр. лит., 1954. 488 с.
Ожередов Ю. И. Гравированный бивень мамонта из «Парусинки» // Археологиче-

ское наследие Сибири и Центральной Азии (проблемы интерпретации и сохранения). 
Кемерово, 2016. С. 182–192.

Ожередов Ю. И. К вопросу о позднеплейстоценовой фауне по материалам археоло-
гии // Эволюция жизни на земле: материалы I-го Международного симпозиума. Томск, 
1997. С. 126–127.

Ожередов Ю. И., Ярзуткина А. А. Копья и стрелы в ритуалах чукчей // Народы и ре-
лигии Евразии. 2021. № 1 (26). С. 111–139.

Плотникова Л. Л. Огонь «живой» // Славянские древности: этнолингвистический 
словарь. М. : Международные отношения, 2004. Т. 3. С. 519–521.

Токарев С. А. К вопросу о значении женских изображений эпохи палеолита // Со-
ветская археология. 1961. № 2. С. 12–20.

Токарев С. А. Символика огня в истории культуры // Природа. 1984. № 9. С. 75–79.
Токарев С. А. Символика огня в истории культуры // С. А. Токарев. Избранное. Тео-

ретические и историографические статьи по этнографии и религиям народов мира. М. : 
Институт этнологии и антропологии РАН, 1999. Т. 2. С. 185–194.

Тэйлор Э. Первобытная культура. М. : Гос. соц.‑эконом. изд-во, 1939. 568 с.
Фрейд З. О добывании и покорении огня // Между Эдипом и Озирисом: Становле-

ние психоаналитической концепции мифа. Львов : Инициатива ; М. : Совершенство, 
1998. С. 57–62.

Фрейд З. О добывании огня. СПб. : Азбука-классика, 2009. С. 23–31.
Фробениус Л. Детство человечества. СПб. : Изд. книжн. магазина П. В. Луковнико-

ва, 1914. 368 с.
Фролов Б. А. Открытие человека (к опыту новых исследований первобытного ис-

кусства) // Звери в камне. Новосибирск : Наука, 1987. С. 8–18.



180 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Фрэзер Дж. Дж. Золотая ветвь. Исследование магии и религии. М. : Изд-во полит. 
лит., 1983. 703 с.

Фрэзер Дж. Дж. Золотая ветвь. Новые плоды (исследование магии и религии). М. : 
Академический проект, 2014. 407 с.

Харузина В. Н. К вопросу о почитании огня // Этнографическое обозрение. М., 1906. 
Вып. 3–4. С. 68–205.

Чукчи // Энциклопедический словарь Ф. А. Брокгауза и И. А. Ефрона. СПб.: Брокгауз-
Ефрон,1890–1907. URL: ttp://niv.ru/doc/dictionary/ brockhaus-efron/articles/215/chukchi. 
htm (дата обращения: 24.05.2023).

Штернберг Л. Я. Первобытная религия в свете этнографии: Исследования, статьи, 
лекции. М. : Кн. дом ЛИБРОКОМ, 2012. 592 с.

Элиаде М. История веры и религиозных идей: От каменного века до элевсинских 
мистерий. М. : Академический Проект, 2008. 622 с.

Юнг К. Г. Перемещение либидо как возможный источник первобытного человече-
ского творчества // Между Эдипом и Озирисом: Становление психоаналитической кон-
цепции мифа. Львов : Инициатива; М. : Совершенство, 1998. С. 247–275.

Ярзуткина А. А. Полевые материалы автора — ПМА, Чукотский автономный округ 
(2003–2023 гг.).

Esin Y. N., Magail J., Monna F., Ozheredov Y. I. Images of camels on a mammoth tusk from 
West Siberia // Archaeological Research in Asia. 2020. Vol. 22 (100180). P. 1–13.

Lykkegård J. Feeding the gi'rgir at Kilvei: An exploration of human-reindeerancestor 
relations among the Siberian Chukchi // The Siberian world. New York, NY: Routledge, 2023. 
P. 488–500.

Vaté V. Kilvêi: The Chukchi Spring Festival in Urban and Rural Contexts // Rebuilding 
Identities. Pathways to Reform in Post-Soviet Siberia. Berlin, 2005. P. 39–62.

REFERENCES
Anuchin D. N. Otkrytie ognya i sposoby ego dobyvaniya [The Discovery of Fire and the 

Matter of Its Production] M.; Petrograd: Gosizdat, 1923, 40 p. (in Russian).
Belova O. V., Petruhin V. Ya. “Zhivoj ogon'” v svete sravnitel'noj mifologii [“Living fire” 

in the light of observed mythology]. “Kirpichiki”: Fol'kloristika i kul'turnaya antropologiya 
segodnya: Sbornik statej v chest' 65‑letiya S. Yu. Neklyudova i 40‑letiya ego nauchnoj deyatel'nosti 
[“Bricks” Folklore and cultural anthropology today: a collection of articles in honor of the 65th 
anniversary of S. Yu. Neklyudov and the 40th anniversary of his scientific activity] M.: RGGU, 
2008. P. 24–28 (in Russian).

Belova O. B., Uzenyova E. C. Ogon' [Fire]. Slavyanskie drevnosti. Etnolingvisticheskij slovar' 
[Slavic Antiquities. Ethnolinguistic Dictionary]. M.: Mezhdunarodnye otnosheniya, 2004, 
vol. 3. P. 513–519 (in Russian).

Bogoraz  V. G.  Materialy po izucheniyu chukotskogo yazyka i fol'kloru, sobrannye 
v Kolymskom okruge [Materials on Great Britain of the Chukchi language and folklore collected 
in the Kolyma district.]. SPb.: Izdanie Imp. Akademii nauk, 1900, is. 3, 417 p. (in Russian).

Bogoraz V. G. Material'naya kul'tura chukchej [Material Culture of the Chukchi]. M.: Nauka, 
1991, 224 p. (in Russian).



181Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Bogoraz V. G. Ocherk material'nogo byta olennyh chukchej [Essay on the Material Life of 
the Reindeer Chukchi]. Sbornik Muzeya Antropologii i Etnografii. [Collection of the Museum 
of Anthropology and Ethnography]. SPb.: Tipografiya Imperatorskoj AN, 1901, is. 2, 66 p. 
(in Russian).

Bogoraz V. G. Chukchi: Religiya [Chukchi: Religion]. M.: LENAND, 2016, 208 p. (in Russian).
Chukchi [Chukchi]. Enciklopedicheskij slovar' F. A. Brokgauza i I. A. Efrona [Encyclopedic 

Dictionary of F. A. Brockhaus and I. A. Efron]. SPb.: Brokgauz-Efron, 1890–1907. URL: http://
niv.ru/doc/dictionary/brockhaus-efron/articles/215/chukchi. htm (accessed at May 24, 2023) 
(in Russian).

Dmitrieva  T. N., Shcherbakova  T. I.  Zhivotnye v chukotskih svyazkah semejnyh 
ohranitelej (Po materialam kollekcii I. P. Lavrova) [Based on materials from the collection of 
I. P. Lavrov]. URL: https://docs.yandex.ru/docs/view?tm =1639996622&tld=ru&lang=ru&n
ame=978–5–88431–271–5_15. pdf&text=T.%20N.% (accessed at June 2, 2023) (in Russian).

Eliade M. Istoriya very i religioznyh idej: Ot kamennogo veka do elevsinskih misterij 
[History of Faith and Religious Ideas: From the Stone Age to the Eleusinian Mysteries]. M.: 
Akademicheskij Proekt, 2008, 622 p. (in Russian).

Esin Yu. N, Magaj Zh., Monna F., Ozheredov Yu. I. Izobrazheniya verblyudov epohi 
paleolita s reki Tom' v Zapadnoj Sibiri [Images of Paleolithic Camels with the Tom Rivers in a 
Significant Part of Siberia]. Problemy istorii, filologii, kul'tury [Problems of History, Philology, 
and Culture]. 2019, no. 2 (64). P. 43–69 (in Russian).

Frejd Z. O dobyvanii i pokorenii ognya [«The Acquisition and Control of Fire']. Mezhdu 
Edipom i Ozirisom: Stanovlenie psihoanaliticheskoj koncepcii mifa. [Between Oedipus and 
Osiris: Formation of the Psychoanalytic Concept of Myth]. L'vov: Iniciativa; M.: Sovershenstvo, 
1998. P. 57–62 (in Russian).

Frejd Z. O dobyvanii ognya [About Making Fire]. SPb.: Izd. gruppa “Azbuka-klassika”, 2009. 
P. 23–31 (in Russian).

Frezer Dzh. Dzh. Zolotaya vetv'. Issledovanie magii i religii [The Golden Bough. The study 
of magic and religion]. M.: Izd-vo polit. lit, 1983, 703 p. (in Russian).

Frezer Dzh. Dzh. Zolotaya vetv'. Novye plody (issledovanie magii i religii) [The Golden 
Bough. New Fruits (the study of magic and religion)]. M.: Akademicheskij proekt, 2014, 407 
p. (in Russian).

Frobenius L. Detstvo chelovechestva [The Childhood of Man]. SPb.: Izd. knizhn. magazina 
P. V. Lukovnikova, 1914. 368 s. (in Russian).

Frolov B. A. Otkrytye cheloveka (k opytu novih issledovanii pervobitnogo iskusstva) 
[Motives of primitive animalistic creativity]. Zveri v kamne [Animals in stone]. Novosibirsk: 
Nauka, 1987. P. 8–18 (in Russian).

Gorbacheva V. V. Obryady i prazdniki koryakov [Rites and holidays of the Koryak]. SPb.: 
Nauka, 2004, 152 s. (in Russian).

Gordon Ch. Progress i arheologiya [Progress and Archeology]. M.: Inostr. lit. [“Foreign 
Literature”], 1949, 94 p. (in Russian).

Kar'yalajnen K. F. Religiya yugorskih narodov [Religion of the Ugra peoples]. Tomsk. Izd-vo 
Tom. un-ta, 1994, vol. 1, 152 p. (in Russian).



182 Народы и религии Евразии  •  2023  Том 28,  № 3. C. 151–183.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Klokov K. B. Etnokul'turnyj landshaft chukchej sela Mejnypil'gyno [The ethno-cultural 
landscape of the Chukchi in the village of Meynypilgyno]. Sibirskie istoricheskie issledovaniya 
[Siberian Historical Research]. 2021, no. 4. P. 37–54 (in Russian).

Haruzina V. N. K voprosu o pochitanii ognya [On the question of the veneration of fire]. 
Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. M., 1906. Is. 3–4 P. 68–205 (in Russian).

Krasheninnikov S. P. Opisanie zemli Kamchatki [Description of the Land of Kamchatka]. 
M.: OGIZ. Gos. izd-vo geograf. lit., 1948, 292 p. (in Russian).

Kuznecova V. G. Materialy po prazdnikam i obryadam amguemskih chukchej [Materials on 
the Holidays and Rituals of the Amguem Chukchi]. Sibirskij etnograficheskij sbornik [Siberian 
Archaeological Collection]. M.; L.: Nauka, 1957, is. 2. P. 243–325 (in Russian).

Lebbok  Dzh. Nachalo civilizacii i pervobytnoe sostoyanie cheloveka: Umstvennoe 
i obshchestvennoe sostoyanie dikarej [The Beginning of Civilization and the Primitive State  
of Man: The Mental and Social State of Savages]. M.: Knizhnyj dom “LIBROKOM”, 2011, 
384 p. (in Russian).

Lips YU. Proiskhozhdenie veshchej. Iz istorii kul'tury chelovechestva [Origin of Things from 
the History of Human Culture]. M.: Izd-vo inostr. lit., 1954, 488 p. (in Russian).

Ozheredov Yu. I. Gravirovannyj biven' mamonta iz “Parusinki” [Engraved mammoth tusk 
from the “Parusinka”]. Arheologicheskoe nasledie Sibiri i Central'noj Azii (problemy interpretacii 
i sohraneniya): Materialy mezhdunarodnoj konferencii [Archaeological Heritage of Siberia 
and Central Asia (Problems of Association and Collection): Proceedings of the International 
Conference Kemerovo]. Kemerovo, 2016. P. 182‒192 (in Russian).

Ozheredov Yu. I. K voprosu o pozdneplejstocenovoj faune po materialam arheologii [On 
the issue of the Late Pleistocene fauna based on materials from archeology]. Evolyuciya zhizni 
na zemle: Materialy I mezhdunarodnogo simpoziuma [Evolution of Life on Earth: Proceedings 
of the 1st International]. Tomsk: Izd-vo NTL, 1997. P. 126–127 (in Russian).

Ozheredov Yu. I., Yarzutkina A. A. Kop'ya i strely v ritualah chukchej [Spears and arrows 
in the rituals of the Chukchi]. Narody i religii Evrazii [Peoples and religions of Eurasia]. 2021, 
no. 1 (26). P. 111–139 (in Russian).

Plotnikova L. L. Ogon' “zhivoj” [Fire “live”]. Slavyanskie drevnosti. Etnolingvisticheskij slovar' 
[Slavic Antiquities. An ethnographic dictionary]. 2004. P. 519–521 (in Russian).

Shternberg L. Ya. Pervobytnaya religiya v svete etnografii: Issledovaniya, stat'i, lekcii 
[Primitive religion in the light of ethnography: research, articles, and lectures]. M.: Knizhn. 
dom “LIBROKOM”, 2012, 592 p. (in Russian).

Tejlor E. Pervobytnaya kul'tura [Primitive Culture]. M.: Gos. soc.‑ekonom. izd-vo, 1939, 
568 p. (in Russian).

Tokarev S. A. K voprosu o znachenii zhenskih izobrazhenij epohi paleolita [On the issue 
of the significance of female images of the Paleolithic era]. Sovetskaya arheologiya [Soviet 
Archeology]. 1961, no. 2. P. 12–20 (in Russian).

Tokarev S. A. Simvolika ognya v istorii kul'tury [The symbolism of fire in the history  
of culture]. Izbrannoe. Teoreticheskie i istoriograficheskie stat'i po etnografii i religiyam narodov 
mira [Favorites. Theoretical and historiographical articles on ethnography and religions 
of the peoples of the world] M.: Institut etnologii i antropologii RAN, 1999, vol. 2. P. 185–194  
(in Russian).



183Nations and religions of Eurasia  •  2023  Vol. 28,  № 3. P. 151–183.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Tokarev S. A. Simvolika ognya v istorii kul'tury [The symbolism of fire in the history 
of culture]. Priroda [Nature]. 1984, no. 9. P. 75–79 (in Russian).

Yung K. G. Peremeshchenie libido kak vozmozhnyj istochnik pervobytnogo chelovecheskogo 
tvorchestva [Libido displacement as a possible source of primitive human creativity]. Mezhdu 
Edipom i Ozirisom: Stanovlenie psihoanaliticheskoj koncepcii mifa [Between Oedipus and Osiris: 
The Formation of the Psychoanalytic Concept of Myth]. L'vov: Iniciativa; M.: Sovershenstvo, 
1998. P. 247–275 (in Russian).

Yarzutkina A. A. Polevye materialy avtora — PMA, Chukotskij avtonomnyj okrug [Field 
materials of the author. PMA, Chukotka Autonomous Okrug (2003–2023)] (2003–2023 gg.) 
(in Russian).

Vdovin I. S. Priroda i chelovek v religioznyh predstavleniyah chukche [Nature and man  
in the religious representations of the Chukchi]. Priroda i chelovek v religioznyh predstavleniyah 
narodov Sibiri i Severa (vtoraya polovina XIX — nachala XX v.) [Nature and man in the reviews 
of the peoples of Siberia and the North (the second half of the 19th — early 20th centuries)]. 
L.: Nauka, 1976. P. 217–253 (in Russian).

Vdovin I. S. Religioznye kul'ty chukchej [Religious cults of the Chukch]. Pamyatniki 
narodov Sibiri i Severa (vtoraya polovina XIX — nachalo XX v.) [Monuments of the peoples  
of Siberia and the North (the second half of the XIX — beginning of the XX century)]. L.: 
Nauka, 1977. P. 117–171 (in Russian).

Vorobej I. E., Hahovskaya L. N., Mit'ko O. A. Dopolnitel'nye svedeniya o kompleksah 
udarnoj ognedobychi v pogrebal'noj praktike koryakov Severo-Evenskogo rajona Magadanskoj 
oblasti [Additional information about the complexes of impact fire mining in the burial 
practice of the Koryak people of the North-Evensky district of the Magadan region]. Vestnik 
Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. Istoriya [Bulletin of the Tomsk State University. Story]. 
2020, no. 66. P. 164–171 (in Russian).

Yohelson V. I. Yukaghiri i yukagirizirovannie tungusi [Yukaghirs and Yukagized Tunguses]. 
Novosibirsk: Nauka, 2005. 675 p. (in Russian).

Zelenin D. K. Vostochnoslavyanskaya etnografiya [East Slavic ethnography]. M.: Nauka, 
1991, 511 p. (in Russian).

Esin Y. N., Magail J., Monna F., Ozheredov Yu. I. Images of camels on a mammoth tusk 
from West Siberia. Archaeological Research in Asia. 2020. Vol. 22 (100180). P. 1–13 (in English).

Lykkegård J. Feeding the gi'rgir at Kilvei: An exploration of human-reindeerancestor 
relations among the Siberian Chukchi. The Siberian world. New York, NY: Routledge, 2023. 
P. 488–500 (in English).

Vaté V. Kilvêi: The Chukchi Spring Festival in Urban and Rural Contexts. Rebuilding 
Identities. Pathways to Reform in Post-Soviet Siberia. Berlin, 2005. P. 39–62 (in English).

Статья поступила в редакцию: 10.05.2023
Принята к публикации: 22.08.2023

Дата публикации: 27.09.2023


