
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2024

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2024  Том 29,  № 4



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2024  Vol. 29,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2024



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2024  Том 29,  № 4

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Дьякова О. В. Классификация и хронология северо-западной группы мохэских 
памятников бассейна Раздольной в Южном Приморье.......................................................................7
Кожевникова Д. В. Проблема функционального назначения костяных «игольников» 
на примере трубчатых костей лебедя из погребения № 12 Серовского могильника 
(неолит, Прибайкалье, раскопки А. П. Окладникова)........................................................................ 24
Колобова К. А ., Харевич А . В. Бочарова Е. Н., Павленок Г. Д., Жданов Р. К., 
Кривошапкин А. И., Мухтаров Г. А ., Худжагелдиев Т. У. Кареноидная технология 
в верхнем палеолите запада Центральной Азии: конвергентное развитие 
или трансфер культурных традиций...........................................................................................................41
Григорьев С. А . Природные катастрофы как маркеры хронологии китайских 
династий и возможности для связи с хронологией Евразии в бронзовом веке..................... 58
Цыбиктаров А . В. Плиточные могилы и херексуры могильника Старая 
Капчеранка I в свете относительной и абсолютной хронологии памятников 
культуры плиточных могил и культуры херексуров........................................................................... 79

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Курбанова З. И. Текстильные традиции каракалпаков: курақ и жыртыс  
в семейных обрядах......................................................................................................................................... 107
Зинченко А . В. Формирование чайного комплекса «Семь ритуалов» и система 
наставничества в японской чайной школе Омотэ-сэнкэ................................................................125
Ожередов Ю. И. Палеоселькупы шиешгула и селькупы шёшкуп. Аспекты 
погребальных церемоний по данным археологии и этнографии............................................... 141
Щеглова Т. К. Коммуникация депортированных немцев и власти в поисках 
гражданского согласия и этнической идентичности в 1950–1970‑е гг.....................................164

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Забияко А . П., Ван Цзюньчжэн. Буддизм в государстве Цзинь: границы 
распространения буддизма на территориях чжурчжэней (в бассейне Амура).....................188
Дашковский П. К., Бичелдей У. П., Монгуш А. В. Положение буддийских общин 
в Туве в системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 
1950‑х гг................................................................................................................................................................. 211
Долин В. А . Критика экономических привилегий Грузинской православной церкви 
в дискурсе либерализации государственно-конфессиональных отношений в Грузии.....234

ДЛЯ АВТОРОВ................................................................................................................................................. 251



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2024  Vol. 29,  № 4

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Dyakova O. V. Classification and chronology of the northwestern group of Mohei 
monuments of the Razdolnaya basin in Southern Primorye............................................................7
Kozhevnikova D. V. The problem of functional determination of bone “needle 
cases” — case of swan long bones from the grave no. 12 in the Serovsky burial 
(Neolithic, Cis-baikal, excavations by A. P. Okladnikov)................................................................. 24
Kolobova K. A., Kharevich A. V., Bocharova E. N., Pavlenok G. D., Zhdanov R. K., 
Krivoshapkin A. I., Muhtorov G. A., Khudzhageldiev T. U. Carinated technology in the 
upper palaeolithic of west Central Asia: convergent evolution or cultural transfer.................41
Grigoriev S. A . Natural disasters as benchmarks of the chinese dynasties chronology 
and opportunities for connection with the chronology of Eurasia in the bronze age............ 58
Tsibiktarov A. D. Slab graves and khereksures of the staraya kapcheranka i burial 
ground in light of the relative and absolute chronology of the monuments of the slab 
grave culture and khereksur culture....................................................................................................... 79

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kurbanova Z. I. Textile traditions of Karakalpaks: quraq and zhyrtys in family rites........... 107
Zinchenko A. V. The formation of the “Seven Rituals” tea complex and the mentorship 
system in the Japanese tea school Omotesenke................................................................................ 125
Ozheredov Yu. I. Paleoselkupy “shieshgula” and selkup shoshkup. Aspects of funeral 
ceremonies according to archeology and ethnography.................................................................. 141
Shcheglova T. К. Сommunication of german deportees and authorities in pursuit  
of civil consent and ethnic identity in the years 1950–70‑ths...................................................... 164

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
FOR AUTHORS
Zabiyako A. P., Wang Junzheng. Buddhism in the Jin Empire: the boundaries  
of the spread of Buddhism in the jurchen territories (in the Amur River basin)................... 188
Dashkovskiy P. K., Bicheldey U. P., Mongush A. V. The position of Buddhist 
communities in Tuva in the system of state-confessional relations of the USSR  
in the mid‑1950s. ....................................................................................................................................... 211
Dolin V. A. Criticism of the economic privileges of the Georgian orthodox church  
in the discourse of liberalization of state-confessional relations in Georgia............................ 234

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 251



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел II  
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 392
DOI 10.14258/10.14258/nreur(2024)4–06

З. И. Курбанова

Каракалпакский научно-исследовательский институт гуманитарных наук 
Каракалпакского отделения Академии наук Республики Узбекистан (Нукус, 
Узбекистан)

ТЕКСТИЛЬНЫЕ ТРАДИЦИИ КАРАКАЛПАКОВ:  
КУРАҚ И ЖЫРТЫС В СЕМЕЙНЫХ ОБРЯДАХ

В статье рассматриваются лоскуты ткани жыртыс в обрядах семейного цикла ка-
ракалпаков, а также техника лоскутного шитья қурақ в качестве одного из популяр-
ных видов традиционного ремесла. Ритуальные лоскуты, наделенные символической 
нагрузкой, традиционно применялись в обрядах переходного периода, маркируя со-
бой рубежные состояния. Традиционная техника қурақ использовалась каракалпа-
ками для изготовления различных предметов, включая детскую одежду, куртки кур-
те, детские халаты бала шапаны, шапочки топпы и тюбетейки такыя. Лоскуты явля-
лись неотъемлемым атрибутом свадебных ритуалов. Лоскутная техника применялись 
для создания свадебной занавеси шымылдық, постилочных предметов қурақ кѳрпе-
ше, постельных принадлежностей кѳрпе-тѳсек. Изделия с лоскутными узорами были 
широко распространены в быту каракалпаков, лоскутная мозаика покрывала скатер-
ти дәстурхан, ухватки тутқыш, мешки для хранения продуктов ун шанаш. Традиция 
раздачи лоскутов по сей день сопровождает похоронный обряд каракалпаков, где ло-
скут ткани приравнен раздаче имущества умершего. Исследование значения лоскутов 
в культуре каракалпаков позволяет утверждать, что предметы с лоскутной мозаикой 
наделялись особой символикой, использовались при ключевых этапах жизни: рожде-
ние, свадьба и похороны. Помимо своей функциональной ценности, эти изделия со-
держали в себе мощный противовес злым силам и недобрым намерениям, а также спо-
собствовали долголетию и плодовитости.



108 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ключевые слова: каракалпаки, культура, традиционный қурақ, жыртыс, оберег, се-
мейная обрядность, искусство мозаичного шва

Для цитирования 
Курбанова З. И. Текстильные традиции каракалпаков: курақ и жыртыс в семейных  
обрядах // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29. № 4. С. 107–124.  
DOI 10.14258/10.14258/nreur(2024)4–06.

Z. I. Kurbanova

Karakalpak Scientific Research Institute of Humanities of the Karakalpak Branch of the 
Academy of Sciences of the Republic of Uzbekistan (Nukus, Uzbekistan)

TEXTILE TRADITIONS OF KARAKALPAKS:  
QURAQ AND ZHYRTYS IN FAMILY RITES

The article discusses ritual Karakalpak fabric traditions, including the cloth patches — 
zhyrtys — in the rituals of the Karakalpak family cycle and the quraq patchwork technique, 
as one of the popular types of traditional craft. Ritual patches endowed with symbolism were 
traditionally used in rituals of the transitional period, marking the milestone state. Quraq was 
used to make various items, including children's clothing: jackets — kurte, children's robes — 
bala shapany, hats — toppy and skullcaps — taqyya. The patchwork technique was an essential 
attribute of wedding rituals and was used to create ritual wedding curtains — shymyldyq — 
bedding items — quraq korpeshe — and other bedding from korpe-tosek. Products with 
patchwork patterns were widespread on the daily? life of the Karakalpaks: patchwork mosaics 
covered tablecloths dastarkhan, tutqysh grips, bags for storing food un shanash. The tradition 
of distributing patches to this day accompanies the funeral rite of the Karakalpaks, where it is 
equated with the distribution of the deceased's property. The study of the symbolic meaning of 
patches in the Karakalpak culture suggests that these items were most often used at key stages 
of life: birth, wedding, and funeral. In addition to their functional value, these products were 
endowed with the properties of a powerful counterweight to evil forces and evil intentions, 
and also contributed to longevity and fertility.

Keywords: Karakalpaks, culture, traditional quraq, zhyrtys, amulet, family ritual, mosaic 
seam art

For citation: 
Kurbanova Z. I. Textile traditions of Karakalpaks: quraq and zhyrtys in family rites. Nations 
and religions of Eurasia. 2024. T. 29. № 4. P. 107–124 (in Russian). DOI 10.14258/10.14258/
nreur(2024)4–06.



109Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Курбанова Земфира Ибрагимовна, доктор исторических наук, старший научный 
сотрудник, заведующая отделом этнографии Каракалпакского научно-исследователь-
ского института гуманитарных наук Каракалпакского отделения Академии наук  
Республики Узбекистан, Нукус, Узбекистан. Адрес для контактов: sapphire71@mail.
ru; https://orcid.org/0000–0002–3478–2042 
Kurbanova Zemfira Ibragimovna, Doctor of Historical Sciences, Senior Researcher, Head 
of the Department of Ethnography of the Karakalpak Scientific Research Institute  
of Humanities of the Karakalpak Branch of the Academy of Sciences of the Republic  
of Uzbekistan, Nukus, Uzbekistan. Contact address: sapphire71@mail.ru. https://orcid.
org/0000–0002–3478–2042

Введение
Традиционное лоскутное шитье имеет широкое бытование у многих народов. У ка-

ракалпаков техника лоскутного шва получила распространение под названием қурақ. 
При всей ее широкой распространенности в быту народа техника қурақ, ее место в об-
рядах каракалпаков до сих пор не привлекали внимание исследователей. Настоящая 
статья не претендует на всестороннее освещение данной проблемы, а скорее задает на-
правление для более глубоких изысканий в этой области.

В переводе с каракалпакского языка термин «қурақ» обозначает «соединение, сбор, 
накопление, обогащение». Несмотря на его общую положительную семантику, этот 
термин происходит от глагола «қурыў», который означает «усыхать, умирать, уни-
чтожаться» [Каракалпакско-русский словарь, 1958]. В казахском языке слово «құрақ», 
как и в каракалпакском, соединяет в себе взаимоисключающие значения — созидание 
и разрушение [Октябрьская, Сураганова, 2012: 400]. В кыргызском языке этим словом 
обозначают лоскуты, нитки, обрезки, а также время и возраст. Оно является производ-
ным от глагола куре — составлять из отдельных лоскутов, собирать, копить, богатеть, 
а также объединять [Юдахин, 1985: 447].

В культуре каракалпаков лоскуты представляют собой не только форму традици-
онного ремесла, но также являются важным компонентом ритуальных практик, глу-
боко интегрированных в обрядовую жизнь этноса. Значение лоскута выходит за рам-
ки вещного мира, охватывая духовную сферу.

Продукция, созданная с применением лоскутной техники, продолжает оставаться 
востребованной и актуальной в современном каракалпакском обществе. В период воз-
рождения народных промыслов женское рукоделие, связанное с лоскутной техникой, 
получило новый импульс развития. В технике қурақ каракалпаки изготавливали раз-
личные виды изделий, включая детскую одежду (курте, топпы, шапан), ритуальную 
занавесь для невесты (шымылдық), постилки для сидения на полу (кѳрпеше), подушки 
(жастық), мешки (ун шанаш, керги) и скатерти (дәстурхан), покрывала для детской 
колыбели. В настоящее время пользуются популярностью предметы приданого неве-
сты, включающие в себя изделия, выполненные в технике қурақ, ритуальная свадеб-
ная занавесь, покрывала на детскую колыбель. Лоскут жыртыс является неотъемле-
мой частью обрядов, связанных с похоронными практиками.



110 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Традиционная технология формирования мозаичных узоров из разноцветных фраг-
ментов ткани қурақ представляет собой распространенное среди каракалпакских жен-
щин ремесло. Установить время возникновения техники лоскутного шитья у каракал-
паков, как и других народов Центральной Азии, представляется сложной задачей. От-
сутствие достаточных исследований в данной области не позволяет установить точ-
ную хронологию возникновения этой текстильной практики. Тем не менее, основы-
ваясь на имеющихся исторических данных, можно предположить, что данная техни-
ка имеет весьма древние корни и возникла в довольно ранний период истории регио-
на. Согласно предположениям С. П. Толстова, хлопок в Хорезмском оазисе возделы-
вался еще в античный период [Толстов, 1962: 95–96]. Археологические находки фраг-
ментов хлопчатобумажных тканей подтверждают это предположение. Более того, об-
наружение семян хлопчатника на раннесредневековых хорезмийских памятниках Ка-
ратепе (IV–VI вв.) и Тешиккала (VII–VIII вв.), расположенных в южных районах Рес-
публики Каракалпакстан, позволяет достоверно утверждать, что хлопчатник культи-
вировался в Хорезмском оазисе уже в IV–VIII вв. н. э. [Baker Brite, Marston, 2013: 45–
47; Неразик, 1966: 92–93].

Несмотря на отсутствие прямых источников, исследователи подтверждают, что ко-
чевые и полукочевые народы Центральной Азии «освоили обработку и ткачество всех 
имеющихся в их распоряжении видов сырья: от шерсти — основного продукта их ско-
товодческого хозяйства и волокна дикорастущих растений до трудоемкой и техниче-
ски более сложной, свойственной развитым оседлым земледельцам культуры хлопчат-
ника» [Томина, 1989: 245].

У кыргызов ткачество представляло собой одно из давних занятий у женского на-
селения, однако хлопчатобумажная ткань получила развитие в долинных районах юга 
Кыргызстана [Cулайманов и др., 2016: 196].

Что же касается казахов, то животноводческая направленность хозяйствования спо-
собствовала более интенсивному развитию домотканого сукна из верблюжьей и овечь-
ей шерсти, хлопчатобумажную ткань, которая шла на одежду, в основном покупали 
[Маргулан, 1986: 235].

Из изложенного можно предположить, что развитие текстильного производства 
в Центральной Азии, вероятно, способствовало становлению и распространению тех-
ники лоскутного шитья в регионе. По мере совершенствования методов обработки 
различных волокон, таких как шерсть, хлопок и другие растительные волокна, а также 
освоения ткацких технологий, появлялось все больше возможностей для создания раз-
нообразных текстильных изделий. Наличие широкого спектра тканевых материалов, 
в том числе небольших кусков и обрезков, могло стимулировать применение иннова-
ционных подходов к их повторному использованию и комбинированию.

В последующие периоды техника лоскутного шитья у народов Центральной Азии 
продолжала совершенствоваться и стала неотъемлемой частью их национальной 
культуры.

Развитие лоскутного шитья у кочевых народов Центральной Азии можно рас-
сматривать в контексте двух взаимосвязанных факторов, обусловленных особенно-
стями их традиционного образа жизни. С одной стороны, кочевой уклад характери-



111Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

зовался ограниченным доступом к материальным ресурсам, что стимулировало ра-
циональное и эффективное использование имеющихся текстильных материалов. Ло-
скутное шитье позволяло утилизировать небольшие фрагменты ткани, минимизи-
руя производственные отходы. Данная практика соответствовала потребностям ко-
чевого быта, характеризующегося дефицитом ресурсов и необходимостью их береж-
ного расходования.

С другой стороны, лоскутные изделия обладали рядом практических преимуществ, 
отвечающих специфике кочевого образа жизни. Они отличались легкостью, компакт-
ностью и удобством для транспортировки во время регулярных перекочевок. Лоскут-
ные предметы можно было легко свернуть и перевезти, что было важно для кочевых 
сообществ, систематически меняющих места своего проживания. Таким образом, раз-
витие лоскутного шитья в кочевнической среде было обусловлено как необходимостью 
рационального использования ограниченных ресурсов, так и практическими потреб-
ностями кочевого образа жизни.

Свидетельства мастериц подтверждали связь лоскутной техники с давними тради-
циями, обусловленными сложными социально-экономическими условиями.

Основная концепция искусства заключается в идее «жоқтан бар қылыў» (букв. 
производить из ничего), создание продукта, обладающего более высокой ценностью. 
На первый взгляд его составной характер, нецелостность подтверждают эту концеп-
цию и наводят на мысль о дефиците текстиля, где с каждым его кусочком обращались 
с особым вниманием и бережливостью. Однако данной практике противоречит тра-
диция каракалпаков разрывать цельные куски ткани на лоскуты в рамках определен-
ных обрядов. Так, например, в похоронном обряде каракалпаков куски ткани разры-
вают на мелкие квадратные лоскуты для раздачи присутствующим. Ранее существо-
вала традиция разрывания цельного куска ткани на лоскуты во время свадьбы. Из ло-
скутов шилась детская рубашечка ийт кѳйлек.

Значение техники қурақ в культуре каракалпаков, отношение к нему народа наибо-
лее ярко иллюстрируется в выражении Қарақалпақлар қурақтай қуралған («Каракал-
паки сотканы между собой как лоскуты қурақ»). В данном контексте просматривает-
ся явная параллель между искусством объединения мелких фрагментов в целое и эт-
нической структурой каракалпакского народа, состоящей из различных племен и ро-
дов. Каракалпаки и ныне сохраняют сложную родовую структуру: деление на два круп-
ных объединения арыс қоңырат и арыс он тѳрт урыў. Внутри них различаются шесть 
крупных родов (племен) үлкен урыў/қәўим: қоңырат, мүйтен, қытай, қыпшақ, кене-
гес, манғыт. Каждое племя делится на урыў (род), а роды, в свою очередь, подразделя-
ются на более мелкую структуру — тийре. Все эти роды и племена объединены в еди-
ный этнический массив.

По методике выполнения лоскутных изделий можно выделить две группы: в пер-
вой группе изделия создавались путем сшивания разноцветных лоскутков квадратной 
и треугольной формы, которые комбинировались в разнообразные узоры, часто об-
разуя узорные полосы и медальоны. Эти элементы затем объединялись в более круп-
ные композиции. Во второй группе изделия формировались из длинных узких полос 
ткани различных цветов.



112 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Сложные геометрические узоры, составленные из треугольных и четырехуголь-
ных фрагментов ткани, включают в себя разнообразные мотивы, такие как сегиз ақ — 
композиция, где центральный квадрат из красной ткани окружен четырьмя квадрата-
ми, каждый из которых поделен на восемь черно-белых треугольников, формирующих 
восьмилучевые розетки. При использовании четырехугольных фрагментов ткани раз-
личных цветов формируется раппортная композиция ступенчатых прямоугольников 
баўырсақ гүл, которая может повторяться бесконечно.

Наиболее часто используемыми цветами в қурақ являются черный, красный, жел-
тый, синий и зеленый. Традиционно применяется контрастное сочетание цветов: чер-
но-белое, черно-красное, красно-синее и другие комбинации.

Использование лоскутных изделий у каракалпаков изначально наделялось глубо-
ким символическим значением. Функции оберега, заключенные в лоскуте ткани, нес-
ли в себе положительную энергию. Этот символизм наиболее ярко проявлялся в кон-
тексте свадебной обрядности.

Свадьба представляет собой важный этап в жизни человека, символизирующий 
один из переходных этапов в жизни молодых людей. Подобно другим рубежным со-
стояниям, молодые люди, вступающие в брак, нуждаются в особой защите от негатив-
ного воздействия внешнего мира. Одним из таких атрибутов, призванных оградить их, 
является ритуальная занавесь шымылдық.

Ритуальная лоскутная занавесь шымылдық, изготовленная из цельного полотна тка-
ни, в верхней части имеет широкую полосу, украшенную узорами в стиле қурақ. Эта 
часть занавеси называется шымылдық кас (брови шымылдык). Узоры состоят из раз-
личных геометрических фигур, образующих композиции, которые несут в себе не толь-
ко обережные функции, но также должны способствовать плодородию и процветанию 
молодых. Защитные свойства лоскутов усиливались благодаря преобладанию красно-
го цвета. Середина занавеси и его нижняя часть состоят из блестящего либо красно-
го куска ткани. Преобладание красного цвета в данном контексте является символом 
энергии и жизни [Васильцов, 2007: 106].

У каракалпаков обычай укрывания невесты от посторонних глаз за ритуальной за-
навеской шымылдық практикуется в доме жениха до исполнения ритуала беташар 
(открывание лица). За шымылдық невеста сидит с прикрытым лицом, принимает по-
здравления родственников жениха, отвечая поклоном — приветствием каждому. Ря-
дом с ней обычно находятся молодые незамужние девушки со стороны жениха, а также 
ее подруги. Обычай укрывания невесты от взглядов связан с желанием обеспечить ей 
чувство безопасности и защиты в новой среде, пока она не станет частью новой семьи.

Аналогичная занавеска кошого с мозаичным узором существует у кыргызов [Кочку-
нов, 2016: 311]. У ногайцев занавесь шилась из разных кусков тканей на подкладке, вы-
шивалась золотыми нитками, украшалась разноцветной аппликацией, галунами. В дни 
свадьбы и некоторое время после нее молодуха сидела при людях за этой занавеской, 
защищалась от любопытных взоров. За этой же занавеской находилась постель ново-
брачных [Гаджиева, 1979: 95–96].

Свадебный шымылдық у каракалпаков обычно хранился в доме и мог использовать-
ся только в том же качестве на другой свадьбе.



113Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Не потерял своей актуальность шымылдық и в наше время. По сей день ни одна ка-
ракалпакская свадьба не обходится без ритуальной занавеси. В современных шымыл-
дық наметилась тенденция отхода от традиционного декорирования. Старинные узоры 
и мотивы, характерные для каракалпакской культуры, подверглись изменениям, про-
являясь в урежении и укрупнении элементов узора. Эти трансформации отражают из-
меняющиеся потребности и приоритеты в современном обществе, где скорость и эф-
фективность зачастую ставятся выше сохранения традиций и ручного труда. Исполь-
зование машинного шва обеспечивает быстрое и более эффективное выполнение ра-
боты, но при этом приводит к потере уникальности и аутентичности традиционных 
лоскутных узоров, которые воплощали в себе не только мастерство, но и культурное 
наследие, а также имели символическое значение для сообщества.

В похоронном обряде каракалпаков имело место использование ритуальной зана-
веси шымылдық, отличавшейся от свадебной. Она изготавливалась из куска белой тка-
ни без каких‑либо украшений. Хотя этот обычай практически утрачен в современно-
сти, в первой половине XX в., когда каракалпаки еще активно использовали традици-
онную юрту в повседневной жизни, усопшего помещали в левую часть юрты, называе-
мую шеп жак, считавшейся сакрально «нечистой», и отделяли от остального простран-
ства с помощью шымылдық.

Обряд был обусловлен древними представлениями о священности и чистоте опре-
деленных пространств внутри юрты. Обычай размещения тела усопшего на левой сто-
роне от входа или за занавеской, т. е. изоляция умершего от живых, явно связан с древ-
ними представлениями о «нечистоте» мертвого тела и необходимостью его изоляции 
от общества живых [Есбергенов, Атамуратов, 1975: 176]. С. С. Губаева, интерпретируя 
данный обряд, связывает его с необходимостью убережения покойника от недобрых 
взглядов, злых духов [Губаева, 2001: 168]. Аналогичными функциями наделялся кошо-
го (занавес) или циновка (чий) у кыргызов, выполнявший ту же роль, что и платок, за-
крывающий лицо покойника, а именно роль оберега от злых духов, дурного глаза [Фи-
ельструп, 2002: 105]. Таким образом, как в свадебной, так и в похоронной обрядности 
шымылдық выполнял роль оберега. Однако в контексте свадебной обрядности, поми-
мо оберега, лоскутная мозаика должна была способствовать соединению молодоже-
нов, а также их плодовитости.

Обеспечению плодородия и единения служили и лоскутные узоры на предметах 
из приданого невесты. Согласно представлениям каракалпакских женщин, использова-
ние мелких лоскутков ткани для постилочных тюфяков кѳрпеше и подушек молодоже-
нов жастық символизировало их неразрывную связь и единство на всю жизнь. В этих 
изделиях с использованием қурақ особое внимание уделялось цвету и количеству. На-
пример, одеяла и кѳрпеше для молодоженов обычно были красного цвета и в четном 
количестве. Для молодоженов полагалась не пара подушек, а одна длинная прямоуголь-
ная подушка. Такая подушка имеет в основе своей семантический смысл, заключаю-
щийся в том, чтобы молодые не расставались и прожили вместе долгую жизнь [ПМА, 
2023]. Подобные представления, связанные с қурақ, существуют у таджиков, кыр-
гызов, казахов и ряда других народов [Писарчик, Хамиджанова, 1970: 205; Губаева,  
2001: 168].



114 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В современной каракалпакской свадьбе постельные принадлежности кѳрпе-тѳсек 
с использованием қурақ продолжают оставаться одним из главных предметов девичье-
го приданого кыз жуги. Постельные принадлежности в составе приданого состоят из 6 
қурақ кѳрпеше, 6 кѳрпеше с подкладкой из велюра, 4 или 6 одеял, 7 подушек, из которых 
4 обычные и 2 меньшего от стандартного размера подушек, называемых бала кѳпшик / 
детская подушка, полагалась одна подушки для молодых, называемая жастық. Лоскут-
ным узором дастық кѳз, представляющим собой крупные однорядные ромбы, состав-
ленные из мелких разноцветных лоскутков, украшаются бала кѳпшик и жастық. Кро-
ме того, обязательной частью приданого является сундук, на который складываются 
постельные принадлежности, и покрывало, которое накидывается на сложенные по-
стельные принадлежности. Оно тоже выполняется в технике лоскутных узоров.

Днем, когда постельные принадлежности сложены, на самый верх кладут подуш-
ки с лоскутным узором. По устоявшемуся представлению, взгляд вошедшего в комна-
ту приковывает эта подушка, и если у него были недобрые намерения, то лоскутный 
узор нейтрализует их. Кѳрпеше из состава приданого, использовавшиеся в качестве по-
стели для новобрачных, в современном быту служат постилками для сидения на полу. 
Они украшаются узором ший қурақ, когда центр композиции составляет крест, от ко-
торого отходят ступенчатые ромбовидные фигуры.

Крест атанак — один из наиболее часто встречающихся элементов в декориро-
вании не только лоскутной техникой, но также в других видах декоративного искус-
ства. Фигуры в виде креста связаны с плодородием, жизненной энергией. Интересно, 
что именно посредством такой формы воспринимается солнечный диск и какой‑ли-
бо другой локальный источник света. В представлениях древнего человека крест ассо-
циировался с солнцем и отходящими от него лучами, т. е. с Солнцем, дающим жизнь 
и ее плоды, что было тождественно культу плодородия [Карлыбаев, Курбанова, 2014: 
55]. В культуре каракалпаков крест также может рассматриваться как символ защиты 
от злых духов и оберега от бед. Поэтому его использование в украшениях и декоре по-
стельных принадлежностей молодоженов может иметь целью оберегать и приносить 
благополучие, способствовать плодородию и процветанию в браке.

В стиле қурақ, каракалпаки создавали одежду для младенцев. Первая детская рубаш-
ка у каракалпаков называлась ийт көйлек. Шилась она вручную. В бока рубашки вши-
вались треугольные клинья шабыў. Ее старались шить просторной, чтобы во взрослой 
жизни он жил в достатке. В случае же, когда ийт көйлек шился узким, верили, что это 
станет причиной того, что он всю жизнь будет жить в нужде [Есбергенов, 1980: 101].

После сорокадневия проводился обряд қырқынан шығарыў, когда ребенка наряжали 
в ийт көйлек. Снятие распашонки сопровождалось обрядом, при котором в рубашку 
насыпали жареную пшеницу — қуўырмаш, пшено — сөк, плоды лоха — жийде, урюка, 
кусочки жареного теста — баўырсақ, после чего завязывали собаке на шею. Дети, при-
глашенные на проведение обряда, принимали участие в состязании, во время которо-
го, должны были догнать собаку и снять с шеи узел с угощениями. Угощение достава-
лось тому, кто первым догнал собаку. Обряд связывают с идеей плодородия, пожела-
нием матери большого потомства. Использование проса, жареной пшеницы, джиды, 
урюка и их раздача детям знаменуют собой окончание периода сорокадневия. Иногда 



115Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

первую рубашку и шапочку для младенца шили из старых вещей родителей. Но чаще 
ее готовили из условных 40 лоскутов к 40‑му дню со дня рождения. С этого момента 
ребенка показывали посторонним, «выводили» в мир людей. Считали, что лоскутные 
вещи отводили дурной глаз и обманывали злые силы. Они также несли энергию доб-
рых пожеланий и потенциал долголетия всех тех родственников, которые дарили оде-
жду и отрезы тканей. Ориентируясь на эти свойства, к лоскутным шапочкам малень-
ких детей пришивали кусочки одежды стариков, которые прожили долгую счастливую 
жизнь [Курбанова 2021: 161].

Подобные традиции были широко распространены у тюркских народов. Например, 
у казахов такая одежда для младенца изготавливалась из 100 лоскутов, а у ногайцев рас-
пашонка шилась из 40 кусков материи [Керейтов, 2009: 337]. По мнению Л. А. Чвырь, 
помимо защитной функции, таким лоскутным изделиям приписывалось свойство спо-
собствовать усилению плодовитости [Чвырь, 1983: 131].

С использованием лоскутной техники изготавливали детскую стеганую рубаш-
ку курте. Она характеризуется глухим кроем, круглым воротом и длинными рукава-
ми. Нагрудная часть украшена аппликацией, выполненной в технике қурақ. Формиру-
ют лоскутный узор разнообразные геометрические фигуры, состоящие из сочетания 
красных и черных, белых и красных, а также белых и черных фрагментов ткани. Та-
кое сочетание не только придает изделию визуальный эффект, но и обладает мощным 
обережным эффектом. Эта концепция подкреплена исследованиями К. С. Васильцова, 
который отмечает, что основными магическими амулетами, связанными с событиями 
в жизни ребенка, у народов Центральной Азии являются цвета белый, черный и крас-
ный [Васильцов, 2007: 104].

Курте — один из старинных видов детской одежды. Архаичность этого элемен-
та детского костюма выражается в том, что он сшит из цельного куска ткани, переки-
нутого через плечи, без швов на плечах [Сухарева, 1979: 96]. Рукава сужаются книзу 
и вшиты в прямую пройму, а в бока вставлены трапециевидные клинья. Большинство 
рубашек дополнительно декорированы разными по величине квадратами, маркирую-
щими переднее полотнище, спину и в одном случае подол изделия. Их цветовая гамма 
преимущественно яркая, много оттенков красного, зеленого и желтого. Основой ор-
наментальной системы служит квадрат. Чаще всего два или три квадрата контрастных 
цветов вписаны один в другой [Кубель, 2015: 183; Кубель, 2019: 112, 113]. Аналогич-
ная детская одежда существовала у узбеков [Садыкова, 2011: 294], туркмен [Морозова, 
1971: 203], таджиков [Широкова, 2002: 84] и др. Использование лоскутов на детской оде-
жде не только маркировало рубежные этапы в жизни ребенка, но и имело важнейшие 
охранительные и благопожелательные функции, определяющие его дальнейшую судьбу.

Традиционным при проведении похорон был ритуал жыртыс (от жыртыў — рвать), 
когда семья покойного раздавала его одежду, куски ткани, продукты и деньги. В совре-
менности обряд представляет собой раздачу небольших кусков ткани либо носовых 
платков, который символизирует не только раздачу имущества умершего, но и завер-
шение его земного пути.

Подобный обряд с одноименным названием существует у казахов, кыргызов, турк-
мен, некоторых групп узбеков и ряда других тюркских народов. Наиболее близка к ка-



116 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ракалпакской казахская традиция раздачи жыртыс. Однако в отличие от каракалпа-
ков, у казахов его использование имело более широкий диапазон распространения. 
Жыртыс раздавали на свадьбах, праздниках, связанных с рождением ребенка, а так-
же при достижении им сорокадневного и годовалого возраста [Октябрьская, Сурага-
нова, 2010: 436].

Происхождение традиции жыртыс у народов Центральной Азии также представ-
ляет определенные трудности для исследования. Изучая обычай жыртыс у каракалпа-
ков, исследователь Х. Есбергенов связывает его с культом предков. Согласно его мне-
нию, идея возрождения души умершего в потустороннем мире лежит в основе прак-
тики обмывания покойника только родственниками, а также раздачи одежды и иму-
щества умершего жыртыс преимущественно среди членов рода. Считалось, что дух 
умершего продолжает пребывать в этих вещах или переселяется в того, кто прикаса-
ется к ним [Есбергенов, 1964: 35].

Исследователь А. Диваев, ссылаясь на слова Сейд-Джафара Асфендиярова, выска-
зывает сомнение относительно древности традиции жыртыс у кыргызов. По его мне-
нию, ткани и другие текстильные материалы с трудом проникали в глубь степи. Он счи-
тал, что обычай раздачи одежды умершего мог сформироваться в первой трети XIX в. 
[Диваев, 1897: 184].

Свидетельства о традиции жыртыс встречаются и у казахов. Так, по данным И. Г. Ге-
орги, в XVIII в. после смерти мужчины его лучшую одежду разрезали на лоскуты и раз-
давали его друзьям на память [Георги, 1799: 139]. А. Левшин также отмечал, что у ка-
захов почетные гости получали в качестве подарков куски одежды умершего [Левшин, 
1832: 111–112].

Из приведенных материалов мы можем сделать предположение, что порядок раз-
дачи жыртыс у каракалпаков, казахов, кыргызов и других близких народов носил ар-
хаичный характер, сохраняя черты родового уклада. Жыртыс рассматривался как спо-
соб распределения имущества умершего среди членов рода, а также средство поддер-
жания связи с миром предков. Культ умерших был тесно связан с представлениями 
о том, что душа покойного продолжает пребывать в оставленных им вещах и матери-
альных изображениях.

Раздача жыртыс стойко сохраняется в похоронном обряде каракалпаков. Однако 
жыртыс раздается лишь в тех случаях, когда усопший перешагнул 60‑летний рубеж. 
При получении поминального лоскута каракалпаки прикладывают его к лбу или про-
водят им по лицу со словами «жасын берсин» (буквально: дать дожить до этих лет). 
Через этот обряд происходит приобщение к благодатной силе покойного. По сло-
вам Ю. А. Рапопорта, раздача йиртиш в Центральной Азии позволяет стать преемни-
ком благодатных качеств почитаемого предка путем «причащения» [Рапопорт, 1971: 
32,33]. К аналогичным выводам пришла и Б. Х. Кармышева [1986: 165–166]. Исследова-
тель Г. П. Снесарев видит в подобных обрядах реликты культа предков [1960: 140]. По-
добный ритуал описан А. К. Писарчик у таджиков, где при похоронах человека, про-
жившего долгую жизнь и имевшего множественное потомство, наблюдались практи-
ки «стаскивания» с похоронных носилок покрывающих тканей с последующим дроб-
лением их на мелкие куски, стремясь получить хотя бы небольшой кусочек в качестве 



117Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

залога, обеспечивающего продолжительную и благополучную жизнь для его облада-
теля [Писарчик, 1976: 127].

«Причащение» к благодати покойного путем получения кусочков ткани во время 
похорон было известно многим тюркским народам Центральной Азии, и в некоторой 
степени сохраняется в современности [Кармышева, 1986: 165–166]. Исследователи рас-
сматривают эту традицию в развитии, считая разрывание одежды почитаемого чело-
века (правителя или старейшины) исходной формой ритуальной жертвы.

Подобный символизм тесно взаимосвязан с ритуалами, направленными на приоб-
щение к магической энергии новобрачных. В своих исследованиях Н. А. Кисляков, опи-
сывая традиции свадебных обрядов таджиков, отмечает обычай разрывания и завла-
девания куском ткани от «подножия» новобрачных, который он определяет как об-
ряд причащения к магической силе молодоженов. Этот кусок материи укладывается 
при входе жениха в дом невесты или при входе молодой в дом мужа по пути к свадеб-
ной занавеси. В рамках этого обряда новобрачные, в силу своего положения, наделе-
ны особыми свойствами, равно как и соприкасающиеся к ним предметы. Данная ткань 
разрывается на части молодежью с целью приближения момента собственного брако-
сочетания [Кисляков, 1959: 186].

В рамках свадебных обрядов жыртыс интерпретируется как символ присоедине-
ния к счастью молодоженов, в то время как в похоронно-поминальных обрядах пред-
полагает приобщение к долголетию и социальному статусу ушедшего, поскольку раз-
дача жыртыс на похоронах и поминках заменяла раздачу одежды усопшего. Согласно 
традиционным представлениям, с помощью оторванного кусочка одежды благодатная 
сила умершего передавалась оставшимся в живых.

Лоскутный узор украшает ряд бытовых предметов: керги — мешки для хранения 
посуды, кухонные ухватки, скатерть дәстурхан. Скатерть часто наделялась особой се-
мантикой, символизировала благополучие, достаток. Дәстурхан представлял собой 
прямоугольный кусок ткани с подкладкой, который расстилали таким образом, что-
бы лоскутная сторона оставалась повернутой вниз. В повседневной жизни он исполь-
зовался во время приема пищи. Кроме этой функции, у дәстурхан было еще одно на-
значение — его брали с собой на мероприятия или в гости к родственникам, завернув 
в него дары, например, лепешки или баўырсақ. Чтобы скатерть не пачкалась, подсти-
лали оберточную бумагу.

В контексте народов Центральной Азии, включая каракалпаков, дәстурхан можно 
воспринимать как сакральное место. Скатерть, символизируя стол, является местом, 
где не только необходимо соблюдать определенные этикетные нормы, но и сакраль-
ное отношение к самому столу. Дәстурхан обладает множеством символов, вокруг ко-
торых существуют строгие табу. Например, запрещено произносить негативные сло-
ва рядом с ним, пересекать его, бегать вокруг него или поднимать ногу поверх стола 
и тому подобное. У сурхандарьинских узбеков дәстурхан считался настолько священ-
ным, что во время трапезы нельзя было сидеть вокруг него без головного убора.

За дәстурхан собиралась семья, чтобы не только разделить пищу, но и для общения. 
Лоскутный узор на скатерти должен был служить единству семьи и общества. Скатерть 
(қурақ дәстурхан), сшитую из лоскутков домашней ткани, расстилавшуюся несколь-



118 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ко раз в день, могли не стирать даже в течение нескольких лет, объясняя это поверьем, 
что, если часто стирать скатерть, могут исчезнуть продукты, которые обычно на ней 
раскладывают. Недаром и ныне каждое благословение (патия бериў) аксакала содер-
жит пожелания достатка на дәстурхан:

Түбиң бир болсын,
Шақаң мың болсын,
Дәстурханыңнан наның кетпесин
Табысыңның берекетин берсин.
Использование лоскутов в ритуалах и обрядах каракалпаков, связанных с рубеж-

ными этапами, имело обережные функции, способствовало плодовитости. В рамках 
свадебных церемоний, так же как появление новой жизни, соединение лоскутов со-
провождало и маркировало появление новых семей. Они не только выполняли функ-
цию оберега, но также рассматривались как средство, способствующее плодовитости. 
В обрядах, связанных с похоронами, акт разрывания цельной ткани на мелкие лоскуты 
символизировал завершение земной жизни человека и передачу его благоприятных ка-
честв другим через эти фрагменты. В рамках детской обрядности одежда с аппликацией 
из лоскутов, собранных с жыртыс, должны была способствовать передаче части счастья 
своих владельцев, доживших до старости, а также других его положительных качеств.

Заключение
На основании проведенного исследования можно сделать следующие научные 

выводы.
Дата возникновения техники лоскутного шитья у народов Центральной Азии 

остается неустановленной ввиду недостаточности исследований в данной области. 
Тем не менее имеющиеся исторические данные позволяют предположить, что данная 
текстильная практика имеет весьма древние корни. Археологические находки фраг-
ментов хлопчатобумажных тканей и семян хлопчатника на памятниках Хорезмского 
оазиса, датируемых III–VIII вв. н. э., свидетельствуют о развитии текстильного произ-
водства в регионе в указанный период. Это создавало предпосылки для становления 
и распространения техники лоскутного шитья.

Несмотря на развитие текстильного ремесла у различных народов региона, ткаче-
ство не стало для них преобладающим занятием ввиду особенностей хозяйственной 
деятельности. Это обусловило высокую ценность текстиля и способствовало распро-
странению искусства лоскутного шитья как эффективного способа утилизации не-
больших кусков ткани и минимизации производственных отходов.

Традиция жыртыс, связанная с раздачей одежды и личных вещей умершего, но-
сила архаичный, родовой характер у каракалпаков, казахов и кыргызов. Она рассма-
тривалась как способ распределения наследства и поддержания связи с миром пред-
ков, основываясь на представлениях о том, что душа покойного продолжает пребы-
вать в оставленных им вещах.

Использование лоскутов в ритуалах и обрядах каракалпаков, связанных с важными 
жизненными рубежами, носило глубокий символический характер и выполняло обе-
режные функции. Эта практика была тесно связана с представлениями о способности 
лоскутов оказывать благотворное влияние на плодовитость и жизненные силы человека.



119Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В свадебных церемониях каракалпаков соединение лоскутов ткани символизиро-
вало и маркировало образование новой семьи, зарождение новой жизни. Лоскутные 
элементы не только выполняли функцию оберега, но и рассматривались как средство, 
способствующее плодовитости и продолжению рода.

В погребальных обрядах акт разрывания цельной ткани на мелкие лоскуты симво-
лизировал завершение земной жизни человека. Однако эти фрагменты ткани воспри-
нимались как способ передачи благоприятных качеств умершего другим людям, что от-
ражало представления о связи между миром живых и миром предков.

В рамках детской обрядности одежда с аппликацией из лоскутов, собранных с жыр-
тыс, должна была способствовать передаче части счастья и других положительных ка-
честв своих владельцев, доживших до старости, молодому поколению. Это демонстри-
рует глубокую веру в сакральную силу лоскутов и их способность транслировать жиз-
ненную энергию.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК:
Васильцов К. С. Цвет в культуре народов Центральной Азии // Центральная Азия: 

Традиция в условиях перемен. СПб. : Наука, 2007. Вып. 1. С. 125–170.
Гаджиева С. Ш. Материальная культура ногайцев в XIX — начале XX в. М. : Наука, 

1976. 229 с.
Георги И. Г. Описание всех обитающих в Российском государстве народов. Их жи-

тейских обрядов, обыкновений, одежд, жилищ, упражнений, забав, вероисповеданий 
и других достопамятностей. Часть вторая о народах татарского племени. СПб. : При им-
ператорской Академии наук, 1799. 178 с.

Губаева С. С. Путь в зазеркалье (Похоронно-поминальный ритуал в обрядах жизнен-
ного цикла) // Среднеазиатский этнографический сборник. Вып. IV. 2001. С. 164–174.

Диваев А. А. Древнекиргизские похоронные обычаи // Известия общества археоло-
гии, истории и этнографии при Императорском Казанском университете. 1897. Т. XIV. 
Вып. 2. С. 181–187.

Есбергенов Х., Атамуратов Т. Традиции и их преобразование в городском быту ка-
ракалпаков. Нукус : Каракалпакстан, 1975. 211 с.

Есбергенов Х. Одежда // Этнография каракалпаков XIX — начало XX века (материа-
лы и исследования). Ташкент : ФАН, 1980. С. 57–111.

Каракалпакско-русский словарь / под ред. Н. А. Баскакова. М. : Государственное из-
дательство иностранных и национальных словарей, 1958. 892 с.

Карлыбаев М., Курбанова З. Каракалпакский костюм : фотоальбом. Нукус : Илим, 
2014. 66 с.

Кармышева Б. Х. Архаическая символика в погребально-поминальной обрядности 
узбеков Ферганы // Древние обряды, верования и культы народов Средней Азии. Ис-
торико-этнографические очерки. М. : Наука, 1986. С. 139–181.

Керейтов Р. Х. Ногайцы. Особенности этнической истории и бытовой культуры. 
Ставрополь : Сервисшкола, 2009. 463 с.

Кисляков Н. А. Семья и брак у таджиков: по материалам конца XIX — нач. XX вв. Л. : 
Изд-во Академии наук СССР, 1959. 269 с.



120 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Кочкунов А. С. Свадьба // Кыргызы. Народы и культуры. М. : Наука, 2016. С. 307–322.
Кубель Е. Л. Каракалпакская детская одежда в собрании Российского этнографи-

ческого музея // Лавровский сборник. Материалы XXXVIII и XXXIX Среднеазиатско-
Кавказских чтений. 2014–2015 гг. СПб., 2015. С. 182–188.

Кубель Е. Л. Каракалпакский текстиль в собрании Российского этнографического 
музея // Кунсткамера. 2019. № 2. С. 108–119.

Курбанова З. Каракалпакский костюм: традиции и новации. Нукус : Илим, 2021. 
224 с.

Левшин А. И. Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких орд и степей. Ч. 1. 
Известия географические. СПб. : Типография Карла Крайя, 1832. 264 с.

Маргулан А. Х. Казахское народное прикладное искусство. Художественное кошмо-
делие, ткачество, плетение, вышивка. Алма-Ата : Өнер, 1987. Т. 2. 288 с.

Морозова А. С. Туркменская одежда второй половины XIX — нач. XX вв. // Труды 
института этнографии. Т. 97. Л. : Наука, 1971. С. 168–223.

Неразик Е. Е. Сельские поселения афригидского Хорезма (по материалам Беркут-
калинского оазиса). М. : Наука, 1966. 153 с.

Октябрьская И. В., Сураганова З. К. Лоскуты на счастье. Вещный мир казахской куль-
туры — живая традиция // Историко-культурное наследие и духовные ценности Рос-
сии: программа фундаментальных исследований Президиума Российской академии 
наук. М. : Политическая энциклопедия, 2012. С. 399–406.

Октябрьская И. В., Сураганова З. К. Курак и жыртыс в традиционной казахской куль-
туре // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопредельных тер-
риторий. Новосибирск, 2010. Т. 16. С. 435–438.

Писарчик А. К., Хамиджанова М. А. Узорные изделия из кусочков материи (қурама 
или қуроқ) // Таджики Каратегина и Дарваза. Душанбе : Дониш, 1970. Вып II. С. 203–224.

Писарчик А. К. Смерть. Похороны // Таджики Каратегина и Дарваза. Душанбе : До-
ниш, 1976. Вып. III. С. 118–164.

Рапопорт Ю. А. Из истории религии древнего Хорезма (оссуарии) // Труды Хорезм-
ской археолого-этнографической экспедиции. М. : Наука, 1971. Т. VI. 126 с.

Садыкова Н. С. Традиционная одежда // Узбеки. Народы и культуры. М. : Наука, 
2011. С. 264–303.

Снесарев Г. П. Материалы о первобытнообщинных пережитках в обычаях и обря-
дах узбеков Хорезма // Материалы Хорезмской экспедиции. М., 1960. Вып. 4. С. 134–145.

Сулайманов Э. Ж., Сатыбалдиева Ч. Т., Султаналиева Н. И., Капалбаев О. Э. Худо-
жественные промыслы // Кыргызы. Народы и культуры. М. : Наука, 2016. С. 190–215.

Сухарева О. А. Опыт анализа покроев традиционной «туникообразной» среднеази-
атской одежды в плане их истории и эволюции // Костюм народов Средней Азии. М. : 
Наука, 1979. С. 77–102.

Томина Т. Н. Ткани в одежде кочевых и полукочевых народов Средней Азии // Тра-
диционная одежда народов Средней Азии и Казахстана. М. : Наука, 1989. С. 228–252.

Фиельструп Ф. А. Из обрядовой жизни киргизов начала XX века. М. : Наука, 2002. 
299 с.



121Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Чвырь Л. А. Опыт анализа одного современного обряда в свете древневосточных 
представлений // Средняя Азия, Кавказ и зарубежный Восток в древности. М. : Наука, 
1983. С. 124–128.

Широкова З. А. Детская одежда таджиков и связанные с ней обряды // Этнографи-
ческое обозрение. 2002. № 4. С. 83–88.

Юдахин К. К. Киргизско-русский словарь. М. : Советская энциклопедия, 1985. Кн. 1. 
С. 447.

Baker Brite Elizabeth, Marston John M. Environmental change, agricultural innovation, and 
the spread of cotton agriculture in the Old World // Journal of Anthropological Archaeology, 
2013, vol 32. P. 39–53 (на англ. яз.)

Давлатова С. Т. Қашқадарё миллий кийимлари: анъанавийлик ва замонавийлик. 
Тошкент: Янги аср авлоди, 2006. 177 с. (на узбек. яз.).

Есбергенов Х. Қарақалпақлардыӊ гейпара дәстурлери хаққында. Нѳкис: Қарақал-
пақстан, 1964. 64 с. (на каракалпак. яз.).

REFERENCES
Baskakov N. A. (Ed). Karakalpaksko-russkiĭ slovarʹ [Karakalpak-Rssian Dictionary]. 

Moscow: Gosudarstvennoe izdatelʹstvo inostrannykh i natsionalʹnykh slovareĭ Publ., 1958, 
892 p. (in Russian).

Chvyrʹ L. A. Opyt analiza odnogo sovremennogo obriada v svete drevnevostochnykh 
predstavleniĭ [Experience in analyzing one modern rite in the light of ancient Eastern ideas. 
Central Asia, the Caucasus and the Foreign East in Antiquity]. Sredniaia Aziia, Kavkaz  
i zarubezhnyĭ Vostok v drevnosti [Central Asia, Caucasus and the foreign East in ancient times]. 
Moscow: Nauka Publ., 1983. P. 124–128 (in Russian).

Divaev A. A. Drevnekirgizskie pokhoronnye obychai [Ancient Kyrgyz funeral customs]. 
Izvestiia obshchestva arkheologii, istorii i ėtnografii pri Imperatorskom Kazanskom universitete 
[Proceedings of the Society of Archaeology, History and Ethnography at the Imperial Kazan 
University]. 1897, vol. 14, iss. 2. P. 181–187 (in Russian).

Esbergenov  Kh., Atamuratov  T.  Traditsii i ikh preobrazovanie v gorodskom bytu 
karakalpakov [Traditions and their transformation in urban life of the Karakalpaks]. Nukus: 
Karakalpakstan Publ., 1975, 211 p. (in Russian).

Esbergenov Kh. Odezhda [Clothing]. Ėtnografiia karakalpakov XIX-nachalo XX veka 
(materialy i issledovaniia) [Ethnography of the Karakalpaks of the 19‑early 20 century 
(materials and research)]. Tashkent: FAN Publ., 1980. P. 57–111 (in Russian).

Fielʹstrup F. A. Iz obriadovoĭ zhizni kirgizov nachala XX veka [From the ceremonial life  
of the Kyrgyz people of the early 20 century]. Moscow: Nauka Publ., 2002, 299 p. (in Russian).

Gadzhieva S. Sh. Materialʹnaia kulʹtura nogaĭtsev v XIX — nachale XX v. [The material 
culture of the Nogais in the 19 — early 20 century]. Moscow: Nauka Publ., 1976. 229 p. 
(in Russian).

Georgi I. G. Opisanie vsekh obitaiushchikh v Rossiiskom gosudarstve narodov. Ikh zhiteiskikh 
obriadov, obyknovenii, odezhd, zhilishch, uprazhnenii, zabav, veroispovedanii i drugikh 
dostopamiatnostei. CHastʹ vtoraia o narodakh tatarskogo pelmeni [A description of all  



122 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

the peoples living in the Russian state. Their everyday rituals, customs, clothes, dwellings, 
exercises, amusements, creeds and other memorabilia. Part Two is about the peoples of the 
Tatar tribe]. Saint Petersburg: Imperatorskaia Akademii nauk, 1799. 178 p. (in Russian).

Gubaeva S. S. Putʹ v zazerkalʹe (Pokhoronno-pominalʹnyĭ ritual v obriadakh zhiznennogo 
tsikla) [The path through the looking glass (Funeral and memorial ritual in life cycle rites)]. 
Sredneaziatskiĭ ėtnograficheskiĭ sbornik [Central Asian Ethnographic Collection]. 2001, vol. 4. 
P. 164–174 (in Russian).

Iudakhin K. K. Kirgizsko-russkiĭ slovarʹ [Kyrgyz-Russian dictionary]. Moscow: Sovetskaia 
ėntsiklopediia Publ., 1985, book 2, 447 p. (in Kyrgyz and Russian).

Karlybaev M., Kurbanova Z. Karakalpakskiĭ kostium. Fotoalʹbom [Karakalpak costume. 
Photo album]. Nukus: Ilim Publ., 2014, 66 p. (in Russian and Karakalpak).

Karmysheva B. Kh. Arkhaicheskaia simvolika v pogrebalʹno-pominalʹnoĭ obriadnosti 
uzbekov Fergany [Archaic symbolism in the funeral and memorial rituals of the Uzbeks  
of Fergana]. Drevnie obriady, verovaniia i kulʹty narodov Sredneĭ Azii. Istoriko-ėtnograficheskie 
ocherki [Ancient rituals, beliefs and cults of the peoples of Central Asia. Historical  
and ethnographic essays]. Moscow: Nauka Publ., 1986. P. 139–181 (in Russian).

Kereitov R. Kh. Nogaitsy. Osobennosti ėtnicheskoi istorii i bytovoi kulʹtury [Nogais. 
Features of ethnic history and everyday culture.]. Stavropolʹ: Servisshkola Publ., 2009, 463 p. 
(in Russian).

Kisliakov N. A. Semʹia i brak u tadzhikov: po materialam kontsa XIX-nach. XX vv. [Family 
and marriage among Tajiks: based on materials from the late 19th — early 20 centuries]. 
Leningrad: Akademii nauk SSSR Publ., 1959. 269 p. (in Russian).

Kochkunov A. S. Svadʹba [Wedding]. Kyrgyzy. Narody i kulʹtury [Kyrgyzs. Peoples  
and cultures]. Moscow: Nauka Publ., 2016. P. 307–322 (in Russian).

Kubelʹ E. L. Karakalpakskaia detskaia odezhda v sobranii Rossiĭskogo ėtnograficheskogo 
muzeia [Karakalpak children's clothing in the collection of the Russian Ethnographic Museum]. 
Lavrovskiĭ sbornik. Materialy XXXVIII i XXXIX Sredneaziatsko-Kavkazskikh chteniĭ. 2014–
2015 gg. [The Lavrov's collection. Materials of the 38‑th and 39‑th Central Asian-Caucasian 
readings. 2014–2015]. Saint-Petersburg, 2015. P. 182–188 (in Russian).

Kubelʹ E. L. Karakalpakskiĭ tekstilʹ v sobranii Rossiĭskogo etnograficheskogo muzeia 
[Karakalpak textiles in the collection of the Russian Ethnographic Museum]. Kunstkamera 
[Cabinet of curiosities]. 2019. no 2. P. 108–119 (in Russian).

Kurbanova Z. Karakalpakskiĭ kostium: traditsii i novatsii [Karakalpak costume: traditions 
and innovations]. Nukus: Ilim Publ., 2021. 224 p. (in Russian).

Morozova A. S. Turkmenskaia odezhda vtoroĭ poloviny XIX — nach. XX vv. [Turkmen 
clothing of the second half of the 19th — early 20th centuries.]. Trudy instituta etnografii 
[Proceedings of the Institute of Ethnography]. Leningrad: Nauka Publ., 1971, vol. 97, 1971. 
P. 168–223 (in Russian).

Levshin A. I. Opisanie kirgiz-kazachʹikh ili kirgiz-kaisatskikh ord i stepei. Chast' 1. Izvestiia 
geograficheskie [Description of the Kirghiz-Cossack or Kirghiz-Kaysak hordes and steppes. 
Part 1. Geographical intelligence]. Saint-Petersburg: Tipografii͡a Karla Kraiia, 1832, 264 p. 
(in Russian).



123Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 107–124.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Margulan  A . Kh.  Kazakhskoe narodnoe prikladnoe iskusstvo. Khudozhestvennoe 
koshmodelie, tkachestvo, pletenie, vyshivka [Kazakh folk applied art. Artistic wool felting, 
weaving, wickerwork, embroidery]. Alma-ata: Өner, 1987, vol. 2. 288 p. (in Russian).

Nerazik E. E. Sel'skie poseleniia afrigidskogo Khorezma (po materialam Berkut-kalinskogo 
oazisa) [Rural settlements of Afrigid Khorezm (based on the materials of the Berkut-kala 
oasis)]. Moscow: Nauka Publ., 1966. 153 p. (in Russian).

Oktiabrʹskaia I. V., Suraganova Z. K. Loskuty na schastʹe. Veshchnyi mir kazakhskoi 
kulʹtury — zhivaia traditsiia [Patches for good luck. The material world of Kazakh culture 
is a living tradition]. Istoriko-kulʹturnoe nasledie i dukhovnye tsennosti Rossii: programma 
fundamentalʹnykh issledovaniĭ Prezidiuma Rossiĭskoĭ akademii nauk [Historical and cultural 
heritage and spiritual values of Russia: the program of fundamental research of the Presidium 
of the Russian Academy of Sciences.]. Moscow: Politicheskaia ėntsiklopediia Publ., 2012. 
P. 399–406 (in Russian).

Oktiabrʹskaia I. V., Suraganova Z. K. Kurak i zhyrtys v traditsionnoi kazakhskoi kulʹture 
[Kurak and zhyrtys in traditional Kazakh culture]. Problemy arkheologii, ėtnografii, antropologii 
Sibiri i sopredelʹnykh territorii [Problems of archeology, ethnography, anthropology of Siberia 
and adjacent territories]. Novosibirsk, 2010, vol. 16. P. 435–438 (in Russian).

Pisarchik A. K. Khamidzhanova M. A. Uzornye izdeliia iz kusochkov materii (қurama ili 
қuroқ) [Patterned products made of pieces of cloth (qurama or quroq)]. Tadzhiki Karategina 
i Darvaza [Tajiks of Karategin and Darvaz]. Dushanbe: Donish Publ., 1970, vol. 2. P. 203–
224 (in Russian).

Pisarchik A. K. Smertʹ. Pokhorony [Death. Funeral]. Tadzhiki Karategina i Darvaza [Tajiks 
of Karategin and Darvaz]. Dushanbe: Donish Publ., 1976, vol. 3. P. 118–164 (in Russian).

Rapoport Yu. A.  Iz istorii religii drevnego KHorezma (ossuarii) [From the history  
of religion of ancient Khorezm (ossuaries)]. Trudy Khorezmskoi arkheologo-etnograficheskoi 
ekspeditsii [Proceedings of the Khorezm archaeological and ethnographic expedition]. 
Moscow: Nauka Publ., 1971, vol. 6. 126 p. (in Russian).

Sadykova N. S. Traditsionnaia odezhda [Traditional clothing]. Uzbeki. Narody i kulʹtury 
[Uzbeks. Peoples and cultures]. Moscow: Nauka Publ., 2011. P. 264–303 (in Russian).

Shirokova Z. A. Detskaia odezhda tadzhikov i sviazannye s neĭ obriady [Tajik children's 
clothing and rituals associated with it]. Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. 
2002, no 4. P. 83–88 (in Russian).

Snesarev G. P. Materialy o pervobytnoobshchinnykh perezhitkakh v obychaiakh i obriadakh 
uzbekov Khorezma [Materials on primitive communal remnants in the customs and rituals 
of the Uzbeks of Khorezm]. Materialy Khorezmskoi ekspeditsii [Materialy Khorezmskoy 
ekspeditcii]. Moscow, 1960, vol. 4. P. 134–145 (in Russian).

Sukhareva O. A. Opyt analiza pokroev traditsionnoĭ “tunikoobraznoĭ” sredneaziatskoĭ 
odezhdy v plane ikh istorii i ėvoliutsii [Experience in analyzing the cuts of traditional “tunic-
like” Central Asian clothing in terms of their history and evolution]. Kostium narodov 
Srednei Azii [Costume of the peoples of Central Asia]. Moscow: Nauka Publ., 1979. P. 77–
102 (in Russian).



124 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 107–124.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Sulaimanov E. Zh., Satybaldieva Ch. T., Sultanalieva N. I., Kapalbaev O. E. Khudozhestv
ennye promysly [Artistic crafts], Kyrgyzy. Narody i kulʹtury [Kyrgyzs. Peoples and cultures]. 
Moscow: Nauka Publ., 2016. P. 190–215 (in Russian).

Tomina T. N. Tkani v odezhde kochevykh i polukochevykh narodov Srednei Azii [Fabrics 
in the clothes of the nomadic and semi-nomadic peoples of Central Asia]. Traditsionnaia 
odezhda narodov Srednei Azii i Kazakhstana [Traditional clothes of the peoples of Central 
Asia and Kazakhstan]. Moscow: Nauka Publ., 1989. P. 228–252.

Vasilʹtsov K. S. Tsvet v kulʹture narodov Tsentralʹnoĭ Azii [Color in the culture of the peoples 
of Central Asia]. Tsentral'naia Aziia: Traditsiia v usloviiakh peremen [Central Asia: Tradition 
in the face of change]. Saint-Petersburg: Nauka Publ., 2007, vol. 1. P. 99–134 (in Russian).

Baker Brite Elizabeth, Marston John M. Environmental change, agricultural innovation, 
and the spread of cotton agriculture in the Old World. Journal of Anthropological Archaeology, 
2013, vol 32. P. 39–53 (in English).

Davlatova S. T. Qashqadarë milliĭ kiĭimlari: an'anaviĭlik va zamonaviĭlik [Kashkadarya folk 
costume: traditions and modernity]. Toshkent: Iangi asr avlodi Publ., 2006, 177 p. (in Uzbek).

Esbergenov KH. Qaraqalpaqlardyn geĭpara dasturleri khaqqynda [About some traditions 
of the Karakalpaks]. Nokis: Qaraqalpaqstan Publ., 1964, 64 p. (in Karakalpak).

Статья поступила в редакцию: 08.04.2024
Принята к публикации: 11.07.2024

Дата публикации: 24.12.2024


