
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2024

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2024  Том 29,  № 4



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2024  Vol. 29,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2024



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2024  Том 29,  № 4

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Дьякова О. В. Классификация и хронология северо-западной группы мохэских 
памятников бассейна Раздольной в Южном Приморье.......................................................................7
Кожевникова Д. В. Проблема функционального назначения костяных «игольников» 
на примере трубчатых костей лебедя из погребения № 12 Серовского могильника 
(неолит, Прибайкалье, раскопки А. П. Окладникова)........................................................................ 24
Колобова К. А ., Харевич А . В. Бочарова Е. Н., Павленок Г. Д., Жданов Р. К., 
Кривошапкин А. И., Мухтаров Г. А ., Худжагелдиев Т. У. Кареноидная технология 
в верхнем палеолите запада Центральной Азии: конвергентное развитие 
или трансфер культурных традиций...........................................................................................................41
Григорьев С. А . Природные катастрофы как маркеры хронологии китайских 
династий и возможности для связи с хронологией Евразии в бронзовом веке..................... 58
Цыбиктаров А . В. Плиточные могилы и херексуры могильника Старая 
Капчеранка I в свете относительной и абсолютной хронологии памятников 
культуры плиточных могил и культуры херексуров........................................................................... 79

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Курбанова З. И. Текстильные традиции каракалпаков: курақ и жыртыс  
в семейных обрядах......................................................................................................................................... 107
Зинченко А . В. Формирование чайного комплекса «Семь ритуалов» и система 
наставничества в японской чайной школе Омотэ-сэнкэ................................................................125
Ожередов Ю. И. Палеоселькупы шиешгула и селькупы шёшкуп. Аспекты 
погребальных церемоний по данным археологии и этнографии............................................... 141
Щеглова Т. К. Коммуникация депортированных немцев и власти в поисках 
гражданского согласия и этнической идентичности в 1950–1970‑е гг.....................................164

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Забияко А . П., Ван Цзюньчжэн. Буддизм в государстве Цзинь: границы 
распространения буддизма на территориях чжурчжэней (в бассейне Амура).....................188
Дашковский П. К., Бичелдей У. П., Монгуш А. В. Положение буддийских общин 
в Туве в системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 
1950‑х гг................................................................................................................................................................. 211
Долин В. А . Критика экономических привилегий Грузинской православной церкви 
в дискурсе либерализации государственно-конфессиональных отношений в Грузии.....234

ДЛЯ АВТОРОВ................................................................................................................................................. 251



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2024  Vol. 29,  № 4

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Dyakova O. V. Classification and chronology of the northwestern group of Mohei 
monuments of the Razdolnaya basin in Southern Primorye............................................................7
Kozhevnikova D. V. The problem of functional determination of bone “needle 
cases” — case of swan long bones from the grave no. 12 in the Serovsky burial 
(Neolithic, Cis-baikal, excavations by A. P. Okladnikov)................................................................. 24
Kolobova K. A., Kharevich A. V., Bocharova E. N., Pavlenok G. D., Zhdanov R. K., 
Krivoshapkin A. I., Muhtorov G. A., Khudzhageldiev T. U. Carinated technology in the 
upper palaeolithic of west Central Asia: convergent evolution or cultural transfer.................41
Grigoriev S. A . Natural disasters as benchmarks of the chinese dynasties chronology 
and opportunities for connection with the chronology of Eurasia in the bronze age............ 58
Tsibiktarov A. D. Slab graves and khereksures of the staraya kapcheranka i burial 
ground in light of the relative and absolute chronology of the monuments of the slab 
grave culture and khereksur culture....................................................................................................... 79

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kurbanova Z. I. Textile traditions of Karakalpaks: quraq and zhyrtys in family rites........... 107
Zinchenko A. V. The formation of the “Seven Rituals” tea complex and the mentorship 
system in the Japanese tea school Omotesenke................................................................................ 125
Ozheredov Yu. I. Paleoselkupy “shieshgula” and selkup shoshkup. Aspects of funeral 
ceremonies according to archeology and ethnography.................................................................. 141
Shcheglova T. К. Сommunication of german deportees and authorities in pursuit  
of civil consent and ethnic identity in the years 1950–70‑ths...................................................... 164

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
FOR AUTHORS
Zabiyako A. P., Wang Junzheng. Buddhism in the Jin Empire: the boundaries  
of the spread of Buddhism in the jurchen territories (in the Amur River basin)................... 188
Dashkovskiy P. K., Bicheldey U. P., Mongush A. V. The position of Buddhist 
communities in Tuva in the system of state-confessional relations of the USSR  
in the mid‑1950s. ....................................................................................................................................... 211
Dolin V. A. Criticism of the economic privileges of the Georgian orthodox church  
in the discourse of liberalization of state-confessional relations in Georgia............................ 234

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 251



211Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 322
DOI 10.14258/10.14258/nreur(2024)4–11

П. К. Дашковский

Алтайский государственный университет (Барнаул, Россия)

У. П. Бичелдей, А. В. Монгуш

Тувинский институт гуманитарных и прикладных социально-экономических 
исследований при Правительстве Республики Тыва (Кызыл, Россия)

ПОЛОЖЕНИЕ БУДДИЙСКИХ ОБЩИН В ТУВЕ В СИСТЕМЕ 
ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНЫХ 
ОТНОШЕНИЙ СССР В СЕРЕДИНЕ 1950‑х гг.

В Советском Союзе после смерти И. В. Сталина происходят изменения в системе 
государственно-конфессиональных отношений. Государственно-конфессиональная 
политика исследуемого исторического отрезка времени характеризуется переменчи-
востью, бессистемностью и нелинейностью, о чем свидетельствуют в первую очередь 
документы советского законодательства и архивные материалы. В целом хрущевская 
политика на этом этапе носила умеренный атеистический характер при проведении 
идеологических мероприятий в государстве. В связи с этим положение религиозных 
общин в стране в рассматриваемое время считается как относительно стабильное. 
Цель статьи — исследование положения буддийских общин в Туве в контексте госу-
дарственно-конфессиональной политики СССР в середине 1950‑х гг. Источниковой 
базой исследования послужили нормативно-правовые документы и архивные мате-
риалы фонда Государственного архива Российской Федерации, отражающие влияние 
советской государственно-конфессиональной политики на население Тувы в середи-
не 1950‑х гг. Исследование проводилось с помощью ретроспективного, сравнитель-
но-исторического и проблемно-хронологических методов. В научный оборот впер-
вые вводятся исторические сведения о религиозной ситуации в Туве в контексте со-
ветской государственно-конфессиональной политики в изучаемый период. В Ту-
винской автономной области в середине 1950‑х гг. среди ее населения происходили 
религиозные процессы, как и на всем советском правовом и социокультурном про-
странстве. Тем не менее, представители буддийских общин региона, которые со сме-
ной политического руководства в стране снова подавали в местные органы власти 
свои регистрационные документы, не получили права официально вести религиоз-
ную деятельность. В регионе, как и ранее, на законных основаниях функционирова-
ли лишь приходы Русской православной церкви городов Кызыла и Турана. Авторам 
в настоящей работе удалось частично отразить религиозную ситуацию в Туве в кон-
тексте новых политических реалий и государственно-конфессиональных отношений 
в СССР в середине 1950‑х гг.



212 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ключевые слова: СССР, государственно-конфессиональные отношения, Тувин-
ская автономная область, религиозные общины, буддизм

Для цитирования 
Дашковский П. К., Бичелдей У. П., Монгуш А. В. Положение буддийских общин  
в Туве в системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине  
1950‑х гг. // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29, № 4. С. 211–233. DOI 
10.14258/10.14258/nreur(2024)4–11.

P. K. Dashkovskiy

Altai State University (Barnaul, Russia)

U. P. Bicheldey, A. V. Mongush

Tuvan Institute of Humanitarian and Applied Social and Economic Research under the 
Government of the Republic of Tuva (Kyzyl, Russia)

THE POSITION OF BUDDHIST COMMUNITIES IN TUVA  
IN THE SYSTEM OF STATE-CONFESSIONAL RELATIONS  
OF THE USSR IN

THE MID‑1950s.
In the Soviet Union after the death of I. V. Stalin, changes occurred in the system of 

state-confessional relations. The state-confessional policy of the studied historical period is 
characterized by variability, unsystematic, and nonlinearity, as evidenced primarily by the 
documents of Soviet legislation and archival materials. In general, Khrushchev's policy at this 
stage was of a moderate atheistic nature when conducting ideological activities in the state. In this 
regard, the position of religious communities in the country at the time under consideration is 
considered to be relatively stable. The purpose of this article is to study the position of Buddhist 
communities in Tuva in the context of the state-confessional policy of the USSR in the mid‑1950s. 
Materials and methods. The source base of the study was regulatory and legal documents and 
archival materials of the State Archives of the Russian Federation, reflecting the influence of 
the Soviet state-confessional policy on the Tuva population in the mid‑1950s. The study was 
conducted using retrospective, comparative history and problem-chronological methods. For 
the first time, historical information about the religious situation in Tuva is introduced into 
scientific circulation in the context of the Soviet state-confessional policy in the period under 
study. Results. In the Tuvan Autonomous Region in the mid‑1950s, similar religious processes 
took place among its population as in the entire Soviet legal and socio-cultural space. However, 
representatives of the Buddhist communities of the region, who, with the change of political 
leadership in the country, again submitted their registration documents to local authorities, did 



213Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

not receive the right to officially conduct religious activities. In the region, as before, only the 
parishes of the Russian Orthodox Church in the cities of Kyzyl and Turan functioned legally. In 
this work, the authors managed to partially reflect the religious situation in Tuva in the context 
of new political realities and state-confessional relations in the USSR in the mid‑1950s.

Keywords: USSR, state-confessional relations, Tuvan Autonomous Region, religious 
communities, Buddhism

For citation 
Dashkovskiy P. K., Bicheldey U. P., Mongush A. V. The position of Buddhist communities 
in Tuva in the system of state-confessional relations of the USSR in the mid‑1950s. Nations 
and religions of Eurasia. 2024. Т. 29, № 4. P. 211–233 (in Russian). DOI 10.14258/10.14258/
nreur(2024)4–11.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор, заведу-
ющий кафедрой регионоведения России, национальных и государственно-конфес-
сиональных отношений, заведующий лабораторией этнокультурных и религиоведче-
ских исследований Института гуманитарных наук Алтайского государственного уни-
верситета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://
orcid.org/0000–0002–4933–8809 
Бичелдей Ульяна Павловна, доктор религиоведения (Ph. D), заведующая сектором 
религиоведения Тувинского института гуманитарных и прикладных социально-эко-
номических исследований при Правительстве Республики Тыва, Кызыл (Россия). Ад-
рес для контактов: opei-ool@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0001–5588–9167 
Монгуш Алиссия Витальевна, научный сотрудник сектора религиоведения Тувин-
ского института гуманитарных и прикладных социально-экономических исследова-
ний при Правительстве Республики Тыва, Кызыл (Россия); аспирант кафедры регио-
новедения России, национальных и государственно-конфессиональных отношений 
Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: 
alismon@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–3164–1463 
Dashkovskiy Petr Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, professor, Head of the 
Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional Relations, Head 
of the Laboratory of Ethnocultural and Religious Studies of the Institute of Humanities  
of Altai State University, Barnaul (Russia) Contact address: dashkovskiy@fpn.asu.ru; 
https://orcid.org/0000–0002–4933–8809 
Bicheldey Ulyana Pavlovna, Doctor of Religious Studies (Ph. D.), Head of the Religious 
Studies Unit, Tuvan Institute of Humanities and Applied Social and Economic Research 
under the Government of Tuva, Kyzyl (Russia). Contact address: opei-ool@yandex.ru; 
https://orcid.org/0000–0001–5588–9167 
Mongush Alissiya Vitalyevna, Researcher of the Religious Studies Unit, Tuvan Institute 
of Humanities and Applied Social and Economic Research under the Government of Tuva, 
Kyzyl (Russia); postgraduate student (Religious studies), Altai State University, Barnaul 
(Russia). Contact address: alismon@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–3164–1463



214 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Введение
Российская историография за последние десятилетия активно пополняется трудами, 

посвященными истории государственно-конфессиональных отношений в СССР. Осо-
бый интерес у исследователей вызывает антирелигиозная кампания 1954–1964 гг., на-
званная именем руководителя СССР Н. С. Хрущева. Данная кампания считается самым 
жестким периодом и мероприятием по отношению к религиозным обществам в после-
военное время, которую мы условно делим на два периода — 1954–1957 гг. (первый) 
и 1958–1964 гг. (второй). Следует отметить, что в данной статье рассматривается пред-
шествующий этапу обострения борьбы с религией в стране период с 1954 по 1957 г. Це-
лью данной статьи является исследование положения религиозных общин в Туве в си-
стеме государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 1950‑х гг., т. е. 
в первый из двух обозначенных периодов. Источниковую базу исследования состави-
ли нормативно-правовые документы, материалы периодической печати, а также архив-
ные источники из Государственного архива Российской Федерации.

Опыт государственного регулирования религиозных процессов в стране и регио‑
не в середине 1950‑х гг.

В СССР в послевоенное время в связи с похолоданием политических отношений 
на мировой арене была свернута относительно благоприятная для религиозных об-
щин государственно-конфессиональная политика, которая наметилась еще в период 
Великй Отечественной войны с 1943 г. как один из инструментов демонстрации пре-
имуществ социалистического строя и пути развития в целом в противовес капитали-
стическому [Горбатов, 2008: 145; Шкаровский, 2009: 2; Дашковский, Монгуш, 2023а: 
1156]. Направление развития государственно-конфессиональных отношений смени-
лось в сторону ограничения и контроля религиозных общин по причине ненадобно-
сти больше со стороны государства в показательном проявлении лояльного отношения 
к свободе совести и вероисповедания его граждан. Но затем смерть вождя советского 
народа И. В. Сталина в 1953 г. вызвала изменения в политической, духовной и других 
сферах деятельности в советском обществе. В стране наметилась новая волна оживле-
ния религиозной жизни [КПСС…, 1985: 428–432; Шкаровский, 1999: 348–349]. Верую-
щая часть советского народа надеялась на либерализацию отношения к религии с при-
ходом нового государственного руководства [Дашковский, Дворянчикова, 2015: 75].

В Советском Союзе в постсталинское время движение вектора государственно-
конфессиональных отношений в сторону жесткого ущемления религиозных прав со-
ветских граждан в целом начался еще в середине 1950‑х гг. Партийное и советское ру-
ководство СССР приоритетным направлением действий в условиях отсутствия чет-
кой схемы передачи высшей политической власти выбрало путь и мероприятия по де-
сталинизации и демократизации общества. В данной работе оценка этим процессам 
не дается, поскольку в исследуемый период им положено лишь начало, но отмечает-
ся, что одним из громких их проявлений и результатов стала атеистическая кампания. 
Антирелигиозное десятилетие (1954–1964 гг.), как известно, в истории в целом назва-
но именем руководителя СССР Н. С. Хрущева — «Хрущевской антирелигиозной кам-
панией». Изучаемый исторический отрезок времени (1954–1957 гг.) относится к од-
ному из двух этапов хрущевской антирелигиозной политики, а именно к предшеству-



215Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ющему конкретному давлению и натиску государства по отношению к религиозным 
общинам. Рассмотрим основные особенности реализации государственно-конфессио-
нальной политики СССР в середине 1950‑х гг.

На первом этапе антирелигиозной кампании (1954–1957 гг.) новая власть сосредо-
точила внимание на вопросе идеологической работы в связи с религиозными «пред-
рассудками» у верующей части населения Советского Союза. Н. С. Хрущев в связи с ак-
тивным возобновлением и ростом религиозной жизни в стране призвал на всех уров-
нях партийной государственной системы усилить в стране антирелигиозную агита-
цию и меры по атеистическому воспитанию. Частичная либерализация государствен-
но-конфессиональных отношений в сталинское послевоенное время привела не только 
к усилению авторитета и материальной базы религиозных структур в советском обще-
стве, но и в целом росту значения религии в жизни его граждан [Остроухова, 2020: 161]. 
В Конституции СССР 1936 г. в статье № 124 говорится: «В целях обеспечения за гра-
жданами свободы совести церковь в СССР отделена от государства и школа от церкви. 
Свобода отправления религиозных культов и свобода антирелигиозной пропаганды 
признается за всеми гражданами» [Конституция СССР, 1936]. Необходимо подчерк-
нуть, что равное положение религиозной и антирелигиозной деятельностей, пропи-
санных в основном законе государства, со сменой правящей группы в стране дало им 
возможность акцентировать внимание на ее второй части в реализации государствен-
ной политики. Непродуманное политическое решение без какой‑либо четкой програм-
мы началось с выхода Постановления ЦК КПСС от 7 июля 1954 г. «О крупных недо-
статках научно-атеистической пропаганды и мерах ее улучшения» [КПСС…, 1985: 428–
432]. Критике о запущенности атеистической пропаганды подверглись различные го-
сударственные организации и общественные организации, что дало мощный импульс 
для активизации действий против приверженцев религии.

Подавлением оживленной деятельности религиозных объединений и «сект», а так-
же формированием атеистического мировоззрения у населения озадачены были в том 
числе органы печати, радио, а также образовательные, культурно-просветительские ор-
ганизации и иные учреждения. Тем не менее, верующие граждане со сменой полити-
ческого руководства в стране вновь с надеждой подавали документы на юридическое 
оформление и официальное существование своих религиозных обществ и культовых 
зданий, что формально соответствовало их конституционным правам.

Однако новое постановление спровоцировало негативное отношение и оскорби-
тельные нападки на верующих в советском обществе [Шкаровский, 1999: 350; Дашков-
ский, Дворянчикова, 2015: 75; Дашковский, Зиберт, 2015: 92]. Об этом свидетельству-
ют архивные материалы и таких буддийских регионов, как Тувинская автономная об-
ласть и Бурят-Монгольская АССР, рассматриваемые в наших исследованиях неразрыв-
но в связи с расположением единого централизованного духовного центра советских 
буддистов [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 4; ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. 47, 50, 
62–63]. Линия государственно-конфессиональной политики в этом же году прерыва-
ется и корректируется Постановлением ЦК КПСС от 10 ноября 1954 г. «Об ошибках 
в проведении научно-атеистической пропаганды среди населения», изданным для нор-
мализации религиозной обстановки в стране [КПСС…, 1985: 446–450]. В правовом до-



216 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

кументе осуждалось отсутстствие систематической и кропотливой работы по форми-
рованию материалистического и атеистического мировоззрения и распространению 
естественно-научных знаний, использование некомпетентных высказываний оскор-
бительного и клеветнического характера. Последнее постановление условно стабили-
зировало государственно-конфессиональные отношения в СССР в исследуемое вре-
мя. Ревизия сталинского курса реализации государственной политики в области рели-
гии в стране на первом этапе кампании «под давлением обстоятельств руководством 
Н. С. Хрущева была временно отложена» [Остроухова, 2020: 163]. Однако совсем ско-
ро будущий лидер страны Н. С. Хрущев на XX съезде, который проходил в 1956 г., по-
ложил начало уже официальному процессу преодолению культа личности И. С. Стали-
на и консолидации своей власти. Усиление антирелигиозной политики в Советском 
Союзе на втором этапе (1958–1964 гг.) атеистической кампании намечается, можно ска-
зать, с постепенным укреплением хрущевской власти после данного партийного съез-
да. Преодоление последствий сталинизма стало главным оружием борьбы за власть, 
что негативно сказалась и на положение конфессий в стране.

Важно отметить, что на первом этапе хрущевской антирелигиозной кампании пе-
риод с 1955 по 1957 г. считается относительно либеральным и лояльным по отноше-
нию к религиозным обществам и группам в стране, если его рассматривать в сравни-
тельном аспекте со следующим [Горбатов, 2008: 165–166; Дашковский, Дворянчикова, 
2015: 75]. В указанное время со стороны государства уменьшились нападки на религи-
озные общины разных направлений, что не способствовало уменьшению числа обра-
щений граждан с просьбой о регистрации их религиозных общин [Дашковский, Зи-
берт, 2015: 92]. Кратковременное наступление на религию в 1954 г. в историографии 
обозначали «небольшой встряской против религии» или «неудавшейся репетицией бо-
гоборческого натиска», большая антирелигиозная встряска и богоборческий натиск 
которого произошли на следующем (втором) этапе (1958–1964 гг.) хрущевской анти-
религиозной политики [Горбатов, 2008: 165].

Политическая ситуация в стране напрямую влияла на положение дел в Тувинской 
автономной области, ставшей частью СССР в 1944 г. Смена верхнего эшелона власти 
в стране в какой‑то мере дала верующим гражданам области веру в перемены в сфе-
ре государственно-конфессиональных отношений на центральном и региональном 
уровнях. Религиозная жизнь в тувинском обществе, активизация которой началась 
со вступлением региона в советское правовое и социокультурное пространство, про-
должалась в рассматриваемое время [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2–5]. Тем не ме-
нее, в предшествующий период советских государственно-конфессиональных отно-
шений не все религиозные объединения области получили официальное разрешение 
на беспрепятственное ведение своей деятельности [Дашковский, Монгуш, 2023б: 99;  
2023а: 1162–1163].

Государственное регулирование религиозных вопросов в СССР осуществлялось 
институтом уполномоченного профильных органов при правительстве СССР. Осо-
бенностью становления советской системы государственно-конфессиональных от-
ношений в Туве после ее вхождения в советское правовое пространство являлся ка-
дровый вопрос. В Туве в середине 1950‑х гг., как и ранее, все еще не был назначен от-



217Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ветственный специалист за взаимодействие с Советом по делам Русской православ-
ной церкви при Совете Министров СССР (СМ СССР) [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588. 
Л. 1, 16; ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 7–8; Дашковский, Монгуш, 2023а: 96]. Пере-
писка по вопросам религиозной обстановки в регионе, как и прежде, на протяжении 
исследуемого времени велась уполномоченным Совета по делам религиозных культов 
при СМ СССР по Тувинской автономной области [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 1, 
2–5, 6, 7–8, 9, 10–11, 12; Ахмадуллин, 2023: 136–137]. Сложность с решением кадрового 
вопроса на региональном уровне приводила к тому, что делопроизводство докумен-
тов, связанных с действующими на тот период религиозными общинами, не велось си-
стемно и упорядоченно.

Следует отметить, что после добровольного акта вхождения Тувы в состав СССР 
на территории нового советского региона в послевоенное время официальную реги-
страцию на беспрепятственное существование получили православные общины городв 
Кызыла и Турана. Буддийской общине в местности Кызыл-Чыраа Дзун-Хемчикского 
кожууна (района), старообрядческой общине поселка Медведевка в Каа-Хемском ко-
жууне и протестантской общине Кызыла не удалось путем подачи ходатайств в соот-
ветствующие инстанции зарегистрировать свои религиозные общества [Дашковский, 
Монгуш, 2023б: 99; 2023а: 1162–1163]. Кроме этого, в регионе действовали старообряд-
ческие объединения и группы в Каа-Хемском, частично Тоджинском и Тес-Хемском 
кожуунах. Соответственно, региональный уполномоченный в рассматриваемое вре-
мя был ответствен за взаимодействие с религиозными общинами буддийского, проте-
стантского и православного, включая старообрядческий, направлений.

Запросы верующих граждан области на регистрацию религиозных общин ранее 
не удовлетворялись местной властью по причине несоответствия советскому законо-
дательству их культовых зданий в противопожарном и санитарном отношении [ГА РФ. 
Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 9; Дашковский, Монгуш, 2023б: 98]. Отметим, что на первом 
этапе хрущевской антирелигиозной политики незарегистрированным конфессиональ-
ным образованиям не удалось получить официального разрешения на ведение религи-
озной деятельности [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2–5]. Поводом для отказа в поста-
новке на учет их религиозных объектов в исследуемый период служили советское за-
конодательство и специальные требования, нормы для культовых объектов в инструк-
циях для уполномоченных [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 3].

Верующие Тувинской автономной области после выхода антирелигиозного поста-
новления от 7 июля 1954 г. подвергались, как и по всей стране, оскорблениям [ГА РФ. 
Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 4]. В 1954 г. в Туве отмечался 10‑летний юбилей вхождения 
региона в Советский Союз. В материалах региональной печатной периодики в свя-
зи с этим, наряду с призывами об ускоренном социалистическом развитии и вхожде-
нии в светлое коммунистическое общество, внимание тувинских жителей обращается 
и на атеистическую пропаганду и научно-материалистическое восприятие мира [Ту-
винская правда 1954б, в, е, ж; Шын 1954а, б; Монгуш, 2022].

Религиозные общины Тувы, несмотря на принятые в стране антирелигиозные по-
становления, подавали документы на ведение законной культовой деятельности. В то же 
время в исследуемый период в регионе не было случая регистрации уполномоченным 



218 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

какого‑либо религиозного объединения и его культового объекта. С 1955 по 1957 г. 
в Туве, как и по всей стране, в религиозной жизни наступает время условного затишья 
в связи с борьбой за единоличную власть и, в целом, перед ужесточением Н. С. Хруще-
вым государственно-конфессиональной политики.

Буддийские общины в контексте атеистической кампании в середине 1950‑х гг.
Новый виток государственно-конфессиональных отношений в СССР в постста-

линское время начался с выхода Постановления ЦК КПСС от 7 июля 1954 г. «О круп-
ных недостатках научно-атеистической пропаганды и мерах ее улучшения» [КПСС…, 
1985: 428–432]. Его антирелигиозные установки напрямую коснулись положения рели-
гиозных общин Тувинской автономной области в середине 1950‑х гг. Рассмотрим бо-
лее подробно положение буддийских общин региона в контексте реализации первого 
этапа хрущевской антирелигиозной кампании в Советском Союзе.

Следует отметить, что буддийскому духовенству на территории Западной Тувы 
в конце послевоенного десятилетия не удалось организовать для религиозных нужд 
общин официальную деятельность их культового объекта в виде юрты в местностях 
Адар-Тош и Бора-Хол Оруу [Дашковский, Монгуш, 2023а: 1160]. Ранее мы не учли 
полное название местности в архивном документе — «Бора-Хол оруу деспек кыры», 
что дословно с тувинского языка на русский переводится как «На возвышенном ме-
сте по дороге в Бора-Хол». Причиной поиска верующими нового места расположения 
послужила отведение занимаемой ими территории в Кызыл-Чыраа под строительство 
Госконюшни [Дашковский, Монгуш, 2023а: 1160]. Мотивы отказа предоставить веру-
щим новый постоянный земельный участок и разрешение на строительства на нем ка-
питального здания храма, местные чиновники сводили к двум причинам: либо земля 
определяется как колхозная, либо она вовсе не относится к Госфонду [ГА РФ. Ф. Р‑6991. 
Оп. 3. Оп. 587. Л. 33–34; Дашковский, Монгуш, 2023а: 1160]. Буддисты все же решили 
воздвигнуть деревянное культовое здание на ранее занимаемом ими месте, но, к сожа-
лению, и этого им тоже не удалось сделать [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Оп. 589. Л. 3]. Одна-
ко наличие полноценного стационарного храма по установленным нормативам было 
одним из главных требований для регистрации буддийской общины и ее духовенства 
[ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 43].

В исследуемый период аналогичные процессы, связанные с с земельным вопросом, 
происходили и в Бурят-Монгольской АССР. К примеру, руководство Совета Мини-
стров Бурят-Монгольской АССР через своего регионального уполномоченного Д. Лин-
хобоева вело безрезультатные переговоры с XVII Пандидо Хамбо ламой Л-Н. Дармае-
вым о передаче Хамбинскому суме здания бывшего Гусино-Озерского дацана с услови-
ем его восстановления за счет средств ЦДУБ СССР. Здесь важно отметить, что и в рас-
сматриваемое время Советский Союз активно посещали делегации религиозных орга-
низаций разных стран, в том числе буддийские [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Оп. 589. Л. 8–26]. 
Визиты совершались ими преимущественно с целью ознакомления с положением дел, 
связанных с религией и реализацией конституционных прав верующих в Советском 
государстве. Председатель буддийской централизованной религиозной организации 
СССР не согласился с данным предложением государства. Поводом для его отказа по-
служило то, что дацан оказался в рабочем поселке. Кроме этого, Л-Н. Дармаев заявил 



219Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

о том, что буддийские храмы должны располагаться на просторных местах, т. е. подаль-
ше от населенных пунктов [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. 36].

В начале 1954 г. умер духовный лидер буддистов Тувинской автономной области, ко-
торый являлся одним из заместителей председателя ЦДУБ СССР в сане Дид хамбо-лама 
Амыртаа Хомушку [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Оп. 589. Л. 3]. Его заместителем и ламой, ко-
торый при жизни всячески прилагал усилия по регистрации буддийской общины, яв-
ляется Чамдылай Тюлюш. Известно, что он еще в конце 1940‑х гг. был избран председа-
телем Совета молитвенной юрты [Опей-оол, 2007: 73]. После смерти Амыртаа Хомушку 
он, как и прежде, продолжил усиленно ходатайствовать о регистрации войлочного хра-
ма. В информационном отчете за 1954 г. отмечается, что в буддийском центре шла борьба 
за должность верховного ламы всех буддистов Тувы [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Оп. 589. Л. 4].

Уполномоченный Совета по делам религиозных культов при СМ СССР по Тувин-
ской автономной области С. Шома, который только что был назначен на эту долж-
ность, в 1954 г. провел обследование положения дел в буддийском центре региона  
[ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2–5]. Он установил, что в Кызыл-Чыраа при храм-
юрте насчитывалось 15 человек (лам), а рядом с ней без официального разрешения 
построены четыре деревянных дома размерами 3x3 м. При этом на территории вой-
лочного храма, оборудованного религиозным убранством и атрибутикой, прожива-
ли 7 священнослужителей. Кроме этого, буддисты без согласия государства на выруб-
ку деревьев и выделения нового земельного участка вывезли из тайги на территорию 
Госконюшни 250 концов леса для строительства храма [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. 
Л. 2–3]. При этом часть материалов оставались в заготовленном виде в тайге [ГА РФ. 
Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588. Л. 28].

За отчетный период этого же года буддийское духовенство все же обращалось с за-
явлением о строительстве деревянного культового здания, но уполномоченный, ру-
ководствуясь инструкцией Совета по делам религиозных культов при СМ СССР, от-
казал им в их просьбе [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 3; ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 
588. Л. 27]. Причиной отказа в удовлетворении заявления служили, во‑первых, пре-
доставили только список из 10 лам (в религиозном чине хелин — 6 человек; кечил — 
один человек, кенен — три человека) вместо 20 ходатайствующих лиц, требуемых 
по законодательству. В аргументации отказа улавливается упрек в том, что духовные 
лица могли, если уж хотят добиться разрешения на строительство храма, перечислить 
имена и десяти верующих общины [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588. Л. 20, 27]. Во-вто-
рых, отсутствие проекта и сметы будущего религиозного сооружения. В-третьих, от-
мечалось, что умер глава буддистов области Амыртаа Хомушку, поэтому для реше-
ния столь важного вопроса общины нет нового официального настоятеля-ставлен-
ника и разрешения на строительство стационарного культового здания их руково-
дящего органа — ЦДУБ СССР [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588. Л. 27]. 9 августа 1954 г. 
председатель Совета по делам религиозных культов при СМ СССР И. В. Полянский 
дал четкие указания своему региональному уполномоченному в Туве С. Шома о том, 
что назначение нового руководителя незарегистрированной общины не должно со-
стояться, поскольку ЦДУБ СССР (в период нового расклада политической ситуации 
в стране и нового курса религиозной политики) руководит лишь деятельностью офи-



220 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

циально зарегистрированных буддийских объединений и их служителей культа [ГА 
РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588. Л. 28].

Исходя из имеющихся данных можно сделать вывод, что, с одной стороны, мест-
ная власть в исследуемый период, как и прежде, не была заинтересована в официаль-
ной регистрации буддийской общины, хотя при большом желании и ходатайстве чи-
новников можно было признать ее юрту культовым объектом в виде исключения. Бо-
лее того, буддисты с выделением им земельного участка могли построить и стацио-
нарный храм в Кызыл-Чыраа по опыту православных верующих Кызыла в сталинское 
послевоенное время [Дашковский, Монгуш, 2023б: 98]. С другой стороны, во многом 
действия региональных чиновников зависели от указаний Совета по делам религиоз-
ных культов при СМ СССР, который, в свою очередь, действовал в соответствии с по-
литической конъюнктурой в Москве.

Июльское постановление 1954 г. вызвало в Туве, как и по всей стране, антирели-
гиозное наступление на приверженцев религии, в том числе с помощью работников 
СМИ. В местной прессе начали активно выходить публикации против религии вплоть 
до принятия ноябрьского правового документа, в котором говорилось о недопуще-
нии в рамках атеистической пропаганды оскорблений и нападок на верующих людей 
в советском обществе. В Тувинской области в региональных газетах «Тувинская прав-
да» и «Шын» («Правда») с июля и до ноября 1954 г. выходят статьи под заголовками 
«Шире развернуть научно-атеистическую пропаганду», «Наука и религия», «Происхо-
ждение и реакционная сущность религиозных праздников», «Шажын номналынын ре-
аксылыг утказы» — «Реакционная сущность буддийского учения», «Христиан шажын-
нын тывылганы болгаш ангы талазы-биле утка-шынары» — «Происхождение и клас-
совая сущность христианства» и т. д. [Тувинская правда 1954б, в, е, ж; Шын 1954а, б; 
Монгуш, 2022]. На основе анализа газетных публикаций можно заключить, что в 1954 г. 
в Тувинской автономной области, когда в регионе праздновалось 10‑летие ее образова-
ния, упор делался на общесоюзный подъем всенародного хозяйства [Тувинская правда 
1954а]. Равнение области на социально-экономическую реальность Совесткого Союза 
местная коммунистическая власть видела в успешном выполнении плановых заданий 
и их перевыполнении. Во всей области происходила трудовая мобилизация населения, 
но вместе с тем на него шло целенаправленное воздействие по выработке атеистиче-
ского мировоззрения преимущественно через материалы периодической печати. Вче-
рашние скотовы-кочевники, как отметают исследователи, сменили кочевой образ жиз-
ни на оседлый, а традиционное мировоззрение — на маркистско-ленинскую идеоло-
гию [Монгуш, 2001: 121]. Однако анализ материалов по проведению антирелигиозных 
кампаний в истории СССР и ряда других стран показывает, что в полной мере успеш-
но этот процесс не был завершен. Примером является и государственно-конфессио-
нальная политика Тувинской Народной Республики, в результате которой не удалось 
уничтожить на корню приверженность ее населения традиционным ценностям и ре-
лигиозным представлениям. В советском правовом пространстве верующие региона 
начали действия по возрождению своих конфессий [Дашковский, Монгуш, 2023б: 96–
100]. В условиях новой реальности религиозные общины Тувинской автономной об-
ласти добивались официального вероисповедания и отправления культовых обрядов.



221Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Антирелигиозное постановление от 7 июля 1954 г. региональная власть восприня-
ла как оружие, используемое при непримиримой борьбе с «пережитками» феодаль-
ного прошлого. Коммунисты области считали, что буддийские духовные деятели лишь 
одурманивали сознание трудящихся. В унисон с их мнением в газете «Тувинская прав-
да» вышла статья «О коммунистической морали», где внимание читателей акцентиро-
валось и на том, что в советском обществе, стремящемся к светлому будущему, необхо-
дима коллективная собственность и единство всех граждан. В тексте данной публика-
ции отмечалось, что бывшие элементы господствующих эксплуататорских классов ши-
роко использовали свою мораль — религию [Тувинская правда, 1954 г]. В тексте ста-
тьи их человеконенавистнической сущностью указывалось правило «Каждый за себя, 
один бог за всех», что не соответствовало идеалам коммунистического общественного 
строя. Согласно советской идеологии достижение светлого будущего возможно было 
благодаря трудящимся в социалистическом государстве. К примеру, в регионе власть 
указывала на недостатки работы парторганизации колхоза «Ленинский путь» в агита-
ционно-массовой деятельности, что в итоге его работники Буду, Сырдан и другие, со-
гласно критике и заключению коммунистов области того времени, не показывали успе-
хов в труде. И данную ситуацию «усугубляло» то, что они подпали под влияние быв-
шего ламы Киндирмы, который своими действиями пытался «подорвать» колхоз [Ту-
винская правда, 1954 д]. Публикации подобного характера были нацелены на форми-
рование негативного отношения трудового населения к буддистам и их духовенству.

Важно обратить внимание на то, что Тувинской области, по мнению руководства ре-
гиона, для ее развития и подъема мешали и религиозные праздники, и обряды, которые 
наносили ущерб советскому коллективному хозяйству. Праздники и обряды, как отме-
чает лектор Тувинского обкома КПСС Ф. Кузьмин, отвлекали население региона от вы-
полнения неотложных работ в сельском хозяйстве, поскольку совпадали по времени, 
к примеру, с периодом пахоты, сева, сенокоса и уборки урожая. Религиозные тради-
ции, по его мнению, расхолаживали трудящихся тем, что они «сопровождаются обыч-
но разгулом и пьянством» [Тувинская правда 1954 в]. Он же в другой публикации от-
мечал, что к своему десятилетию Тувинская автономная область пришла к серьезным 
достижениям в развитии экономики и культуры, но вместе с тем буддизм и шаманизм 
не полностью искоренены из сознания ее жителей. Из его статей известны случаи по-
клонения тувинцев святым местам «оваа», установленным на перевалах гор, и целеб-
ным источникам, а также деревьям «хам-ыяш» — «дерево-шаман» [Тувинская прав-
да, 1954е]. Подобные нарушения советского законодательства наблюдались у жителей 
Тоджинского, Сут-Хольского, Чаа-Хольского и других районов области. Кроме этого, 
нельзя не отметить и проведение ими тайно и немассово обрядов освещения объек-
тов природы «дагылга», которые все же имели место после вступления в состав совет-
ского государства. На этих местах духам-хозяевам подносили конский хвост, лоскут-
ки материи и остатки (первинки) пищи [Тувинская правда, 1954з].

Аналогичные процессы происходили и в других сибирских регионах. Так, верую-
щие Бурят-Монгольской АССР в период антирелигиозной кампании личные недостат-
ки, ошибки и просчеты видели в деятельности председателя ЦДУБ СССР XVII Пан-
дидо хамбо-ламе Л-Н. Дармаеве. Обвинения в итоге сыграют свою роль в деле смеще-



222 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ния его государством с занимаемой должности. В докладной записке приводились жа-
лобы со стороны некоторых лам и мирян «на его грубость, деспотический характер, 
употребление водки, сожительство с женщиной, бездействие в вопросе увеличения ко-
личества лам и храмов, а также непринятие им мер по восстановлению состава духов-
ного управления и ревизионной комиссии» [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. 47, 50, 
62–63]. Кроме этого, в регионе, к примеру, за участие в молебствиях и обрядах «обо» 
ламы Содбоева на партийном собрании обсуждали и осуждали одного ветеринарного 
фельдшера колхоза «Коммунизм» [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 6].

Верующими Бурят-Монголии отмечались и такие буддийские праздники, как Дуинхор, 
Майдари хурал, Зула хурал и др. [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. 3.; Оп. 3. Д. 547. Л. 7]. В це-
лом, восстановление религиозных институтов в послевоенный период в стране способ-
ствовало увеличению количества верующих и их культовых обрядов [Горбатов, 2008: 362].

Следовательно, в связи с выходом антирелигиозного постановления от 7 июля 
1954 г., в котором содержалась критика неэффективности советской пропаганды в стра-
не, в Туве, можно сказать, работниками партийно-советских и иных учреждений, а так-
же со стороны общественности была организована деятельность против распростране-
ния религиозной идеологии и возрождения религиозных институций. На региональ-
ном уровне оживившуюся религиозную деятельность верующих подавляли путем це-
ленаправленного воздействия на население и через СМИ. Формирование антирелиги-
озного мировоззрения у жителей области шло преимущественно через местные газе-
ты «Шын» и «Тувинская правда». В регионе полным ходом была запущена атеистиче-
ская кампания, которая разворачивалась в Советском Союзе.

Однако в том же 1954 г. не укрепившая свои позиции новая власть страны из‑за по-
всеместного резкого и негативного отношения к верующим гражданам вносит кор-
рективы в советское законодательство и тем самым меняет ситуацию в регионах. ЦК 
КПСС 10 ноября 1954 г. принял новое постановление «Об ошибках в проведении на-
учно-атеистической пропаганды», где осуждались грубое отношение к подверженным 
религии людям и оскорбления в их адрес. Данное постановление в Тувинской обла-
сти было опубликовано 19 ноября 1954 г. в газете «Тувинская правда» под номером 
231 [Монгуш, 2022: 58]. Это постановление приостановило нарастание антирелигиоз-
ного напряжения среди местного населения. Тем не менее, в информационном отче-
те за 1954 г. отмечается, что в тувинском обществе усиливалась научно-атеистическая 
и воспитательная работа [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Ф. 3. Д. 589. Л. 4–5].

Для сравнения отметим, что в Бурят-Монголии уполномоченному Совета по де-
лам религиозных культов при СМ СССР Д. Линхобоеву приходилось даже на основе 
советского законодательства проводить разъяснительные беседы, чтобы чиновники 
на местах не препятствовали верующим исполнять религиозные обряды на дому (кре-
щение, венчание, исповедь причащение, похороны и прочее) [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. 
Д. 546. Л. 35]. Обороты атеистической кампании, развернутой с выходом постановле-
ния от 7 июля 1954 г., на региональном уровне снижали даже таким образом. Несмотря 
на это, священнослужитей предупреждали о запрете в стране проведения публичных 
богослужений и миссионерской деятельности. В самом тексте Ноябрьского постанов-
ления отмечалась недопустимость сравнения положения церкви в стране социализма 



223Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

с положением церкви в эксплуататорском обществе. В нем по поводу оскорбления в ре-
гионах духовных лидеров отмечалось, что даже в капиталистическом обществе на сего-
дняшний день отдельные церковнослужители «по ряду вопросов политики могут пе-
реходить и переходят на точку зрения трудящихся» [КПСС…, 1985: 448].

В 1956 г. Советом по делам религиозных культов при СМ СССР изучался вопрос за-
мены главы буддийского культа в СССР Л-Н. Дармаева кандидатурой другого священ-
нослужителя, более соответствующего для этой роли [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. со-
ображения Л. 29, 32, 47]. Профильный государственный орган указывал местной вла-
сти предоставить свои соображения по этому поводу не позднее 10 июля 1956 г. Следу-
ет отметить, что Советский Союз на международной арене наметил расширение связей 
с буддийскими странами Юго-Восточной Азии [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. 29]. Его 
вновь, как и в сталинское послевоенное время, интересовал единый духовный центр со-
ветских буддистов, положение дел в котором необходимо было представить в лучшем 
виде. В составе ЦДУБ СССР на тот момент из 7 членов остался только один его предсе-
датель. В октябре 1956 г. председателем ЦДУБ СССР выбран новоизбранный XVIII Пан-
дидо Хамбо лама Еши-Доржи Шарапов, в деятельности которого было заинтересовано 
государство в связи с дипломатической целью на международной арене. Действительно, 
за период своей деятельности на посту председателя он установил связи с буддийскими 
религиозными организациями Индии, Японии, Непала, Шри-Ланки, Камбоджи, Бирмы.

II Всебуддийский съезд СССР послевоенного времени (это было четвертое собра-
ние буддистов в советское время) имел ограниченный характер, поскольку не было той 
масштабной подготовки, как ранее [Монгуш, 2023: 459]. Мероприятие можно назвать 
Собранием лам Иволгинского и Агинского дацанов и верующих Бурят-Монгольской 
АССР и Читинской области. Расширить состав участников съезда государство не по-
считало нужным. Имеющиеся материалы свидетельствуют о том, что в этом важном 
для советских буддистов событии не участвовали делегаты, к примеру, из Тувинской 
и Иркутской областей, как это было 10 лет назад [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. 48–
51, 52–55, 56–57, 58–66, 68–76].

Во II (IV) Всебуддийском соборе XVII Пандидо Хамбо-лама Л-Н Дармаев подвергся 
критике за неэффективность его деятельности [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. Л. Л. 64–
65]. Хотя следует отметить, что во время богослужений и проповедей Л-Н. Дармаев про-
износил обращение ко всем буддистам мира о восстановлении взаимной связи в целях 
укрепления мира [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 546. 31]. Он прилагал неоднократные уси-
лия для регистрации и буддийской общины, и ее молитвенной юрты в Тувинской ав-
тономной области [Дашковский, Монгуш, 2023а]. На настроение буддийского сообще-
ства в регионе, по нашему мнению, особенно повлияло антирелигиозное советское за-
конодательство постсталинского времени и вмешательство государства в религиозную 
жизнь в целом. Имело место влияние преклонного возраста Л-Н. Дармаева и неудовле-
творительное состояние его здоровья, о котором тоже говорилось на буддийском съез-
де. Но главная причина его устранения все же, на наш взгляд, заключалась в том, что он 
открыто выражал свое недовольство двойственностью и неоднозначностью политики 
советского государства. Многие начинания Л-Н. Дармаева и его деятельность в целом 
для возрождения буддизма в стране не находили поддержки у Совета по делам рели-



224 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

гиозных культов при СМ СССР. Замена руководителя ЦДУБ СССР Л-Н. Дармаева кан-
дидатурой другого священнослужителя была необходима для создания благоприятной 
обстановки в стране при визите делегаций из буддийских стран Азии.

В 1957 г. ламы Тувинской автономной области отправили приглашение председа-
телю ЦДУБ СССР XVIII Пандидо хамбо-ламе Е-Д. Шарапову посетить Туву со сроком 
на 10–15 дней для знакомства с положением религиозных дел на месте. В связи с этим 
он просил государство оказать ему содействие в данной поездке, в чем он тогда получил 
утвердительный ответ [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 34]. К этому времени ситуация 
в области государственно-конфессиональных отношений в стране вновь условно нор-
мализовалась. Поводом обращения тувинского буддийского духовенства к Е-Д. Шара-
пову послужили, согласно отчетному документу самого председателя буддийской рели-
гиозной организации, отказы райисполкома, облисполкома в строительстве деревян-
ного помещения под храм, хотя чиновники сами на этом изначально настаивали [ГА 
РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 43]. Когда буддисты по их рекомендации своими силами 
произвели заготовку леса, то чиновники выдвинули повторное предложение: вначале 
получить у них разрешение на строительство храма, а затем потребовали добиться со-
ответствующего официального документа и регистрационных процедур в целом в сво-
ем высшем централизованном органе — ЦДУБ СССР [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. 
Л. 43]. Эти действия лишний раз доказывали, что местная власть своими непоследова-
тельными рекомендациями и действиями всячески препятствовала буддийской общине 
реализовать свое конституционное право на свободное вероисповедание и даже таким 
образом подрывала ее финансовое положение. Безусловно, их решения основывались 
на переменчивых и неоднозначных рекомендациях и указаниях Совета по делам рели-
гиозных культов при СМ СССР в связи с нелинейным курсом национальной полити-
ки советского государства в области религии. Ламы области на тот момент и без того 
были обременены налоговыми и трудовыми обязательствами в советском правовом 
пространстве [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 43; Дашковский, Монгуш, 2023: 1159].

Представители ЦДУБ СССР во главе с Е-Д. Шараповым прибыли в город Чадан но-
чью 29 августа 1957 г. и пребывали в местности Кызыл-Чыраа в течение четырех дней. 
Гости обсуждали с ламами важные вопросы и даже принимали участие в их молебстви-
ях, проводимых в храме-юрте [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 43; ГА РФ. Ф. Р‑6991. 
Оп. 3. Д. 548. Л. 92–93]. Верующие области просили Е-Д. Шарапова помочь им зареги-
стрировать буддийскую общину и ее лам для ведения официальной деятельности в ре-
гионе [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 44]. Из информационного отчета известно, 
что по состоянию на 1957 г. в буддийском центре было уже 7 войлочных юрт и 6 дере-
вянных, обмазанных глиной избушек [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 42].

Исходя из этого, можно констатировать, что за 1955–1957 гг. при молитвенной юрте 
в местности Кызыл-Чыраа буддисты поставили дополнительные жилища. Материа-
лы для строительства деревянного храма по‑прежнему хранились на этой территории. 
Стационарный храм планировали построить, согласно докладной записке 1954 г., раз-
мером 10x10 м [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588. Л. 27].

Следует рассмотреть в сравнительном анализе количественные показатели лам и ве-
рующих в буддийском центре в исследуемый период, что наглядно отражено в таблице 1.



225Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таблица 1
Сведения о деятельности буддийского центра в Кызыл-Чыраа  

в количественных показателях*
Table 1

Information about the activities of the Buddhist center in Kyzyl-Chyraa 
в in quantitative terms

Названия показателей 1954 г. 1957 г.

Наличие при молитвенной юрте лам 15 лам 19 лам

Посещаемость своеобразного культового объекта в день Нет данных 3–5–10 человек

В установленных молебствиях храм-юрты Нет данных 70–100 человек

*Составлено по: [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2–3; ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. 
Л. 42–43].

Comp by: [GA RF. F. R‑6991. Op. 3. D. 589. LL. 2–3; GA RF. F. R‑6991. Op. 3. D. 547. Ll. 42–43].

Согласно данным таблицы 1, если в начале первого этапа антирелигиозной кампа-
нии в 1954 г. региональный уполномоченный С. Шома установил наличие при молит-
венной юрте 15 лам, из которых 7 священнослужителей постоянно в ней жили, то че-
рез два-три года количественные данные меняются в сторону небольшого увеличения 
[ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2]. По сведениям председателя ЦДУБ СССР Е-Д. Ша-
рапова в буддийском центре в 1957 г. значилось уже 19 лам, но, правда, из них были 
только 12 священнослужителей, а остальные отсутствовали на момент его приезда  
[ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 43]. Посещаемость культового объекта — от трех 
до десяти человек в день, а в периоды установленных молебствий — 70–100 человек 
[ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 42–43].

Таблица 2
Возрастной состав буддийского духовенства молитвенной юрты 

в местности Кызыл-Чыраа*
Table 2

The age structure of the Buddhist clergy of the prayer yurt in the area Kyzyl-Chyraa

Возраст лам 1954 г. 1957 г.

41 до 50 лет 0 3

51 до 60 лет 6 8

61–70 лет 0 5

72–74 лет 1 3

Итого: 7 19

*Составлено по: [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2–3; ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. 
Л. 42–43].

Comp. by: [GA RF. F. R‑6991. Oop. 3. D. 589. LL. 2–3; GA RF. F. R‑6991. Oop. 3. D. 547. 
Ll. 42–43].



226 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таблица 2 дает важные сведения о возрастном составе духовенства буддийской об-
щины в местности Кызыл-Чыраа. В 1954 г. на момент визита уполномоченного Сове-
та по делам религиозных культов при СМ СССР С. Шома из числа постоянно прожи-
вающих в молитвенной юрте лам в возрасте от 51 года до 60 лет было 6 человек, в воз-
расте 72–74 лет — один человек [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2–3]. В период пре-
бывания делегации из Улан-Удэ: от 41 года до 50 лет — 3 чел., 51 года до 60 лет — 8 чел., 
61–70 лет — 5 чел., 72–74 года — 3 чел. [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 42]. Незначи-
тельный рост количественных показателей построек и священнослужителей в общи-
не является следствием и результатом относительной стабилизации религиозной си-
туации как в стране в целом, так и в регионе на конец первого периода хрущевской 
антирелигиозной политики.

Весьма интересным фактом является и то, что у буддистов в 1957 г. не было из-
бранных руководящих лиц, но их идейными руководителями указывались два ламы, 
которые почиталась духовенством молитвенной юрты [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. 
Л. 42–43]. С началом функционирования буддийского центра в местность Кызыл-Чы-
раа со всей области съехались имевшие еще с периода Тувинской Народной Респуб-
лики высокий сан и авторитет священнослужители. Их имена в архивном документе 
указываются как Чултуммонцок (Чульдум-Мунзук) и Чултум-Лубсан (Чульдум-Лобсан). 
Чамдылай Тюлюш не указывается настоятелем молитвенной юрты в отчетном доку-
менте Пандидо хамбо-ламы Е-Д. Шарапова, но говорится, что его не было при молит-
венной юрте во время пребывания делегации из ЦДУБ СССР. Имеется лишь сведение 
о том, что на тот момент он занимался лечением народа с помощью тибетской меди-
цины [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 44].

Чамдылай Тюлюш среди тувинского населения активно вел проповедническую дея-
тельность и лечил людей аржааном (водой целебного источника). Для этих целей вна-
чале он соорудил возле молитвенной юрты деревянную ванну, а затем такую же уста-
новил в другом месте. Он поселился в 23 км от Чадана и объявил целебным ключ Кегэ-
эн-Булак [Опей-оол, 2007: 73]. Данный факт также демонстрирует относительно лояль-
ное отношение советского государства к верующим на региональном уровне. В стране 
не препятствовали в полной мере священнослужителям исполнять религиозные обря-
ды, даже имели место случаи, к примеру, распространения народной и тибетской ме-
дицины, а также паломничества в святые места. Возможно, и по этой причине настоя-
теля молитвенной юрты не было на встречах с гостями и о нем не было речи в офи-
циальной отчетной документации, поскольку данная деятельность не поощрялась го-
сударством. Это обстоятельство могло повлиять на исход событий, связанных с реги-
страцией общины. Допускаем и иные мнения об этом факте, которые требуют дальней-
шей проработки и осмысления. Во всяком случае, высокопоставленные гости из Улан-
Удэ предупредили присутствовавших лам области, из числа которых ни один служи-
тель культа не имел официальной регистрации, о запрещенной советским законода-
тельством религиозной деятельности. Объяснению подлежали и «вымогательства» 
за проведение религиозных обрядов и треб [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 44]. Вме-
сте с тем в Бурят-Монголии даже зарегистрированные ламы, закрепленные за опреде-
ленными аймаками (районами), в начале антирелигиозной кампании 1954 г. обвиня-



227Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

лись в системном ведении идеологической работы среди верующих, а также обогаще-
нии священнослужителей путем общих и личных доходов, собираемых с них [ГА РФ. 
Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 544. Л. 243].

Следует подчеркнуть, что в Тувинской автономной области при деятельности Чам-
дылая Тюлюша ламы из храма-юрты не разъезжались по своим родным местам житель-
ства, что имело место при его предшественнике, а постоянно находились в буддийском 
центре [Опей-оол, 2007: 72; Хомушку, 1988: 24]. Кроме этого, число верующих при мо-
литвенной юрте увеличивается за счет молодежи и даже представителей сельской ин-
теллигенции, что напрямую влияло на доходы общины не только для содержания 
лам, а преимущественно для строительства стационарного храма [Опей-оол, 2007: 73;  
ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 589. Л. 2].

Видя грамотные действия Чамдылая Тюлюша по пропаганде буддизма, коммуни-
стическая власть начала провоцировать возмущение населения действиями известно-
го ламы [Опей-оол, 2007: 73]. Тувинский обком КПСС и Тувинский облисполком в ис-
следуемый период боролись с буддизмом, составлявшим духовную основу тувинского 
общества в течение длительного времени [Харунова, 2011: 108]. Для этого в регионе 
усиливалось проведение атеистических мероприятий со стороны партийных, комсо-
мольских и советских организаций, особенно там, где находились очаги распростра-
нения религиозной идеологии и пропаганды, включая Дзун-Хемчикский район [ГА РФ. 
Ф. Р‑6991. Ф. 3. Д. 588. Л. 21, 28; ГА РФ. Ф. Р‑6991. Ф. 3. Д. 589. Л. 4–5]. В Сибири населе-
ние, особенно та его часть, которая проживала в селе и вела традиционный уклад жизни, 
плохо поддавались антирелигиозной пропаганде, поскольку «отождествляли свою куль-
туру с ламаизмом, воспринимая его как естественную данность» [Горбатов, 2008: 359].

Председатель ЦДУБ СССР Е-Д Шарапов при отъезде, согласно общей договоренно-
сти между двумя заинтересованными сторонами, забрал в Улан-Удэ двух представителей 
из молитвенной юрты с целью ускорения процедуры ее регистрации и курирования дея-
тельности буддийской общины Тувинской автономной области в целом [ГА РФ. Ф. Р‑6991. 
Оп. 3. Д. 547. Л. 44]. Единый духовный центр советских буддистов в конце 1957 г. хода-
тайствовал в Совет по делам религиозных культов при СМ СССР о регистрации войлоч-
ного храма Тувинской автономной области в виде исключения, существующего с 1946 г. 
[ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547. Л. 44]. На этой ноте завершилось продвижение процеду-
ры возможной официальной регистрации буддийской общины и ее молитвенной юрты 
в местности Кызыл-Чыраа на первом этапе (1954–1957 гг.) хрущевской антирелигиоз-
ной политики. Вместе с тем архивные документы исследуемого времени подтверждают 
факт того, что мотивом отказа в официальной регистрации религиозного объединения, 
как и ранее, являлась боязнь местной власти усиления религиозного влияния лам на на-
селение [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 548. Л. 93; Дашковский, Монгуш: 2023a; 2023б]. Сле-
довательно, региональные властные структуры в целях недопущения легализации лам 
области всячески отказывала в регистрации общины с целью окончательного прекра-
щения ее деятельности [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 548. Л. 92–93].

Подводя итоги, отметим, что успехом буддистов Тувинской автономной области 
в исследуемый период был приезд в Туву по приглашению лам делегации ЦДУБ СССР 
из Бурят-Монголии во главе с его председателем XVIII Пандидо хамбо-ламой Е-Д. Ша-



228 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

раповым. Перспективой для скорого решения вопроса регистрации войлочного хра-
ма и строительства деревянного культового здания обе стороны определили в отборе 
и назначении лам, ответственных за взаимодействие с центральным органом и кури-
рование деятельности буддийских общин области в целом. Тем не менее, мы не склон-
ны доверять тому, что в буддийском центре шла борьба за главенство буддистов Тувы, 
поскольку данный факт приводился уполномоченным области для демонстрации пра-
вильности и поддержки курса государственно-конфессиональной политики страны 
и в связи с этим деятельности региональной власти в исследуемый период.

Заключение
Таким образом, после смерти И. В. Сталина религиозный вектор национальной по-

литики СССР получает новое развитие в ходе конкуренции за высшую власть и управ-
ление страной группой лиц, которые вышли на политическую арену как ее лидеры-ру-
ководители. На фоне идеи о десталинизации и демократизации общества положено 
начало борьбы государства с религиозными объединениями и их духовенством, кото-
рая не имела осмысленной программы и системы. На начальном (первом) этапе (1954–
1957 гг.) хрущевской кампании новые постановления не привели к ожидаемым резуль-
татам руководства страны, поскольку религиозная жизнь продолжалась среди ее веру-
ющих граждан. В целом, советское государство проявляло относительно лояльное от-
ношение к религии в политических реалиях исследуемого времени.

В Тувинской автономной области, как и в других советских регионах, в связи с но-
вым законодательством происходило временное нарастание определенной напряжен-
ности государственно-конфессиональных отношений и антирелигиозных настроений 
в обществе. С 1954 г. в Туве, как и в других советских регионах, фиксировалось гру-
бое отношение к религиозным людям, но затем накал отношений и наступательных 
мер в тувинском обществе спал. Атеистическая пропаганда затем делает упор в регио-
не на формирование у тувинского населения научного взгляда на мир и коммунисти-
ческого воспитания в целом наряду с агитацией на позитивные социально-экономиче-
ские и культурно-просветительские преобразования в ускоренном и массовом темпе. 
Местная власть прилагала усилия для развиия дальнейших интеграционных и транс-
формационных процессов в регионе.

В целом первый этап хрущевской политики в Туве носит умеренный атеистический 
характер при проведении идеологических мероприятий. В исследуемый период поло-
жение буддийских общин было таким, что поставить на регистрационный учет свою 
молитвенную юрту они не смогли, но их культовый объект функционировал нелегаль-
но. Как и прежде, буддистам не удалось получить права официально вести религиоз-
ную деятельность. В регионе все еще шел процесс становления советской системы го-
сударственного контроля за религиозными процессами, поскольку все еще не был ре-
шен кадровый вопрос с назначением постоянных уполномоченных Совета по делам 
Русской православной церкви при СМ СССР и Совета по делам религиозных культов 
при СМ СССР. В связи с этим не было налажено систематическое ведение делопроиз-
водственных документов, связанных с государственно-конфессиональными отноше-
ниями, на региональном уровне. Верующая часть населения Тувинской автономной об-
ласти проводила религиозные праздники, обряды и посещала святые места. Государ-



229Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ственно-конфессиональные отношения в области в середине 1950‑х гг. остаются от-
носительно стабильными, если сравнивать их с последующим (вторым) этапом (1958–
1964 гг.) антирелигиозной кампании, который требует отдельного изучения.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено при поддержке Российского научного фонда, проект 

No 23–18–00117 «Влияние имперской политики аккультурации и советской модели го-
сударственно-конфессиональных отношений на положение религиозных общин в при-
граничных регионах и национальных автономиях азиатской части России».

Acknowledgments and funding
The study was supported by the Russian Science Foundation, project No. 23–18–00117 

“The impact of the Imperial policy of acculturation and the Soviet model of state-confessional 
relations on the situation of religious communities in the border regions and national 
autonomies of the Asian part of Russia”.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ахмадуллин В. А. Деятельность Совета по делам религиозных культов в Туве (1944–

1962) // Новые исследования Тувы. 2023. № 2. С. 125–140.
Государственный архив Российской Федерации (ГА РФ). Ф. Р‑6991. Оп. 3. 546.
ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 547.
ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 548.
ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 549.
ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 587.
ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 588.
Горбатов А. В. Государство и религиозные организации Сибири в 1940–1960‑е годы. 

Томск : Изд-во Томского гос. ун-та, 2008. 408 с.
Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Правовое положение христианских общин 

в 1953–1964 гг. // Религиозный ландшафт Западной Сибири и сопредельных регионов 
Центральной Азии. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. Т. 2. С. 75–83.

Дашковксий П. К., Зиберт Н. П. Особенности государственной регистрации рели-
гиозных объединений в середине 1950‑х — начале 1980‑х гг. // Религиозный ландшафт 
Западной Сибири и сопредельных регионов Центральной Азии. Барнаул : Изд-во Алт. 
ун-та, 2015. Т. 2. С. 90–97.

Дашковский П. К., Монгуш А. В. Влияние изменения вектора государственно-кон-
фессиональной политики СССР на положение религиозных общин в Туве в конце 
1940‑х — начале 1950‑х гг. // Oriental Studies. 2023а. 16 (5) С. 1152–1166

Дашковский П. К., Монгуш А. В. Начальный этап становления советской системы 
государственно-конфессиональных отношений в Туве в середине 1940‑х гг.: к поста-
новке проблемы // Этнические меньшинства в истории России : материалы IV Между-
народной научной конференции, 27–28 октября 2023 г. СПб. : ЛГУ имени А. С. Пуш-
кина, 2023б. С. 94–100.

КПСС в резолюциях и решениях съездов, конференций и пленумов ЦК. М. : Изд-во 
политической литературы, 1985. Т. 8. 535 с.



230 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Конституция (Основной закон) Союза Советских Социалистических Республик 
(утверждена постановлением Чрезвычайного VIII Съезда Советов Союза Советских 
Социалистических Республик от 5 декабря 1936 г.) // Конституция РФ. НПП «Гарант-
сервис». URL: https://constitution.garant.ru/history/ussr-rsfsr/1936/red_1936/3958676/ 
(дата обращения: 05.08.2024).

Монгуш М. В. История буддизма в Туве (вторая половина VI — конец XX в.). Ново-
сибирск : Наука, 2001. 200 с.

Монгуш А. В. Антирелигиозная пропаганда в СМИ в Туве в 1954–1964 гг. (на при-
мере материалов региональных газет «Тувинская правда» и «Шын») // Религия и об-
щество — 16. Могилев : МГУ имени А. А. Кулешова, 2022. С. 57–60.

Монгуш А. В. К вопросу участия тувинских делегатов-лам на Совещании буддийских 
духовных деятелей СССР в 1946 г. // Сибирь и Россия: история и культура : материа-
лы X Международного Сибирского исторического форума. М. : Перо, 2023. С. 458–462.

Опей-оол У. П. К истории создания и ликвидации буддийской молитвенной юрты 
в Кызыл-Чыраа (г. Чадаана, Дзун-Хемчикский кожуун) с 1946 по 1960 гг. // История 
и современность Тувы : сб. науч. ст. к 80‑летию В. П. Дьяконовой. Кызыл : Тываполи-
граф, 2007. С. 69–80.

Остроухова Н. В. Особенности нормативно-правового регулирования государствен-
но-церковных отношений в СССР (1953–1963) // История. Политология. 2020. Т. 47, 
№ 1. С. 160–169.

Тувинская правда 1954а — Выше уровень культурно-просветительской работы 
на селе // Тувинская Правда. 1954. № 137 (3141). С. 1.

Тувинская правда 1954б — Шире развернуть научно-атеистическую пропаганду // 
Тувинская правда. 1954. № 150 (3154). С. 2.

Тувинская правда 1954 в. — Происхождение и реакционная сущность религиозных 
праздников // Тувинская правда. 1954. № 159 (3163). С. 3.

Тувинская правда 1954г — О коммунистической морали // Тувинская правда. 1954. 
№ 173 (3177). С. 2.

Тувинская правда 1954д — Работа с людьми — главное в деятельности парторгани-
зации // Тувинская правда. № 212 (3216). С. 2.

Тувинская правда 1954е — Шаманизм и ламаизм, их происхождение и реакционная 
сущность // Тувинская правда. 1954. № 214 (3218). С. 3.

Тувинская правда 1954ж — Медицина в борьбе с суевериями и знахарством // Ту-
винская правда 1954. № 220 (3224). С. 4.

Тувинская правда 1954з — IV Пленум Тувинского обкома КПСС // Тувинская прав-
да. № 223 (3227). С. 2.

Харунова М. М.‑Б. Социально-политическое развитие Тувы в середине XX века. Но-
восибирск: Наука, 2011. 139 с.

Хомушку О. М. Особенности государственно-церковных отношений в Туве (1944–
1990 гг.) // Круг знания: Научно-информационный сборник. 1988. № 1. С. 24–28.

Шкаровский М. В. Русская православная церковь при Сталине и Хрущеве: (государ-
ственно-церковные отношения в СССР в 1939–1964 г.). М. : Изд-во Крутицкого подво-
рья: Общество любителей церковной истории, 1999. 423 с.



231Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Шкаровский М. В. Сталинская религиозная политика и Русская православная цер-
ковь в 1943–1953 гг. // ACTA SLAVICA IAPONICA. 2009. Т. 27. С. 1–27.

Шын 1954а — Эртем-атеистиг пропаганданы калбартыр // Шын. 1954. № 177 (3114). 
С. 1 (на тув. яз.).

Шын 1954б — Христиан шажыннын тывылганы болгаш ангы талазы-биле утка-шына-
ры // Шын. 1954. № 248 (3185) (начало). С. 3., № 249 (3186) (продолжение). С. 3–4 (на тув. яз.).

REFERENCES
Akhmadullin V. A. Deiatel'nost' Soveta po delam religioznykh kul'tov v Tuve (1944–1962) 

[The activities of the Council for Religious Cults Affairs in Tuva (1944–1962)]. New Research 
of Tuva, 2023, no. 2. P. 125–140 (in Russian). https://doi.org/10.25178/nit. 2023.2.9

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 546 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 547 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 548 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 548 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 587 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 588 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii [State Archive of the Russian Federation]. 
Fund. R‑6991. Inventory 3. File 549 (in Russian).

Gorbatov A. V. Gosudarstvo i religioznye organizatsii Sibiri v 1940–1960‑e gody [The state 
and religious organizations of Siberia in the 1940s‑1960s.], Tomsk: Tomsk State University 
Publ., 2008, 408 p. (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Dvorianchikova N. S. Pravovoe polozhenie khristianskikh obshchin  
v 1953–1964 gg. [The legal status of Christian communities in 1953–1964]. Religioznyi land-
shaft Zapadnoi Sibiri i sopredel'nykh regionov Tsentral'noi Azii [The religious landscape  
of Western Siberia and adjacent regions of Central Asia]. Barnaul: Altai State University Publ., 
2015, vol. 2. P. 75–83 (in Russian).

Dashkovksiy P. K., Zibert N. P. Osobennosti gosudarstvennoi registratsii religioznykh ob'ed-
inenii v seredine 1950‑kh — nachale 1980‑kh gg. [Features of the state registration of religious 
associations in the mid‑1950s — early 1980s.]. Religioznyi landshaft Zapadnoi Sibiri i sopre-
del'nykh regionov Tsentral'noi Azii [The religious landscape of Western Siberia and adjacent re-
gions of Central Asia]. Barnaul: Altai State University Publ., 2015, vol. 2. P. 90–97 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Mongush A. V. Vliianie izmeneniia vektora gosudarstvenno-konfessional'noi 
politiki SSSR na polozhenie religioznykh obshchin v Tuve v kontse 1940‑kh — nachale 1950‑kh 
gg. [The influence of the change in the vector of state and confessional policy of the USSR on the 
situation of religious communities in Tuva in the late 1940s — early 1950s.]. Oriental Studies. 2023, 
16 (5). P. 1152–1166. https://doi.org/10.22162/2619–0990–2023–69–5–1152–1166 (in Russian).



232 Народы и религии Евразии  •  2024  Том 29,  № 4. C. 211–233.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Dashkovskiy P. K., Mongush A. V. Nachal'nyi etap stanovleniia sovetskoi sistemy gosudarst-
venno-konfessional'nykh otnoshenii v Tuve v seredine 1940‑kh gg.: k postanovke problemy 
[The initial stage of the formation of the Soviet system of state-confessional relations in Tuva 
in the mid‑1940s: setting a problem]. Etnicheskie men'shinstva v istorii Rossii: materialy IV Me-
zhdunarodnoi nauchnoi konferentsii, 27–28 oktiabria 2023 g. [Ethnic minorities in the history 
of Russia: materials of the IV International Scientific Conference, October 27–28, 2023]. Ed. by 
V. N. Shaidurov. Sankt-Peterburg: LGU imeni A. S. Pushkina, 2023b. P. 94–100 (in Russian).

KPSS v rezoliutsiiakh i resheniiakh s'ezdov, konferentsii i plenumov TsK [The CPSU in res-
olutions and decisions of congresses, conferences and plenums of the Central Committee]. 
Moscow: Izd-vo politicheskoi literatury, 1985, vol. 8, p. 535 (in Russian).

Konstitutsiia (Osnovnoi zakon) Soiuza Sovetskikh Sotsialisticheskikh Respublik (utverzh-
dena postanovleniem Chrezvychainogo VIII S'ezda Sovetov Soiuza Sovetskikh Sotsialisticheski-
kh Respublik ot 5 dekabria 1936 g.) [The Constitution (Basic Law) of the Union of Soviet So-
cialist Republics (approved by the resolution of the Extraordinary VIII Congress of Soviets 
of the Union of Soviet Socialist Republics of December 5, 1936)]. Constitution of the Russian 
Federation. Research and production enterprise Garant-Service. URL: https://constitution.
garant.ru/history/ussr-rsfsr/1936/red_1936/3958676/ (accessed August 5, 2024) (in Russian).

Mongush M. V. Istoriia buddizma v Tuve (vtoraia polovina VI — konets XX v.) [The history 
of Buddhism in Tuva (the second half of the VI — the end of the XX century)]. Novosibirsk: 
Nauka, 2001, 200 p. (in Russian).

Mongush A. V. Antireligioznaia propaganda v SMI v Tuve v 1954–1964 gg. (na primere ma-
terialov regional'nykh gazet “Tuvinskaia pravda” i “Shyn”) [Anti-religious propaganda in the 
media in Tuva in 1954–1964 (based on the materials of the regional newspapers Tuvan Prav-
da and Shyn)]. Religiia i obshchestvo — 16 [Religion and Society — 16]. Mogilev: MGU ime-
ni A. A. Kuleshova, 2022. P. 57–60 (in Russian).

Mongush A. V. K voprosu uchastiia tuvinskikh delegatov-lam na Soveshchanii buddiiski-
kh dukhovnykh deiatelei SSSR v 1946 g. [On the participation of Tuvan Lama delegates at 
the Meeting of Buddhist spiritual figures of the USSR in 1946]. X Mezhdunarodnyi Sibirskii 
istoricheskii forum “Sibir” i Rossiia: istoriia i kul'tura' [X International Siberian Historical Fo-
rum “Siberia and Russia: history and culture”]. Moscow: Pero, 2023. P. 458–462 (in Russian).

Opei-ool U. P. K istorii sozdaniia i likvidatsii buddiiskoi molitvennoi iurty v Kyzyl-Chyraa 
(g. Chadaana, Dzun-Khemchikskii kozhuun) s 1946 po 1960 gg. [On the history of the cre-
ation and liquidation of the Buddhist prayer yurt in Kyzyl-Chiraa (Chadaan, Dzun-Khemchik 
kozhuun) since 1946 to 1960.]. Istoriia i sovremennost' Tuvy: sb. nauch. st. k 80‑letiiu V. P. D'ia-
konovoi [The history and modernity of Tuva: collection of scientific articles on the 80th an-
niversary of V. P. Dyakonova]. Kyzyl: GUP RT “Tyvapoligraf ”, 2007. P. 69–80 (in Russian).

Ostroukhova N. V. Osobennosti normativno-pravovogo regulirovaniia gosudarstven-
no-tserkovnykh otnoshenii v SSSR (1953–1963) [Features of the legal regulation of state-
church relations in the USSR (1953–1963)]. Istoriia. Politologiia [History. Political science]. 
2020, vol. 47, no. 1. P. 160–169 (in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954a — Vyshe uroven' kul'turno-prosvetitel'skoi raboty na sele'  
[The level of cultural and educational work in rural areas is higher]. Tuvinskaia pravda, 1954, 
no. 137 (3141), P. 1 (in Russian).



233Nations and religions of Eurasia  •  2024  Vol. 29,  № 4. P. 211–233.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Tuvinskaia pravda 1954b — Shire razvernut' nauchno-ateisticheskuiu propagandu  
[To expand scientific and atheistic propaganda more widely]. Tuvinskaia pravda, 1954,  
no. 150 (3154), P. 2 (in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954 v. — Proiskhozhdenie i reaktsionnaia sushchnost' religioznykh 
prazdnikov [The origin and reactionary nature of religious holidays]. Tuvinskaia pravda, 1954, 
no. 159 (3163), P. 3 (in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954g — O kommunisticheskoi morali [About communist morality]. 
Tuvinskaia pravda, 1954, no. 173 (3177), P. 2 (in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954d — Rabota s liud'mi — glavnoe v deiatel'nosti partorganizatsii 
[Working with people is the main thing in the activities of the party organization]. Tuvinskaia 
pravda, 1954, no. 212 (3216), P. 2 (in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954e — Shamanizm i lamaizm, ikh proiskhozhdenie i reaktsionna-
ia sushchnost' [Shamanism and Lamaism, their origin and reactionary essence]. Tuvinskaia 
pravda, 1954, no. 214 (3218), P. 3 (in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954zh — Meditsina v bor'be s sueveriiami i znakharstvom [Medicine 
in the fight against superstition and quackery]. Tuvinskaia pravda, 1954, no. 220 (3224), P. 4 
(in Russian).

Tuvinskaia pravda 1954z — IV Plenum Tuvinskogo obkoma KPSS [IV Plenum of the 
Tuvan Regional Committee of the CPSU]. Tuvinskaia pravda, 1954, no. 223 (3227), P. 2 
(in Russian).

Kharunova M. M.‑B. Sotsial'no-politicheskoe razvitie Tuvy v seredine XX veka [Sociopo-
litical development of Tuva in the mid-twentieth century]. Novosibirsk: Nauka, 2011, 139 р. 
(in Russian).

Khomushku O. M. Osobennosti gosudarstvenno-tserkovnykh otnoshenii v Tuve (1944–
1990 gg.) [Peculiarities of state-church relations in Tuva (1944–1990)]. Krug znaniia: Nauch-
no-informatsionnyi sbornik [Circle of knowledge: Scientific and information collection]. 1988, 
no. 1. P. 24–28 (in Russian).

Shkarovskii M. V. Russkaia Pravoslavnaia Tserkov' pri Staline i Khrushcheve: (gosudarst-
venno-tserkovnye otnosheniia v SSSR v 1939–1964 g.) [The Russian Orthodox Church under 
Stalin and Khrushchev: (state-church relations in the USSR in 1939–1964)]. Moscow: Izd-vo 
Krutitskogo podvor'ia: O-vo liubitelei tserkovnoi istorii, 1999, 423 p. (in Russian).

Shkarovskii M. V. Stalinskaia religioznaia politika i Russkaia pravoslavnaia tserkov' v 1943–
1953 gg. [Stalin's religious policy and the Russian Orthodox Church in 1943–1953]. ACTA 
SLAVICA IAPONICA, 2009, vol. 27. P. 1–27 (in Russian).

Shyn 1954a — Ertem-ateistig propagandany kalbartyr [To expand scientific and atheistic 
propaganda more widely]. Shyn, 1954, no. 177 (3114), P. 1 (in Tuvan).

Shyn 1954b — Khristian shazhynnyn tyvylgany bolgash angy talazy-bile utka-shynary 
[The origin and essence of Christianity]. Shyn, 1954, no. 248 (3185) (beginning), p. 3, no. 249 
(3186) (continuation). P. 3–4 (in Tuvan).

Статья поступила в редакцию: 26.08.2024
Принята к публикации: 25.11.2024

Дата публикации: 24.12.2024


