
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Раздел II 
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 392
DOI 10.14258/nreur(2025)1–04

М. М. Содномпилова

Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, Улан-Удэ (Россия)

ОГОНЬ В ИНФОРМАЦИОННОМ ПРОСТРАНСТВЕ  
ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ СИБИРИ

Огонь домашнего очага является многозначным и полифункциональным символом 
тюрко-монгольской культуры. Культ огня, широко распространенный в культуре тюр-
ко-монгольских народов Сибири, определил особое отношение к нему как информа-
ционному пространству. Огонь обеспечивал взаимодействие человека с иным миром, 
социальное общение посредством особого «языка», изучению которого и посвящена 
статья. Огонь, будучи воплощением духов предков, передавал их волю потомкам, а так-
же транслировал разнообразную информацию (желания, требования, предупреждения, 
угрозы), исходящую от божеств и духов. Способы сообщения информации многочис-
ленны и разнообразны. Среди основных были визуальные знаки, когда «языком» огня 
выступали пламя, его интенсивность, языки пламени, которые передавали сообщение 
своей величиной, количеством, цветом. В эту же группу входят производные огня — 
угольки, искры. Визуальные сообщения дополняли акустические — треск, свист огня. 
Огонь «передавал» информацию и через предметы, являвшиеся частью его символи-
ческого пространства — котел, треножник. Правильная интерпретация той информа-
ции, которая исходила от огня, обеспечивала благоприятную жизнь человека.

Ключевые слова: тюрко-монгольские народы, Сибирь, домашний очаг, огонь, ин-
формация, приметы, сон.

Для цитирования: 
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-монгольских на-
родов Сибири // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 70–85. DOI 10.14258/
nreur(2025)1–04.



71Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

M. M. Sodnompilova

Institute of Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies, Siberian Branch of the RAS,  
Ulan-Ude (Russia)

FIRE IN THE MEDIA SCENE OF THE TURKIC AND MONGOLIC 
PEOPLES OF SIBERIA

The hearth fire serves as a multifaceted and polysemous symbol within the cultural 
frameworks of the Turkic and Mongolic peoples. The veneration of fire, prevalent among 
these groups in Siberia, fosters a unique perspective on it as a medium of communication. 
Fire facilitates human engagement with the metaphysical realm and enables social interaction 
through a distinct “language,” the exploration of which is the focus of this article. As a 
manifestation of ancestral spirits, fire conveys their intentions to future generations and 
transmits a spectrum of information — including desires, demands, warnings, and threats — 
emanating from deities and spirits. The methods of information transmission are diverse and 
intricate. Predominantly, visual indicators constitute the “language” of fire, encompassing 
the flame's characteristics such as intensity, size, and color, which collectively convey specific 
messages. This category also encompasses fire derivatives, including coals and sparks. Acoustic 
signals, such as the crackling and whistling of flames, further enhance the communicative 
experience. Additionally, fire communicates through objects integral to its symbolic context, 
such as cauldrons and tripods. Accurate interpretation of the information relayed by fire is 
crucial for ensuring a prosperous existence for individuals.

Keywords: Turkic and Mongolic peoples, Siberia, hearth, fire, information, signs, dream.

For citation: 
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples of Siberia. 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. P. 70–85 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)1–04.

Содномпилова Марина Михайловна, доктор исторических наук, ведущий научный 
сотрудник, Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, Улан-
Удэ (Россия). Адрес для контактов: sodnompilova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–
0003–0741–0494 
Marina Mikhailovna Sodnompilova, Doctor of Historical Sciences, Leading Researcher at 
the Institute of Mongolian Studies, Buddhology and Tibetology SB RAS, Ulan-Ude (Russia). 
Contact address: sodnompilova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0003–0741–0494

Введение
Одним из важнейших символов традиционной культуры тюрко-монгольских на-

родов считается огонь домашнего очага, культ которого являет собой яркий образец 



72 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

«негенетической» памяти кочевой культуры. Велика вероятность того, что и сегодня 
можно найти в Монголии юрту, в которой горит огонь, возраст которого исчисляет-
ся сотнями лет. Тюрко-монгольские народы Сибири — часть кочевой культуры Вели-
кой степи, у которых в большей степени сохранились архаичные представления и об-
ряды, связанные с огнем домашнего очага, что обосновывает фокус исследовательско-
го интереса к данному региону.

Культ огня, широко распространенный в культуре тюрко-монгольских народов, 
определил особое отношение к нему как информационному пространству. Огонь всту-
пает с человеком в коммуникативную связь, сообщая важную для него информацию 
посредством особого «языка». Исследование этого «языка» в разных традициях тюр-
ко-монгольских народов Сибири, многообразия способов сообщения информации 
и ее интерпретации в традиционном мировоззрении является целью данной статьи.

Источниками данного исследования являются описания обрядов, являющихся ча-
стью повседневного быта тюрко-монгольских народов Сибири, обрядов жизненного 
цикла, промысловой деятельности, которые не обходились без почитания огня домаш-
него очага, малые жанры тюрко-монгольского фольклора, материалы личного фонда 
П. П. Баторова в Центре восточных рукописей и ксилографов Института монголове-
дения, буддологии и тибетологии СО РАН (ИМБТ СО РАН).

Хронологические рамки исследования: XIX — первая половина XX в., что обосно-
вано наличием историографической базы этого периода. Они довольно условны, по-
скольку смысл и содержание обрядов, разных жанров фольклора отражают комплекс 
древних идеологических представлений, слабо поддающихся трансформации.

Огонь — символ рода
В культуре монгольских народов огонь выступал символом рода. «Каждый род имел 

свой собственный огонь, происшедший от родоначальника того или иного яса» [Вятки-
на, 1969: 53]. Значение огня как главного символа рода обусловило существование обы-
чая поддерживать постоянное горение огня в очаге. В жилище тюрко-монголов огонь 
не угасал никогда. Погасший по недосмотру в очаге огонь рассматривался как знак уга-
сания рода. В традиции бурят был хорошо известен обряд заливания огня очага водой 
как акт, символизирующий прерывание рода — такое действие совершалось в случае 
смерти человека, не оставившего потомков. Аналогичный обряд существовал у теле-
утов: «В прежние времена тушили огонь в последней юрте, так как жизнь в этом роде 
уже угасла» [Дьяконова, 1975: 66]. Традиция поддерживать неугасимый огонь в оча-
ге сохранялась в ХХ в. и у кипчаков Казахстана. У них так же, как у монгольских наро-
дов, в очаге огонь горел и днем и ночью, чего не было в казахской юрте, подчеркива-
ют исследователи. «Этот обычай (постоянный огонь в очаге) пришел от предков, но, 
видимо, у казахов был во многом утрачен, исчез культ постоянного огня, оставив по-
читание его только как оберега» [Традиционная культура жизнеобеспечения казахов, 
1998: 168]. Этот кипчакский обычай, свидетельствует, вероятно, о наличии в этниче-
ском составе казахов-кипчаков архаичных монгольских элементов и о сильном влия-
нии монгольской культуры.

Родовым огнем не делились с чужеродцами. Чужеродцу не возбранялось прикурить 
от огня очага, но, собираясь покинуть дом, он обязан был выколотить пепел из трубки 



73Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

в очаг, возвращая тем самым благодать рода. В культуре кочевников отсутствует по-
нятие «нежеланный гость», однако у бурят в конце XIX — начале XX в. к таковым ста-
ли относить представителей власти, приходивших к людям с «плохими» намерениями. 
Так, в доме бурят не приветствовались те, кто приходил с обысками. Нежеланным го-
стям не подавалась белая пища сага, не подносился огонь из очага для раскуривания 
табака [Архив ЦВРК ИМБТ. Ф. 14. Оп. 1. Д. 14].

Если на очаге не готовили пищу, то тлеющие угли «укрывали» золой как одеялом, 
а когда было необходимо, пламя вновь раздували. При кочевках огонь не тушили, а со-
брав головни2 в специальную посуду и присыпав их пеплом, переносили на новое ме-
сто, где вновь разжигали пламя. Аналогичным образом от огня домашнего очага раз-
водили огонь на семейных и родовых обрядах буряты.

Магические свойства огня
Главным свойством огня является его очищающая от любой скверны сила. «Он 

очищает не только физическую нечисть, но и даже духовную нечисть, дурные помыс-
лы и желания — как божество правдивое и чистое». Обряды очищения с помощью 
огня проводились на всей территории Внутренней и Центральной Азии. Об этом сви-
детельствуют материалы средневековых источников. И до сих пор в культуре тюрко-
монгольских народов нет ни одного религиозного обряда, где бы огонь ни фигуриро-
вал в качестве очищающего элемента. Силой огня шаманы выгоняют злых духов. Буря-
ты, хакасы, тувинцы, алтайцы очищают свой дом, используя золу и горящие угли. Такое 
очищение проводится, если в доме побывал человек, за которым могли следовать злые 
духи, способные остаться в доме. Над огнем очищали охотничье снаряжение охотни-
ки перед отправкой в лес, очищали оскверненные порчей предметы. Построив новый 
дом или установив новую юрту, переезжая на новое кочевье, в первую очередь разво-
дили огонь и приносили ему жертву.

Огня боялись злые духи, поэтому особенно опасно было остаться без огня в темное 
время суток, когда властвуют злые силы. Чтобы огонь не потух, якуты клали в огонь 
на ночь три толстых полена. Горение всех трех поленьев растягивается на всю ночь. 
«Хотя все три полена кладутся вместе, их сюр и кэб уходит в разное время. Эти сро-
ки как раз те, когда ходят злые духи и поленья горят, превращаясь в огонь светлых бо-
жеств и не допускают к спящему злых духов» [Алексеев, 1975: 69]. От проникновения 
злых духов следовало защищать и свою одежду, которая была определенным образом 
связана с душой человека (в некоторых представлениях одежда и особенно ее ворот-
ник, как и многие другие личные вещи человека, служила вместилищем души). В этой 
связи якуты, ложась спать, снятую рубашку укладывали воротом в сторону огня, что-
бы ночью абассы не смог найти душу спящего [Попов, 1949: 262].

Являясь чистым добрым божеством, огонь требует по отношению к себе соблюде-
ния следующих правил: нельзя бросать в огонь мусор, плевать в очаг, ворошить дрова 
или угли острыми предметам. В пространстве юрты запрещалось ставить на виду огня 

2	 Кочевники верили, что в головни временно вселяется дух-хозяин огня. Поэтому хакасы запрещали 
гасить головню, ударяя ее о землю — богиня огня может лишиться зрения и слуха [Бутанаев, Мон-
гуш 2005: 85]. Чтобы не нанести увечья духу-хозяину огня, в культуре тюрко-монголов повсеместно 
запрещалось ворошить огонь острыми железными предметами.



74 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

очага нечистые предметы, например, коробки с грязной одеждой, запрещалось сидеть, 
вытянув ноги к очагу и показывать божеству огня подошвы своей обуви.

Огонь мог влиять на погоду — ряд специальных действий с такой целью был зафик-
сирован в якутской культуре. Родившийся во время метели человек, бросая в огонь 
шерсть зайца, мог изменить погоду (вызвать метель); погода могла испортиться, если 
бросить в огонь перья гагары, хвост зайца; чтобы остановить сильную грозу, бросали 
в огонь поскребки вещей, сделанных из мамонтовой кости [Попов, 1949: 288].

В бурятском жилище дух-хозяин огня выполнял и множество других функций — он 
«смотрел», чтобы духи-вредители не портили молоко, не прогоркла сметана, не испорти-
лась одежда в сундуках, он охранял жизнь детей от козней злых духов [Петри, 1928: 26–27].

Огонь первым получал жертвенную долю пищи, чистую, никем не опробованную. 
Он же являлся проводником жертвенной пищи для других божеств и духов, посколь-
ку все сверхъестественные существа питаются запахом сожженной пищи. Так, якуты, 
устраиваясь на ночлег в пустынной местности, жертвовали огню кусочки пищи, обра-
щаясь к хозяйке земли с просьбой не делать ничего дурного [Попов, 1949: 273]. Через 
огонь в иные миры отправляли не только пищу, но и предметы. В традиции многих на-
родов Сибири и Дальнего Востока огонь выполнял функцию своеобразной «почты», 
через которую люди отправляли своим умершим родственникам по их просьбе «по-
сылки» в загробный мир [Батьянова, 2006: 59].

Как мы видим, огонь был главным домашним божеством, с которым человек вступал 
в контакт постоянно. Повседневное участие огня в жизни общества определило осо-
бую внимательность к тем знакам, которые способен был сообщать огонь людям. Ин-
формация, которую мог сообщить огонь, была разнообразной — огонь мог издавать 
разные звуки, которые многие люди умели интерпретировать. Информативным было 
и пламя огня — по величине языков и их интенсивности люди прогнозировали буду-
щее. В информационное поле огня домашнего очага входили также угли — значение 
имели цвет и размеры углей, форма и позиция в очаге, угли могли выскакивать из оча-
га, и в этом случае смотрели, как они упали и где упали.

В представлениях алтайцев божество огня виделось антропоморфным. Его лик, ко-
торый в тексте призывания описывается как «исчезающее-возникающее лицо», про-
сматривался в мерцающих языках пламени3. Язычки пламени интерпретировались 
как волосы богини, «ленточки на голове». У хакасов языки пламени вызывали ассо-
циации с зубами, что отразилось в имени богини огня — «тридцатизубая», «сорока-
зубая» [Бутанаев, Монгуш 2005: 83]. Именно своеобразная игра языков пламени вос-
принималась в традиционном обществе как «речь» огня. В представлениях якутов не-
гативным знамением было внезапно взметнувшееся пламя уже затухающего костра: 
«Внезапно взметнувшееся пламя — нехорошо» [Винокуров 2019: 72]. Аналогичные воз-
зрения обнаруживаем в калмыцком рукописном обряднике «дурных предзнаменова-
ний» в записи И. И. Попова: «Если потухший огонь вспыхнет, как лампада загорится, 
то это плохо. Случится болезнь» [Убушиева 2022: 125]. В целом, в представлениях тюр-

3	 Якуты, в отличие от алтайцев, считали, что божествами огня была семейная пара с сыновьями и до-
черями. Кроме этих божеств, якуты почитали хозяина шестка, который не имел имени. Якуты могли 
видеть духа-хозяина огня только во сне [Алексеев, 1975: 69].



75Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ко-монголов множащиеся языки пламени в разных ситуациях — в тех или иных ритуа-
лах, в обыденные дни, воспринимались неоднозначно.

Одним из распространенных сигналов, которые посылал огонь хозяевам жилища, 
было потрескивание и посвистывание. Эти звуки, издаваемые огнем, были его глав-
ными «словами», которые подвергались осмыслению.

Треск и свист огня в традиции тюрко-монгольских народов понимался как необхо-
димость угостить его — хакасы верили, что «если огонь в очаге станет гореть со сви-
стом, значит богиня огня проголодалась и надо ее накормить» [Бутанаев, Монгуш, 2005: 
85]. Монголы и буряты такие знаки понимали как необходимость совершить особый 
обряд гал тахилга — обряд почитания огня домашнего очага. Потрескивание огня 
было знаком проявления его радости после угощения. Буряты верили, что огонь «ра-
дуется», когда его «угощали» маслом, жиром, архи [Галданова, 1987: 23]. Он показы-
вает свою радость потрескиванием, пощелкиванием, множащимися языками пламени.

Треск огня у тюрко-монголов воспринимался и как важное сообщение. По треску 
огня якуты гадали: «Они, как и долганы, воспринимали треск огня и фырканье ло-
шади доброй приметой осуществления задуманного» [Васильев, 1997: 72]. По треску 
огня угадывали будущее алтайцы. Они верили, что хозяин огня предсказывает гряду-
щие события, например, сообщает информацию о членах семьи, находящихся в отъ-
езде, о скором их прибытии либо несчастье, постигшем их в пути, о прибытии гостей 
[Дыренкова 1927: 70]. Сильный треск огня у бурят воспринимался как плохая приме-
та: «очень плохо, когда огонь горит с треском, издавая звуки „тас нис”» [Нацов, 1995: 
114]. В интерпретации такой информации имело значение и время суток. Буряты счи-
тали, что если огонь «„говорил” утром — к плохим вестям, вечером — к хорошим ве-
стям и гостям» [Галданова, 1987: 23]. Тофалары оценивали звуки, издаваемые огнем, 
в зависимости от времени суток иначе: если огонь свистит утром — к приходу гостя, 
если свистит вечером — к злому духу [Алексеев, 1980: 57].

Богатый опыт интерпретации «языка» огня накоплен в традиции эвенков, прожи-
вающих по соседству с тюрко-монголами, который органично вошел и в повседнев-
ную культуру кочевников. Эвенки по треску огня догадывались о неприятностях, с ко-
торыми столкнулся охотник на промысле. У огня можно было спросить совета в слож-
ной ситуации: «Охотник Чулан Кирилов из деревни Бугунда (Бурятия) утверждает, 
что „если человек не знает, прав ли он или нет, то огонь всегда подскажет. Он будет из-
давать особые звуки”». Прислушиваясь к огню, говорили, что «Огонь шлет послание» 
или же «Огонь шаманит»… «Если огонь стреляет искрами в человека, то это добрый 
знак — к удаче, охотничьему фарту. Охотники также наблюдают за огнем и стараются 
понять его знаки для установки лагеря в каком‑либо месте. Дух говорит через огонь, 
он опровергает или подтверждает выбор людей остановиться в этом месте» [Давыдов, 
Симонова, Сем, 2016: 124].

Как уже отмечалось выше, в жилище многих народов тюрко-монгольского мира 
огонь практически не угасал. Горение огня в очаге поддерживали круглосуточно. Одной 
из актуальных причин этого обычая является защита дома от проникновения злых ду-
хов. Буряты утверждали: «Покуда он горит, ни один дух-вредитель не посмеет проник-
нуть ни через дымовое отверстие, ни через дверь: огонь забросает их искрами, а это-



76 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

го духи очень боятся» [Петри, 1928: 27]. Таким образом, одно из объяснений внезап-
ных потрескиваний и разбрызгиваний искр огнем очага — борьба со злыми духами.

Наибольшее количество интерпретаций связано с углями как производными огня. 
В фольклоре тюрко-монгольских народов Сибири хорошо известен сюжет, описываю-
щий, как огонь сообщал информацию с помощью угольков. Рассмотрим бурятскую вер-
сию этого сюжета: женщина, сидящая перед очагом, увидела «севший» в очаге на по-
четной стороне жилища (хоймор-тала) уголь — согласно традиционным представле-
ниям, такой уголь предвещал приезд гостя. Не желавшая видеть очередных гостей хо-
зяйка дома схватила уголек щипцами и бросила в ведро с водой. На другой день она 
узнала, что к ней в гости ехала ее дочь, вышедшая замуж в другой улус, но, по дороге 
она утонула в реке [Хангалов, 1960: 56]. Аналогичная версия предания была записана 
Н. Ф. Катановым у алтайцев. Известны подобные предания хакасам, тувинцам.

Уголек — предвестник гостя в представлениях бурят и алтайцев — выглядел продол-
говатым/остроконечным, он остаётся в очаге после того, как прогорит огонь. При этом 
уголек доложен занять особую позицию в очаге — «сесть». В представлениях якутов го-
стя предвещает уголь, торчащий поперек горящего полена. Трогать его запрещается — 
в противном случае умрет кто‑либо из родственников [Попов, 1949: 294]. Такой не-
обычный уголь алтайцы называют коначы — «предвестник гостей»4 [Наследие россий-
ской тюркологии, 2017: 81], тувинцы и тофалары — «аалчы козi» (букв. «глаз гостей») 
[Бутанаев, Монгуш, 2005: 84]. Если якуты такой уголь не трогали, то у бурят, хакасов, 
алтайцев разыгрывалась сценка с углем, имитирующая прием гостя. С головней здоро-
вались, «кормили», укладывали спать, делая постель из золы и присыпая уголь пеплом, 
как бы укрывая одеялом. В зависимости от того, в каком направлении от огня «садит-
ся» уголь в очаге, ждали уважаемых гостей — мужчин (если уголь «садился» напротив 
правой почетной стороны юрты баруун-тала), уважаемых женщин (если уголь «са-
дился» напротив хоймор-тала), бедного гостя, если уголь «садился» в очаге напротив 
двери (үүдэн-тала) [Хангалов, 1960: 56; Бутанаев, Монгуш, 2005: 84]. Якуты по внеш-
нему виду уголька судили о будущем госте, предполагая даже состояние его здоровья: 
«Если уголь, упавший из камина на пол, имел черную середину и красные края — зна-
чит, придет гость с больным животом» [Попов, 1949: 289].

В представлениях тюрков Сибири огонь домашнего очага выступал проводником 
и хранителем душ людей и домашних животных. Именно через огонь божества посы-
лают людям души детей и скота кут. «По сведениям Э. К. Пекарского, душу новоро-
жденного ребенка богиня Иэйэхсыт вручала на хранение духу-хозяину огня. Душа кут 
находилась там до 6–7 лет, и только после этого, она вселялась в ребенка» [Васильев, 
1997: 143]. Хранителями душ детей и животных выступали угли, с которыми следова-
ло обращаться очень осторожно. Якуты верили, «что нельзя разбивать угли в очаге, 

4	 В алтайском языке это слово толкуется как «гость», будучи образованным от глагольной основы ко-
нор — «ночевать», ср. однокоренное существительное конуш «ночевка». В монгольских языках гла-
гольная основа хон(о) — «ночевать; останавливаться на ночлег» также дала субстантивы с идентич-
ным значением: п.‑мо. qonuča, монг. хоноц, бур. хоносо, калм. хонц, ойр. хонца «путник, остающийся 
на ночлег; чужой человек, пущенный на ночь в дом; ночлежка». Монгольский словообразователь-
ный формант — ča в данном случае коррелирует с алтайским — чы [Дампилова, 2010: 30].



77Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ибо в нем обитают души (кут и сюр) рождающихся детей, и их можно при этом раз-
бить» [Алексеев, 1975: 7]. Душа кут младенца показывалась в очаге в виде дрожащей 
белой оболочки, окружавшей тлеющий уголь. Говорили, что так играет душа младен-
ца. Её старались не беспокоить громкими разговорами, а сам уголь запрещалось тро-
гать [Попов, 1949: 304].

Аналогичные представления существовали и у бурят, что выразилось в соблюдении 
ряда правил: буряты никогда не выбрасывали угли куда попало и не разрешали их топ-
тать, считая это грешным. Символика угля как хранителя души наиболее ярко представ-
лена в бурятском предании о сестрах-шаманках Асуйхан и Хусуйхан. К пожилым жен-
щинам явились их родственники, чтобы погасить огонь очага и лишить их жизни, по-
скольку женщины были бездетны. Однако огонь в очаге Асуйхан не потух, «два уголь-
ка отскочили, потому что Асуйхан день и ночь просила Заяши послать ей счастье стать 
матерью. Заяши, вняв ее мольбам, послала ей двух детей. Здесь отскочившие угольки 
олицетворяли сульдэ — жизненную силу этих детей» [Галданова, 1987: 47]. В обряде по-
читания огня очага бездетными супругами хорошей приметой было падение на одежду 
супругов угольков — сколько угольков попало, столько и будет детей [Галданова, 1987: 
44]. Именно такое восприятие углей просматривается и в бурятском обряде возвра-
щения пропавших животных, в котором хозяйка использует угли из очага, обращаясь 
с просьбой к духу-хозяину огня сохранить потерявшийся скот [Содномпилова, 2008].

В якутской культуре зафиксировано множество знаков, связанных с угольками, 
и действий, которые совершались с ними, в соответствии с разными целями. «Если раз-
горались угли под котлом — к пище. Падает уголек с камина на стол — к деньгам» [По-
пов, 1949: 289]. Перед тем, как взять упавший уголь, следовало обвести его несколько 
раз указательным пальцем. Если уголек падал с камина на колени, подносили его к гу-
бам и чмокали, затем бросали за спину, спрашивая «Что это завтра желает дать дедуш-
ка?». Если на горящем полене торчит поперек уголь — не следует его трогать, иначе 
умрет кто‑либо из родственников [Попов, 1949: 294].

Алтайские охотники считали хорошей приметой уголь, выскочивший из костра. 
Очевидно, это был знак хорошей охоты — «шорец или каларец подберет его и рядом 
положит — кастак пришел» [Потапов, 2001: 133].

За тем, как горит огонь, с большим вниманием следили во время проведения раз-
личных обрядов. В ритуалах огонь передавал важные сообщения, свидетельствовавшие 
о благосклонности или недовольстве духов. То, как «покажет» себя огонь в эти важные 
для людей моменты жизни, имело в некоторых случаях значение, которое принима-
ли к сведению, в других случаях «высказывание» огня имело определяющее значение.

Так, информация, сообщаемая огнем, имела важное значение для больных, плани-
ровавших принять лечебные процедуры на целебном источнике. Все прибывшие на ис-
точник обычно в первую очередь совершают ритуал почитания духа-хозяина аржаа-
на (тув.). Ритуал почитания духа-хозяина источника начинается с того, что его угоща-
ют первой порцией свежесваренного чая с молоком, потом чаем угощают духов мест-
ности. «В одной из двух жертвенных чаш зажигают огонь, который «кормят» лучшей 
и вкусной пищей, со словами благопожелания духу-хозяину. Традиционно считает-
ся, что духам-хозяевам аржаана нравится особая пища (тув. далган), представляющая 



78 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

собой смесь из меда, топленого масла и молока. Если пища жертвенным огнем будет 
«съедена» без остатка, это хороший знак — лечение будет проходить успешно» [Айы-
жы, 2024: 70].

Оценивалось как примета направление разлетающихся искр во время обрядов. Бу-
ряты считали хорошим предзнаменованием искры огня, выбрасывающиеся по направ-
лению к хозяевам во время жертвоприношения [Михайлов, 1996: 92].

В свадебной обрядности практически всех тюрко-монголов ключевым ритуалом 
был обряд поклонения невестки огню очага в доме свекра. Совершая этот обряд, не-
веста переходила под покровительство домашнего божества мужа, которым считался 
родовой огонь, горевший в очаге отца жениха. С этого времени в обрядах почитания 
огня домашнего очага в доме своего отца женщина, вышедшая замуж, участия не при-
нимала. Наиболее подробно обряды поклонения невестки огню очага были описаны 
у бурят, тувинцев, якутов. Полагаем, что у этих народов обряд почитания огня неве-
стой сохранился в наиболее архаичной форме.

В бурятской традиции невеста трижды поклонялась домашнему очагу свекра, дер-
жа в руках чашу с маслом. Сделав чашей три круга над очагом по солнцу, лила мас-
ло в огонь. «Пламя огня поднималось до дымохода. Все присутствующие наблюдали 
за очагом. Если очаг горел хорошо, и пламя его шло прямо вверх и не расстилалось, 
то это считалось хорошим признаком. Если же пламя расстилалось и поднималось 
вверх многими языками, то это считалось плохим признаком. Затем невеста подклады-
вали поленья в очаг, по одному полену с трех его сторон. Если после этого очаг горел 
ярко, не треща и не разбрызгивая во все стороны искорки, то это считалось к счастью» 
[Балдаев, 1959: 133]. В этом обряде невеста с разных сторон подкладывала в огонь три 
полена. Этот обычай, вероятно, связан с тем, что поленья ассоциировались с новыми 
членами семьи — невесткой и ее будущими детьми. Действия невестки в данном обряде 
означали, что она обеспечит продолжение рода свекра: «Это значит, что как увеличива-
ется огонь очага, так должно увеличиваться семейство ее мужа…» [Хангалов, 1959: 219].

Отражение подобных представлений, связанных с поленьями для огня домашне-
го очага, находим и у якутов: «У якутов нельзя класть в огонь одно полено — станешь 
вдовцом или вдовицей» [Попов, 1949: 291]. Таким образом, в свадебном обряде покло-
нения невестки огню домашнего очага свекра высокое и ровное горение пламени озна-
чает следующее: огонь «говорит», что принял в дом нового члена семьи, а невесте уго-
тована счастливая безбедная жизнь.

У других тюрко-монгольских народов и сам ритуал, и его содержание подверглись 
сильной трансформации. У алтайцев обряд почитания от имени молодых совершают 
родственники жениха, в то время, когда невесте за ширмой расплетают косы — веро-
ятно, невеста в обряде почитания огня не принимала участия. «Родные жениха льют 
конский жир в очаг так, что огонь огромным пламенем взлетает вверх жилища, и с пе-
нием молитвы ходят три раза вокруг огня. Считается, что чем выше в это время пламя 
огня, тем лучше будут жить молодые» [Посконная, 2016: 54].

У казахов похожий обряд адресован не огню, а очагу — и казахи, и узбеки почитали 
очаг, считая, что в домашнем очаге обитает дух предков. Главным адресатом, к которому 
обращены поклоны невесты, стал дух предков, который получает угощение в виде мас-



79Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ла от невесты через огонь. «Невеста, вступая в новое семейство, должна войти в юрту 
отца (мужа), принести в жертву огню ложку масла, сделав салем (преклонение колена), 
бьет головой (падает навзничь), приговаривая: «аруак, разы болсын» — «аруах (дух 
предков), будь доволен» [Традиционная культура жизнеобеспечения казахов, 1998: 141].

У монголов в середине ХХ в. в значительно упростившемся обряде почитания огня 
главным действием со стороны невестки стала установка котла на треножник: невесте 
«давали пустой котел, который она ставила на треножник. Если ставила ровно, то это 
считалось хорошей приметой» [Банчиков, 1964: 13]. Так же и у алтайцев невеста выхо-
дила к очагу, чтобы сварить свой первый чай: «если казан был поставлен ею ровно — 
новой семье должно было сопутствовать счастье, в противном случае предсказывали, 
что жизнь новобрачных будет неудачной» [Традиционное мировоззрение …, 1988: 144].

Знакомят с огнем других новых членов семьи — детей. Следует отметить, что и сам 
процесс родов у тюрко-монголов происходил при «участии» огня — с началом ро-
дов в очаге поддерживалось интенсивное горение огня, некоторые начинали варить 
чай или бульон, якобы для ускорения родов. Впоследствии огонь поддерживали в оча-
ге с целью защитить роженицу и ребенка от злых духов. Буряты поддерживали огонь 
в очаге в течение трех дней и ночей после родов [Басаева, 1980: 72]. У хакасов обряд 
знакомства духа огня с ребенком проводится с участием матери, отца или повиту-
хи. Знакомство осуществляется через совместную трапезу ребенка и огня — «ребен-
ку обмазывали лицо, губы и язык жиром, другую часть которого отдавали огню, про-
ся при этом здоровья и счастье младенцу. После этого мать с ребенком на руках три-
жды совершала поклон огню» [Кустова, 2000: 92]. Так поступали в каждом доме, в ко-
торый первый раз вносили новорожденного ребенка. Получив угощение, дух огня брал 
под свое покровительство нового человека. Хакасы вообще видели прямую связь ме-
жду огнем и материнским молоком: «если не покормить огонь, то молоко в груди ма-
тери исчезнет или свернется» [Кустова, 2000: 45]. У бурят подобный ритуал К. Д. Ба-
саева интерпретировала как обряд очищения роженицы. Мы полагаем, что очищение 
роженицы было только частью большого обряда знакомства нового члена семьи с ог-
нем домашнего очага.

С защитой жизни ребенка был связан ритуал захоронения последа в традиции мон-
гольских народов, в котором огонь занимал главное место. Существует мнение, что из-
начально послед закапывали под очагом, затем его стали погребать в иных местах, 
но с разжиганием огня над местом погребения [Галданова, 1987: 44]. В бурятском ри-
туале захоронения последа придавалось значение лучинкам (из которых строили ри-
туальное сооружение) и уголькам, которые падали по направлению к участницам об-
ряда. Для агинских бурят «важным моментом обрядовых действий было определение 
будущей матери. Когда огонь затухал, присутствующие следили за тем, в сторону ка-
кой женщины упадут остатки лучин: это было знаком того, что она в будущем году мо-
жет стать матерью» [Гомбожапов, 2006: 51].

К информационному полю огня относится также пепел, к которому обращались 
как к тексту только в особых случаях. Так, например, собираясь женить сына, буряты 
гадали разными способами, пытаясь узнать исполниться ли задуманное. Отец жени-
ха гадал, используя уголь и пепел: он «брал доску, на ней делал крест углями и пеплом, 



80 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

втыкал в ручку шила иголку с ниткой и держал в правой руке над пересечениями ли-
ний. Если шило качалось по пеплу, т. е. по белой линии, то желание считалось осуще-
ствимым» [Балдаев, 1959: 30].

В погребальной обрядности бурят на пепел предлагают ступить душе умершего, что-
бы удостовериться в смерти своей телесной оболочки. Душа в представлениях бурят 
не оставляет следов на пепле. Эвенки, напротив, считают, что душа умершего оставля-
ет след-знак на пепле, который родственники должны правильно понять. Эвенки по-
лагают, что «только обладающий знаниями человек может предсказывать на пепле, по-
скольку не всем дано прочитать знаки пепла». Не каждое дерево годится для получе-
ния пепла — «В Тунгокочене для этого ритуала используется особое дерево опреде-
ленного кустарника (о. марил), которое оставляют гореть всю ночь. Наутро родствен-
ники приходят посмотреть знаки на пепле. Люди верят, что душа умершего человека 
оставит на угле и пепле след определенного животного. Существуют множество спо-
собов интерпретировать эти следы. Общая идея заключается в том, что, если увидеть 
отпечаток лапы хищника, это означает, что родственник из рода умершего либо скоро 
умрет, либо тяжело заболеет. Фигуры, имеющие угловую форму, считаются хорошим 
знаком» [Давыдов, Симонова, Сем, 2016: 124].

Неотъемлемой частью домашнего очага в традиции кочевников считаются ко-
тел и треножник таган. Алтайцы полагают, что таган является жилищем духа хозяй-
ки огня [Посконная, 2016: 57]. Соответственно, относиться к этим предметам следо-
вало с особым почтением. И котел, и таган выступают символами семьи, рода, поэто-
му любое неправильное отношение к этим предметам сулило негативные последствия 
для этих категорий социума. В бурятской культуре регламентированное традицией 
раскалывание родового котла символизировало разделение родов, и происходило это 
действие на общественном обряде жертвоприношения, посвященном верховным бо-
жествам и предкам5.

И котел, и таган также могут выражать сообщения духа-хозяина огня, либо сообще-
ния, которые посылают через огонь-посредник другие божества и духи. При перегон-
ке молочной водки тарасуна буряты следят за звуками, которые издает котел. «Глухой 
звук означает, что нужно убавить огонь под котлом. Если хозяйка прозевает этот мо-
мент, то силой накопившегося пара конструкция может быть сброшена. Тогда из кот-
ла валит густой пар, а курунга бежит на огонь. В юрте бурята поднимается небывалая 
суматоха. Все приходят в ужас, потому что это дурной знак… По мнению бурят, котел 
недаром сбросил тэбтэр и сорго; он сделал это по воле заянов, которые рассержены 
на эту семью» [Хангалов, 1959: 243].

И буряты, и тюрки Южной Сибири считали, что выкипевшая из котла пища, осо-
бенно молочная, означала убытки, утрату счастья, поэтому следили за тем, чтобы котел 
не перекипал [Традиционное мировоззрение 1988: 144]. Верования теленгитов и ку-

5	 Так описывает обряд разделения родов у бурят К. В. Вяткина: «В назначенный день все старейшие 
представители рода съезжались, молились предкам и на границе родовых участков ломали надвое 
котел и лук, указывая при этом, что как две половины котла и две половины лука никогда не соста-
вят больше целого предмета, так и две ветви рода никогда больше не составят одного рода» [Вятки-
на, 1969: 41].



81Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

мандинцев свидетельствуют, что счастье или удача содержатся не в пище, а в котле. Ко-
гда пища выкипает, то с ней уплывает в огонь и удача [Потапов, 2001: 132]. При этом 
лопнувшая на огне при варке посуда калмыками трактовалась как хорошая примета: 
«Если лопнет посуда, в которой варят пищу, то прибавятся добродетели и счастье. Из-
лечатся болезни. Хорошо» [Убушеева, 2022: 125]. Алтайцы по своеобразному звуку, из-
даваемому таганом, предполагают прибытие гостей — «таган начинает стучать, слов-
но кто‑то по нему ударяет» [Дьяконова, 1926: 70].

Очень важную информационную составляющую для тюрко-монголов имели сны, 
в которых присутствовал огонь и связанные с ним предметы. Универсальным значе-
нием пожара во сне является совокупность негативных толкований, начиная от склок, 
пересудов и скандалов до распространения эпидемий. Так, якуты верили, что видеть 
во сне огонь или пожар — к эпидемии [Попов, 1949: 296]. Это мнение разделяют буряты.

На «языке сновидений» якутов домашний очаг выступает в качестве символа жен-
щины, а его состояние в мире сновидений может служить позитивным либо негатив-
ным знаком для женщины-хозяйки в реальности [Романова, 1997: 30]. В группу плохих 
снов входят сюжеты с разрушением печи, очага — объектами культуры, ассоциирую-
щимися с образом женщины-хозяйки дома. «Если камелек падает — к смерти хозяй-
ки» [Попов, 1949: 296]. И напротив, возведение очага, строительство печи, разведение 
дымокура во сне считались благоприятными знаками, сулившими богатую жизнь. По-
зитивным значением обладал сон, в котором печь топили: «топить печь — к женить-
бе». Но, если поленья были тонкими, это предвещало бедную жизнь [Попов, 1949: 298].

Заключение
Изложенный материал позволяет заключить, что огонь домашнего очага был важ-

ной частью информационной среды традиционного общества тюрко-монгольских на-
родов Сибири, обеспечивая взаимодействие человека с иным миром, социальное об-
щение. Способы сообщения информации многочисленны и разнообразны. Среди ос-
новных были визуальные знаки — «языком» огня выступали пламя, его интенсивность, 
языки пламени, которые передавали сообщение своей величиной, количеством, цветом. 
В эту же группу входят производные огня — угольки, искры. Визуальные сообщения 
дополняли акустические — треск, свист огня. Огонь «передавал» информацию и через 
предметы, являвшиеся частью его символического пространства — котел, треножник.

Огонь, будучи воплощением духов предков, передавал их волю потомкам, а также 
транслировал разнообразную информацию (желания, требования, предупреждения, 
угрозы), исходящую от божеств и духов. Огонь выступал как посредник в общении че-
ловека со сверхъестественным миром, «передавая» от людей в иной мир дары и при-
нимая, в свою очередь, от божеств души детей и скота. Правильная интерпретация той 
информации, которая исходила от огня, обеспечивала благоприятную жизнь человека.

Благодарности и финансирование
Публикация выполнена в рамках государственного задания Министерства науки 

и высшего образования России: проект № 121031000243–5 «Россия и Внутренняя Азия: 
динамика геополитического, социально-экономического и межкультурного взаимо-
действия (XVII–XXI вв.)»



82 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Acknowledgements and funding
The reported study was funded by government assignment, project no. 121031000243–5  

“Russia and Inner Asia: Dynamics of Geopolitical, Socioeconomic, and Cross-Cultural 
Interaction, 17th‑21st Centuries”.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Айыжы Е. В. Обряды жизненного цикла тувинцев России, Монголии и Китая: тра-

диции и инновации : дис. … д-ра ист. наук. Казань, 2024. 344 с.
Алексеев Н. А. Традиционные религиозные верования якутов в XIX — начале XX в. 

Новосибирск, 1975. 198 с.
Архив ЦВРК ИМБТ. Личный архивный фонд П. П. Баторова № 14. Оп. 1. Д. 14.
Балдаев С. П. Бурятские свадебные обряды. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 

1959. 179 с.
Банчиков Г. Г. Брак и семья у монголов. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 1964. 

57 с.
Басаева К. Д. Семья и брак у бурят (вторая половина XIX — начало ХХ в.). Новоси-

бирск : Наука, 1980. 223 с.
Батьянова Е. П. О снах шаманистов (по материалам полевых исследований 1970–

2000 годы) // Этнографическое обозрение. 2006. № 6. С. 54–61.
Бутанаев В. Я., Монгуш Ч. В. Архаические обычаи и обряды саянских тюрков. Аба-

кан : Изд-во Хакасского гос. ун-та, 2005. 200 с.
Васильев В. Е. Проводы богини Айыысыт // Банзаровские чтения‑2: тезисы и до-

клады Международной научно-теоретической конференции, посвященной 175‑летию 
со дня рождения Доржи Банзарова. Улан-Удэ, 1997. С. 142–145.

Винокуров В. В. Космологические представления в эпических произведениях дол-
ган, эвенков, якутов // Вестник Северо-Восточного федерального университета име-
ни М. К. Аммосова: Серия: Эпосоведение. 2019. № 4 (16). С. 69–79.

Вяткина К. В. Очерки культуры и быта бурят. Л. : Наука, 1969. 217 с.
Галданова Г. Р. Доламаистские верования бурят. Новосибирск : Наука, 1987. 114 с.
Гомбожапов А. Г. Традиционные семейно-родовые обряды агинских бурят в конце 

XIX — начале XX в. Новосибирск : Наука, 2006. 184 с.
Давыдов В. Н., Симонова В. В., Сем Т. Ю., Брандишаускас Д. Огонь, вода, ветер и ка-

мень в эвенкийских ландшафтах. Отношения человека и природы в Байкальской Си-
бири. СПб. : МАЭ РАН, 2016. 196 с.

Дампилова Л. С., Наева А. И. Символика огня в тюрко-монгольской фольклористи-
ке // Мир науки, культуры, образования. 2010. № 4 (23). С. 28–30.

Дыренкова Н. П. Культ огня у алтайцев и телеут // Сб. музея антропологии и этно-
графии. 1927. Т. VI. С. 63–78.

Кустова Ю. Г. Ребенок и детство в традиционной культуре хакасов. СПб. : Петер-
бургское Востоковедение, 2000. 167 с.

Михайлов В. А. Религиозная мифология. Улан-Удэ : Соёл, 1996. 110 с.
Нацов Г.‑Д. Материалы по истории и культуре бурят. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 

1995. Ч. I. 156 с.



83Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Петри Б. Э. Старая вера бурятского народа: научно-популярный очерк. Иркутск : 
Власть труда, 1928. 78 с.

Попов A. A. Материалы по истории религии якутов бывшего Вилюйского округа // 
Сборник МАЭ. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1949. Т. IX. C. 255–323.

Посконная Ж. В. Традиционная культура алтайцев: культ огня и феномен жизни // 
Вестник КемГУКИ. Т. 35. 2016. С. 49–58.

Потапов Л. П. Охотничий промысел алтайцев. СПб. : МАЭ РАН, 2001. 166 с.
Романова Е. Н. «Люди солнечных лучей с поводьями за спиной». Судьба в кон-

тексте мифоритуальной традиции якутов. М. : Институт этнологии и антропологии 
им. Н. Н. Миклухо-Маклая, 1997. 200 с.

Содномпилова М. М. Современная бытовая обрядность бурят в традиционных хо-
зяйственных практиках // Мир Центральной Азии‑2. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 
2008. С. 56–61.

Традиционная культура жизнеобеспечения казахов. Очерки теории истории. Ал-
маты : Гылым, 1998. 234 с.

Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири. Пространство и время. Вещ-
ный мир. Новосибирск : Наука, 1988. 225 с.

Убушиева Д. В. Калмыцкий рукописный обрядник «дурных предзнаменований» 
в записи И. И. Попова // Бюллетень Калмыцкого научного центра Российской акаде-
мии наук. 2022. № 1. С. 119–133.

Хангалов М. Н. Собрание сочинений. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 1958. 
Т. I. 443 с.

Хангалов М. Н. Собрание сочинений. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 1960. 
Т. III. 420 с.

REFERENCES
Aiyzhy E. V. Obriady zhiznennogo tsikla tuvintsev Rossii, Mongolii i Kitaya: traditsii i 

innovatsii. Diss. dok. ist. Nauk [Life cycle rituals of Tuvans of Russia, Mongolia and China: 
traditions and innovations. Ph. D. Thesis in History]. Kazan', 2024, 344 p. (in Russian).

Alekseyev N. A. Traditsionnyye religioznyye verovaniy ayakutov v 19 — nachale 20 v. 
[Traditional religious beliefs of the Yakuts in the 19th — early 20th centuries]. Novosibirsk: 
Nauka, 1975, 198 p. (in Russian).

Arxiv TsVRK IMBT. Lichnyi arkhivnyi fond P. P. Batorova [Archive of Centre of oriental 
manuscripts and xylographs of IMBT SB RAS. P. P. Batorov's personal fund] No. 14. Inv. 1. 
File. 14.

Baldayev S. P. Buryatskiye svadebnyye obryady [Buryat wedding ceremonies]. Ulan-Ude: 
Buryat Book Publ., 1959, 179 p. (in Russian).

Banchikov G. G. Brak i sem'ya u mongolov [Marriage and family among the Mongols]. 
Ulan-Ude: Buryat Book Publ., 1964, 57 p. (in Russian).

Basayeva K. D. Sem'ya i brak u buryat (vtorayapolovina19 — nachalo20 v.) [Family and 
marriage among the Buryats (second half of the 19th — early 20th centuries)]. Novosibirsk: 
Nauka, 1980, 223 p. (in Russian).



84 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Bat'yanova E. P. O snakh shamanistov (po materialam polevykh issledovaniy 1970–2000 
gody) [On the dreams of shamanists (based on field research materials from 1970–2000)]. 
Etnograficheskoye obozreniye [Ethnographic review]. 2006, no. 6. P. 54–61 (in Russian).

Butanayev V. Ya., Mongush Ch. V. Arkhaicheskiye obychai i obryady sayanskikh tyurkov 
[Archaic customs and rites of the Sayan Turkic peoples]. Abakan: Khakassian St. Univ. Press. 
2005. 200 p. (in Russian).

Dampilova L. S., Nayeva A. I. Simvolika ognya v tyurko-mongol'skoy fol'kloristike 
[Symbolism of fire in Turkic-Mongolian folklore studies]. Mir nauki, kul'tury, obrazovaniya 
[World of science, culture, education]. 2010, no. 4 (23). P. 28–30 (in Russian).

Davydov V. N., Simonova V. V., Sem T. Yu., Brandishauskas D. Ogon», voda, veter i kamen» 
v evenkiyskikh landshaftakh. Otnosheniya cheloveka i prirody v Baykal'skoy Sibiri [Fire, water, 
wind and stone in the Evenki landscapes. Relations between man and nature in Baikal Siberia]. 
Saint Petersburg: MAE RAN Publ., 2016, 196 p. (in Russian).

Dyrenkova N. P. Kul'tognya u altaytsev i teleut [The cult of fire among the Altai and Teleuts]. 
Sbornik muzeya antropologii i etnografii [Collection of the Museum of Anthropology and 
Ethnography]. 1927, vol. VI. P. 63–78 (in Russian).

Galdanova G. R. Dolamaistskiye verovaniya buryat [Pre-Lamaist Beliefs of the Buryats]. 
Novosibirsk: Nauka, 1987, 114 p. (in Russian).

Gombozhapov  A. G.  Traditsionnyye semeyno-rodovyye obryady aginskikh buryat  
v kontse19 — nachale20v. [Traditional family and clan rites of the AginBuryats in the late 
19th — early 20th centuries]. Novosibirsk: Nauka, 2006, 184 p. (in Russian).

Khangalov M. N. Sobraniye sochineniy [Collected Works]. Ulan-Ude: Buryat Book Publ., 
1958, vol. 1, 443 p. (in Russian).

Khangalov M. N. Sobraniye sochineniy [Collected Works]. Ulan-Ude: Buryat Book Publ., 
1960, vol. III, 420 p. (in Russian).

Kustova Yu. G. Rebenok i detstvo v traditsionnoykul'ture khakasov [Child and childhood in 
the traditional culture of the Khakassians]. Saint Petersburg: Peterburgskoye Vostokovedeniye, 
2000, 167 p. (in Russian).

L'vova E. L., Oktyabr'skaya I. V., Sagalayev A. M., Usmanova M. S. Traditsionnoye 
mirovozzreniye tyurkov Yuzhnoy Sibiri. Prostranstvo i vremya. Veshchnyymir [Traditional 
Worldview of the Turks of Southern Siberia. Space and Time. The Material World]. Novosibirsk: 
Nauka, 1988, 225 p. (in Russian).

Mikhaylov V. A. Religioznaya mifologiya [Religious mythology]. Ulan-Ude: Soyol, 1996, 
110 p. (in Russian).

Natsov G.‑D. Materialy po istorii i kul'ture buryat [Materials on the history and culture  
of the Buryats]. Ulan-Ude: BNC SO RAN Publ., 1995, 156 p. (in Russian).

Petri B. E. Staraya vera buryatskogo naroda. Nauchno-populyarnyy ocherk [Old faith of the 
Buryat people. Popular science essay]. Irkutsk: Vlast' truda, 1928, 78 p. (in Russian).

Popov A. A. Materialy po istorii religii yakutov byvshego Vilyuyskogo okruga [Materials on 
the history of religion of the Yakuts of the former Viliui district]. Sbornik muzeya antropologii  
i etnografii [Collection of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Moscow; 
Leningrad: AN SSSR Publ., 1949, vol. IX. P. 255–323 (in Russian).



85Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Poskonnaia Zh. V. Traditsionnaya kul'tura altaytsev: kul't ognya i fenomen zhizni 
[Traditional culture of the Altaians: the cult of fire and the phenomenon of life]. Vestnik 
KemGUKI [Bulletin of Kemerovo State University of Culture and Arts]. 2016, vol. 35. P. 49–
58 (in Russian).

Potapov L. P. Okhotnichiy promysel altaytsev [Hunting industry of the Altaians]. Saint 
Petersburg: MAE RAN Publ., 2001, 166 p. (in Russian).

Romanova E. N. “Liudi solnechnykh luchey s povod'yami zaspinoy”. Sud'ba v kontekste 
miforitual'noy traditsii yakutov [“People of the sun's rays with reins behind their backs”. Fate 
in the context of the myth-and-ritual tradition of the Yakuts]. Moscow: Institute of Ethnology 
and Anthropology named after N. N. Miklukho-Maklai Publ., 1997, 200 p. (in Russian).

Sodnompilova M. M. Sovremennaya bytovaya obryadnost' buryat v traditsionnykh 
khoziaystvennykh praktikakh [Modern everyday rituals of the Buryats in traditional economic 
practices]. Mir Tsentral'noyAzii‑2 [The World of Central Asia‑2]. Ulan-Ude: BNC SO RAN 
Publ., 2008. P. 56–61 (in Russian).

Traditsionnaya kul'tura zhizneobespecheniya kazakhov. Ocherki teorii i istorii [Traditional 
Life-Support Culture of the Kazakhs. Essays on the Theory of History]. Almaty: Gylym, 1998, 
234 p. (in Russian).

Ubushiyeva D. V. Kalmytskiy rukopisnyy obryadnik “durnykh predznamenovaniy” vzapisiI. 
I. Popova [Kalmyk Handwritten Ritual of “Bad Omens” recorded by I. I. Popov]. Biulleten' 
Kalmytskogo nauchnogo tsentra Rossiyskoy akademii nauk [Bulletin of the Kalmyk Scientific 
Center of the Russian Academy of Sciences]. 2022, no 1. P. 119–133 (in Russian).

Vasiliev  V. E.  Provody bogini Aiyysyt [Farewell to the goddess Aiyysyt]. Tezisy 
i doklady Mezhdunarodno nauchno-teoretichesko konferentsii “Banzarovskiye chteniya‑2”, 
posvyashchennoy 175‑letiyu so dnya rozhdeniya Dorzhi Banzarova [Abstracts and reports  
of the International scientific and theoretical conference “Banzarov readings‑2”, dedicated 
to the 175th anniversary of the birth of DorzhiBanzarov]. Ulan-Ude, 1997. P. 142–145 
(in Russian).

Viatkina K. V. Ocherki kul'tury i byta buryat [Essays on the Culture and mode of Life  
of the Buryats]. Leningrad: Nauka, 1969, 217 p. (in Russian).

Vinokurov V. V. Kosmologicheskiye predstavleniya v epicheskikh proizvedeniyakh 
dolgan, evenkov, yakutov [Cosmological ideas in the epic works of the Dolgans, Evenks, 
Yakuts]. Vestnik Severo-Vostochnogo federal'nogo universiteta imeni M. K. Ammosova: Seriya 
Eposovedeniye [Bulletin of the North-Eastern Federal University named after M. K. Ammosov: 
Epic Studies Series]. 2019, no, 4 (16). P. 69–79 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 23.09.2024
Принята к публикации: 20.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025


