
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



86 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 903.2
DOI 10.14258/nreur(2025)1–05

О. Б. Степанова

Музей антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург (Россия)

Э. Ф. Караваев

Институт философии Санкт-Петербургского государственного университета, 
Санкт-Петербург (Россия)

ПРЕДСТАВЛЕНИЯ О ВРЕМЕНИ В ТРАДИЦИОННОМ 
МИРОВОЗЗРЕНИИ СЕЛЬКУПОВ

С помощью семантического анализа и научно обоснованных понятий и терминов 
времени в традиционном мировоззрении селькупов были выявлены представления 
о временной категории древности. Эта древность отражается в сакральном «мифи-
ческом» времени, когда божествами создавался современный мир, в генетизме духов, 
эпитете «древний», сопровождающем их словесные описания, старческом состоянии 
духов антропоморфного облика и зооморфных ипостасях божеств, предшествующих 
человеческим. Образы Солнца и Луны, Кандальдука, Великой Лосихи Кыз-Анги, мифи-
ческого Лося и Матери-земли передают селькупские взгляды на синодический месяц, 
сутки, вечер, утро и смену сезонов года. Название года на шаманском языке совпада-
ло с названием дерева и соотносилось со священным деревом, которое ежегодно об-
новлялось на празднике встречи перелетных птиц. Представление о возможности вли-
ять на ход времени отразилось в способностях селькупских духов к ясновидению, путе-
шествиям во времени и предопределению судьбы человека. Еще одна временная кате-
гория, осмысленная селькупами мифологически, — человеческий возраст. Воззрения 
на возраст человека связаны с представлениями о вечной жизни и круговороте души 
в мироздании. Представления о времени у селькупов еще никем из ученых не рассма-
тривались, в чем состоит актуальность и новизна исследования.

Ключевые слова: селькупы, традиционное мировоззрение, представление о вре-
мени, мифологические образы, семантический анализ, научные понятия и термины 
времени.

Для цитирования: 
Степанова О. Б., Караваев Э. Ф. Представления о времени в традиционном мировоз-
зрении селькупов // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. №. 1. С. 86–99.  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–05.



87Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

O. B. Stepanova

Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) RAS, St. Petersburg (Russia)

E. F. Karavaev

Institute of Philosophy, St. Petersburg State University, St. Petersburg (Russia)

IDEAS OF TIME IN THE TRADITIONAL WORLDVIEW  
OF THE SELKUPS

Through a comprehensive semantic analysis grounded in scientifically validated concepts 
of time within the traditional Selkup worldview, this study elucidates the temporal category 
of antiquity. It highlights the significance of sacred “mythical” time, which encompasses the 
creation of the modern world by deities, the genetic lineage of spirits, and the use of the epithet 

“ancient” in their verbal portrayals. The anthropomorphic and zoomorphic manifestations of 
deities, which precede human forms, are also examined.

Furthermore, the representations of celestial bodies such as the Sun and the Moon, 
alongside figures like Kandalduk, the Great Moose Kyz-Anga, the mythical Elk, and Mother 
Earth, reflect Selkup perspectives on the synodic month, daily cycles, and seasonal changes. 
The nomenclature of the year in shamanic language is intricately linked to the sacred tree, 
symbolizing renewal each spring. Additionally, the Selkup belief in the capacity to influence the 
passage of time is embodied in the abilities attributed to their spirits, including clairvoyance, 
time travel, and the predetermination of human fate.

Keywords: Selkups, traditional worldview, idea of time, mythological images, semantic 
analysis, scientific concepts and terms of time.

For citation: 
Stepanova O. B., Karavaev E. F. Ideas of time in the traditional worldview of the selkups. 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1, P. 86–99 (in Russian).  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–05.

Степанова Ольга Борисовна, кандидат исторических наук, старший научный 
сотрудник Музея антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург 
(Россия). Адрес для контактов: stepanova67@mail.ru. https://orcid.org/0000–0002–
2130–2695 
Караваев Эдуард Федорович, доктор философских наук, профессор, Институт 
философии Санкт-Петербургского государственного университета, Санкт-
Петербург (Россия). Адрес для контактов: EK1549@ek1549.spb.edu. https://orcid.
org/0000–0001–6689–7752 
Stepanova Olga Borisovna, PhD in History, Senior Researcher at the Museum of 
Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) of the Russian Academy of Sciences, 



88 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

St. Petersburg (Russia). Contact address: stepanova67@mail.ru; https://orcid.org/0000–
0002–2130–2695 
Karavaev Eduard Fedorovich, PhD, Professor, Institute of Philosophy, St. Petersburg State 
University, St. Petersburg (Russia). Contact address: EK1549@ek1549. spb. edu.

Введение
Статья посвящена представлениям о времени в традиционном мировоззрении сель-

купов — одного из коренных малочисленных народов Сибири. Традиционная система 
селькупских взглядов на устройство мира, как и всякое традиционное мировоззрение, 
является мифологической и архаической. Объектом данного исследования служат осо-
бенности восприятия времени на самом раннем этапе развития человеческого обще-
ства. Предполагается, что анализ этой сферы селькупских представлений внесет свой 
вклад в изучение истории познания человеком философской категории времени, до-
полнит базу данных по селькупской этнографии, а также поможет селькупам в сохра-
нении своей культуры и обретении новой этничности [Степанова, 2018].

Исследование опиралось на материалы по мировоззрению селькупов, почерпну-
тые из трудов Н. П. Григоровского [1882], Е. Д. Прокофьевой [1949, 1952, 1961, 1976, 
1977, 1981], Р. А. Ураева [1994], Г. И. Пелих [1964, 1972, 1980, 1995, 1998], А. В. Головне-
ва [1995], А. А. Ким, Т. К. Кудряшовой, Д. А. Кудряшовой [1996], С. Ю. Колесниковой 
[2010], О. Б. Степановой [2008]. Работа координировалась с монографией Э. Ф. Кара-
ваева, освещающей проблемы времени в философии [1983] и книгой В. И. Сподиной 
о восприятии времени у финно-угорских народов [2014].

Методологической основой для изучения селькупских мифологических взглядов 
на время была современная система научно обоснованных понятий и терминов вре-
мени, включающая в первую очередь само понятие времени. Сегодня под временем по-
нимается всеобщая форма бытия, выражающая длительность и последовательность со-
бытий мира, форма протекания всех механических, органических и психических про-
цессов, условие возможности движения, изменения и развития. Для выработки дан-
ного определения философия — наука об общих характеристиках, понятиях и прин-
ципах реальности — проделала длинный путь и, пройдя через идеалистические и ме-
тафизические толкования времени, пришла к его материалистическому пониманию.

Согласно учению диалектического материализма, время существует объектив-
но и неразрывно связано с движущейся материей. Процессы отличаются друг от дру-
га не только тем, когда они начинаются, но и тем, как долго они длятся. Движение ма-
терии во времени идет только в одном направлении — от прошлого к будущему. Вре-
мя необратимо и бесконечно. Оно определяет ход всех процессов в мире независи-
мо от их сложности, но эти процессы не оказывают никакого влияния на ход времени.

Время является мерой существования и изменения вещей, явлений, событий и про-
цессов. Его считают количественной, линейной характеристикой бытия и определяют 
при помощи единиц измерения времени — секунды, минуты, часа, суток, недели, меся-
ца, года, века и тысячелетия. Единицы времени возникли исторически в связи с прак-
тическими потребностями человека и основывались на периодах вращения Земли во-



89Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

круг своей оси и обращения вокруг Солнца, а также обращения Луны вокруг Земли. 
С расширением технических возможностей науки эти единицы получили точные ве-
личины. Вследствие наблюдений за периодически повторяющимися процессами оди-
наковой длительности возникло также множество других определяющих время поня-
тий: момент, мгновение, точка времени, отрезок, этап в развитии, период, продолже-
ние и единство всех временных отрезков и т. д.

Исследование селькупских мифологических представлений о времени с примене-
нием научно обоснованных понятий и терминов, по сути, является сопоставительным 
анализом донаучных архаических и современных взглядов на время и показывает глу-
бину изменений, произошедших в восприятии времени человеком.

Поскольку в фокусе изучения находится мифологическая система, другим методом 
исследования стал семантический анализ. Мифологическое мышление не оперирует аб-
страктными понятиями, оно одушевляет силы природы и персонифицирует их в худо-
жественных образах божеств, духов и героев. Семантический — символический — ана-
лиз необходим для прочтения закодированных в этих образах смыслов.

Результаты
Традиционные представления селькупов о времени — часть селькупской мифологи-

ческой системы, описывающей устройство окружающего мира через характеристики 
и действия множества созданных архаическим мышлением мифологических персона-
жей. Расшифровка языка образов позволяет выделить в традиционных взглядах сель-
купов на мир представления о целом ряде различных форм времени.

Первым среди них следует назвать представление о такой категории времени, 
как древность. Под древностью в мировоззрении селькупов понимается начальное са-
кральное время, «правремя», когда племенные первопредки и культурные герои со-
здавали нынешний мир. Подобные представления характерны для всех мифологиче-
ских систем мира. Селькупские мифы творения повествуют о создании божествами 
земли и Солнца, Луны и созвездий (космогонические мифы), раскрывают происхожде-
ние человека (антропогонические мифы) и объясняют появление различных природ-
ных и культурных особенностей и социальных объектов (этиологические мифы). Ми-
фическое время в мировоззрении селькупов предшествует обычному, реальному, ис-
торическому — профанному времени.

Временная категория древности нашла отражение не только в описаниях актов 
первотворения, она передается также через портреты духов, которыми эти деяния со-
вершаются. Словесные характеристики духов у селькупов обязательно содержат фра-
зу «очень древний дух», определяющую возраст духа «бесконечно старым», не подда-
ющимся исчислению. В фольклоре древность духа передается образным выражением 
«от старости на нем мох вырос» [Прокофьева, 1949: 159; 1976: 116]. Еще одно указа-
ние на архаичность селькупских духов исходит из генетизма мифа — объяснения сущ-
ности через происхождение: все «очень древние духи» являются предками или перво-
предками селькупов.

Селькупские духи-предки сочетают в себе антропоморфный и зооморфный обра-
зы. В антропоморфном облике они представлены персонажами почтенного возраста — 
бабушками/старухами или дедушками/стариками, чем тоже акцентируется древность.



90 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Зооморфные ипостаси духов-прародителей — тотемы — древнее их антропоморф-
ных воплощений, поскольку предшествуют им во времени. Это следует из мифа, в ко-
тором герой-селькуп борется с небесной матерью: в конце битвы небесная мать отру-
бает герою хвост, и герой, преображенный, падает в реку, при этом миф заканчивается 
фразой «прежде люди, как звери (птицы), все с хвостами были» [Прокофьева, 1952: 98], 
т. е. предком человека до того, как он избавился от хвоста, было подобное ему животное.

Исследователи зафиксировали длинный ряд животных-тотемов, от которых раз-
ные селькупские роды вели свое происхождение. Г. Н. и Е. Д. Прокофьевы обнаружи-
ли у селькупов роды Кедровки, Орла, Глухаря, Журавля, Ворона, Ястреба, Медведя, Ле-
бедя и Филина [Прокофьева, 1952: 90, 102, 106], Г. И. Пелих — роды Окуня, Бобра, Ля-
гушки [Пелих, 1972: 113–114, 350] и др. Широко известный среди селькупов зооморф-
ный «очень древний дух-предок» изображался знаком туши на селькупских шаман-
ских бубнах, колотушках и других сакральных предметах. Очертаниями он был по-
хож на олицетворяющих его животных: ящерицу, змею, лягушку, мышь, соболя, орла 
и т. д. При этом знак трактовался также как мировое дерево и ось мифической Вселен-
ной и соотносился с верховным божеством селькупов, матерью всего сущего, антро-
поморфным духом старухой Илынтыль кота [Степанова, 2008].

Среди зооморфных ипостасей духов-предков ярким воплощением древности слу-
жит мамонт. Мамонт имеет фантастический облик медведицы-мамонта, из головы ко-
торой выросло дерево/рога «с солнцем на вершине» [Пелих, 1995: 156–157], мамон-
та-рыбы, например, щуки, или мамонта-зверя, чаще медведя и выдры [Григоровский, 
1882: 49; Прокофьева, 1949: 159; 1976, 116]. В мамонта-щуку, по представлениям сель-
купов, превращались старые лосихи, шаманы и женщины.

В портретах фольклорных зооморфных духов прямое указание на старость неред-
ко дублируется соотнесением срока их жизни с каким‑то событием, произошедшим 
в далекие, незапамятные времена. Например, говорится, что дух-птица Минлей «очень 
стар, он жил еще до всемирного потопа» [Пелих, 1998: 67]. С тем же событием сопо-
ставляется и возраст «очень древнего духа» — лягушки: во время потопа она спасла 
людей от гибели, заткнув своим телом пробоину в их лодке [Прокофьева, 1976: 118].

Селькупское восприятие времени не ограничивается представлениями о древно-
сти. В мифологической способности духов к ясновидению отражаются традиционные 
взгляды селькупов на возможность управления временем и на такую временную кате-
горию, как будущее. Виденьем будущего обладает дух Минлей, это качество связыва-
ется с его умением путешествовать во времени и пространстве: «Минлей вездесущий 
дух, он знает все, что было и что будет» [Пелих, 1998: 67]. Ту же характеристику имеет 
крылатая мать Има-тэта-туктыге, она обитает глубоко под землей и может летать 
сквозь любое вещество — землю, воду, металлы и камни, проходя через них бесшум-
но и незаметно и не оставляя следа. Има-тэта туктыге обладает даром ясновидения 
и предвидения и знает все, что было, есть и будет. С помощью этого духа шаман мо-
жет пророчествовать, узнавать прошлое и предсказывать будущее [Пелих, 1998: 28–29].

Дух медведя, живущий в колотушке некоего шамана, обтянутой шкурой со лба мед-
ведя, предсказывал судьбу человека и искал потерявшееся имущество. Шаман бросал 
колотушку и обращался с вопросами к духу, а тот «отвечал», «укладывая» подброшен-



91Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ную колотушку той или иной стороной к земле [Прокофьева, 1981: 48, 67]. Селькупы 
полагали, что медведь все видит, все слышит, все понимает и все знает. Такой же се-
анс гадания, но с помощью отрезанной медвежьей лапы, всегда проводился после до-
бычи медведя.

Знала судьбу человека и могла, подавая знаки, приоткрыть завесу над ней кукушка. 
Услышав кукушку, женщина должна была взять свои иголки, подойти к дереву, где си-
дит кукушка, и обойти это дерево семь раз, втыкая иголки в ствол. Если кукушка уле-
тит — к несчастью, если нет — все будет хорошо [Головнев, 1995: 519].

Всей информацией о прошлом и будущем каждого человека владеет Старуха Илын-
тыль кота: она лично определяет судьбу всех людей от рождения до смерти. Ее имя пе-
реводится как Жизненная Старуха — она посылает на кончике солнечного луча на зем-
лю душу человека, который должен в этот день родиться, предупреждает мать ребенка, 
родился он «с душой» или «без души», «выдает» новорожденному люльку, а умерше-
му гроб [Прокофьева, 1961: 56]. При рождении она выделяет часть человеческих душ 
на «съедение» подземному духу Кызы, «записывая» их в «книгу смерти» [Прокофье-
ва, 1961: 58].

В традиционном мировоззрении селькупов имеется ряд сюжетов, в которых отрази-
лись селькупские архаические представления о синодическом месяце — единице вре-
мени, определяемой циклической сменой фаз Луны. Мифологическая трактовка месяца 
содержится в фольклорном сюжете (космогоническом мифе), где действующими лица-
ми выступают антропоморфные Солнце и Луна. Солнце представлено женщиной, а Ме-
сяц/Луна — земным мужчиной, которого она выбрала и позвала жить к себе на небо. 
Однако третий персонаж — Нижняя/Подземная Старуха (эквивалент Дьявола) не за-
хотела, чтобы мужчина жил вместе с Солнцем, и схватила его. Солнце тоже вцепилась 
в своего избранника. Они тянули мужчину каждая к себе и, в конце концов, разорвали 
его на части. «Дьявол сердечную половину человека съел» (или «дьяволу попала серд-
цевая сторона»), а Солнцу досталась половина мужчины «без сердца — без души». Она 
вкладывала в него сердца разных светлых птиц, и он оживал, но потом снова умирал. 
Так появился на небе умирающий/растущий Месяц [Прокофьева, 1976: 107; Мифоло-
гия, 2004: 126; Ураев, 1994: 77]. В одном из вариантов этого сюжета Месяц был разо-
рван пополам двумя своими женами. Верхняя часть месяца с горлом, сердцем и легки-
ми досталась Солнцу, а нижняя — Дьяволу. «С тех пор Солнце все время качает месяц, 
пытаясь вырастить его в полную луну. Однако это ей не удается, и месяц периодиче-
ски умирает и возрождается вновь» [Пелих, 1980: 14–15].

В других фольклорных текстах, где образным языком дается объяснение росту 
и умиранию Луны, Месяц предстает в образах старика Кандальдука и Собаки. Соба-
ка-Кандальдук каждый день гоняется за солнцами и проглатывает их, когда они захо-
дят на западе. От проглоченных солнц у Месяца все больше раздувается живот. После 
тридцатого солнца живот лопается, отпадает нижняя половина туловища, и он из пол-
ной круглой Луны превращается в тонкий серп месяца [Пелих, 1998: 41–42].

Человеческий возраст — еще одна временная категория, осмысленная мифологиче-
ски в мировоззрении селькупов. Согласно селькупским архаическим взглядам, время 
жизни человека имеет несколько градаций. Младенцы — дети, у которых еще не появи-



92 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лись зубы, воспринимаются принадлежащими миру духов, в определенных ситуациях 
их боятся, а в случае смерти особым способом захоранивают. Считается, что дети по-
старше могут устанавливать связь с духами и транслировать в земной мир их сообще-
ния. Мостом между детством и брачным возрастом человека служит период инициа-
ционных испытаний. Молодые люди «проверяются» божествами на пригодность к се-
мейной жизни, особенно это касается девушек. В мифологических текстах их тести-
рует старуха Илынтыль кота (или ее субститут Подземная старуха Ылынта кота); 
прошедшим испытание она «выдает» принадлежности для шитья и выделки шкур — 
корытце со скребком, желчью и жильными нитками [Прокофьева, 1961: 57]. Человеку, 
живущему в браке, запрещено находиться в священной части чума, где хранятся свя-
щенные предметы семьи, и соответствующем ей месте позади чума. Стариков воспри-
нимают как людей, готовящихся к переходу в иной мир, представляется, что они при-
обретают необходимую для этого перехода форму: у них уже нет зубов и волос, кожа 
сморщена, жизненные силы угасают и т. д.

Воззрения селькупов на человеческий возраст имеют непосредственную связь с ми-
фологическими представлениями о вечной жизни и круговороте души в мироздании. 
Душа, жизненное начало человека, непрерывно циркулирует между мирами Вселенной: 
она приходит на землю из мира духов, проживает свою жизнь на земле и возвращается 
обратно в инобытие. При переходе границы миров душа изменяется, она приобретает 
форму, соответствующую инобытию, в которое попадает. В селькупском мировоззре-
нии присутствует несколько вариантов мироустройства. По одному из них Вселенная 
имеет вид зверя, например, «древнего духа-предка» великой Лосихи Кыз-Анги, на спи-
не которой живут люди. Мир духов и мертвых находится в лосиной утробе. Путь туда 
лежит через лосиную пасть, которая умерщвляет «путников», перед тем пережевывая 
их и превращая в «ущербных» по виду стариков. В мире духов и мертвых души людей 
трансформируются, приобретая облик его обитателей, проживают там еще одну жизнь, 
а потом умирают и опять посылаются на землю для рождения; чтобы попасть на зем-
лю, они вновь проходят через челюсти духа-предка [Степанова, 2008]. Представления 
о вечности перекликаются с взглядами селькупов на древность/бессмертие духов.

Идею вечности и бесконечности жизни воспроизводит фольклорный мотив, в ко-
тором старики, обычно бабушки, старухи, матери и свекрови, гибнут от рук своих же 
потомков. Сыновья, внуки и невестки, часто по просьбе самих стариков, убивают их. 
Нередко старики умирают сами от старости, но только в тот момент, когда их внуки 
женятся или у молодой пары рождается ребенок. В каких‑то сюжетах женитьба моло-
дых связывается со смертью-воскрешением-омоложением стариков [Мифология, 2004: 
107–108, 121, 153; Пелих, 1972: 352, 348]. Так образным языком фольклор рассказывает 
об одном из законов селькупского мироустройства, по которому старость всегда сме-
няется молодостью, а старики, умирая, возрождаются в своих внуках, чем обеспечи-
вается непрерывность бытия.

Образ матери-земли Лосихи Кыз-Анги позволяет выявить представления сельку-
пов о сутках — форме периодического времени, отмечаемой сменой дня и ночи, све-
та и тьмы. На рогах Лосиха носит Солнце и постоянно движется, за день она обходит 
весь мир с востока на запад: утром она выходит из‑под земли и поднимается на небо, 



93Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

а вечером снова спускается под землю, отдыхает у ствола мирового дерева и опять от-
правляется в путь [Пелих, 1998: 9, 57]. Когда Лосиха находится под землей, Солнце на ее 
рогах — тусклое и зеленое — освещает землю покойников. По другим представлени-
ям, Лосихи было две, каждая из них носила на рогах свое Солнце: одна над землей, вто-
рая — по подземелью. Изображениями двух солнц — верхнего и нижнего — считались 
медная и оловянная тарелки, обнаруженные Г. И. Пелих в культовой коллекции шамана 
Гаврилы Калина. Они трактовались как пенге порыт — «лосиха верхнего мира» и пен-
ге касе — «лосиха нижнего мира» [Пелих, 1980: 14].

Селькупы верили, что с наступлением темноты весь земной мир, лежащий за по-
рогом человеческого жилища, превращается в мир духов, поэтому вечером и ночью 
строжайше запрещалось шуметь и выглядывать из окна, иначе духи появлялись и на-
казывали нарушителей правил. Видимо, этому взгляду соответствует представление, 
что по ночам мир освещается Луной, которую носит «на лопатке рогов» мифический 
Лось [Функ, 2000: 232]. Долгие темные вечера селькупы коротали, слушая «волшебные» 
сказки чапта, исполняемые сказителями — особой категорией людей; чапта разреша-
лось рассказывать только вечером. Также только вечерами у селькупов устраивались 
сеансы шаманских камланий.

Понятие «утро» селькупы связывали с временным отрезком восхода солнца. Не-
долгий «час» восхода ассоциировался у них с рождением новой жизни, которое проис-
ходило при непосредственном участии солнечных лучей: душу человека, который дол-
жен был в этот день родиться, на кончике солнечного луча посылала на землю Жизнен-
ная Старуха [Прокофьева, 1961: 57]. В селькупском фольклоре утренние лучи солнца 
воскрешают умершего: тело погибшего героя шаман кладет на белую оленью шкуру 
на солнечной стороне чума и утром, когда солнце поднимается над горизонтом на вы-
соту «ушек» (кончиков) лука, и первые солнечные лучи падают на убитого, он ожива-
ет [Прокофьева, 1976: 107].

Посредством упомянутых выше мифологических образов Лося и Солнца селькупы 
объясняли еще одно временное событие — смену сезонов года. Существовала приме-
та, что лето заканчивается тогда, когда лось мочится в воду и «студит» ее, т. е. «замора-
живает» [Ким, Кудряшова, Кудряшова, 1996: 206]. Говорили также, что Солнце с при-
ходом холодов переселяется на «другое небо». Согласно фольклорному тексту о «двух 
девках-Солнцах, дочерях Матери-Земли, девушки «с огненными лицами» были, по од-
ному его варианту, небесным и подземным Солнцами, а по другому варианту — лет-
ним и зимним Солнцами [Пелих, 1964: 134; 1980: 14; 1998: 29]. Эта вариативность ото-
ждествляет в представлениях селькупов приход зимы и холодов с наступлением ночи  
и темноты.

О смене зимы и лета в мировоззрении селькупов «рассказывает» еще одна пара ду-
альных (противоположных) мифологических образов — антропоморфные ипоста-
си Матери-земли — Томэм и Тэгэм. «Весной и летом Томэм — цветущая краса, полная 
жизненных сил (женщина. — О. С.). Томэм одаряет своих любимых детей — сельку-
пов — всевозможными дарами и защищает от злого черта. Однажды Томэм погналась 
за чертом, но тот превратился в лягушку и уплыл вниз по Оби. В погоне Томэм попала 
в теге — холодные низовья Великой Оби и превратилась там в Тэгэм — суровую злую 



94 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

старуху» [Пелих, 1998: 9, 39]. Не вызывает сомнений, что перемещение Томэм в низо-
вья Оби и ее старение связано с приходом осени.

Мифологический календарь селькупов дополняет отмечаемый ими сезонный об-
щественный праздник встречи перелетных птиц. Считалось, что дни природных пе-
ремен наиболее благоприятны для общеплеменных жертвоприношений духам, обра-
щения к ним с просьбами, посвящения в шаманы неофитов и перехода на новую сту-
пень роста действующих шаманов. Празднество, называемое порый апсэ, длилось неде-
лю, оно было обусловлено пришедшим вслед за зимой обновлением природы, появив-
шейся с возвращением птиц обильной пищей (перед началом праздника на них устраи-
валась коллективная охота) и началом летнего промыслового сезона, удачу в котором 
селькупы приписывали воле духов и умению человека их задобрить. Вероятно, что лю-
бые отрезки стыка/смены периодов, маркируемых в мифологических взглядах проти-
воположными знаками, будь то зима и лето, ночь и день, селькупы относили к безопас-
ному и благоприятному времени для полезных контактов с духами.

В селькупском (шаманском) языке присутствует термин «по», определяющий та-
кой временной период, как год [Пелих, 1972: 378], в обиходном языке это же слово обо-
значает дерево. Объяснить совпадение звучания этих отличных по смыслу слов мож-
но лишь с помощью анализа семантического значения дерева. В представлениях сель-
купов береза, лиственница и кедр (а у южных селькупов еще и сосна) считались свя-
щенными деревьями, обиталищем и воплощением древних духов-предков; изображе-
ния духов-предков, называемые порге, вырезались на стволах растущих деревьев этих 
пород. Аналогичное священное дерево — кассыль по или мыраль мы — имелось также 
у каждого шамана, но оно было «установленным», т. е. срубленным и воткнутым в зем-
лю рядом со своим пнем. Шаманские деревья олицетворяли главного духа-помощни-
ка шамана и охранителя его рода; на дерево подвешивались символы Солнца и Луны 
и изображение его духа-хозяина; шаманское дерево кому бы то ни было запрещалось 
обходить кругом под угрозой смерти [Прокофьева, 1977: 69]. Весной, на празднике по-
рый апсэ установленные деревья обновляли, т. е. ставили новые, и всем без исключе-
ния духам — хозяевам промысловых угодий, чьи изображения вырезались на стволах 
деревьев, шаманским и домашним духам — приносили жертвы [Головнев, 1995: 245]. 
Духов кормили, пенатам надевали новые одежды, на священные деревья привязывали 
жертвенные приклады — шкурки пушных животных, платки и ленты из ситца. Празд-
ник, когда обновлялись священные деревья, устраивался каждый год в одно и то же 
время и был важной вехой в селькупской жизни. Следовательно, год у селькупов свя-
зывался с деревом семантически, чем объясняется совпадение обозначений дерева  
и года.

Исследователи, изучающие традиционную селькупскую систему счета обычного, 
профанного времени, пришли к выводам, что изначально в обиходе селькупов не было 
понятий и терминов, определяющих абстрактные временные периоды григорианско-
го времяисчисления — года, месяца, недели, суток. Они появились в результате кон-
тактов селькупов с русскими и полностью являются заимствованными [Колесникова, 
2010: 42]. В традиционном селькупском календаре выделялись не месяцы, а микросе-
зоны, которые соотносились с различными изменениями в природе и приходящими-



95Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ся на эти периоды селькупскими хозяйственными занятиями и в соответствии с ними 
обозначались.

Названия зимних микросезонов отражали приход сильных морозов, ожидание сель-
купами их окончания, короткий световой день (время «большого пальца рукавицы», 
«когда темно и можно успеть сшить лишь один палец рукавицы»), обильные снегопа-
ды, формирование на реках и озерах толстого льда, спад морозов и отъезд селькупов 
в тайгу на промысел пушного зверя. Отмечался период, когда день «прибывает на ор-
линый шаг». Конец зимы и начало весны во многих селькупских группах обознача-
лись как время прилета орла и ворон. Март назывался последним месяцем белкова-
ния, а апрель — месяцем бурундука. В марте «начинал таять снег», а в апреле «на одной 
ноге была лыжа с шерстью, чтобы не скользила, на другой — голица, чтобы скользи-
ла». Селькупские названия мая и июня отображали прилет гусей и уток, приход боль-
шой воды, метание икры щукой, язем и «всей рыбой», ловлю рыбы «маленькими за-
порами». Для некоторых групп селькупов июнь был голодным месяцем, «когда боль-
шая вода и не добыть рыбы». Июль считался месяцем появления мальков, ловли рыбы 
большими запорами, заготовки (сушки) рыбы на зиму, месяцем нельмы и цветения 
ягод. В названиях июня и июля отображалось засилье комаров и мошки. Об августе 
говорилось, что это пора линьки утки, добычи большого количества рыбы, сбора по-
спевших ягод и шишкования, начала опадения листьев и ловли муксуна. Сентябрь был 
«месяцем осетра», «глухариным месяцем» и «месяцем листопада». В сентябре-октябре 
добывали сырка, в названиях этого времени года подчеркивались частые дожди, рас-
путица, оголение деревьев, первый снег, отрастание у белки пушистой шерсти, а так-
же состояние природы, «когда олени чистят рога». Ноябрь называли месяцем белко-
вания и отпадения рогов у оленей-самцов. Обозначения микросезона, соответствую-
щего октябрю-ноябрю, передавали наступление зимы и ее приметы: приход (малень-
ких) морозов, замерзание воды и земли, укорочение дня. К октябрю и ноябрю отно-
сились названия «месяц, съевший землю», «рукавицы готовят к зиме» и «сучий ме-
сяц», последнее из которых означало начало гона у собак, и т. д. [Колесникова, 2010].

Большая часть названий календаря свидетельствует о рациональном восприятии 
селькупами календарного времени. Однако некоторые названия выбиваются из обще-
го ряда и указывают на мифологический характер осознания временного потока. На-
пример, период наступления зимы связывается с образом некоего мифического суще-
ства, «съевшего землю» и олицетворяющего, вероятно, мороз. Вызывают вопросы на-
звания «месяц орла» и «вороний месяц», поскольку хозяйственная деятельность сель-
купов никак не была связана с прилетом орлов и ворон, кроме того, популяция орлов 
в местах проживания селькупов совсем небольшая, и их возвращение обычно прохо-
дит незаметно. В селькупской мифологии орел и ворон выступают тотемными пред-
ками, поэтому, можно сказать, что обозначение периодов года по орлу и ворону име-
ет мифологические корни.

Заключение
Итак, с помощью научно обоснованных понятий и терминов времени и семанти-

ческого анализа мифологических образов в традиционном мировоззрении селькупов 
были выявлены архаические представления о ряде временных форм, единиц и катего-



96 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

рий времени. Первым в этом ряду стоит характерное для всех мифологических систем 
представление о древности — сакральном «мифическом» времени, эпохе первотворе-
ния, когда божествами создавался современный мир. Древность модерируется не толь-
ко актами творения мира, но и характеристиками духов-творцов: она исходит из ге-
нетизма духов — все они являются предками и первопредками селькупов, обозначает-
ся эпитетом «древний» в их словесных описаниях, отражается в старческом состоя-
нии духов антропоморфного облика и зооморфных ипостасях божеств, предшеству-
ющих человеческим.

Представление о возможности влиять на ход времени содержится в способностях 
селькупских духов к ясновидению, путешествиям во времени и предопределению судь-
бы человека. Антропоморфные образы Солнца и Луны, а также Кандальдук — мифо-
логический персонаж, ассоциирующийся с собакой, передают селькупские представ-
ления о синодическом месяце. Традиционное селькупское видение суток, когда день 
сменяется ночью, а свет — тьмой, формируется образом великой Лосихи Кыз-Анги. 
Свои мифологические особенности имеют в селькупском мировоззрении вечер и утро.

Еще одна временная категория, осмысленная селькупами мифологически, — челове-
ческий возраст. Воззрения на возраст человека имеют непосредственную связь с пред-
ставлениями о вечной жизни и круговороте души в мироздании.

Посредством мифического Лося, студящего землю, образов двух девок-Солнц — 
летнего и зимнего — и образа Матери-земли, трансформирующегося из весны Томэм 
в зиму Тэгэм, селькупы объясняли смену сезонов года. С приходом весны и оконча-
нием лета у них устраивались всенародные праздники, где проводились основанные 
на мифологическом тексте ритуалы. Обряд установки/обновления священного дерева 
связывает слово «по» — «дерево» с аналогичным названием года в шаманском языке. 
«По» — «год» — является единственным собственно селькупским термином времени.

В селькупском эмпирическом календаре выделялись не месяцы, а микросезоны, они 
соотносились с различными изменениями в природе и приходящимися на эти перио-
ды хозяйственными занятиями. По названиям микросезонов можно судить, что вос-
приятие селькупами природно-хозяйственного календаря было рациональным, но име-
ло некоторые мифологические включения.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Головнев А. В. Говорящие культуры: традиции самодийцев и угров. Екатеринбург : 

УрО РАН, 1995. 605 с.
Григоровский Н. П. Очерки Нарымского края // Записки Западно-Сибирского От-

дела ИРГО. Омск : Тип. окр. Штаба, 1882. Кн. IV. С. 2–60.
Караваев Э. Ф. Основания временной логики. Л. : Изд-во ЛГУ, 1983. 176. с.
Ким А. А., Кудряшова Т. К., Кудряшова Д. А. Селькупский праздник в Пиль эд и культ 

Лося // Материалы и исследования культурно-исторических проблем народов Сибири. 
Томск : Изд-во ТГУ, 1996. С. 205–212.

Колесникова С. Ю. Календарь в традиционной культуре селькупов. Томск : Изд-во 
Томского политехн. ун-та, 2010. 136 с.



97Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Мифология селькупов. Томск : Изд-во ТГУ, 2004. 380 с. (Энциклопедия уральских 
мифологий).

Пелих Г. И. К истории селькупского шаманства (по материалам солярного культа) // 
Труды ТГУ. 1964. Т. 167. С. 132–144.

Пелих Г. И. Происхождение селькупов. Томск : Изд-во ТГУ, 1972. 421 с.
Пелих Г. И. Материалы по селькупскому шаманству // Этнография Северной Азии. 

Новосибирск : Наука, 1980. С. 5–70.
Пелих Г. И. К вопросу о нганасанском культе медведицы нгарка // Моя избранни-

ца наука, наука, без которой мне не жить. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1995. С. 152–160.
Пелих Г. И. Селькупская мифология. Томск: Изд-во ТГУ, 1998. 79 с.
Прокофьева Е. Д. Костюм селькупского (остяко-самоедского) шамана // Сб. МАЭ. 

М. ; Л. : Изд-во Акад. Наук СССР, 1949. Т. 11. С. 335–375.
Прокофьева Е. Д. К вопросу о социальной организации селькупов (род и фратрия) // 

Сибирский этнографический сборник. ТИЭ. Новая серия. М. ; Л. : Изд-во Акад. Наук 
СССР, 1952. Т. 18. С. 88–107.

Прокофьева Е. Д. Представления селькупских шаманов о мире (по рисункам и ак-
варелям селькупов) // Сб. МАЭ. М. ; Л., 1961. Т. 20. С. 54–74.

Прокофьева Е. Д. Старые представления селькупов о мире // Природа и человек 
в религиозных представлениях народов Сибири и Севера. Л. : Наука, 1976. С. 106–128.

Прокофьева Е. Д. Некоторые религиозные культы тазовских селькупов // Памят-
ники культуры народов Сибири и Севера (вторая половина XIX — начало ХХ в.) // Сб. 
МАЭ. Т. 33. Л. : Наука, 1977. С. 66–79.

Прокофьева Е. Д. Материалы по шаманству селькупов // Проблемы истории обще-
ственного сознания аборигенов Сибири. Л. : Наука, 1981. С. 42–68.

Сподина В. И. Время как универсальная мировоззренческая категория традици-
онной культуры (на материале обско-угорских и самодийских народов). Ханты-Ман-
сийск : Юграфика, 2014. 206 с.

Степанова О. Б. Традиционное мировоззрение селькупов: представления о круго-
вороте жизни и душе. СПб. : Петербургское Востоковедение, 2008. 303 с.

Степанова О. Б. Отношения государства и коренных малочисленных народов Се-
вера в начале ХХI в. в Красноселькупском районе ЯНАО // Вестник угроведения. 2018. 
№ 2. С. 365–374.

Ураев Р. А. Материалы к шаманизму тымских селькупов (по данным экспедиции 
1956 г.) // Труды Томского государственного областного историко-архитектурного му-
зея. Томск : Изд-во ТГУ, 1994. Т. 7. С. 73–85.

Функ Д. А. Селькупский фольклор в самозаписи Т. К. Кудряшовой // Этнография на-
родов Западной Сибири. К юбилею д. и. н., профессора З. П. Соколовой. Сибирский 
этнографический сборник. М. : ИЭАРАН, 2000. Вып. 10. С. 223–237.

REFERENCES
Golovnev A. V. Govoryashchiye kul'tury: traditsii samodiytsev i ugrov [Speaking cultures: 

traditions of the Samoyeds and Ugrians]. Yekaterinburg: UrO RAN, 1995, 606 p. (in Russian).



98 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Grigorovskiy N. P. Ocherki Narymskogo kraya [Essays on the Narym region]. Zapiski 
Zapadno-Sibirskogo Otdela IRGO [Notes of the West Siberian Department of the IRGS]. 
Omsk: Tip. Okr. Shtaba, 1882, book 4. P. 2–60 (in Russian).

Karavaev E. F. Osnovaniya vremennoy logiki [Foundations of temporal logic]. Leningrad: 
LSU, 1983, 176 p. (in Russian).

Kim A. A., Kudryashova T. K., Kudryashova D. A. Sel'kupskiy prazdnik Pil' ed i kul't 
Losya [Selkup holiday in Pil ed and the cult of the Elk]. Materialy i issledovaniya kul'turno-
istoricheskikh problem narodov Sibiri [Materials and research of cultural and historical 
problems of the peoples of Siberia]. Tomsk: TSU, 1996. P. 205–212 (in Russian).

Kolesnikova S. Yu. Kalendar' v traditsionnoy kul'ture sel'kupov [Calendar in the traditional 
culture of the Selkups]. Tomsk: TPU, 2010, 136 p. (in Russian).

Mifologiya sel'kupov. Seriya «Entsiklopediya ural'skikh mifologiy” [Mythology of the Selkup. 
Series “Encyclopedia of Ural mythologies”]. Tomsk: TSU, 2004, 380 p. (in Russian).

Pelikh G. I. Proiskhozhdeniye sel'kupov [The origin of the Selkups]. Tomsk: TSU, 1972. 
421 p. (in Russian).

Pelikh G. I. Materialy po sel'kupskomu shamanstvu [Materials on Selkup shamanism]. 
Etnografiya Severnoy Azii [Ethnography of Northern Asia]. Novosibirsk: Nauka, 1980. P. 5–70 
(in Russian).

Pelikh G. I. K voprosu o nganasanskom kul'te medveditsy ngarka [On the issue of the 
Nganasan cult of the bear ngarka]. Moya izbrannitsa nauka, nauka, bez kotoroy mne ne zhit' 
[My chosen one is science, science, without which I cannot live]. Barnaul: ASU, 1995. P. 152–
160 (in Russian).

Pelikh G. I. Sel'kupskaya mifologiya [Selkup mythology]. Tomsk: TSU, 1998, 79 p. 
(in Russian).

Pelikh, G. I. K istorii sel'kupskogo shamanstva (po materialam solyarnogo kul'ta) [To 
the history of Selkup shamanism (based on the materials of the solar cult)]. Trudy TGU 
[Proceedings TSU]. Tomsk: TSU, 1964, vol. 167. P. 132–144 (in Russian).

Prokofieva E. D. Kostyum sel'kupskogo (ostyako-samoyedskogo) shamana [Costume  
of the Selkup (Ostyako-Samoyed) Shaman]. Sbornik Muzeya antropologii i etnografii 
[Collection of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Moscow-Leningrad: Nauka, 
1949, vol. 11. P. 335–375 (in Russian).

Prokofieva E. D. K voprosu o sotsial'noy organizatsii sel'kupov (rod i fratriya) [On the 
question of the social organization of the Selkups (gens and phratry)]. Sibirskiy etnograficheskiy 
sbornik. Trudy Instituta Etnografii. Novaya seriya [Siberian ethnographic collection. 
Proceedings of the Institute of Ethnography. New serie]. Moscow-Leningrad: Nauka, 1952, 
vol. 18. P. 88–107 (in Russian).

Prokofieva E. D. Predstavleniya sel'kupskikh shamanov o mire (po risunkam i akvarelyam 
sel'kupov) [Representations of the Selkup shamans about the world (based on the drawings 
and watercolors of the Selkup)]. Sbornik Muzeya antropologii i etnografii [Collection of works 
of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Moscow-Leningrad: Nauka, 1961, vol. 20. 
P. 54–74 (in Russian).

Prokofieva E. D. Staryye predstavleniya sel'kupov o mire [Old Selkup ideas about the 
world]. Priroda i chelovek v religioznykh predstavleniyakh narodov Sibiri i Severa [Nature and 



99Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Man in the Religious Ideas of the Peoples of Siberia and the North]. Leningrad: Nauka, 1976. 
P. 106–128 (in Russian).

Prokofieva E. D. Nekotoryye religioznyye kul'ty tazovskikh sel'kupov [Some religious 
cults of the Taz Selkups]. Pamyatniki kul'tury narodov Sibiri i Severa (vtoraya polovina XIX — 
nachalo ХХ v.). Sbornik Muzeya antropologii i etnografii [Cultural monuments of the peoples 
of Siberia and the North (second half of the 19th — early 20th century). Collection of works 
of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Leningrad: Nauka, 1977, vol. 33. P. 66–
79 (in Russian).

Prokofieva E. D. Materialy po shamanstvu sel'kupov [Materials on the shamanism of the 
Selkups]. Problemy istorii obshchestvennogo soznaniya aborigenov Sibiri [Problems of the 
history of social consciousness of the natives of Siberia]. Leningrad: Nauka, 1981. P. 42–68 
(in Russian).

Spodina V. I. Vremya kak universal'naya mirovozzrencheskaya kategoriya traditsionnoy 
kul'tury (na materiale obsko-ugorskikh i samodiyskikh narodov) [Time as a universal ideological 
category of traditional culture (based on the material of the Ob-Ugric and Samoyed peoples)]. 
Khanty-Mansiysk: Yugrafika, 2014, 206 p. (in Russian).

Stepanova O. B. Otnosheniya gosudarstva i korennykh malochislennykh narodov Severa 
v nachale XXI v. v Krasnosel'kupskom rayone YANAO [Relations between the state and the 
indigenous peoples of the North at the beginning of the 21st century in the Krasnoselkupsky 
District of the Yamalo-Nenets Autonomous District]. Vestnik ugrovedeniya [Bulletin of ugric 
studies], 2018, no. 2. P. 365–374 (in Russian).

Stepanova O. B. Traditsionnoye mirovozzreniye sel'kupov: predstavleniya o krugovorote 
zhizni i dushe [The traditional worldview of the Selkups: ideas about the cycle of life and soul]. 
Saint-Petersburg: Peterburgskoye Vostokovedeniye, 2008, 303 p. (in Russian).

Uraev R. A. Materialy k shamanizmu tymskikh sel'kupov (po dannym ekspeditsii 1956g.) 
[Materials on the shamanism of the Tym Selkups (according to the expedition of 1956)]. Trudy 
Tomskogo gosudarstvennogo Oblastnogo Istoriko-arkhitekturnogo Muzeya [Proceedings of 
the Tomsk State Regional Historical and Architectural Museum]. Tomsk: TSU, 1994, vol. 7. 
P. 73–85 (in Russian).

Funk D. A. Sel'kupskij fol'klor v samozapisi T. K. Kudryashovoj [Selkup folklore in self-
recording by T. K. Kudryashova]. Etnografiya narodov Zapadnoj Sibiri. K yubileyu d. i. n., 
prof. Z. P. Sokolovoj. Sibirskij etnograficheskij sbornik [Ethnography of the peoples of Western 
Siberia. For the anniversary of Doctor of Historical Sciences, Professor Z. P. Sokolova. Siberian 
ethnographic collection]. Moscow: IEA RAN, 2000, vol. 10. P. 223–237 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 04.02.2024
Принята к публикации: 14.10.2025

Дата публикации: 31.03.2025


