
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел III 
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА

УДК 993
DOI 10.14258/nreur(2025)1–07

М. Моради

Университет им. Алламе Табатабаи, Тегеран (Иран)

АСТРАЛЬНАЯ И МИСТЕРИЧЕСКАЯ СИМВОЛИКА 
В ЗОРОАСТРИЗМЕ

В данной статье подробно рассматриваются астральная и мистическая символи-
ка в зороастризме, а также её влияние на современную иранскую культуру, главным 
образом архитектуру. В работе рассмотрены различные символы митраизма, закре-
пившиеся в культуре Ирана ещё в доисламский период. Автор подробно разбира-
ет связь элементов современной иранской архитектуры с различными периодами 
иранской истории, изучает разработанные до наших дней теории происхождения 
тех или иных символов и изображений в иранской культуре, делая акцент на их ав-
тохтонности и неповторимости. Тезис данной работы заключается в тесной близо-
сти символов митраизма с исламскими нарративами и их влиянии на становление 
архитектуры после ислама.

Гипотеза работы состоит в том, что во времена культа Мехр и зороастрийской рели-
гии иранцы были знакомы с астрономией, ее использовали везде, в том числе в релье-
фах (лев с солнцем, солнце со звездами, мукарнасы и т. п.), в интерьере и архитектуре. 
Новизна настоящего исследования заключается в представлении классификации сим-
волов солнца в митраизме, особенно символов, оставшихся от эпохи митраизма и зо-
роастризма, в наши дни. В данную классификацию входит широкий спектр рельеф-
ных мотивов, архитектурного искусства и связанных с ним элементов, географическо-
го направления «Восток» и т. п. Новаторство данного исследования заключается в из-
учении эволюции символа Солнца и его комбинировании с другими мотивами, такими 
как орел, человек, лев, звезды и бык. Влияние солнца настолько впечатляющее, что оно 



114 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

даже сыграло решающую роль в уточнении направления Востока в строительстве хра-
мов митраизма, храмов огня и даже в дворцах.

Ключевые слова: Анахита, бог солнца, восток, зороастризм, лотос, Митра, солнеч-
ная хронология, астральная символика, митреум.

Для цитирования: 
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме // Народы и рели-
гии Евразии. 2024. Т. 30. № 1. С. 113–136. DOI 10.14258/nreur(2025)1–07.

M. Moradi

Allameh Tabataba'i University, Tehran (Iran)

CELESTIAL AND MYSTERICAL SYMBOLISM 
IN ZOROASTRIANISM

This article provides an in-depth analysis of the astral and mystical symbolism inherent in 
Zoroastrianism and its profound influence on contemporary Iranian culture, with a particular 
focus on architecture. It investigates the various symbols of Mithraism that are interwoven 
within Iranian culture during the pre-Islamic era. The author conducts a meticulous 
examination of the connections between modern Iranian architectural elements and distinct 
historical periods, critically analyzing existing theories regarding the origins of specific 
symbols and images in Iranian culture while emphasizing their indigenous characteristics 
and uniqueness. The central thesis posits a significant relationship between Mithraic symbols 
and Islamic narratives, as well as their impact on the evolution of architecture following the 
advent of Islam.

The study suggests that during the era of the cult of Mehr and the Zoroastrian faith, 
Iranians possessed a sophisticated understanding of astronomy, which was extensively utilized 
in various artistic forms, including reliefs featuring lions with the Sun, the Sun accompanied by 
stars, and muqarnas, as well as in interior design and architectural practices. A key innovation 
of this research is the classification of Sun symbols within Mithraism, particularly those that 
have endured from the periods of Mithraism and Zoroastrianism to the present day. This 
classification encompasses a wide array of relief motifs, architectural artistry, and associated 
elements, notably the geographical orientation towards the “East.” Furthermore, the study 
explores the evolution of the Sun symbol and its integration with other motifs, such as eagles, 
humans, lions, stars, and bulls. The significance of the Sun is underscored by its pivotal role 
in determining the orientation towards the East in the construction of Mithraic temples, fire 
temples, and palatial structures.

Keywords: Anahita, sun god, east, Zoroastrianism, lotus, Mithra, solar chronology, astral 
symbolism, Mithraeum.



115Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

For citation: 
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism. Nations and religions 
of Eurasia. Vol. 30. No. 1. P. 113–136 (in Russian). DOI: 10.14258/nreur(2025)1–07.

Моради Марьям, кандидат филологических наук, доцент, Университет им. Алламе 
Табатабаи, Тегеран (Иран). Адрес для контактов: m.moradi@atu.ac.ir; https://orcid.
org/0000–0002–6652–227X 
Moradi Maryam, Associate Professor, Allameh Tabataba'i University, Tehran (Iran). 
Contact address: m.moradi@atu.ac.ir; https://orcid.org/0000–0002–6652–227X

Введение
Отношение человека к религиозным обычаям и ритуалам, а также значение, кото-

рое он придает указанным предметам, ярко проявляется в архитектуре и искусстве 
того или иного определенного народа. Обращение к архитектурным произведени-
ям митраизма ценимо, так как верования и символы данного культа при всей смыс-
ловой сложности и его мистерические знаки отражены в искусстве и архитектуре. 
Кроме того, митраизм оказал большое влияние на религию, что отразилось в рели-
гиозных обрядах христианства и исламских архитектурных сооружениях. Ежегодно 
25 декабря отмечали день рождения Митры (позже — день рождения Христа). Почи-
тавшие Митру имели обыкновение причащаться хлебом и вином, символизировав-
шими его тело и кровь.

Культ «митраизм» охватывал всю территорию Персидской и Римской империй 
[Челнокова, 2019: 83], а также большую часть Европы, вплоть до северных регионов 
Англии [Джавади, 2019: 11]. Доказательством этого служат митреумы, построенные 
по всей Европе: Митраум в Дура Европосе; Валдбрук, Карраубург, Прокоридо, Роче-
стер в Англии; Митраум Бордо во Франции; Митраум Капуа-Ветер в Италии; Митраум 
Хеддерн-хайм в Германии; склеп Рок-кат в Сирии [Омрани и Моради, 2021: 121–125].

Согласно римским сказаниям, Митра, или Мехр рождается среди скал. При этом 
в одной руке он держал факел, а в другой — кинжал. Когда родился Митра, два пастуха 
приходят поклониться ему, держа в руках два факела. Один из них направляет свой фа-
кел в сторону неба в знак отправки душ чистых людей в рай, а другой направляет свой 
факел в сторону земли в знак отправки духов нечистых людей в ад. События, припи-
сываемые Мехру, включают его рождение из камня и стрельбу по камню, чтобы осво-
бодить воду, а также сдерживание (нежелание) при жертвовании быка, его союз с По-
велителем Солнца и его участие в пире вознесения [Резазаде З., Хасан-Огли Зарнак,  
2014: 20].

Астрология в культе митраизма, символы и понятия
Одной из хорошо известных характеристик митреум является внимание к природ-

ным явлениям, таким как вода, огонь, астрономические объекты, растения и время. 
Бог «Мехр» / «Митра» родился из горы и умирает в горе, поэтому пещеру, через кото-
рую текла вода, называли Митреум. Первые Митреумы были созданы в форме скаль-



116 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ных пещер [Алипур, Насирсалами и Фаламаки, 2018: 32]. На самом деле Мехр являет-
ся защитником Солнца, и в некоторых научных источниках, из‑за их сильного един-
ства и взаимной поддержки, их ошибочно считают одним и тем же. Солнце сохраня-
ет землю и всё, что находится на ней, в чистоте если бы не оно, то демоны загрязня-
ли бы и разрушали мир. Кто хвалит его, тот хвалит Хормазду (Бога). Демоны появля-
ются только тогда, когда Солнца нет (когда оно зашло).

Внимание к Солнцу уходит корнями в древние обряды иранского народа, особен-
но ариев, пришедших в Иран из северных областей и поклонявшихся Силам Природы, 
сформировавшиеся на основе двойственности Ормузда [бога] и А́нгра-Ма́йнью [де-
мона]). Ормузд (Сила Света и Добра) вместе с Ариманом (Сила тьмы и зла) стали ос-
новой поклонения Солнцу (Митре). Митра выступает как посредник между двумя си-
лами — добра и зла.

В митраистском культе выделено семь духовных стадий, шестая стадия принадле-
жит Солнцу. В Авесте, Священной книге, в 10‑й Яште А Мехр и Солнце настолько близ-
ки, что солнечные лучи относят к Мехру.

Слово خورشید (солнце) использовано в Авесте в форме hvarə. xšēta, которое на сред-
неперсидском языке звучит xaršēd. Это слово в Авесте состоит из двух частей: hvarə, 
что означает солнце, и xšēta, что означает сияющий, горящий. Со временем эти две ча-
сти слились в одно слово [Гал'е-хани, 2003: 170]. Шестой Яшт «Hvare-khshaeta» в Свя-
щенной Авесте посвящен восхвалению Солнца. В данном Яште упоминается, что одна 
из главных функций Солнца — очищение. Солнце в Авесте — это глаз Ахурамазды (Аве-
ста, Ясна 1, п. 11). Именно от лучей Солнца очищаются нечистоты, и в присутствии 
Солнца Ангра-Майнью (демон) не способен навредить творениям Ахурамазды (Бога) 
[Авеста, Яшт «Солнце», 1999: абз. 1–3]. Поэтому именно благодаря высокой функции 
Солнца в менталитете иранцев символы митраизма сохранились до сих пор и укре-
пились в иранской культуре и цивилизации. Возможно, современные иранцы забыли 
причину и значение символов митраизма в своей повседневной жизни, поэтому, сле-
дуя традициям своих предков, применяют их, не зная их смысла. В классификации тех 
фактов митраизма, которые сохранились в иранской культуре и традициях, можно пе-
речислить следующее:

1. Солнечный год и солнечный календарь: В митраизме каждый день недели был свя-
зан с одной из звезд, что свидетельствует о знании древних иранцев в области астро-
номии. В зороастрийской хронологии, представляющей собой солнечный календарь, 
дни месяца посвящены Ахура Мазде и язатам (ангелам в зороастризме) и имеют от-
дельные астрономические названия, которые невозможно рассмотреть в рамках дан-
ной статьи [Сафипур и Шаабани, 2018: 157–159].

2. Мехраб и направление «Восток»: Мехрабом называют религиозное сооружение 
поклонников митраизма. Слово Мехрабе (مهرابه) состоит из двух частей: Мехр (Солн-
це) + Абе и его синонимическая форма Хор (Солнце) + Абе. Абе означает «место впа-
дины», и в целом слово означает «Солнечная впадина», точнее, купол Солнца. Позже 
в результате фонетических изменений этого слова фонема -e- была удалена и осталось 
Мехраб (مهراب).



117Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В митраизме мехраб представлял собой четырехстороннее пространственное ар-
хитектурное сооружение, имевшее основное направление на восток. Тем, кто ждал 
появления Мехра — ангела-освободителя, распространяющего справедливость, при-
шлось ждать его рождения от Анахиты — Покровителя вод — в пещере. В мифе дан-
ное рождение происходит падением солнечного света на поверхности воды. Крыша 
купола Мехраба была окрашена в синий цвет лазуритом, ее роговое отверстие рас-
полагалось в середине солнечного узора, а мотивы звезд были нарисованы на нем 
золотистыми красками. Мукарнасы продолжают играть важную роль в архитекту-
ре Ирана в период после принятия ислама, особенно в сердцевине куполов. Каждый 
день на рассвете, в полдень и на закате в митреуме молились о появлении Мехра. Ар-
хитектурное отличие мехраба при исламе заключается в изменении его географиче-
ского направления: вместо востока он теперь ориентирован на Каабу в Саудовской 
Аравии (т. е. на юго-запад в Иране).

Бог Мехр появлялся в мужском облике, и, согласно описаниям в Авесте, он был 
высоким, красивым молодым человеком, другом и покровителем воинов, защищаю-
щих Родину, а также у него было сильное тело [Джавади, 2019: 10]. Он — Бог заветов 
и воплощение божественного света. Мехр означает завет, и он является посредником 
между творцом и созданным. Он — защитник завета, и ничто не сокрыто от его глаз 
[Моин, 2007: 2056].

3. Эмблема «Солнце со звездами» / мукарнасы: В митраизме проявляли особый ин-
терес к планетам и астрономическим объектам, движению созвездий и галактик. По-
этому изображение Солнца со звездами использовали как украшение в виде созвездий 
при оформлении мехрабов и зон отдыха новоприбывших паломников. Митреум стал 
напоминать присутствующим продолжение внешнего мира внутри [Алипур, Насир-
салами, Фаламаки, 2018: 33].

После принятия ислама эмблему Солнце со звездами, известную как «мукарнасы», 
широко использовали в иранской и исламской архитектуре. Изначально их применя-
ли в строительстве иранских домов, медресе, хаммамов (бань) и других сооружений 
(примерно до 100 лет назад). Сегодня мукарнасы украшают внешний вид и интерьер 
мечетей. Термин «мукарнасы» известен русскоязычным как «сталактиты» или «сото-
вый свод». Этот архитектурный элемент, ошибочно относимый к арабской архитек-
туре, имеет корни в истории Персии и культе митраизма.

4. Искусство «мукарнасы» как продолжение рисунка «Солнце со звездами»:
С XII в. искусство мукарнасы, являющееся продолжением рисунка «Солнце со звез-

дами», использовалось как объединяющий элемент в исламском мире [Халилипур, 
Хеммати, Тавуси, 2013: 7]. Сегодня мукарнасы можно увидеть в украшении колонн, 
на фасадной стороне сводов айванов, ниш, мехрабов мечетей и других архитектур-
ных элементов.



118 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 1. Мукарнасы Мечети шейха Лотфаллы, Иран, Исфаган, площадь Накш-э Джахан,  
фото Мариюсза Прусазык. Фото взято из сайта: clck.ru/3Gcfyj 

Fig. 1. Muqarnas of Sheikh Lotfollah Mosque, Naqsh-i Jahan Square, Esfahan, Iran.  
Photo by Mariusz Prusaczyk from this site: clck.ru/3Gcfyj

Рис. 2. Мукарнасы на верхней (и нижней) части колонны;  
По: [Мадхушиян-неджад, Шишвани, 2017] 

Fig. 2. Muqarnas on the upper (and lower) part of the column.  
Image from the paper of [Madhushian Nejad, Shishvani, 2017] 

Эпоху государства Сельджукидов (1037–1194 гг.) можно считать блестящей эпо-
хой иранского и исламского искусства. В этот период, спустя четыре века после про-
никновения ислама в Иран, искусство мукарнас претерпело значительную эволюцию. 
В эпоху Сельджукидов мукарнасы стали использоваться как украшения мехраба и ми-
нарета [Халилипур, Хеммати, Тавуси, 2013: 14]. Одним из основных и важных приме-



119Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нений мукарнас в декоративной архитектуре стало преобразование квадратного объе-
ма в круглый. Соединение квадратного объема с круглым символизировало в созна-
нии древних иранцев связь земли и неба, так как квадратная геометрия символизиру-
ет землю, а круг — небо.

Мукарнасы бывают четырех основных разновидностей:
1. Мукарнасы на лоб: изготавливаются из кирпича и штукатурки, обладают высо-

кой стойкостью.
2. Мукарнасы, установленные рядами, ставятся друг на друга рядами по 2, 5 и более.
3. Подвесные мукарнасы: похожи на известняковые призмы, висящие в пещерах, 

или сталактиты. Создаются путем наклеивания различных материалов, таких как шту-
катурка, керамика, плитка и т. д., на вогнутые поверхности внутри здания. Эти мукар-
насы выглядят обвисшими и менее устойчивы по сравнению с другими типами.

4. Мукарнасы «сотовые своды»: как следует из названия, похожи на пчелиные соты. 
В русском языке мукарнасы как архитектурная форма нашли эквивалент только в по-
следней группе — «пчелиные соты». Однако это название охватывает лишь один из че-
тырех типов мукарнас.

Сегодня многие учёные сходятся во мнении, что мукарнасы являются результатом 
математических знаний и использования правильных геометрических фигур, осно-
ванных на астрономии. В исторический период мукарнасы можно увидеть в произ-
ведениях мидийцев, ахеменидов, парфян и сасанидов. Позже, с началом принятия ис-
лама, они использовались в мавзолеях почтенных людей и мечетях [Халилипур, Хем-
мати, Тавуси, 2013: 7]. В России мукарнасы применялись в зодчестве средневекового 
Крыма [Кирилко, 2019: 737–866].

5. Кувшинка (лотос): Цветок кувшинки (лотоса) — один из символов Египта, ко-
торый проник в месопотамские декоративные мотивы и таким образом попал в Иран. 
Этот цветок ранее наблюдался как символ власти в руках Ашурбанапала, а позже его 
можно увидеть в руке Дария Великого в Персеполе. Он также встречается в ассирий-
ском и мидийском искусстве до периода Ахеменидов. В иранском искусстве данный 
цветок часто изображается рядом с Анахитой — покровительницей вод [Шахбази и др., 
2017: 242–243].

Лотос (кувшинка) — цветок, который расцветает с восходом солнца и закрывает-
ся с его закатом. В Индии, Иране и Египте этот цветок символизирует четыре основ-
ные стихии: землю, воду, огонь и ветер. У него есть корни в земле, он растет с помо-
щью ветра, его листья питаются водой, а цветы цветут благодаря солнцу. Лотос свя-
зан с понятиями рождения, возрождения и чистоты. В Индии он является символом 
божественной чистоты, святости и истины. Изображения лотоса с пятью, шестью, 
восемью и двенадцатью лепестками встречаются на древнеиранских рельефах и изо-
бражениях. В древнем Иране лотос считался символом солнца, поскольку он открыва-
ется с восходом и закрывается с закатом [Фаргдан и Хушияр, 2019: 49].

Анахита — покровительница вод — едет на колеснице, запряженной четверкой ло-
шадей: это ветер, дождь, облако, град. Чистота и связь с водой — общие черты Анахи-
ты и лотоса. В древних иранских религиозных сказаниях лотос — это место, в котором 
зороастрийские спермы хранятся в воде. Некоторые считают, что эта легенда связана 



120 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

с рождением Мехра (Митры) из лотоса. Роль лотоса в зороастрийской религии со вре-
менем становилась блее важной [Фаргдан и Хушияр, 2019: 49; Шахбази и др., 2017: 244].

История присутствия богини Анахиты в Иране восходит к эпохе до зороастризма. 
С приходом Зороастра поклонение Анахите и другим богам устарело. Во времена Да-
рия I поклонялись только Ахурамазде. Со временем, в период Ахеменидов, при Арта-
ксерксе II, в надписях возрождается культ Анахиты, что открыло путь для возвращения 
других дозороастрийских богов. В период Сасанидов политические цели и интересы 
знати и шахов стали причиной некоторых преднамеренных изменений в зороастрий-
ских традициях. В этот период стали представлять богов в человеческом обличье, что-
бы узаконить власть сасанидских шахов. Противостояние с дозороастрийскими бога-
ми было забыто и заменено их присутствием в качестве помощников шаха. В период 
правления Мехр Нарсе шах получает королевский шар от Анахиты, а не от Ахурамаз-
ды, как было принято ранее. Эта традиция продолжалась до исчезновения Сасанид-
ской династии [Чехри, 2021: 200].

6. Восьмиконечная звезда: Восьмиконечная звезда издавна была символом плане-
ты «Анахид / Венера» в произведениях искусства Востока и символом богини, кото-
рую привезли в Месопотамию касситы [Моради-гиясабади, 2007: 31–34].

7. Символ быка в митраизме: Митра связан с церемонией жертвоприношения быка, 
поэтому бык в митраизме является священным животным. Головы быков можно уви-
деть в капитальных сооружениях Персеполя, все они без исключения обращены ли-
цом на восток и запад.

Рис. 3. Лотос, цветок — рельеф на ритуальной столице Ахеменидов, Персополь, Фарс, Иран. 
Фото с сайта: clck.ru/3GcgH5 

Fig. 3. Lotus, flower — relief on the ritual capital of the Achaemenids, Persepolis, Fars, Iran.  
Photo from the site: clck.ru/3GcgH5

8. Лев с Солнцем: Фигура льва никогда и нигде в мире не была так ценна и не ис-
пользовалась так широко, как в Иране начиная с мифологических времен. Лев являет-
ся символом Митры, солнца, лета, тепла, победы, силы и света. Лев также символизи-
рует огонь и намекает на лето. В древности лев считался похитителем душ живых су-



121Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ществ, таких как лошади и олени. Длинный хвост у льва — признак власти. В Вавилоне 
бога Шамаша (Солнце) изображали в виде льва, который иногда был крылатым. Солн-
це воспринимали как проявление Бога, а лев — символом королевской силы.

Рис. 4. Звездообразная плитка с изображением трёх монгольских всадников и стихами 
их «Шахнаме» на полях, единственный экземпляр, хранящийся в Музее Астаны в Куме, 

в Иране; ранний период Ильханидов, 661 г. по хиджре, местонахождение.  
Фото Амирхусейна Миркейсари на сайте: clck.ru/3GcgQx 

Fig. 4. Pottery, star-shaped; Early Ilkhanid Period, 661 AH, Location: with the image of three 
Mongol horsemen and verses from the Shahnameh in the margins, kept in the Astana Museum  

of Qom, Iran. Photo by Amirhosein Mirgheysari in this site: clck.ru/3GcgQx

Рис. 5. Печать Ахеменидов6 «льва и солнца» — принадлежавшая персидскому царю  
(Ксерксу I, Ардаширу II или Ардаширу III). Место хранения: Государственный Эрмитаж 

(Россия). Фото из сайта: clck.ru/3GcgZb 
Fig. 5. The Achaemenid seal of the “lion and sun”, belonged to Persian kings (Xerxes I, Ardashir II  

or Ardashir III). Storage location: Hermitage Museum. Image from the site: clck.ru/3GcgZb

6	 Изображение древней печати. Вероятно, принадлежит одному из персидских шахов: Ксерксу, Арта-
ксерксу II или Артаксерксу III. Слева изображен сам шах, справа — Митра, стоящий на спине льва.



122 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 6. Эмблема «Лев с Солнцем», период династии Сефевидов, изображение на стене 
дворца Голестан, единственного памятника ЮНЕСКО в Тегеране.  

Фото из сайта: clck.ru/3Gcgmj 
Fig. 6. “Lion and sun” emblem in Safavid era, an image on the wall of Golestan Palace, the only 

UNESCO monument in Tehran. Photo from the site: clck.ru/3Gcgmj

9. Лев, пожирающий быка. Ритуалы, связанные с молитвой солнцу, сопровождались 
жертвоприношениями. Весна — время возрождения природы. На этом основан в ми-
траизме мотив церемонии принесения быка в жертву. После жертвы быка его кровь те-
чет по земле, поэтому на ней растут растения и появляются животные. Жертвоприно-
шение быка является символом возрождения в природе, а бык является символом зимы.

Рис. 7. Рельеф «Лев, убивающий быка», Персеполь, дворец Ападана, Шираз. Иран.  
Фото из сайта: https://wisgoon.com/p/PTMG5R5FOM/ 

Fig. 7. Relief “Lion, Killing a Bull”, Persepolis, Apadana Palace, Shiraz, Iran.  
Photo from the site: https://wisgoon.com/p/PTMG5R5FOM/



123Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

10. Священная гора Мехр (Персеполь, город Шираз, Иран). Идея священной горы 
существовала с древнейших времен в шумерских верованиях. Священная и мифологи-
ческая гора Египта под названием Бен-Бен считалась центром мира. Именно на гору 
падают первые солнечные лучи. Следы эламских рельефов на горе Солнце (Митра) ука-
зывают на святость и значение этой горы даже в доахеменидский период.

11. Географическое направление «Восток»: Одно из наиболее важных воздей-
ствий Солнца и света в храмовом зодчестве можно увидеть в пространственной ори-
ентации храмов и дворцов по отношению к положению Солнца, т. е. в сторону восто-
ка. В религии культа Митры михрабы имели направление на восток, откуда восходит 
Солнце. В христианской архитектуре направление церквей — восток-запад. Восточ-
ное направление является божественным, а западное направление символизирует  
человека.

Направление на восток соблюдалось при строительстве дворцов шахов династий 
Ахеменидов и Сасанидов. Эта традиция продолжала существовать и после принятия 
ислама. Дворцы, которые имели больше одного входа, в качестве главного входа ори-
ентировались на восток, поскольку именно с востока входит человек, подобно восходу 
Солнца. Ярчайшим примером служит Персеполь. Все конструкции этого величествен-
ного сооружения обращены на восток, точнее, в сторону Священной Горы Мехр, а с за-
падной стороны он разделен стеной. Дворец Великого Дария «Ападана» имеет три вхо-
да, но главный вход открывается на восток. Солнце поднимается с востока из‑за горы 
Мехр. Поэтому главная лестница дворца Ападана открывается на восток, и именно по-
этому восточные барельефы лестницы украшены с максимальным великолепием и ма-
стерством. Именно поэтому до ислама гору Рахмат в Персеполе называли Мехр.

12. Хорус и Ахура Мазда: Персеполь — яркий пример великолепного сатрапиче-
ского правления, основанного на уважении и содействии. Это произведение не толь-
ко иранское, но и созданное художниками всех ахеменидских сатрапий, представляю-
щее цивилизации Месопотамии, Ассирии, Вавилона и других. Сюда можно включить 
рельеф Хоруса — египетского бога Солнца, который позже получил имя Ахура Мазда 
в религии зороастризма. Хорус — это сочетание солнечного диска и крыльев сокола, 
или солнечный ястреб. Он является символом божественности, яркости, бессмертия 
и мощной силы природы. Крылатый диск — прямой символ солнечных богов Ашура 
у ассирийцев и Шамаша у вавилонян [Мобини и Хакими, 2014: 65]. Появление в Асси-
рии солнца с крыльями имеет египетское происхождение. В Египте бог Хорус прояв-
лялся в виде орла и символизировался крылатым солнечным диском [Джавади, 2019: 
8]. Крылатый солнечный диск появился на сирийских цилиндрических печатях в се-
редине второго тысячелетия до нашей эры. Здесь этот символ имеет форму крыльев, 
удерживающих солнце, что первоначально означало небо.

В египетской мифологии Гор — бог с головой сокола. Сокол считается символом 
и знаком величия фараонов, причем правый глаз этого сокола — бог неба и солнца, а ле-
вый глаз — луна. Слава египетских фараонов была образцом для правителей Западной 
Азии, а ассирийцы считали Ашура, покровителя фараона, единым существом с Хору-
сом и стали его почитать [Мобини и Хакими, 2014: 65]. Его глаза известны как «глаз 
язата / око мира» [Саэди и др., 2022: 268–270].



124 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Одним из старейших символов Солнца считается крест. Мы наблюдаем продолже-
ние этого символа в христианстве [Нуржанов, Терновая, 2021: 11–16]. В исследовании 
эмблем Солнца в Месопотамии иранские ученые Махтаб Мобини и Роксана Хакими 
представили следующую классификацию:

1. Круг в шумерской цивилизации (3500 г. до н.э.): символизирует четыре географи-
ческих направления и вызывающие дождь ветры. Это также символ Шамаша и Ану — 
бога неба.

2. Крест: обозначает Шамаша до середины второго тысячелетия до н.э. и встреча-
ется в ассирийском искусстве.

3. Круг Солнца: наблюдался в период от Аккада до Нововавилонского периода и яв-
ляется символом Шамаша (Ато).

4. Изображение человека аккадского периода (2220–2159 гг. до н.э.): встречается 
в вавилонском и ассирийском периодах и отражает естественные и сверхъестествен-
ные силы, которые становятся все более человечными. Табличка с законами Хаммура-
пи является одним из примеров этой иллюстрации.

5. Вавилонский солнечный круг: использовался в XIX–XVIII вв. до н.э. (вавилонский 
период) как рисунок-украшение подвески и талисмана.

6. Крылатый солнечный диск: использовался в середине второго тысячелетия до н.э. 
во времена Ассирии. Это символ Ашуры у ассирийцев и Шамаша у вавилонян [Моби-
ни и Хакими, 2014: 66].

В Древнем Египте изображение крылатой птицы в храмах олицетворяло победу 
добра над злом. Диски с лучами и без лучей, встречающиеся на печатях IV тыс. до н.э., 
имеют иранское происхождение и, безусловно, солярное значение [Куртик, 1998: 20]. 
Крылатый шар — символ солнца, сокола и Ахурамазды. Интересна эволюция этой кос-
мической роли на Востоке. Образ крылатого шара достиг своей окончательной формы 
в период Ахеменидов [Моради-гаясабади, 2007: 31–34].

Рис. 8. Крылатое солнце. 
Фото с сайта: http://

ghiasabadi.com/winged_
disk.html 

Fig. 8. Winged Sun. Photo 
from the site: http://

ghiasabadi.com/winged_
disk.html

Рис. 9. Изображение человека 
в крылатом солнце. Фото 

с сайта: http://ghiasabadi.com/
winged_disk.html 

Fig. 9. Image of man in the 
winged sun. Photo from the site: 
http://ghiasabadi.com/winged_

disk.html

Рис. 10. Изображение 
сокола — символ солнца. 

Фото c сайта: http://
ghiasabadi.com/winged_disk.

html 
Fig. 10. The image of a falcon — 
symbol of the sun. Photo from 

the site: http://ghiasabadi.
com/winged_disk.html



125Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Шар в центре эмблемы навеян солнцем, которое послужило источником религиоз-
ных верований многих древних восточных народов. Мотивы крыльев и хвоста взя-
ты из знаменитого мотива сокола/орла. В представлении древних людей сокол и солн-
це считались единым целым: с одной стороны, солнце воспринималось как имеющее 
два крыла при восходе или закате; с другой стороны, сокол считался самым амбициоз-
ным и далеко летающим, самым близким к Солнцу земным существом. Поэтому роль 
солнца и сокола слилась воедино и появился образ крылатого шара. В Древнем Египте  
Хорус изображался с головой сокола [Моради-гаясабади, 2007: 31–34].

На этапе эволюции и формирования образа человекобога на голове человека мож-
но увидеть корону или голвной убор с узором «звезда». В одной руке он держит коль-
цо или цветок, а другую руку протягивает вперед в знак приветствия [Моради-гаяса-
бади, 2007: 31–34].

Преобразование квадратного объема в круг «Чахартак / чахартаки» (кубическое 
сооружение с куполом): «Чахартак (перс. четыре арки) — конструкция из четырех 
арок, поддерживающих купольное перекрытие, использовавшаяся при строительстве 
зароастрийских храмов огня» [Конененко, 2020: 45]. Чахартаки является наиболее ча-
стым элементом иранской архитектуры, долгое время продолжал свое существование 
даже после принятия ислама. Это сооружение широко применялось в строительстве 
митреумов, храмов для Анахиты, а также в храмах огня. После ислама ирано-ислам-
ская архитектура адаптировала его для строительства мечетей и мавзолеев. Чахарта-
ки состоит из четырех столбов или колонн, расположенных по четырем углам квадра-
та, причем каждая пара колонн поддерживается сверху серповидной аркой, а на этих 
колоннах помещен купол.

Чахартаки, повторяющаяся и оригинальная форма, на протяжении всей истории об-
рела символическое значение и стала образцом сакральной архитектуры [Дариуш и др., 
2019: 65]. Сочетание купола и куба является символом соединения Неба и Земли, а кон-
струкцию «чахартаки» (chahar + taq, означающее «4» + «арка») считают проявлением 
Творца, напоминающим четыре стихии, четыре направления, четыре ветра и четы-
ре времени года [Ардалан и Бахтияр, 2000: 75]. Небо считается местом света, а гора все-
гда имела особое символическое значение, поскольку была ближайшей к небу точкой.

Согласно словам в книге «История Бухары» известного историка этого города, жив-
шего в X в., на месте храма огня была построена мечеть, которая называлась «Магок», 
а «Магок» означает «глубокий», так как мечеть очень быстро была построена на месте 
храма огня, а ее территория значительно расширилась. В результате археологических 
раскопок под руководством В. А. Шишкина, когда был удален грунт на глубине семи 
метров с храма огня, тогда обнаружили сооружение чахартаки [Наршахи, 1993: 40–41; 
Кадыров и Гадоев, 2020: 25].

Д. А. Ахундов в своей монографии «Архитектура древнего и раннесредневеково-
го Азербайджана» перечисляет исторические памятники, созданные до ислама, в том 
числе храм огня и храм Митры: «Возвращаясь к легенде о богине Зуммуриаде, постро-
ившей себе башню, отметим, что, видимо, имелась в виду предполагаемая нами башня 
и храм огня, на месте которых была построена в XIV в. Джума-мечеть. <…> Таким об-
разом, можно высказать предположение, что в древнем священном городе Атеши-Ба-



126 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

гаван* Хунзар имелись следующие храмы: главный семиалтарный восьмиэтажный ба-
шенный храм Великого Митры или древнего Мазды (Гюн-зер), древнейший храм Апам 
Напата** (Аб — вода, Напат-нафт — нефть), бога огня в жидкости, воде, нефти (III–
II тыс. до н.э.), башенный храм Изумрудной богини (Ванант-Вега), рядом с ним храм 
Арта-Вахишта — сына Ахуры, духа огня <…>, рядом с главным храмом имелся неболь-
шой храм, который мог быть посвящен Вогу-Мана (добрая, благая мысль), пять хра-
мов внутри города-крепости, из них два башенных» [Ахундов, 1986: 60].

Рис. 11. Чахартаки Ниасарского храма огня, расположенного в 35 километрах  
к северо-западу от Кашана, города Исфахана в Иране, Фото с сайта: clck.ru/3GcgvB 

Fig. 11. Chahar Taq of Niasar Fire Temple, located 35 kilometers northwest of Kashan,  
the city of Isfahan, Iran. Photo from the site: clck.ru/3GcgvB

Рис. 12. Чахартаки Феррашбенда (Казерун, Иран), расположенного в 172 километрах 
к западу от Шираза. Фото с сайта: clck.ru/3Gch5a 

Fig. 12. Chahar Taq of Farashband (Kazerun, Iran), located 172 kilometers west of Shiraz.  
Photo from the site: clck.ru/3Gch5a



127Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наши знания о чахартаки в Иране основаны на археологических находках мидий-
ского периода в Нушиджане, на холме Малайер, с полукрестообразным планом и гли-
няными материалами [Хатамиян и др., 2012: 176]. Новообращенные иранцы, приняв-
шие ислам, не видели проблемы в проведении молитв в храмах огня своих предков. 
Они быстро отремонтировали их и построили новые помещения для молитв. Приме-
рами таких мечетей в Иране являются мечети Боруджерд, Яздахаст, Двенадцать Има-
мов в городе Йезде, мечеть Абарку и т. п. [Хатамиян и др., 2012: 182; Голдар, 2013: 8].

Ошибочно предполагать, что очаги храмов изначально имели закрытые проемы 
и не имели двери, защищающей огонь от ветра, дождя и загрязнений. Исторические 
и археологические данные показывают, что двери храмов огня чахартаки, вероятно, 
были сделаны из позолоченного дерева или толстой ткани, которая позже была раз-
рушена или разложилась. Считалось, что лучи солнца не должны падать на огонь, так 
как непосредственная связь солнца с огнем является большим грехом.

Иранские дворцы не имели дверей в привычном нам понимании. Вместо этого 
на дверях висели занавески, а у них стояли охранники. Перед аркой дворца в Ктесифо-
не висела широкая завеса, сквозь отверстие которой проникали солнечные лучи. При-
дворные знали, что приближается шах для проведения церемонии, и готовились к при-
ветствию [Дьёлафуа, 2006: 579].

Скульптура спящего богатыря/льва Бард-шир: Бард-шир является одним из сим-
волов культуры народа бахтиаров. Бахтиары обычно устанавливают каменного льва 
на могилах своих старейшин, воинов и юношей как символ их храбрости и отваги. Это 
народное искусство особенно характерно для Чахармахала, Бахтиари и Северного Ху-
зестана в Иране [Моради, Шафаги, Сокаева и Дзапарова, 2024: 93–94].

Рис. 13. Каменный лев, Бард-шир на историческом кладбище «Бозлар», Хефшеджан,  
(Шехре-корд, Иран). Фото с сайта: clck.ru/3GchBZ 

Fig. 13. Stone lion — Bard-shir in historic cemetery “Bozlar” (Hafshejan, a city in the Central  
District of Shahrekord County, Iran). Photo from the site: clck.ru/3GchBZ

Кааба Зороастра: История использования неправильного термина «Кааба Зороаст-
ра» восходит к XIV в. Эта ошибка в названии ахеменидского сооружения обусловлена 



128 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

его сходством с Каабой мусульман в Саудовской Аравии. Надпись Картира, зороаст-
рийского священника при династии Сасанидов, на стене этого здания дает нам инфор-
мацию о его названии в эпоху Сасанидов: Бон Ханак (фундаментный дом).

Среди археологов всегда существовали разногласия по поводу использования ука-
занного ахеменидского сооружения. На основе представленных тезисов иранских и ев-
ропейских археологов существует четыре гипотезы о роли и сфере использования 
здания Кааба Зороастра. Первая группа исследователей, в том числе Роман Гиршман, 
французский археолог, приняли его за храм огня (археологические исследования по-
казывают, что отсутствие окон и отверстий в стенах здания, а также отсутствие по-
добных зданий в других местах ставят под сомнение, что это храм огня). Вторая груп-
па археологов, в том числе Генри Роулинсон, считали его местом хранения сокровищ 
и религиозной книги Авесты (Шапур I представил на его стенах описание своих побед 
на персидском, парфянском и греческом языках). Третья группа предполагает, что это 
было здание обсерватории. Четвертая группа ученых воспринимала его как мавзолей 
[Акбари, 2017: 32–33].

Согласно мнению Р. Моради-гиясабади, Кааба Зороастра использовалась как ин-
струмент для составления солнечного календаря. В своей монографии «Солнечная об-
серватория Накше-Рустам» Реза Моради-гиясабади анализирует астрономическую 
роль Каабы Зороастра. В основе данной теории лежит образование различных теней 
в глухих окнах и создание теней в северо-восточном углу крыши на лестнице здания 
во время восхода солнца и истинного полудня. На трех страницах Марзие Танха и его 
сотрудники дают корректирующую критику своих расчетов, предлагая теорию астро-
номического применения данного здания, которая является ярким подтверждением 
теории Моради-гиясабади [Танха, Риязи и Караати, 2005: 1–3].

Все иранские археологи и ученые единогласны в том, что термин «Кааба Зороаст-
ра» является новым и ненаучным. Автор данной статьи согласна с сочетанием гипотез 
третьей и четвертой групп. Наше логическое объяснение таково:

1. Подобное здание построено в Пасаргадах, и мы знаем, что сыновья Кира Велико-
го были близнецами. Камбис похоронен в Пасаргадах, на королевской площадке, ря-
дом со своим отцом, а его брат-близнец Бардия — в городе мертвых «Некрополь», ря-
дом с еще четырьмя шахами Ахеменидов (Ксеркс, Великий Дарий, Артаксеркс I, Да-
рий II). Мавзолеи обоих имеют единую конструкцию.

2. Мавзолей Бардии представляет собой сооружение, на котором со всех сторон вид-
ны календарные и астрологические знаки: четыре стены символизируют четыре вре-
мени года; 30 лестниц — тридцать дней месяца; 365 небольших отверстий, проделан-
ных на его стенах, обозначают количество дней в году.

Заключение
Подытоживая всё вышеизложенное, следует подчеркнуть, что жители Древнего 

Ирана были знакомы с солнечным календарем и солнечным годом задолго до появле-
ния календаря Яздгерди (был создан в 632 г. в при последнем шахе Сасанидов), а затем 
календаря Джалали, составленного группой иранских математиков, в том числе Ома-
ром Хайямом. Основа иранского года связана с Солнечной системой и Солнцем. Солн-
це ярко проявляется в истории и жизни древних иранцев. Оно представлено в обра-



129Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

зе Язата в культе митраизма; гора Мехр считалась святой благодаря близости к Солн-
цу. Среди всех птиц орел прозван птицей Солнца, так как он высоко летит в сторону 
Солнца. Крылатое кольцо олицетворяет Солнце и в сочетании с орлиными ногами, че-
ловеческой головой и телом образует символ Бога в первой в мире монотеистической 
религии — зороастризме. В этой стране кедр также может символизировать Солнце.

Знания астрономии в древнем Иране в митраизме раскрываются в виде таких сим-
волов, как «Лев с Солнцем», «Солнце со звездами», а также в архитектурном элементе 
мукаранасов, которые после принятия ислама продолжают своё присутствие как ис-
конно иранский элемент интерьера в исламской архитектуре. В постзороастрийскую 
эпоху внимание к астрономии продолжается: на мавзолеях сыновей-близнецов Вели-
кого Кира появляются элементы солнечного года. Важность использования элемен-
тов иранского календаря в этих двух мавзолеях заставила археологов надолго сбиться 
с пути и уклониться от правильной функциональной диагностики этих двух мест, осо-
бенно Каабы Зороастра.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ахундов Д. А. Архитектура древнего и раннесредневекового Азербайджана. Баку: 

Азернешр, 1986. 311 с.
Кадыров Д. Х., Гадоев Д. Х. История мечети Магоки Аттар. Исторические науки // 

Вестник науки и образования. 2020. № 6 (84). Ч. 1. С. 25–27.
Кирилко В. П. Сталактитовые формы в архитектуре средневекового Крыма // Ис-

кусство Востока / под ред. С. В. Мальцева, Е. Ю. Станюкович-Денисова, А. В. Захарова. 
СПб. : НП-Принт, 2019. C. 737–866.

Конененко Е. И. Архитектура «Большой османской мечети»: истоки, формирова-
ние, эволюция : дис. … д-ра искусствоведения. М. : Государственный институт искус-
ствоведения, 2020. 468 с.

Куртик Г. Е. Астральная символика в Месопотамии III тыс. до н.э. // Вопросы исто-
рии естествознания и техники. 1998. № 2. С. 20–44.

Моради М., Шафаги М., Сокаева Д. В., Дзапарова Е. Б. Исследование персидского 
фольклора: генезис, семантика, индоевропейский и иранский контекст. Тегеран; Вла-
дикавказ, 2024. 375 с.

Нуржанов А. А., Терновая Г. А. Находка керамического сосуда с росписью на годище 
Кастек‑1 в 2019 г. // Народы и религии Евразии. 2021. Т. 27. № 2. С. 7–22.

Челнокова А. Ю. Митраистические памятники и иконография культа Митры в Рим-
ской империи. Всеобщая история // Вестник МГПУ. Серия: Исторические науки. 2019. 
№ 3 (35). С. 83–89.

د و خرده اوستا. نوشته و پژوهش هاشم ر�ض  ,веста: Гаты, Ясны] .اوستا: گاتاها، یسنا، یشت ها، ویس�پ
Яшты, Виспарад и Маленькая Авеста. Исследователь: Хашем Рази]. ،1378 .تهران: بهجت 
[.Тегеран: Бахджат, 1999. 668 с. (на перс. яз.)] .668 ص

 ,.Ардалан Н] .اردلان، نادر. بختیار، لاله. حس وحدت؛ سنت عرفا�ن در معماری ایران. ترجمه حمید شاهرخ
Бахтияр Л. Чувство единства: Мистическая традиция в Иранской архитектуре. Пере-
вод: Хамид Шарох]. تهران، ن�ش خاک. 1379، 175 ص. [Тегеран: Нашре Хак, 2000. 175 с. (на перс. 
яз.)].



130 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

. کعبه زرشت و اهمیت تاری�خ کتیبه شاپور اول ساسا�ن ی، ام�ی -Акбари А. Кааба Зороаста и ис] .اک�ب
торическая важность надписи Сасанида Шапура I.]. پژوهشنامه تاریــــخ. 1387. سال سوم. شماره 
Исследовательская работа по истории. 2017. Вып. 3, № 11. С. 29–70] .یازدهم. صص 70–29

، (بهار، مهرداد. پژوه�ش در اساط�ی ایران )پاره نخست و دویم
[Бахар М. Исследование иранской мифологии (первая и вторая части),]. تهران: انتشارات 

[.Тегеран: Агах, 1996. 560 с. (на перс. яз.)] .آگاه. 1375، 560 ص
یف. معماری کلیسا -Пурджафар, М. Р., Шахиди, М. Ш. Цер] .پورجعفر، محمدرضا، شهیدی، محمد�ش

ковная архитектура]. تهران: سیمای دانش. 1388، 168 ص. [Тегеран: Симае Данеш, 2009. 168 с. 
(на перс. яз.)].

، عبدالرسول. نقد نظریه »مرادی غیاث آبادی« درباره کاربرد نجومی بنای ، نعمت اله. قرائ�ت  تنها، مرضیه. ریا�ض
 «Танха М., Риязи Н., Караати, А. Критика теории «Моради-Гиясабади] .«»کعبه زرتشت
об астрономическом использовании Каабы Зороастра]. یک ایران. 7 تا 10 شهریور ز  کنفرانس ف�ی
-Конференция по физике в Иране. С 29 августа по 1 сен] .1384. خرم آباد، دانشگاه لرستان، 3 ص
тября 2005 г. Хоррамабад: Лорестанский университет. 3 с. (на перс. яз.).]

ق -Джавади Ш. Боги Солн] .جوادی، شهره. ایزدان خورشید در باور مردمان جهان. مجله ه�ن و تمدن �ش
ца в верованиях народов мира, Журнал «Искусство и цивилизация востока»]. .سال هشتم 
[.Вып. 8. № 30. 2019. С. 5–14. (на перс. яз.)] .شماره 30. زمستان 1399. صص 14–5

-Чехри М. Э. Ар] .چهری، محمداقبال. مطالعه باستان شناخ�ت نقوش الهه آناهیتا بر روی گچ بری دوره ساسا�ن
хеологическое исследование мотивов богини Анахиты на лепнине сасанидского перио-
да]. 199–222 ز 1400. صص -Археологиче] .پژوهش های باستانشناسی ایران. شماره 30، دوره یازدهم. پای�ی
ские исследования Ирана, 30 (11). 2021. С. 222–199 (на перс. яз.).]گ

چگون� تحلیل  علامعلی.  حاتم،  سیدمهدی.   ، کوه�پ موسوی  جواد،   ، نیستا�ن محمدجعفر.   حاتمیان، 
الگو�ی کهن  نقد  روش  بر  تکیه  با  ایران  در  اسلامی  به  ساسا�ن  دوره  از  چهارطا�ق  معماری   ] .استمرار 

Хатамиян М. Дж. и др. Анализ преемственности четырехарочной архитектуры от пе-
риода Сасанидов до исламского периода в Иране на основе метода архетипической 
критики.]. 173–192 ز و زمستان 1391. صص . دوره 4، پای�ی -Историческая социо] .جامعه شناسی تاری�خ
логия. 4. 2013. С. 173–192 (на перс. яз.)].

، اسماعیل. طاووسی، محمود. س�ی تکامل مقرنس کاری ایران از دوران تاری�خ تا صدر اسلام  .خلیلی پور، اکرم. هم�ت
[Халилипур А., Хеммати И., Тавуси М. Ход эволюции мукарнасов Ирана от историче-
ского периода до начала ислама.]. های تجسمی نقش مایه. سال هشتم. شماره  فصلنامه علمی پژوه�ش ه�ن
-Научно-исследовательский ежеквартальный журнал изобра] .21. زمستان 1393. صص 19–7
зительного искусства «Накш Майе», Вып. 8, № 21. 2013. С. 7–19. (на перс. яз.).]

-Дариуш Б., Ас] .داریوش، بابک. اسگارد، آن. منصوری، سید امیر. چارتاقی، تداوم تقدس کوه در آیینها، معماری و منظر ایران
гард А., Мансури С. А. Чахартаки, Преемственность горной святости в ритуалах, ар-
хитектуре и ландшафте Ирана]. 64–73 مجله منظر، زمستان 1399 12 )53( ، صص. [Журнал «Манзар», 
2019. 12 (53), С. 73–64 (на перс. яз.).].

 .Дьёлафуа, Ж. Иран. Кальде и Шуш] .دیولافوا، ژان. ایران. کلده و شوش. ترجمه علی محمد فره و�ش
Перевод Али Мохаммада Фараха Ваши.]. تهران: دانشگاه تهران، 1385، 835 ص. [Тегеран: Теге-
ранский университет, 2006, 835 с. (на перс. яз.)].

ائیسم ن می�ت -Резазаде З., Хасан] .رضازاده، زهرا. حسن اوغلی زرنق، سویل. بررسی نقوش جانوری در آی�ی
Огли Зарнак С. Исследование животных мотивов в митраизме]. ن المللی پژوهش  کنفرانس ب�ی
-Международная научно-исследователь] .در علوم و تکنولوژی. کوالالامپور، مالزی. 1394، 20 ص



131Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ская конференция в области науки и технологий. Куала-Лумпур, Малайзия. 2014, 20 
с. (на перс. яз.).]

. منصوری، سیما. پاکدل، مسعود. تطبیق بن مایه های اسطوره ای بینا�ی و دانا�ی در مصر و ایران با  ساعدی، ام�ی
-Саэди А., Мансури С., Пакдел М. Сопоставле] .تاکید بر شاهنامه محفوظ در بنیاد کورکیان نیویورک
ние мифологических мотивов зрения и знаний в Египте и Иране на основании «Шах-
наме» в Фонде Куркиана в Нью-Йорке]. یه مطالعات ه�ن اسلامی. 1401. دوره 19. شماره 46. صص  ن�ش
254–273. [Журнал исследований исламского искусства. 2022. Вып. 19, № 46, С. 273–254 
(на перс. яз.).].

ز. مظاهر و کارکردهای آناهیتا، ، فری�ب ان، حبیب معرو�ف اقدم، اسماعیل. ستارنژاد، سعید. طهماس�ب  شهبازی ش�ی
ن ساسا�ن حاوی نقش این الهه -Шахба] .(الهه زن در ایران باستان )مطالعه نقش مایه های ظروف زرین و سیم�ی
зи Ш., Хабибоб. Маруфи Агдам И., Сатранджад С., Тахмасаби Ф. Символы и функции 
Анахиты, женской богини в древнем Иране (с изученим сасанидских золотых и кера-
мических сосудов, содержащих образы этой богини).]. ،2 دوره 10. شماره ،  زن در فرهنگ و ه�ن
–Женщины в культуре и искусстве, Вып. 10, № 2, 2017. С. 262] .تابستان 1397. صص 262–237
237 (на перс. яз.)].

، رضا. دسته بندی ایزدان و روزهای ماه در گاه شماری زرتش�ت -Сафипур А., Шаа] .ص�ف پور، علی. شعبا�ن
бани Р. Классификация богов и дней месяца в зороастрийском календаре.]. تاریــــخ علم، دوره 
.[.Вып. 17, 2018. С. 157–185 (на перс. яз.)] 17، بهار و تابستان 1398، صص 185–157

سلامی، محمدرضا. فلامکی، محمدمنصور. تحلیل ساختار منظر ستایشگاههای مهری -Али] .علیپور، سارا. نص�ی
пур С., Насирсалами М. Р., Фаламаки М. М. Анализ ландшафтной структуры святилищ 
Мехри]. 31–42 یه علمی باغ نظر. 16 )74(. مرداد 1398، صص  .«Научный журнал «Баг Назар] .ن�ش
16 (74). 2018. С. 31–42. (на перс. яз.).]

ائیسم معبد مراغه ماهیت می�ت نقدی بر   . ن ام�ی مرادی،  بهروز.   ، -Омрани Б., Моради А. Кри] .عمرا�ن
тика сущности митраизма в храме Мараге. Археологические исследования]. مطالعات 
 .Археологические исследования. Вып] .باستانشناسی. دوره 13، شماره 1، بهار 1400. صص 138–119
13. № 1. 2021. С. 119–138. (на перс. яз.).]

 ,.Фаргдан А] .فرقدان، عاطفه. هوشیار، مهران. بررسی تطبی�ق مفاهیم گل نیلوفر آ�ب در ایران، هند و مصر
Хушияр М. Сравнительное исследование концепций цветка лотоса в Иране, Индии 
и Египте.]. ز و زمستان های تجسمی نقش مایه، سال سوم، شماره ششم. پای�ی  دو فصلنامه علمی — پژوه�ش ه�ن
-Научно-исследовательский ежеквартальный журнал изобразитель] .1389. صص 58–49
ного искусства «Накш Майе», Вып. 3, № 6. 2019. С. 58–49 (на перс. яз.)].

، گلناز. خورشید در اوستا. در متون دوره میانه و در هند  .Гал'е-хани Г. Солнце в Авесте] .قلعه خا�ن
В средневековых текстах и в Индии]. . . مرکز تحقیقات فرهنگ و زبان های ایرا�ن  مجله مطالعات ایرا�ن
ز 1382. صص 194–169 -Журнал иранских ис] .دانشگاه شهید باه�ن کرمان. سال دوم، شماره چهارم. پای�ی
следований. Центр исследования иранской культуры и языков. Керманский универси-
тет Шахида Бахонара. 2012. Вып. 2, № 4. С. 169–194 (на перс. яз.)].

: سابقه کاربرد واژه و صورت  Голдар Ф. Чартаги: история употребления] .گلدار، فاطمه. چهارطا�ق
слов и выражений]. .ویژه نامه آتشکده و آتشگاه های ایران .

گ
اث فرهن�  دوفصلنامه تخصصی دانش مرمت و م�ی

-Специализированный двухквартальный журнал по реставрации и зна] .1392. صص 10–1
ниям о культурном наследии. Спецвыпуск о храме огня и костровых ямах Ирана. 2013. 
С. 1–10 (на перс. яз.).]

ن النهرین ، مهتاب. حکیمی، رکسانا. بررسی نماد خورشید و مفاهیم مرتبط با آن در ه�ن و اساط�ی ب�ی -Мо] .مبی�ن
бини М., Хакими Р. Исследование символа солнца и связанных с ним концепций в ме-



132 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

сопотамском искусстве и мифологии]. .دانشگاه شهید چمران اهواز .  دو فصلنامه دانشکده ه�ن شوش�ت
-Ежеквартальный журнал Шуштарского факуль] .شماره پنجم. بهار و تابستان 1393. صص 68–57
тета искусств. Университет Шахида Чамрана в Ахвазе. Вып. 5, Весна и лето 2013. С. 57–
68 (на перс. яз.).].

، هاله  وفصلنامه علمی — Мадхушиян-неджад М., Шишвани Х] مدهوشیان نژاد، محمد. شیشوا�ن
19–33 . سال هفتم، شماره چهاردهم. 1396، صص.  وی�ج پژوهش ه�ن  ,«Научный журнал «Honar] .‍�ت
Седьмой год, 14-й вып. 2017, С. 33–19 (на перс. яз.).]

 Моради-Гиясабади Р. Солнечная обсерватория] .مرادی غیاث آبادی. رضا. رصدخانه خورشیدی نقش رستم
Накше Рустам-а.]. تهران: انتشارات پژوهنده. 1378، 96 ص. [Тегеран: Пажуханде. 1999. 96 с. (на перс. 
яз.).]

 Моради-Гаясабади Р. Крылатый] ،مرادی غیاث آبادی، رضا. گوی بالدار، انتشارات پژوهش های ایرا�ن
Шар, Иранские исследовательские публикации]. 34–31 .تهران: 1386، 94 ص.، صص. [Иран-
ские исследовательские публикации, Тегеран: 2007. С. 31–34 (на перс. яз.).]

، محمد. فرهنگ فارسی. ج 6. اعلام )غ-ی ن غ-) .Моин М. Словарь персидского языка. Т. 6] .(مع�ی
. 1386، 1132 ص کب�ی .[.Тегеран: Амир Кабир, 2007, 1132 с. (на перс. яз.)] .ی(.[. تهران: انتشارات ام�ی

Абу Бакр Муҳаммад ибн Жаъфар Наршахий / Бухоро Тарихи. Тошканд: Шарқ баё-
зи, 1993. 122 б. (На Тадж. языке)

REFERENCE
Ahundov D. A. Arhitektura drevnego i rannesrednevekovogo Azerbajdzhana [Architecture 

of ancient and early medieval Azerbaijan]. Baku: Azerneshr, 1986, 311 p. (in Russian).
Chelnokova A. Yu. Mitraisticheskie pamyatniki i ikonografiya kul'ta Mitry v Rimskoi 

imperii. Vseobshchaya istoriya [Mithraic monuments and iconography of the cult of Mithras 
in the Roman Empire. General history] Vestnik MGPU, seriya “Istoricheskie nauki” [Bulletin 
of MGPU, series “Historical sciences”], 2019. P. 83–89 (in Russian).

Kadyrov D. H., Gadoev D. H. Istorija mecheti Magoki Attar. Istoricheskie nauki [History 
of the Magoki Attar Mosque. Historical Sciences]. Vestnik nauki i obrazovaniya [Bulletin 
of Science and Education]. 2020, no. 6 (84), pt. 1. P. 25–27 (in Russian).

Kirilko V. P. Stalaktitovye formy v arkhitekture srednevekovogo Kryma [The Stalactite 
forms in the Architecture of the Crimea in the Middle Ages]. A. V. Zakharova, S. V. Maltseva, 
E. Yu. Staniukovich-Denisova (ed.). Iskusstvo Vostoka [The Art of the East]. Saint Petersburg: 
NP-Print 2019, vol. 9., 2019. P. 737–866 (in Russian).

Konenenko E. I. Arhitektura “Bol'shoi osmanskoi mecheti”: istoki, formirovanie, evoluciya. 
Diss. Dokt. iskustvovedeniya [Architecture of the “Great Ottoman Mosque”: origins, formation, 
evolution. Dissertation for the degree of Doctor of Art Studies]. Moscow: Gosudarstvennyj 
institut iskustvovedenija [State Institute of Art Studies], 2020, 468 p. (in Russian).

Kurtik G. E. Astral'naya simvolika v Mesopotamii III tys. do n. e. [Astral symbolism 
in Mesopotamia in the 3rd millennium BC]. Voprosy istorii estestvoznaniya i tekhniki 
[Questions of the history of natural science and technology] 1998, no. 2. P. 20–44 (in Russian).

Moradi M., Shafagi M., Sokaeva D. V., Dzaparova E. B. Issledovanie persidskogo fol'klora: 
genezis, semantika, indoevropeiskij i iranskii kontekst [Study of Persian folklore: genesis, 
semantics, Indo-European and Iranian context]. Tegeran-Vladikavkaz [Tehran-Vladikavkaz]. 
2024, 375 p. (in Russian).



133Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nurzhanov A. A., Ternovaja G. A. Nakhodka keramicheskogo sosuda s rospis'yu na 
godishche kastek‑1 v 2019 g. [The discovery of a ceramic vessel with paintings on the site 
of Kastek‑1 in 2019] Narody I Relegii Evrazii [Nations and Religions of Eurasia]. 2021, vol. 27, 
no. 2. P. 7–22 (in Russian).

Avesta: Gathas, Yasna, Yasht, Visparad and small Avesta [Avesta: Gataha, Yasna, Yashtha, 
Visparad va Khorde Avesta] Written and researched by Hashim Razi. Tehran: Bahjat. 1999, 
668 p (in Persian).

Ardalan N., Bakhtiar L. Sense of unity; Mystic Tradition in Iranian Architecture [Sonnat-e 
Erfani dar Me'mari-e Iran]. Translated by Hamid Shahrukh. Tehran: Khak Publictions, 2000 
(in Persian).

Akbari. A. Kaaba of Zoroast and the Historical Importance of the Sasanid Shapur I 
Inscription [Ka'be-ye Zartosht va Ahammiyat-e Tarikhi-ye Katibe-ye Shapur-e Avvale Sasani]. 
History Bulletin [Pazhuhesh-nameye tarikh], 2017, vol. 3, iss. 11. P. 29–70 (in Persian).

Bahar M. A Research in Iranian Mythology ( first and second part) [Pazhuheshi dar Asatir-e 
Iran (Pareye Nokhost va Doyyom)]. Tehran: Aghah Publications, 1996, 560 p (in Persian).

Pourja'far M. R., Shahidi M. Sh. Church Architecture [Me'mari-ye Kelisa]. Tehran: Simaye 
Danesh, 2009, 168 p. (in Persian).

Tanha M., Riazi N., Ghara'ati A. Criticism of “Moradi Ghiyasabadi”s theory” about the 
astronomical use of Zoroaster's Kaaba [Naghd-e Nazariye-ye “Moradi Ghiasabadi” darbareye 
karborde nojumi-ye bana-ye “Ka'be-ye Zartosht”]. Iran Physics Conference 29 Aug.–1 Sept. 
2005 [Konferans-e Fizik-e Iran 29 Aug.–1 Sept. 2005]. Khorram Abad: Lorestan University, 
2005 (in Persian).

Javadi Sh. How the World Views Solar Deities [Izadan-e Khorshid dar Bavar-e Mardoman-e 
Jahan]. Jaco. Journal of Art and Civilization of the Orient [Majalle-ye Honar va Tamaddon-e 
Shargh]. 2019, vol. 8, iss. 30. P. 5–14 (in Persian).

Chehri M. E. Archaeological Study of the Anahita Goddess Motifs on the Stucco of the 
Sassanid Period [Motale'e-ye Bastanshenakhti-ye Noghush-e Elahe Anahita bar ruye 
Gachbori-ye Dore-ye Sasani]. Archaeological researches of Iran [Pazhuheshhaye Bastanshenasie 
Iran]. 2021, vol. 11, iss. 30. P. 222–199 (in Persian).

Neyestani J, Hatamian M J, MousaviKoohpar S M, Hatam G A. Analysis of Continuity 
of Chahar — Taqi Architecture from Sassanid to Islamic Period in Iran with Emphasis on the 
Archetypal Method of Critic [Tahlil-e chegunegi-e estemrare chohar-taghi az doreye sasani be 
eslami dar Iran ba tekyeh bar ravesh-e naghd-e kohan-olguyi]. JHS [JHS] 2012, vol. 2, no. 4. 
P. 173–191 (in Persian).

Khalilipour A., Hemmati E., Tavousi M. The course of evolution of Iran's muqarnas works 
from the historical period to the beginning of Islam [Seyr-e Takamol-e Mogharnas-kari-e 
Iran az Dowran-e Tarikhi ta Sadr-e Eslam]. Scientific research quarterly of visual arts, the role 
of Naqsh Mayeh [Fasl-name-ye elmi-Pazhuheshi-ye honarha-ye tajassomi naghsh-mayeh]. 
2013, vol. 8, iss. 21. P. 7–19 (in Persian).

Dariush B., Asgard A., Mansouri S. A. Chahar Taqi, a Continuity of the Mountain's Sanctity 
in Rituals, Architecture, and Landscape of Iran [Chahar Taqi, Tadavom-e Taghaddos-e Kuh 
dar Ayinha, Me'mari va Manzar-e Iran]. Manzar Bulletin [Majalleye Manzar]. 2019, vol. 12, 
iss. 53. P. 73–64 (in Persian).



134 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Diolafova J. Iran. Kalde and Shush [Iran, Kalde va Shush] Translated by Ali Mohammad 
Farahvashi. By the effort of Bahram Farahvashi. Tehran: University of Tehran, 2006, 835 p. 
(in Persian).

Rezazadeh Z., Hasanoghli Zarnaq S.  Investigation of animal motifs in Mithraism 
[Barresi-ye Noghush-e Janevari dar Ayin-e Mitraism]. International research conference in 
science and technology [Konfrans-e Beynol-melali-ye Pazhuhesh dar Olum va Teknolozhi]. 
Kuala Lumpur, 2014, 20 p. (in Persian).

Sa'edi A., Mansoori S., Pakdel M. Matching the mythical themes of vision and wisdom 
in Egypt and Iran with emphasis on the Shahnameh preserved in the Korkian Foundation 
of New York [Tatbigh-e Bon-mayeha-ye Osturei-ye Binayi va Danayi dar Mesr va Iran ba 
Ta'kid bar Shahname-ye Mahfuz dar Bonyad-e Korkian-e Niyoyork]. Journal of Islamic Art 
Studies [Nashriye-ye motale'at-e Honar-e Eslami]. 2022, vol. 46, iss. 19. P. 273–254 (in Persian).

Shahbazi Shiran H., Maroufi Aghdam E., Sattarnezhad S., Tahmasabi F. Symbols and 
Functions of the Anahita, the Goddess of Woman in Ancient Iran (Study on the Motif 
of Sassanid Golden and Silver Vessels Containing the Role of Goddess) [Mazaher va 
Karkardha-ye Anahita, Elahe-ye Zan dar Iran-e Bastan (Motale'e-ye Naghsh-mayeha-ye 
Zoruf-e Zarrin va Simin-e Sasani-ye Havi-ye Naghsh-e in Elahe]. “Women in Culture and Art” 
Bulletin [Zan dar Farhang va Honar]. 2017, vol. 10, iss. 2. P. 262–237 (in Persian).

Safipour A., Sha'bani R. Classification of Gods and Days of the Month in Zoroastrian 
Calendar [Daste-bandi-e Izadan va Ruzha-ye Mah dar Gahshomari-ye Zartoshti]. History 
of Science Bulletin [Tarikh-e Elm]. 2018, vol. 17. P. 157–185 (in Persian).

Alipour S., Nasirsalami M., Falamaki M. An Analysis on Mithraic Temple Landscape 
Structure [Tahlil-e Sakhtar-e Manzar-e Setayeshgahha-ye Mehri]. Bagh-e Nazar. The Scientific 
Journal in the Field of Theoretical Studies of Art and Architecture [Bagh-e Nazar. Nashriye-ye 
Elmi dar Zamine-ye Pazhuheshha-ye Nazari-ye Honar, Me'mari va Shahrsazi], 2018, vol. 16, 
iss. 74. P. 31–42 (in Persian).

Omrani B., Moradi A. A Critical Review Towards the Mithraic Function of the So-Called 
Mihr-Temple at Maraghe [Naghdi bar Mahiyat-e Mitraism-e Ma'bad-e Maraghe]  // 
Archaeological studies [Motale'at-e Bastanshenasi]. 2021, vol. 13, iss. 1. P. 119–138 (in Persian).

Farghdan A., Hoshiar M. A comparative study of lotus flower concepts in Iran, India and 
Egypt. Naqsh Maye. Biannual Journal of Visual Arts [Dofaslname-ye Elmi-Pazhuheshi-ye 
Honarha-ye Tajassomi-ye Naghsh Maye]. 2019, vol. 3, iss. 6. P. 58–49 (in Persian).

Ghal-e Khani G. The Sun in Avesta, Middle Persian Texts and India [Khorshid dar Motun-e 
Dore-ye Miyane va dar Hend]. Journal of The Iranian Studies. Iranian Culture and Languages 
Research Center. Shahid Bahoner University of Kerman [Majalle-ye Motale'at-e Irani. Markaz-e 
Tahghighat-e Farhang va Zabanha-ye Irani. Daneshgah-e Bahonar-e Kerman], 2003, vol. 2, 
iss. 4 (in Persian).

Goldar F. Chahar-taq: The history of word and form [Chahar-taqi: Sabegheye karbord-e 
vazhe va soorat]. Bi-annual Journal of Restoration Science and Cultural Heritage [Danesh-e 
maremmat va miras-e farhangi, vizhenameh-ye atashkade-ha va va atashgah-haye Iran]. 2013. 
P. 1–10 (in Persian).

Madhushian Nejad M., Shishvani H. Study of wooden column Mogharnas in the mosque 
of Mullah Muazaldin Maragheh [Motale'eye sotun va sar-sotun-haye mogharnas-kari-ye 



135Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

chubi-ye masjed-e Molla Mo'ezzoddin-e Maragheh]. Bi-annual Journal of Pazhuhesh-e Honar 
[Dofasl-name-ye Pazhuhesh-e Honar], 2017, vol. 7, iss. 17 (in Persian).

Mobini M., Hakimi A. The Sun Symbol and Its Associated Concepts in Mesopotamian Art 
and Myths [Barresi-ye Nomad-e Khoshid va Mafahim-e Marbut ba An dar Honar va Asatir-e 
Beynonnahreyn]. Biannual Journal of Art Faculty. Shahid Chamran University of Ahvaz 
[Dofaslname-ye Daneshkade-ye Honar-e Shushtar. Daneshgah-e Shahid Chamran-e Ahvaz]. 
2014, vol. 5. P. 57–68 (in Persian).

Moradi Ghiyasabadi R. Naqsh Rostam Solar Observatory [Rasadkhane-ye Khorshidi-ye 
Naqsh-e Rostam]. Tehran: Pazhuhandeh Publications, 1999, 54 p (in Persian).

Moradi Ghiyasabadi R. Winged Orb [Guy-e Baldar], Tehran: Iranian Research Publications, 
2007. P. 31–34 (in Persian).

Moin M., Dictionary of Persian Language [Farhamg-e Farsi-ye Moin]. Tehran: Amir Kabir 
Publications, 2007, 1132 p. (in Persian).

Abu Bakr Muҳammad ibn Zha'far Narshahij / Buhoro Tarihi [History of Bukhara]. 
Tashkent: Sharқ bajozi, 1993.122 p. (in Tajik).

Электронные ресурсы
https://www.123rf.com/photo_68395517_details-of-sheikh-lotfollah-mosque-in-isfahan-

iran.html (Date of visit to the site: February 19, 2025).
https://jamakparsi. ir/%D9%86%D9%85%D8%A7%D8%AF%D8%B4%D9%86%D8%A

7%D8%B3%DB%8C-%DA%AF%D9%84-%D9%86%DB%8C%D9%84%D9%88%D9%81%
D8%B1/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).

http://qompajoohi.ir/%F0%9F%92%A2-%DA%A9%D8%A7%D8%B4%DB%8C-%D9%
87%D8%B4%D8%AA%D9%BE%D8%B1-%DB%8C%D8%A7-%D8%B3%D8%AA%D8%
A7%D8%B1%D9%87%D8%A7%DB%8C/ (Date of the visit to the site: February 19, 2025).

https://handako. ir/%D8%B4%DB%8C%D8%B1-%D8%A7%D8%B3%D8%A7%D8%B7
%DB%8C%D8%B1-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D8%A8%D8%A7%
D8%B3%D8%AA%D8%A7%D9%86/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).

https://parsjawaher.com/%D8%B1%DB%8C%D8%B4%D9%87-%D9%87%D8%
A7%DB%8C-%D8%AA%D8%A7%D8%B1%DB%8C%D8%AE%DB%8C-%D9%86
%D8%B4%D8%A7%D9%86-%D8%B4%DB%8C%D8%B1-%D8%AE%D9%88%D8%-
B1%D8%B4%DB%8C%D8%AF-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86/ (Date 
of visit to the site: February 16, 2025).

https://wisgoon.com/p/PTMG5R5FOM/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).
http://ghiasabadi.com/winged_disk.html/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).
https://www.eligasht.com/Blog/travelguide/%D8%A2%D8%AA%D8%B4%DA%A9%D

8%AF%D9%87-%DB%8C-%DA%86%D9%87%D8%A7%D8%B1%D8%B7%D8%A7%D9
%82%DB%8C-%D8%AF%D8%B1-%D9%86%DB%8C%D8%A7%D8%B3%D8%B1/ (Date 
of visit to the site: February 16, 2025).

https://shahrmardomdaily. ir/%D9%81%D8%B1%D8%A7%D8%B4%D8%A8%D9%
86%D8%AF%D8%9B-%D9%BE%D8%A7%DB%8C%D8%AA%D8%AE%D8%AA-%DA
%86%D9%87%D8%A7%D8%B1%D8%B7%D8%A7%D9%82%DB%8C%D9%87%D-



136 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

8%A7%DB%8C-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D8%A8/ (Date of visit 
to the site: February 16, 2025).

https://akharinkhabar. ir/ local/9839909/%D8%B9%DA%A9%D8%B3-%D8%
A8%D8%B1%D8%AF%D8%B4%DB%8C%D8%B1-%D9%86%D9%85%D8%A7
%D8%AF-%D8%AF%DB%8C%D8%B1%DB%8C%D9%86%D9%87-%D8%A8%
D8%AE%D8%A A%DB%8C%D8%A7%D8%B1%DB%8C-%D9%87%D8%A7-%
D8%A8%D8%B1-%D9%85%D8%B2%D8%A7%D8%B1-%DA%86%D9%87%D8
%B1%D9%87-%D9%87%D8%A7%DB%8C-%D8%B3%D8%B1%D8%B4%D9%86%-
D8%A7%D8%B3-%D8%A7%DB%8C%D9%84 (Date of the visit to the site: February 19, 
2025).

Статья поступила в редакцию: 31.08.2024
Принята к публикации: 15.03.2025

Дата публикации: 31.03.2025


