
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



137Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 94
DOI 10.14258/nreur(2025)1–08

И. Г. Актамов

Институт монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделения РАН, 
Улан-Удэ (Россия); 
Бурятский государственный университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия)

Т. Б. Бадмацыренов

Бурятский государственный университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия)

Ц. Цэцэнбилэг

Институт философии Академии наук Монголии, Улан-Батор (Монголия); 
Российский университет дружбы народов им. П. Лумумбы, Москва (Россия)

БУДДИЗМ И ПОСТСЕКУЛЯРНОЕ ОБЩЕСТВО: 
СОЦИОРЕЛИГИОЗНЫЕ ПРОЦЕССЫ В МОНГОЛИИ  
КОНЦЕ ХХ — НАЧАЛЕ XXI В.

Статья посвящена исследованию основных тенденций развития социорелигиозных 
процессов в Монголии в конце ХХ — начале XXI в. Дана историческая характеристи-
ка взаимоотношений государства и религии после распада Советского Союза и демо-
кратических преобразований 1990‑х гг. в Монголии. В конце ХХ в. был отмечен бур-
ный рост религиозности, где традиционно значимое место занимал буддизм. Вместе 
с тем под влиянием глобальных тенденций началось проникновение протестантизма 
и нетрадиционных религиозных течений. Определено, что современное монгольское 
общество характеризуется чертами постсекулярности, где политическая власть и буд-
дийское духовенство находятся в активном взаимодействии. Это подтверждается пуб-
личными заявлениями высшего руководства страны. Можно констатировать, что мон-
гольское общество является преимущественно религиозным, но отмечается тенден-
ция роста атеизма в молодежной среде. В последние годы в монгольском обществе на-
блюдается запрос на формирование национальной идеи, способной консолидировать 
все общественные и политические силы. В качестве оптимального варианта предлага-
ется буддизм как религия, объединяющая всех монголов.

Ключевые слова: Монголия, буддизм, социорелигиозные процессы, постсекуляр- 
ность.

Цитирование статьи: 
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное обще-
ство: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в. // Народы 
и религии Евразии. 2024. Т. 30, № 1 С. 137–150. DOI 10.14258/nreur(2025)1–08.



138 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

I. G. Aktamov

Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan studies of the Siberian branch of the 
Russian Academy of Sciences, Ulan-Ude (Russia); Dorzhi Banzarov Buryat State University, 
Ulan-Ude (Russia)

T. B. Badmatsyrenov,

Dorzhi Banzarov Buryat State University (Ulan-Ude, Russia)

Ts. Tsetsenbileg

Mongolian Academy of Sciences; Institute of Foreign Languages, Ulan-Bator (Mongolia); 
People's Friendship University of Russia named after Patrice Lumumba, Moscow (Russia)

BUDDHISM AND POST-SECULAR SOCIETY:  
SOCIO-RELIGIOUS PROCESSES IN MONGOLIA IN THE LATE 
20TH AND EARLY 21ST CENTURIES

The article examines the primary trends in the evolution of socio-religious dynamics in 
Mongolia during the late 20th and early 21st centuries. It offers a historical analysis of the 
interplay between the state and religious institutions following the dissolution of the Soviet 
Union and the democratic reforms of the 1990s. The conclusion of the 20th century marked 
a notable increase in religiosity, with Buddhism maintaining a prominent role. Concurrently, 
influenced by global developments, there was an emergence of Protestantism and other non-
traditional religious movements. The findings indicate that contemporary Mongolian society 
exhibits characteristics of post-secularity, characterized by active engagement between 
political authorities and the Buddhist clergy, as evidenced by public declarations from the 
nation's leadership. While it can be asserted that Mongolian society remains largely religious, 
there is a discernible trend of rising atheism among the youth. Recently, there has been a 
growing demand within Mongolian society for the establishment of a national ideology that 
can unify diverse social and political factions, with Buddhism being proposed as the most 
suitable religion to achieve this cohesion among the Mongolian populace.

Keywords: Mongolia, Buddhism, socio-religious processes, post-secularity.

For citation: 
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular society: 
socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries. Nations 
and religions of Eurasia. 2024. T. 30, № 1 P. 137–150 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)1–08.

Актамов Иннокентий Галималаевич, кандидат педагогических наук, доктор 
философии, заведующий лабораторией Центра переводов с восточных языков, 
Институт монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделения 



139Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

РАН, Улан-Удэ (Россия); доцент кафедры истории и регионоведения стран Азии, 
Бурятский государственный университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия). 
Адрес для контактов: aktamov13@gmail.com; orcid.org/0000–0002–8646–1048 
Бадмацыренов Тимур Баторович, доктор социологических наук, доцент, 
заведующий кафедрой политологии и социологии, директор Центра социально-
политических исследований «Альтернатива», Бурятский государственный 
университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия). Адрес для контактов: 
badmatsyrenovtb@bsu.ru; orcid.org/0000–0002–6363–9464 
Цэцэнбилэг Цэвээн, доктор философии (PhD), доцент, ведущий научный сотрудник, 
Институт философии Академии наук Монголии, Улан-Батор (Монголия); доцент 
Института иностранных языков, Российский университет дружбы народов им. 
П. Лумумбы, Москва (Россия). Адрес для контактов: tsetsenbilegts@gmail.com;  
orcid.org/0000–0001–5987–9310 
Aktamov Innokentii Galimalaevich, Candidate of Pedagogical Sciences, Doctor (PhD 
in History of science), Head of the Laboratory «Oriental Languages Translations Center», 
Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan studies, Siberian branch of the Russian 
Academy of Sciences; Associate professor of the Department of History and Regional 
studies of Dorzhi Banzarov Buryat State University, Ulan-Ude (Russia). Contact address: 
aktamov13@gmail.com; https:// orcid.org/0000–0002–8646–1048. 
Badmatsyrenov Timur Batorovich, Doctor of Sociological Sciences, Associate Professor 
of the Department of Political Science and Sociology, Head of the Center for Social and 
Political Studies, Head of Center of Social and Political Studies, Dorzhi Banzarov Buryat 
State University, Ulan-Ude (Russia). Contact address: badmatsyrenovtb@bsu.ru; https:// 
orcid.org/0000–0002–6363–9464. 
Tsetsenbileg Tseveen, Doctor (PhD in Sociology), Associate professor, Leading researcher 
of Department of Sociology, Institute of Philosophy, Mongolian Academy of Science, 
Ulaanbaatar (Mongolia); Associate professor of Institute of Foreign Languages, People's 
Friendship University of Russia named after Patrice Lumumba, Moscow (Russia), Contact 
address: tsetsenbilegts@gmail.com; https:// orcid.org/0000–0001–5987–9310.

Введение
Религия как концепт за последнее столетие в научном видении прошла путь от се-

куляризации и маргинализации до десекуляризации и постсекулярности. Термин 
«постсекулярность» получил содержательное наполнение во второй половине ХХ в. 
и связан с пересмотром теоретической рамки секуляризации, в призме которой зна-
чимость религии в обществе сокращается. Напротив, как отмечает Б. Тернер, «ре-
лигия играет важную роль в публичном пространстве и во многих обществах либе-
ральная модель секуляризации, предполагающая разделение церкви и государства, 
больше не работает» [Тернер, 2012: 45]. Большое влияние на процесс формирова-
ния постсекулярного общества оказал крах социалистической системы и образовав-
шийся идеологический вакуум, которые способствовали созданию условий для уси-
ления роли религии и проникновения ее во все сферы общества в постсоциалисти-



140 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ческих странах. Государственные и религиозные сообщества в этих условиях стали 
выстраивать своё взаимодействие совершенно по‑новому, что актуализирует анализ 
этих процессов для понимания и оценки религиозной и общественно-политической 
ситуации, а самое главное — для определения прогнозных перспектив развития от-
ношений между государством и различными объединениями в конкретном обще-
стве. Указанные тенденции повышают значимость изучения, осмысления феномена 
религии в современных условиях и понимания роли религиозного фактора в соци-
ально-политических процессах.

Ярким примером постсоциалистической трансформации является Монголия, в ко-
торой общественно-политические процессы в конце ХХ в. обрели крайне высокую ди-
намику, проявившуюся в том числе в изменении роли религии. Прежде всего отмечают 
«возрождение» буддизма, которое, вместе с тем, не стало действительно восстановле-
нием буддийской религии досоциалистического периода, поскольку современное мон-
гольское общество не стало ни чисто «буддийским», ни однозначно секулярным. Ско-
рее, оно обрело новую сложную социорелигиозную структуру, которая может быть 
описана через призму концепции постсекулярности. В фокусе исследования — выяв-
ление специфики развития буддизма в Монголии в конце ХХ — начале ХХI в. в кон-
тексте формирования постсекулярного общества. Общественно-религиозное взаимо-
действие в Монголии в рамках теории постсекулярности ранее не становилось пред-
метом специального исследования. В связи с этим мы можем говорить о высокой сте-
пени актуальности изучения указанного процесса. Результаты, представленные в дан-
ной статье, являются первой попыткой дать характеристику монгольского общества 
в контексте постсекулярности.

Материалы, методы, обзор
Начало ХХ в. ознаменовалось революционными изменениями, которые привели 

к образованию новых суверенных государств, взявших за основу социалистический 
путь развития. Религиозная политика в Советском Союзе и Монгольской Народной 
Республике являлась практически идентичной — религия рассматривалась как идео-
логический соперник и была практически исключена из общественно-политических 
процессов. В ходе радикальной социалистической секуляризации 20–30‑х гг. ХХ в. были 
демонтированы институционализированные формы религии, а реализация принци-
па свободы совести носила декларативный характер. Вместе с тем даже в период наи-
более жестких репрессий религиозные группы сохранили свое присутствие в обще-
стве, претерпев существенную трансформацию социальной организации, религиоз-
ных практик, идейного наполнения.

В конце ХХ в. во многих социалистических государствах, включая СССР и МНР, 
происходит смена политического устройства. Одним из составляющих этого процес-
са стала «реабилитация» и «возрождение» религии и религиозных институтов, кото-
рые стали играть весьма заметную роль в общественных процессах. Особое внимание 
в постсоциалистической Монголии уделялось поддержке «традиционной религии», 
в качестве которой признается буддизм. В 1990 г. был основан Союз верующих, одной 
из основных целей которого стало содействие в восстановлении и открытии монасты-
рей в сельской местности (монг. хөдөө). В 1992 г. в Монголии было открыто порядка 



141Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

100 буддийских храмов. В Конституции, принятой 13 января 1992 г., помимо прочих 
свобод, провозглашалась свобода вероисповедания (гл. II, ст. 16, п. 51), а также запре-
щалась дискриминация по религиозному признаку (гл. II, ст. 14, п. 2) [Родионов, 2018: 
94]. «Возрождение» буддизма проявлялось и проявляется в виде воссоздания разру-
шенных монастырей, увеличения числа монахов и верующих, признания культурно-
го и духовного значения буддийского учения в процессе демократизации монгольско-
го общества. Вместе с тем, наряду с вновь начавшимся процессом институционализа-
ции буддизма в постсоциалистической Монголии, о своих правах заявили представи-
тели других верований, в первую очередь шаманизма и ислама. Шаманизм (тэнгриан-
ство) и буддизм достаточно органично развиваются в монгольском обществе. По раз-
ным оценкам количество официально зарегистрированных шаманов в Монголии со-
ставляет порядка сорока тысяч человек. Кроме того, широкую популярность обрета-
ют христианские, преимущественно протестантские общины, окормляемые западны-
ми и южнокорейскими пасторами. Здесь можно говорить о влиянии «мягкой силы» 
государственных и негосударственных институтов из США и Республики Корея, ко-
торые основное внимание уделяют монгольской молодежи. Отдельно следует упомя-
нуть о феномене «корейской волны», или «халлю», который оказывает существенное 
влияние на молодежное сознание.

Концепт «постсекулярность» утвердился в научном дискурсе в результате фило-
софской дискуссии о секулярном обществе, его характеристиках и качественных из-
менениях. Одним из видных теоретиков концепции постсекулярности считается Юр-
ген Хабермас [2008], который рассматривал постсекулярность как результат развития 
высокоразвитых европейских обществ или таких стран, как Канада, Австралия и Но-
вая Зеландия [Цыплаков, 2017: 244]. Этот подход выносит за рамки социорелигиозные 
процессы в странах Азии и Африки, а также Восточной Европы, в том числе и в Рос-
сии в силу специфики процессов, протекавших в этих странах. Различие в секулярно-
сти обуславливает и разницу в процессах постсекулярности. П. Бергер даже обозна-
чил модель евросекулярности [Бергер, 2012: 10]. Подходы Ю. Хабермаса и П. Бергера 
заложили основу для анализа социорелигиозных процессов и получили свое развитие, 
в том числе и в нашей стране. В отечественной социогуманитарной науке данной про-
блематике посвящены исследования В. Карпова [2012], Е. В. Кныша [2015], А. И. Кыр-
лежева [2013], Ю. Ю. Синелиной, Д. А. Узланера [2013], Е. В. Кузьминой, Р. Р. Фазлеевой 
[2017], Д. А. Цыплакова [2017] и др. В современных исследованиях существуют две ли-
нии рассмотрения новой социальной реальности религии — постсекуляризация и де-
секуляризация. На наш взгляд, парадигма постсекулярности имеет очевидные преиму-
щества, поскольку рассматривает социорелигиозные процессы как следующий этап 
развития общества, тогда как десекуляризация предполагает «обращение секуляриза-
ции вспять» [Узланер, 2013]. Вопросы постсекулярности еще не являлись предметом 
специального изучения монгольских ученых. Исследованиям социорелигиозных про-
цессов в Монголии посвящены труды М. Гантуяа, Г. Лхагвасурэн, Т. Булган, Д. Дагва-
дорж, А. Жамбал, С. Цэдэндамба, Б. Мунхцацралт и др. Особое значение имеют пуб-
ликации М. Гантуяа, в том числе и на русском языке [Гантуяа, 2021; Дашковский, Ган-
туяа, Шершнева, Бүрэнөлзий, 2022].



142 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Можно констатировать, что в российской науке пока не предпринималось отдель-
ного исследования буддизма Монголии в контексте концепции постсекулярности.

Результаты и обсуждение
Развитие буддизма после демократической революции Монголии
Волна демократизации в Монголии в конце 1980‑х гг. привела к существенному изме-

нению характера общественных отношений. Религиозные организации и отдельные ду-
ховные деятели начали реализовывать планомерную работу по увеличению своих после-
дователей. На этом этапе наибольшее количество верующих было у буддизма, несколь-
ко позже, в основном в молодежной среде, увеличилось количество протестантов. Объ-
яснялось это несколькими факторами. Во-первых, буддийское учение имело историче-
ские корни и достаточно прочно укоренилось в культуре монгольских народов. Во-вто-
рых, буддизм, несмотря на проводившуюся в период социализма политику со сторо-
ны власти, сумел сохранить институциональную основу, что позволило достаточно бы-
стро вернуть утраченные позиции в обществе. Объяснение росту популярности проте-
стантизма в молодежной среде было дано выше — реализация политики «мягкой силы».

Демократизация общественной жизни, объявленная свобода совести и вероиспо-
ведания стали условием активизации религиозных инициатив со стороны граждан 
Монголии. Например, в 1990 г. была создана организация «Союз буддистов Монго-
лии»1, основной целью которой являлось объединение и координация обществен-
ных инициатив по возрождению буддийских традиций в стране, реставрация старых 
и строительство новых дацанов, религиозных объектов и т. д. [Ванчикова, Цэдэндам-
ба, 2014: 91]. На волне демократических преобразований 1990‑х гг. наблюдался суще-
ственный рост числа верующих и количества религиозных организаций, началось ак-
тивное проникновение религиозных идей и практик в повседневную культуру и пуб-
личное пространство.

Характерной тенденцией стало взаимодействие религиозной и политической сфер 
общества. Ярким примером является Демократическая партия верующих Монголии2, 
хотя она и потерпела поражение на первых же выборах в Великий Государственный 
Хурал [Гантөгс, 2024]. Тем не менее, многие политические партии с завидным постоян-
ством стали использовать в своих программах религиозные идеи и лозунги, а буддий-
ские деятели начали принимать активное участие в общественно-политической дея-
тельности. На новом этапе развития государства правящая монгольская элита практи-
чески полностью состояла из людей, так или иначе принадлежавших буддийской тра-
диции. По мнению исследователей, свои буддийские предпочтения наиболее ярко про-
являли премьер-министр Монголии Намбырын Энхбаяр и отчасти президент Наца-
гийн Багабанди. Премьер-министр в некоторых публичных выступлениях объясняет 
реалии политической и экономической жизни современного мира с буддийской точ-
ки зрения [Саяна Намсараева, 2004].

Более того, высшая политическая власть стала практиковать религиозные ритуалы, 
которые впоследствии стали нормой политической жизни. В качестве примера мож-

1	 Монгол Бурханы шашинтан сүсэгтний холбоо. — прим. авт.
2	 Монголын шашинтны ардчилсан нам. — прим. авт.



143Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

но привести деятельность одного из президентов Монголии Цахиагийн Элбэгдоржа 
(2009–2017), который в своих политических целях начал использовать культовый ис-
торико-религиозный объект монголов — гору Бурхан халдун. Президент принимал 
непосредственное участие в религиозных обрядах на горе Бурхан-Халдун с привлече-
нием начальника генерального штаба вооруженных сил, депутатов Великого Государ-
ственного Хурала, сотрудников администрации президента, Совета национальной без-
опасности, представителей духовенства в лице настоятеля монастыря Гандантэгчэнлин 
Эрдэнэхуу и других лиц [Бурхан Халдун уулын…, 2015]. В 2010 г. президент Монголии 
поручил правительству страны принять меры по включению горы Бурхан-Халдун и ее 
окрестностей в список объектов Всемирного наследия в силу ее уникальной природ-
ной и культурной ценности. 20 сентября 2010 г. был издан президентский указ «О горе 
Бурхан-Халдун» [Бурхан Халдуны тухай, 2010]. В декабре 2015 г. президенту Монго-
лии в Париже было вручено свидетельство о включении горы Бурхан халдун в список 
Всемирного культурного наследия. Это стало событием в политической жизни стра-
ны, которому Элбэгдорж придал особое значение [Элбэгдорж, 2016].

Данная тенденция сохраняется и в настоящее время. Например, действующий пре-
зидент Монголии У. Хурэлсух, на тот момент занимавший пост премьер-министра стра-
ны, посетил открытие Цогчен дугана «Батцагаан» в столичном монастыре Гандантэг-
чэнлин и в своем выступлении отметил, что «власть должна уважать религию, а рели-
гия относиться с уважением к власти» [У. Хүрэлсүх, 2019]. Таким образом, можно кон-
статировать, что религия обрела политическое значение и стала играть важную роль 
в социально-политических процессах, в том числе и во внешней политике Монголии.

Исследовательский интерес представляет выявление особенностей реинституцио-
нализации буддийской культуры в новых социальных, экономических и политических 
условиях преобладания городского населения, изменения образа жизни, формирова-
ния современной демократической системы и новых международно-политических 
условий [Бадмацыренов, 2015: 98].

Одной из наиболее значимых описательных моделей стала концепция «двух буд-
дизмов», в которой проводится дихотомичная дифференциация двух различающихся 
социальных аспектов буддийских сообществ. Первый охватывает буддистов азиатско-
го происхождения, «рожденных в буддийском культурном наследии», а второй вклю-
чает не-азиатских конвертитов [Numrich, 2003: 55]. Различия между этими типами со-
обществ обусловлены социокультурными практиками социализации индивидов в ре-
лигиозном и культурном контексте. «Этнический» буддизм в большей степени связан 
с коммунитарными и семейными структурами, в то время как «конвертитский» име-
ет более индивидуалистический характер [Numrich, 2003: 65].

В Монголии проблему развития «двух буддизмов» исследовал Йохан Элверског, ко-
торый отмечает, что «большинство монгольского населения не включено в продолжа-
ющуюся религиозную буддийскую традицию», а «обращаются» (converting) в нее, ос-
новным мотивом чего выступает этничность или стремление к этническому и нацио-
нальному единству» [Elverskog, 2006: 29–46]. В результате этого оформились две груп-
пы, которые по‑разному видят перспективы «возрождения» буддизма в Монголии.



144 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

«Для местного духовенства оно не должно основываться на модернисткой потреб-
ности «понимания Дхармы», а всецело направлено на воссоздание традиционной мон-
гольской сангхи, основной задачей которой выступает выполнение ритуалов для госу-
дарства и мирян» [Elverskog, 2006: 33]. Другая группа, «западные модернисты», как на-
зывает их Элверског, стремятся к переводу буддийских практик с тибетского язы-
ка на современный монгольский язык на кириллице, с целью обеспечения доступно-
сти буддийского учения и повышения его привлекательности для верующих-мирян 
[Elverskog, 2006: 33].

Несмотря на то, что буддизм для монголов выступает одним из наиболее важных 
маркеров этничности, в общественном сознании также существует дискурс, в рамках 
которого буддизм позиционируется как один из основных инструментов подчинения 
монголов Цинской империи. Этот дискурс возник в начале XX в., когда привержен-
цы националистического течения и монгольские марксисты рассматривали буддизм 
в качестве главного препятствия модернизации Монголии. Таким образом, в отли-
чие от многих других обществ буддийской Азии, где буддизм воображается через пре-
имущественно позитивные составляющие истории и этничности, буддийская исто-
рия Монголии, наоборот, связана с «национальным унижением» [Elverskog, 2006: 33].

По мнению ряда исследователей, одним из важных факторов, повлиявших на про-
цесс постсекуляризации, стала глобализация, которая привела к потере национальной 
и этнической самобытности [Багаева, 2019: 46]. Поскольку вопросы этнического са-
мосознания и идентичности имеют историко-политическое значение, феномен глоба-
лизации вызвал ответную реакцию, которая была окрашена, в том числе, в национа-
листические и радикально религиозные оттенки.

В 2015–2017 гг. Институт философии Академии наук Монголии провел исследо-
вание на тему «Религиозная ситуация в Монголии». Выборка составила 2400 человек 
(из 20 районов страны и 6 микрорайонов столицы). По результатам социологическо-
го опроса были получены данные, характеризующие религиозность населения стра-
ны. Из общего количества опрошенных, 77,4% считают себя религиозными людьми, 
22,6% относят себя к атеистам. По мере увеличения возраста растет количество рели-
гиозных последователей. Например, среди респондентов в возрасте от 16 до 30 лет ко-
личество верующих составляет 70,4%, среди 30–50‑летних — 79,6%, свыше 50 лет — 
84,6% соответственно.

Приверженность к различным религиозным течениям распределилась следующим 
образом:

•	 буддизм (различные течения и школы) — 70,3%;
•	 шаманизм (тэнгрианство) — 11,8%;
•	 христианство (различные течения) — 8,2%;
•	 ислам — 6,8%;
•	 нетрадиционные и новые религиозные течения — 3,1%.
Вместе с тем, по сравнению с социологическим опросом, проведенным в 1994 году, 

число убежденных атеистов увеличилось в 1,6 раза [Монголд тууштай шашингүй үзэл-
тэй…, https://ikon. mn/opinion/1fds].

Другие данные приводит Национальное бюро статистики (табл.).



145Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Статистические данные количества верующих в 2010 и 2020 гг. 
Statistical data on the number of believers in 2010 and 2020

Религии
2010 2020

Численность % Численность %

Буддизм 1,459,983 53 1,704,480 51,7

Ислам 82,641 3 105,500 3,2

Шаманизм 79,886 2,9 82,422 2,5

Христианство 60,603 2,2 42,859 1,3

Другие 11,019 0,4 23,078 0,7

Атеизм 1,063,308 38,6 1,338,528 40,6

Общее количество 2,754,685 100 3,296,866 100

Несколько иные, но не принципиально отличающиеся результаты были получены 
в ходе проведенного опроса общественного мнения, посвященного состоянию и оцен-
кам развития демократического управления в Монголии. Исследования проводились 
при поддержке ПРООН с 2005 по 2013 г. Результаты опроса представлены на рисунке.

Статистические данные по количеству верующих в 2005, 2008, 2010 и 2013 гг.3 
Statistical data on the number of believers in 2005, 2008, 2010 and 2013.4

Заключение
В целом анализ религиозной ситуации в Монголии позволяет сделать предваритель-

ный вывод, что буддизм как традиционная религия монголов занимает доминирующее 
положение с точки зрения количества последователей и характера взаимодействия с по-

3	 Сост. по: 5‑я конференция ASBSTO. ПРООН. ФСЭХ, МАН. «Критерии демократического управления: 
состояние и оценка управления в Монголии» (УБ, 2006); Проект ЦРТ 9, ПРООН. ФСЭХ, МАН. «Из-
менения в состоянии демократического управления: 2007–2008 гг.» (УБ, 2008 г.); Проект ЦРТ 9, 
ПРООН. ФСЭХ, МАН. «Изменения в состоянии демократического управления: 2009–2010 гг.» (УБ, 
2010); ТСХХ. ФСЭХ. ШУА. «Оценка демократии в Монголии, развитие и зрелость демократии». От-
чет о социологическом исследовании. (УБ, 2013)] 

4	 Comp. on: 5th ASBESTOS Conference. UNDP. ALL, MAN. «Criteria of democratic governance: the state and 
assessment of governance in Mongolia» (UB, 2006); MDG 9 project, UNDP. EVERYONE, MAN. «Changes 
in the state of democratic governance: 2007–2008» (UB, 2008); MDG 9 project, UNDP. EVERYONE, MAN. 
«Changes in the state of democratic governance: 2009–2010» (UB, 2010); TLC. FSEH. SHUA. «Assessment 
of democracy in Mongolia, development and maturity of democracy». Report on the sociological research. 
(UB, 2013).



146 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

литической властью. Интересные данные получены по количеству церквей, располо-
женных в столице страны. Если буддийских храмов в Улан-Баторе 80, то христианских 
(различных течений) насчитывается 189. Кроме того, насчитывается 52 храма других 
конфессий, что составляет почти 2/3 от количества буддийских храмов. Буддизм зани-
мает особое место в политической системе страны, хотя согласно законодательству, го-
сударство предоставляет равные права всем конфессиям. Политические лидеры Мон-
голии зачастую принимают участие в буддийских ритуалах, а иногда сами иницииру-
ют общественно-религиозную деятельность. По мнению экспертов, в обществе суще-
ствует запрос на формирование государственной идеологии, которая способна спло-
тить монгольский народ. В качестве очевидного варианта рассматривается буддизм 
как объединяющий всех монголов базис, на основе которого возможна консолидация 
населения и разных политических сил [Монголчуудыг Бурханы шашин л нэгтгэж бай-
на]. Примечательно, что после всплеска интереса к буддизму на волне демократиче-
ских преобразований 1990‑х гг. и роста количества последователей (около 80% насе-
ления страны), всего через десять-пятнадцать лет буддистами считают себя всего 48% 
граждан. В целом исследователи отмечают рост количества неверующих среди моло-
дежи. Поскольку средний возраст населения Монголии не достигает 30 лет, то обо-
значенная тенденция будет сохраняться. Политическая элита понимает, что необхо-
дим взвешенный подход в религиозной политике в молодежной среде не только с точ-
ки зрения консолидации нации, но и превентивного решения вопросов экстремизма  
и терроризма.

Благодарности и финансирование
Исследование проведено в рамках гранта РНФ «Традиционный буддизм, постсеку-

лярность и современные общественно-политические процессы в России и Монголии», 
№ 24–48–03022, https://rscf.ru/project/24–48–03022/.

Acknowledgments and funding
The study was conducted within the framework of the RSF “Traditional Buddhism, Post-

Secularity and Modern Socio-Political Processes in Russia and Mongolia”, № 24–48–03022, 
https://rscf.ru/project/24–48–03022/.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК:
Багаева К. А. Десекуляризация и тренд постсекулярного // Вестник Бурятского го-

сударственного университета. Философия. 2019. Вып. 2. С. 43–48.
Бадмацыренов Т. Б. Социорелигиозные процессы развития буддизма в России 

и Монголии // Вестник Бурятского государственного университета. 2015. Вып. 6А. 
С. 97–104.

Бергер П. Фальсифицированная секуляризация // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2012. № 2 (30). С. 8–21.

Ванчикова Ц. П., Цэдэндамба С. Современные процессы в монгольском буддизме 
1990–2007 гг. // Гуманитарный вектор. 2014. № 2 (38). Культурология. С. 89–96.

Гантуяа М. Некоторые методологические подходы исследования религиозно-
сти граждан приграничных с Россией территорий Монголии // Ермолаевские чте-



147Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ния : материалы юбилейной V научно-практической конференции с международ-
ным участием, посвященной 100‑летию образования Тувинской Народной Респуб-
лики, Кызыл, 26–27 августа 2021 года. Кызыл : Издательский отдел Национальной 
библиотеки им. А. С. Пушкина Республики Тыва. 2021. С. 101–108. URL: https://doi.
org/10.24412/2686–9624–2021–101–108.

Дашковский П. К., Гантуяа М., Шершнева Е. А., Бүрэнөлзий И. Религиозные про-
цессы на территории Монголии (по результатам социологического исследования) // 
Народы и религии Евразии. 2022. Т. 27, No 1. С. 72–89. https://doi.org/10.14258/nreur 
(2022) 1–05.

Карпов В. Концептуальные основы теории десекуляризации // Государство, рели-
гия, церковь в России и за рубежом. 2012. № 2. С. 114–164.

Кныш Е. В. Понятия секулярной и постсекулярной культуры: исторические транс-
формации // Вестник Гуманитарного университета. 2015. № 1 (8). С. 66–72.

Кузьмина Е. В., Фазлеева Р. Р. Постсекулярность: тенденции анализа феномена в со-
временных религиоведческих исследованиях // Исторические, философские, поли-
тические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории 
и практики. 2017. № 8 (82). С. 106–112.

Кырлежев А. И. Эра постсекуляризма. 2013 // Правмир. URL: http://www.pravmir. ru/
era-postsekulyarizma/ (дата обращения: 13.09.2024).

Намсараева  С.  Кого не  любят в  толерантной Монголии  // Независимая га-
зета, 04.02.2024. URL: https://www.ng.ru/people/2004–02–04/5_mongolia.html#:~: 
text=%D0%92%20%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D
1%83%D1%86%D0%B8%D0%B8%20%D0%9C%D0%BE%D0%BD%D0%B3%D0%BE%
D0%BB%D0%B8%D0%B8%201992%20%D0%B3,%D0%B1%D1%8B%D0%BB%20%D0
%BF%D1%80%D0%B8%D0%BD%D1%8F%D1%82%20%D0%B2%201993%20%D0%B3 
(дата обращения: 08.09.2024).

Родионов В. А. Буддизм и постсоциалистическая трансформация в Монголии // 
Власть. 2018. № 2. С. 94–99.

Тернер Б. Религия в постсекулярном обществе // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2012. № 2. С. 21–51.

Узланер Д. Картография постсекулярного // Отечественные записки. 2013. № 1. URL: 
https://strana-oz.ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo (дата обращения: 06.09.2024).

Цыплаков Д. А. Российская постсекулярность: специфика изучения // Российский 
гуманитарный журнал. 2017. Т. 6. № 3. С. 242–252.

Elverskog J. Two Buddhisms in Contemporary Mongolia // Contemporary Buddhism. 
2006. Vol. 7. № 1. P. 29–46.

Habermas J. A “post-secular” society — what does that mean? (16 September 2008) // 
Reset Dialogues. URL: https://www.resetdoc.org/story/a-post-secular-society-what-does-
that-mean/ (08.09.2024).

Numrich P. Two Buddhisms Further Considered. // Contemporary Buddhism, 2003. № 4 
(1). P. 55–78.

Бурхан Халдун уулын тэнгэрийг тайх ёслол боллоо // news. mn. URL: https://news. 
mn/r/696351/. (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).



148 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Бурхан халдуны тухай. Монгол Улсын ерөнхийлөгчийн зарлиг // legalinfo. mn. URL: 
https://legalinfo. mn/mn/detail/11182. (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).

Гантөгс Л. Эвслүүд сонгуульд хэр амжилттай оролцдог вэ // iToim. mn. URL: https://
itoim.mn/a/2024/01/29/parliament/ysv. (дата обращения: 09.09.2024) (на монг. яз.).

Монголд тууштай шашингүй үзэлтэй хүмүүс 1994 онтой харьцуулахад 1.6 дахин нэ-
мэгджээ // ikon. mn. URL: https://ikon.mn/opinion/1fds. (дата обращения: 09.09.2024) 
(на монг. яз.).

Монголчуудыг Бурханы шашин л нэгтгэж байна // medee.mn. URL: https://medee. 
mn/p/166064. (дата обращения: 11.09.2024) (на монг. яз.).

Хүрэлсүх У.: Төр нь шашнаа хүндэтгэж, шашин нь төрөө дээдэлнэ // unuudur. mn 
URL: https://www.unuudur.mn/a/117838 (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).

Элбэгдорж Ц.: Бурхан халдуныг дэлхийд бүртгэлтэй болсонд их баяртай байгаа // 
ikon. mn. URL: https://ikon.mn/n/ny2. (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).

REFERENCES
Badmatsyrenov T. B. Sotsioreligioznye protsessy razvitiya buddizma v Rossii i Mongolii 

[Social and religious processes of the development of Buddhism in Russia and Mongolia]. 
Vestnik Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta [Vestnik of the Buryat State University]. 
2015, no. 6A. P. 97–104 (in Russian).

Bagaeva K. A. Desekulyarizatsiya i trend postsekulyarnogo [Desecularization and the trend 
of postsecular]. Vestnik Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta [Vestnik of the Buryat State 
University]. 2019, no 2. P. 43–48 (in Russian).

Berger P. Falsifitsirovannaya sekulyarizatsiya [Secularization falsified]. Gosudarstvo, 
religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, Religion and Church]. 2012, no 2 (30). P. 8–21 
(in Russian).

Dashkovskiy P. K., Gantuya M., Shershneva E. A., Burenulzii I. Religioznye protsessy na 
territorii Mongolii (po rezultatam sotsiologicheskogo issledovaniya) [Religious processes 
on the territory of Mongolia (based on the results of sociological research)]. Narody i religii 
Evrazii [Nations and religions of Eurasia]. 2022, vol. 27, no 1. P. 72–89 (in Russian).

Gantuya M. Nekotorye metodologicheskiye podkhody issledovaniya religioznosti grazhdan 
prigranichnykh s Rossiyei territoriy Mongolii [Some methodological approaches to studying 
the religiosity of citizens of Mongolia's border territories with Russia]. Yermolaevskiye chteniya: 
Materialy yubileinoi V nauchno-prakticheskoi konferentsii s mezhdunarodnym uchastiem, 
posvyashennoi 100‑letiyu obrazovaniya Tuvinskoi Narodnoi Respubliki, Kyzyl, 26–27 avgusta 
2021. — Kyzyl: Izdatel'skiy otdel Natsional'noi biblioteki im. A. S. Pushkina, Respublika Tyva 
[Ermolaev Readings: Proceedings of the V scientific and practical conference with international 
participation dedicated to the 100th anniversary of the formation of the Tuvan People's 
Republic, Kyzyl, August 26–27, 2021. — Kyzyl: Publishing Department of the A. S. Pushkin 
National Library, Republic of Tuva]. 2021. P. 101–108. https://doi.org/10.24412/2686–9624–
2021–101–108 (in Russian).

Karpov V. Kontaeptual'nye osnovy teorii desekulyarizatsii [Conceptual foundations 
of the theory of desecularization]. Gosudarstvo, religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, 
Religion and Church]. 2012, no 2. P. 114–164 (in Russian).



149Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Knysh E. V. Ponyatia sekulyarnoi I postsekulyarnoi kul'tury: istoricheskiye transformatsii 
[Concepts of secular and postsecular culture: historical transformations] Vestnik gumanitarnogo 
universiteta [Bulletin of the Humanitarian University]. 2015, no. 1 (8). P. 66–72 (in Russian).

Kuzmina  E. V., Fazleeva  R . R .  Postsekulyarnost': tendentsii analiza fenomena v 
sovremennykh religiovedcheskikh issledovaniyakh [Post-secularity: trends in the analysis 
of the phenomenon in modern religious studies]. Istoricheskie, filosofskie, politicheskie I 
yuridicheskie nauki, kul'turologiya I iskusstvovedenie. Voprosy teorii I praktiki. [Historical, 
philosophical, political and legal sciences, cultural studies and art criticism. Theory and 
practice issues]. 2017, no. 8 (82). P. 106–112 (in Russian).

Kyrlezhev A. I. Era postsekulyarizma [The Era of Post-Secularism]. 2013. URL: http://www.
pravmir. ru/era-postsekulyarizma/ (Accessed September 13, 2024) (in Russian).

Namsaraeva Sayana. Kogo ne lyubyat v tolerantnoi Mongolii [Who is not liked in 
tolerant Mongolia]. URL: https://www.ng.ru/people/2004–02–04/5_mongolia.html#:~: 
text=%D0%92%20%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D
1%83%D1%86%D0%B8%D0%B8%20%D0%9C%D0%BE%D0%BD%D0%B3%D0%BE%
D0%BB%D0%B8%D0%B8%201992%20%D0%B3,%D0%B1%D1%8B%D0%BB%20%D0
%BF%D1%80%D0%B8%D0%BD%D1%8F%D1%82%20%D0%B2%201993%20%D0%B3 
(Accessed September 8, 2024) (in Russian).

Rodionov V. A. Buddizm i postsotsialisticheskaya transformatsiya v Mongolii [Buddhism 
and post-socialist transformation in Mongolia]. Vlast [Vlast']. 2018, no 2. P. 94–99 (in Russian).

Terner B. religiya v postsekulyarnom obshchestve [Religion in a Post-secular Society] 
Gosudarstvo, religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, Religion and Church]. 2012, no 2. 
P. 21–51 (in Russian).

Tsyplakov D. A. Rossiiskaya postsekulyarnost: spetsifika izucheniya [The Russian post-
secular situation: specific features] Rossiiskii gumanitarnyi zhurnal [Liberal Arts in Russia]. 
2017, vol. 6, no 3. P. 242–252 (in Russian).

Uzlaner D. Kartografiya postsekulyarnogo [Cartography of post-secularity]. URL: 
https://strana-oz.ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo (Accessed September 6, 2024) 
(in Russian).

Vanchikova Ts. P., Tsedendamba S. Sovremennye protsessy v mongolskom buddizme 1990–
2007 gg. [Modern processes in the Mongolian Buddhism 1990–2007]. Gumanitarniy vector. 
Seriya: kulturologiya [Humanities vector]. 2014, no 2 (38). P. 89–96 (in Russian).

Elverskog J. Two Buddhisms in Contemporary Mongolia. Contemporary Buddhism. 2006, 
vol. 7, no 1. P. 29–46 (in English).

Habermas J. A “post-secular” society — what does that mean? URL: https://www.resetdoc.
org/story/a-post-secular-society-what-does-that-mean/ (Accessed September 16, 2008) 
(in English).

Numrich P. Two Buddhisms Further Considered. Contemporary Buddhism. 2003. no 4 (1). 
P. 55–78 (in English).

Burkhan Khaldun uulyn tengeriig taikh yoslol bolloo. A ceremony of worshiping the sky took 
place on Mount Burkhan Khaldun. URL: https://news. mn/r/696351/ (Accessed September 
8, 2024) (in Mongolian).



150 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Elbegdorzh Ts. Burkhan khaldunyg delkhiid burtgeltei bolsond ikh bayartai baigaa. I am 
very happy that Burhan Khaldun has been registered in the world heritage. URL: https://ikon. 
mn/n/ny2 (Accessed September 8, 2024) (in Mongolian).

Gantugs L. Evsluud songuuld kher amzhilttai oroltsdog ve. How successful are coalitions 
in elections? URL: https://itoim. mn/a/2024/01/29/parliament/ysv. (Accessed September 9, 
2024) (in Mongolian).

Khurelsukh U. Tur n' shashnaa khundetgezh, shashin n' turuu deedlene. The state respect 
religion, and religion respect the state. URL: https://www.unuudur.mn/a/117838 (Accessed 
September 8, 2024) (in Mongolian).

Mongold tuushtai shashingui uzeltei humuus 1994 ontoi khartsuulahad 1.6 dakhin 
nemegdezhee. Compared to 1994, the number of committed atheists in Mongolia has increased by 
1.6 times. URL: https://ikon. mn/opinion/1fds (Accessed September 9, 2024) (in Mongolian).

Статья поступила в редакцию: 14.09.2024
Принята к публикации: 18.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025


