
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



193Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 272/273
DOI 10.14258/nreur(2025)1–11

В. И. Мусаев

Санкт-Петербургский институт истории РАН, Санкт-Петербург (Россия)

ПОЛЬСКО-ЛИТОВСКИЕ ПРОТИВОРЕЧИЯ 
В КАТОЛИЧЕСКИХ ОБЩИНАХ В РОССИИ В НАЧАЛЕ ХХ В.

В статье рассматриваются взаимоотношения внутри католических общин Россий-
ской империи, преимущественно в Северо-Западном крае — в Виленской, Ковенской 
и Сувалкской губерниях, а также в Санкт-Петербурге. Традиционное польское доми-
нирование в жизни российских католических приходов, которое выражалось, в част-
ности, в преобладании польских ксёндзов среди духовенства, господстве польского 
языка в дополнительном богослужении, церковном делопроизводстве и деятельности 
приходских школ, с рубежа веков начало вызывать недовольство представителей дру-
гих национальностей. Прежде всего это касалось литовцев, второй по численности на-
циональной группы среди прихожан католических церквей. С конца XIX в. происхо-
дила активизация литовского национального движения, включая развитие литовского 
литературного языка. В этой связи в католических приходах, главным образом в Севе-
ро-Западном крае, участились разногласия и конфликты между поляками и литовца-
ми, в основном из‑за языка церковных песнопений, дополнительного богослужения 
и языка преподавания в приходских школах.

Ключевые слова: Российская империя, католические общины, поляки, литовцы, 
национальное движение, межэтнические противоречия

Цитирование статьи: 
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах в России 
в начале ХХ в. // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 193–209.  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–11.

V. I. Musaev

St. Petersburg Institute of History, Russian Academy of Science, Saint-Petersburg (Russia)

DIFFERENCES BETWEEN THE POLES AND THE LITHUANIANS 
IN THE ROMAN-CATHOLIC COMMUNITIES IN RUSSIA 
IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY



194 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

The article examines the dynamics within Roman-Catholic communities in the Russian 
Empire, particularly in the provinces of Wilno, Kowno, and Suwałki, as well as in St. Petersburg. 
It highlights the traditional Polish influence in the Russian Catholic parishes, characterized 
by the predominance of Polish clergy, the use of the Polish language in supplementary divine 
services, administrative tasks, and the operation of parish schools. As the century turned, 
this Polish dominance began to generate discontent among other ethnic groups, notably 
the Lithuanians, who constituted the second largest group of Catholic parishioners. The 
late 19th century witnessed a surge in the Lithuanian national movement, including the 
advancement of the Lithuanian literary language. Consequently, conflicts between Poles and 
Lithuanians in Catholic parishes became more frequent, particularly in the North-Western 
region, centering around issues such as the language of psalms, additional services, and the 
medium of instruction in parish schools.

Keywords: Russian Empire, Roman-Catholic Communities, Poles, Lithuanians, National 
Movement, Interethnic Differences.

For citation: 
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-Catholic 
Communities in Russia in the early Twentieth Century. Nations and Religions of Eurasia. 
2025. Vol. 23. No 1. P. 193–209 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)1–11.

Мусаев Вадим Ибрагимович, доктор исторических наук, ведущий научный 
сотрудник, Санкт-Петербургский институт истории РАН, Санкт-Петербург (Россия). 
Адрес для контактов: vmusaev62@mail.ru; https://orcid.org/000–003–2641–5231 
Musaev Vadim Ibragimovich, doctor of historical Sciences, leading researcher,  
St. Petersburg Institute of History of RAS, St. Petersburg (Russia). Contact address: 
vmusaev62@mail.ru; https://orcid.org/000–003–2641–5231

Введение
Последователи римско-католической церкви в XIX–XX вв. на территории Россий-

ской империи занимали по численности первое место среди членов «инославных», 
т. е. неправославных христианских общин. Такая ситуация сложилась благодаря раз-
делам Речи Посполитой в конце XVIII в., в результате которых к империи были присо-
единены территории Литвы, Восточной Латвии (Латгале), Западной и Юго-Западной 
Руси с многочисленным католическим населением, на которых размещались четыре 
римско-католические епархии: Виленская, Жмудская (Самогитская), Луцкая и Каме-
нец-Подольская. Кроме того, католическое население России увеличивалось за счёт 
переселенцев из европейских стран, среди которых встречались католики. Католи-
цизм исповедовала часть немецких колонистов, переселение которых в Россию ак-
тивно поощрялось со времени правления Екатерины II. Исход эмигрантов-роялистов 
из Франции во время революции конца XVIII в. затронул также и Россию, и некото-
рые из этих эмигрантов осели в империи. После присоединения к Российской импе-



195Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

рии центральной части Польши в 1815 г. и образования Царства Польского имели ме-
сто также переезды поляков на территорию коронной России. Общая численность ка-
толиков в России к концу XIX в. (помимо российской части Польши) достигала при-
близительно пяти миллионов человек. Из них большинство проживали в Северо-За-
падном крае, который включал в себя Виленскую, Ковенскую, Гродненскую, Минскую, 
Витебскую и Могилевскую губернии. Специалист по истории Западной Руси Г. Я. Ки-
прианович в 1895 г. определял численность католиков на этой территории в 3 987 008 
человек [Киприанович, 1895: 222].

Этнический состав католических общин в России был весьма разнообразным. За-
метное большинство — до 75% — составляли поляки, которые за пределами Царства 
Польского проживали в губерниях Северо-Западного и Юго-Западного краёв, поль-
ские общины имелись и в ряде крупных городов Европейской России, включая Санкт-
Петербург и Москву. Второй по численности этнической группой были литовцы, про-
живавшие в Ковенской, Виленской, некоторых частях Курляндской и Гродненской гу-
берний, а также в северной части Сувалкской губернии, входившей в состав Царства 
Польского (Привислинского края). Кроме того, к католическим общинам принадле-
жали латгальцы (восточные латыши), западные белорусы, часть немецких и швейцар-
ских колонистов, австрийцы, французы, итальянцы, немногочисленные представите-
ли некоторых других европейских народов [Мусаев, 2022: 57–58].

Отношения учреждений и последователей римско-католической церкви на терри-
тории России с центральными и местными властями традиционно складывались не-
просто. Сказывалось многовековое соперничество между католической и православ-
ной церквами, к чему добавлялись также сложности в отношениях империи со Святым 
Престолом (конкордат с Римом, подписанный российским правительством в 1847 г., 
в 1860‑е гг. фактически перестал действовать в связи с антикатолическими мерами 
в России, последовавшими за подавлением польского восстания 1863–1864 гг.).

Предубеждение властей и православных архиереев по отношению к структурам ка-
толической церкви было связано также с тем, что в них зачастую усматривали орудие 
продвижения польского сепаратизма и полонизации представителей других нацио-
нальностей. В документах и публицистике поднимался вопрос о «располячивании» 
западнорусского костёла, т. е. о необходимости устранения польского влияния из сре-
ды католиков непольского происхождения [Владимиров, 1896]. В материалах Депар-
тамента духовных дел иностранных исповеданий МВД, в ежегодных отчетах о состоя-
нии западных православных епархий — Литовской, Варшавской, Холмской — значи-
тельное место постоянно уделялось вопросам противостояния католической и поль-
ской пропаганде. Даже при либерализации церковно-религиозной политики правитель-
ства после издания указа «Об укреплении начал веротерпимости» от 17 апреля 1905 г. 
[Бердников, 1913: 1295] деятельность римско-католических общин в России продол-
жала подвергаться стеснениям. На это обращали внимание даже в Ватикане, из кото-
рого в 1912 и 1913 гг. в Петербург было направлено два меморандума с критикой при-
теснений католической церкви в России [Католическая церковь накануне революции…, 
2003: 447–452, 453–490]. В ответ российское правительство отрицало какие‑либо про-
явления нетерпимости по отношению к католикам и, в свою очередь, предъявляло ка-



196 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

толическому духовенству обвинения в нарушении государственных законов [Бендин,  
2010: 391].

Внешние сложности, с которыми сталкивались учреждения католической церкви 
в России, усугублялись из‑за внутренних проблем. Связано это было в первую очередь 
с ростом национального самосознания среди непольских католических народностей, 
прежде всего литовцев, второй по численности группы прихожан католических при-
ходов. На рубеже столетий наметился подъем литовского национального движения. 
Развитие литовской национальной культуры сказывалось, помимо прочего, в стрем-
лении к более активному использованию собственного языка и преодолению тради-
ционного польского культурно-языкового влияния. Это стремление стало проявлять-
ся и в церковных делах. С начала ХХ в. в католических приходах Северо-Западного 
края начали обостряться польско-литовские противоречия: по мере развития литов-
ского национального движения священники и прихожане-литовцы принялись оспа-
ривать доминирование польского клира в духовных делах, польского языка в допол-
нительном (нелатинском) богослужении, в церковном делопроизводстве и в приход-
ских школах [Мусаев, 2021: 40–42].

Данная проблематика не нашла ещё должного отражения в историографии. Целью 
данной статьи является, помимо прочего, введение в научный оборот ранее неисполь-
зованных документальных материалов Российского государственного исторического 
архива, в которых отражены соответствующие проблемы, в первую очередь фондов 
Департамента духовных дел иностранных исповеданий и других учреждений Мини-
стерства внутренних дел.

Сувалкская губерния
Противоречия и конфликты наблюдались, в частности, в населенных преимуще-

ственно литовцами частях Сувалкской губернии Привислинского края. Сувалкский 
губернатор в отчете о состоянии губернии за 1898 г. отмечал, что литовцы составля-
ют более половины всего населения губернии (52%). Далее он писал, что формы про-
тестов литовцев далеко не исчерпывались проявлением недовольства против распоря-
жений русского правительства, они в одинаковой мере сказывались в отношении вся-
кого рода установившихся в прошлом влияний польского воздействия и не останав-
ливались даже перед отречением от установившихся издавна в католическом церков-
ном обиходе обыкновений, устранявших употребление литовского языка в песнопени-
ях молящихся в костелах [РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 308. Л. 6]. О подобных явлениях шла 
речь в отчете о состоянии той же губернии за 1901 г.: «В прежнее время римско-като-
лический костел, находящийся под исключительно польским влиянием, не допускал 
в церковном обиходе иного языка, кроме польского… Но с возрождением литовского 
народного самосознания, ксёндзы из литовцев охотно стали обучать своих прихожан 
церковным молитвам на литовском языке и начали вводить эти песнопения в употреб-
ление». В смешанных приходах, отмечал далее губернатор, в которых, наряду с литов-
цами имелись прихожане поляки, это нововведение вызвало самый энергичный про-
тест со стороны последних, и происходившие из сего ссоры между литовцами и поля-
ками стали принимать настолько резкие формы, что в некоторых случаях дело дохо-
дило до драк в стенах самого костела [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1902 г. Д. 152. Л. 24 об.].



197Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Развитие литовского национального движения привлекало к себе внимание рос-
сийских властей. Отмечалось, что это движение активизировалось с середины 1890‑х 
гг., а помимо церковных дел, литовские активисты стремились добиться исключения 
польского языка в населенных ими уездах из делопроизводства в земских и городских 
учреждениях. В Сувалкской губернии местные литовцы начали выдвигать требования 
об отсоединении населенной ими части губернии от Царства Польского и передачи 
её в состав Северо-Западного края. Как констатировалось в одном из годовых отчетов 
по Сувалкской губернии, подобные взгляды литовского населения губернии и опасе-
ния подпасть вновь под влияние польской культуры свидетельствовала о той розни, 
которая создалась между поляками и литовцами и из года в год усиливалась. Вызвано 
это было стремлением литовцев к самоопределению, созданию литературного литов-
ского языка и культурных учреждений, взамен таких же польских и навязываемого им 
польского языка [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1907 г. Д. 49. Л. 4–5].

Местные российские власти к развитию литовского движения относились насто-
роженно, так как подчас усматривали в нём не только антипольские, но и антирусские 
проявления. В частности, начальник Сувалкского губернского жандармского управ-
ления полковник Роменский в своём отношении в Департамент полиции от 15 ноября 
1899 г. сообщал о приглашении епископом Сейнской католической епархии Баранов-
ским в Кальварийский уезд из г. Ломжа ксёндза Александровича, который имел репу-
тацию ярого «литвомана» и был известен тем, что в своей пропагандистской деятель-
ности боролся как против польского, так и против русского языка: «Из дел за 1892 г. 
видно, что ксёндз Александрович, состоя законоучителем в Вейверской учительской 
семинарии, отказался преподавать Закон Божий на русском языке и старался вселить 
в воспитанниках убеждение, что русские и поляки только пришельцы в литовский 
край и поэтому литовцы должны крепко стоять за свой язык и веру, в то же время он 
запрещал ученикам говорить по‑русски… По заявлению тогда всех учителей семина-
рии, до назначения туда ксендза Александровича все воспитанники говорили исклю-
чительно на русском языке. За эту неблаговидную деятельность Александрович и был 
удален из семинарии» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 73. Л. 16].

В середине 1900‑х гг. именно в приходе Кальварийского костёла Сейнской епархии 
сложилось особенно напряжённое положение. Значительное большинство в приходе 
составляли литовцы: по утверждению администратора епархии прелата Антоновича, 
на которого тогда было возложено управление ею (епископ Барановский к тому време-
ни скончался), из 11 875 прихожан насчитывалось лишь около 400 поляков (по другим 
данным, около 500). Как утверждал прелат Антонович, в апреле 1906 г. к нему явилась 
депутация прихожан-литовцев с критикой установившегося в костёле порядка совер-
шать песнопения на польском языке. В ответ администратор предложил настоятелю 
костёла объявить с амвона, что все совершаемые народом песнопения должны произ-
водиться исключительно на литовском языке, полякам же, как проживавшим вблизи 
церкви, предоставляется право совершать польские песнопения только после вечер-
ней службы, когда литовцы отправляются домой. Это, опять же по утверждению пре-
лата Антоновича, вызвало недовольство поляков, которые направили к нему свою де-
путацию с требованием оставить всё в прежнем порядке. Администратор согласился 



198 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

на определённые уступки, которые, однако, не привели к компромиссу [РГИА. Ф. 821. 
Оп. 2. Д. 73. Л. 74–74 об.].

В результате в костёле стали возникать беспорядки, о которых сообщалось несколь-
ко раз. Впервые они были зафиксированы 27 августа (9 сентября) 1906 г. Конфликт по-
вторился 30 сентября (12 октября) 1907 г., о чём начальник жандармского управления 
Мариампольского и Кальварийского уездов Сувалкской губернии ротмистр Кислин-
ский доносил в Департамент полиции: «30 сентября во время вечернего молебствия 
в Кальварийском костеле между молящимися прихожанами поляками и литовцами 
из‑за пения Божественных песен произошла ссора, поляки стали петь по‑польски, а ли-
товцы по‑литовски, о происходящей ссоре тотчас же был осведомлен начальник уез-
да, по прибытии его в костел с земскими стражниками ссора прекратилась. Крестья-
не литовцы требуют, чтобы пение совершалось по‑литовски, а прихожане мещане гор. 
Кальварии поляки хотят, чтобы пение было по‑польски, вследствие чего и происхо-
дят постоянные недоразумения. Ксёндзы в местностях, населенных литовцами, состо-
ят исключительно литовцы, которые всегда поддерживают сторону литовцев, прихо-
жане поляки негодуют на это, таким образом, в костёле всегда из‑за пения возникают 
ссоры. Ссора эта, начавшаяся в костёле, вскоре продолжалась за оградой и, наконец, 
чуть не перешла в уличную драку, почему начальник военного района высылал даже па-
труль пехоты для принятия мер к успокоению. Так как вражда эта происходит без пере-
рыва второй год, причём с каждым разом страсти всё больше разгораются, возможно, 
что, если не будут приняты меры влияния на духовенство, которое, собственно, явля-
ется попустителями подобных происшествий в стенах храма, до тех пор эти безобра-
зия не прекратятся» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 73. Л. 119, 146].

Маловероятно, что власти намеренно пытались «вбить клин» между поляками и ли-
товцами, однако проявления подобного рода противоречий если и вызывали у них бес-
покойство, то только в тех случаях, когда это приводило к серьёзному нарушению об-
щественного порядка: они рассчитывали, что такие разногласия помешают объедине-
нию представителей двух этносов, традиционно исповедовавших католичество и имев-
ших давние сложности в отношениях с Россией, и их выступлению единым фронтом 
против имперского центра. Характерно в этой связи замечание, высказанное в оче-
редном годовом отчете по Сувалкской губернии: «Сравнительно скорое успокоение 
(после событий 1905–1906 гг. — В. М.), независимо причин общего характера, находит 
объяснение и в разнородном этнографическом составе населения. Ядро его — литов-
ское крестьянство относится с недоверием и даже враждой к полякам, сосредоточен-
ным в городах и владеющим крупной земельной собственностью, а потому между обе-
ими сторонами, при подобном положении вещей, недостижимо объединение на почве 
противодействия видам Правительства, что могло бы произойти при отсутствии ме-
жду ними вражды» [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 51. Л. 2 об.].

Северо-Западный край
Подъём литовского национального движения, с определённым антипольским от-

тенком, отмечался и в губерниях Северо-Западного края: Ковенской и Виленской. Ко-
венский губернатор А. П. Рогович в отчёте о состоянии губернии за 1899 г. отмечал: 
«Весьма важным признаком того, насколько, в ущерб польскому культурному влиянию, 



199Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

усилилось литовское движение, является состав нынешнего сельского духовенства Ко-
венской губернии. Во время мятежа (1863–1864 гг. — В. М.) духовенство было польское 
и явилось деятельным участником мятежного движения. В настоящее время ксёндзы 
из поляков по происхождению составляют незначительное, вымирающее меньшин-
ство, всё же сельское духовенство, управляющее совестью народа, дети литовских кре-
стьян. Они все, конечно, говорят по‑польски, но крепко держатся за свою националь-
ность, и где в одном приходе служат вместе ксёндз поляк и ксёндз литвин, они чаще 
всего плохо уживаются между собою главным образом из‑за вопроса о языке… Если 
ныне обсуждать меры для сближения местного крестьянского населения с русской го-
сударственностью, то надо считаться в Ковенской губернии вовсе не столько со старым, 
не имеющим будущности вопросом ополячения массы, сколько с более новым, но жи-
вучим и имеющим будущность вопросом литовского движения, то есть, самостоятель-
ного племенного и духовного обособления этой массы, которая, по мере своего разви-
тия, все с большей сознательностью будет стремиться к развитию родного языка и сво-
ей письменности» [РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 376. Л. 6 об.-7].

А. П. Рогович высказывал также суждения о национальном вопросе во вверенной 
его управлению губернии в отчёте о её состоянии за 1900 и 1901 гг. Он отмечал, что ли-
товцы, составлявшие всё коренное крестьянское население губернии, представлялись 
сплоченной массой, сохранившей в чистоте свой язык и самобытность и только в сво-
их верхах (горожане, духовенство) полонизированную. Масса же населения к русской 
народности не была враждебна, но совершенно равнодушна, и название «русский» 
для неё было равносильно понятию «чужой». Поляки, т. е. всё поземельное дворян-
ство, горожане и мелкая земельная шляхта, Россию и всё русское не любили, но при-
выкли подчиняться русской власти и сознавали, что под русским владычеством им жи-
вется лучше, чем полякам — германским подданным. За исключением мелкой шляхты, 
местные поляки хорошо говорили по‑русски, но в своём домашнем быту ревниво обе-
регали свой язык и склад жизни. Губернатор далее писал: «Верить в возможность рус-
ско-польского сближения, которое иногда в русской печати выставляется возможным 
и даже будто бы начавшимся, мне кажется, не следует; русская и польская народности, 
разобщённые на почве вековой вероисповедной розни, едва ли соединимы. Отдель-
ные проявления таких попыток со стороны поляков должны быть оцениваемы по до-
стоинству, как доказательство их благоразумия и правильного сознания собственной 
пользы, но я думаю, что русская правительственная власть не может пока еще соразме-
рить свои действия и мероприятия с мыслью о возможности такого сближения» [РГИА. 
Ф. 1282. Оп. 3. Д. 545. Л. 163 об.-164].

В отчёте виленского губернатора Д. Н. Любимова за 1907 г. утверждалось: «Обра-
щаясь к литовской национальности, следует также отметить прежде всего его молодую 
энергию в деле становления своей национальности против полонизирующих влияний. 
В сложной и трудной задаче разобщения католицизма и полонизма, от удачного раз-
решения коей зависит многое в деле соединения интересов северо-западной окраи-
ны с общеимперскими, эта польско-литовская борьба… должна сыграть выдающую-
ся, если не решающую роль» [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 66. Л. 6 об.]. Любимов 
при этом предостерегал против попыток заигрывания перед национальными устрем-



200 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лениями одного этноконфессионального меньшинства в пику другому: «Печальный 
опыт 1905–1906 годов в Прибалтийском крае наглядно показал, к чему может приве-
сти излишняя поддержка одного инородческого племени предпочтительно перед дру-
гими» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 26].

В некоторых приходах Виленской губернии факты польско-литовских столкно-
вений вокруг языка дополнительного богослужения и песнопений даже отмечались 
в прессе. Например, «Биржевые ведомости» сообщали о беспорядках в некоторых ви-
ленских костёлах, имевших место 26 октября (8 ноября) 1908 г. и вызванных введени-
ем богослужения на литовском языке [Биржевые ведомости. 1908. 6 (19) ноября]. Ви-
ленский губернатор Д. Н. Любимов, впрочем, в своём отношении в Департамент поли-
ции характеризовал сообщения газеты о беспорядках как преувеличенные. По его сло-
вам, в большинстве костёлов служение на литовском языке прошло без всяких инци-
дентов, в некоторых же хотя и были единичные выступления в этом роде, но незначи-
тельные. «Только в Виленском костеле Всех Святых порядок был более или менее на-
рушен. А именно: 26 октября во время проповеди на литовском языке находившиеся 
в костеле поляки, особенно женщины, стали громко петь молитвы на польском языке, 
с целью заглушить слова проповедника, который вследствие этого вынужден был пре-
рвать проповедь, не закончив таковой. В следующее воскресенье, 2 ноября, беспорядок 
этот повторился, и ксёндз, произносивший проповедь на литовском языке, вторично 
должен был прекратить её». Однако в обоих случаях, по словам губернатора, до столк-
новений между молящимися обеих национальностей не доходило и серьезных беспо-
рядков не возникало [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 73. Л. 187].

Подобного рода инциденты были отмечены на страницах газет «Московские Ве-
домости» (за 6 ноября 1908 г.), «Санкт-Петербургские Ведомости (за 7 ноября 1908 г.), 
«Новое Время» (за 7 января 1909 г.). Последней из упомянутых публикаций была ста-
тья известного историка и общественного деятеля профессора И. П. Филевича «На рус-
ском Западе», в которой шла речь о польско-литовских разногласиях преимуществен-
но в костёлах Трокского уезда Виленской губернии. Губернатор Д. Н. Любимов, ком-
ментируя статью в письме директору Департамента духовных дел А. Н. Харузину, выра-
жал согласие с профессором И. П. Филевичем в том смысле, что господство польского 
языка в костёлах Виленской губернии «в настоящее время не оправдывается существу-
ющим положением народностей Северо-Западного края», выражая при этом мнение, 
что «господство это должно перейти не к литовскому языку, а к тому, на котором го-
ворит преобладающая по численности коренная часть местного населения, т. е. к рус-
скому» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 25] (к Виленской губернии тогда относились не-
сколько уездов с преобладавшим белорусским населением).

Виленский католический епископ Э. Ю. фон дер Ропп, возглавлявший епархию 
в 1903–1907 гг., хотя и не был этническим поляком (он был родом из Вестфалии и имел 
немецкое происхождение), но, по мнению властей и православных архиереев, слиш-
ком явно покровительствовал польским интересам, в том числе политическим. Ви-
ленский, Ковенский и Гродненский генерал-губернатор К. Ф. Кршивицкий упоминал 
об акциях протеста литовцев против полонизаторской политики виленского еписко-
па [Бендин, 2010: 358].



201Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Пропольские пристрастия Роппа явились поводом к его отстранению от должно-
сти в октябре 1907 г. [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 66. Л. 7–9] (позднее Ропп в сане 
архиепископа руководил Могилёвской архиепархией). После его отстранения епархи-
ей временно руководил ксёндз Казимир Михалькевич, который считал недовольство 
и претензии литовцев необоснованными, особенно в самом Вильно, где они составля-
ли незначительное меньшинство среди католиков. Губернатор Любимов получил от ад-
министратора Михалькевича информацию, что в Вильно лишь чуть больше двух ты-
сяч человек изъявили желание отправлять духовные требы на литовском языке. Ми-
халькевич также обращал внимание на то, что в целом в Виленской католической епар-
хии, которая охватывала территорию Виленской и Гродненской губерний, по перепи-
си населения 1897 г. литовцев среди католиков насчитывалось 283 447 человек, тогда 
как остальные 1 322 368 составляли поляки и белорусы [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 8–9,  
12, 26].

В то же время К. Михалькевич счёл возможным предпринять определённые шаги 
для достижения компромисса в языковом вопросе. 18 февраля (3 марта) в Вильно по его 
инициативе было проведено собрание духовенства епархии. Администратор предло-
жил на собрании, чтобы в каждом приходе с этнически смешанным составом прихо-
жан состоял священник, владевший обоими языками. Проповеди и катехизис в вос-
кресные и праздничные дни должны были читаться на обоих языках, песнопения и до-
полнительные богослужения предполагалось проводить таким образом, чтобы мень-
шинство не было лишено возможности слушать их на родном языке. Соблюдение этих 
условий подлежало контролю со стороны постоянной комиссии в составе четырёх свя-
щенников, по двое от каждой группы, и председателя, назначаемого епархиальным ру-
ководством [Kurjer Litewski. 1909. 22 lutego (7 marca)].

Сообщения о конфликтах в костёлах Виленской епархии появлялись, однако, и в по-
следующее время. В частности, в смешанных приходах Трокского уезда хотя и была 
установлена очередь для совершения богослужений на том или другом языке (одну 
неделю на польском, другую на литовском), но к успокоению это не привело. Во вре-
мя богослужений на литовском языке прихожане-поляки старались мешать ведению 
богослужения, начиная громко петь молитвы на польском языке и, наоборот, литов-
цы таким же способом мешали отправлять богослужения на польском языке, при этом 
имели место случаи, когда такие недоразумения заканчивались дракой [РГИА. Ф. 821. 
Оп. 2. Д. 79. Л. 38].

Вице-директор Департамента духовных дел Смирнов в июне 1909 г. сообщал 
Д. Н. Любимову об имевшихся сведениях о том, что распоряжения администратора 
К. Михалькевича, направленные на уравнивание прав литовцев и поляков, игнориро-
вались большинством ксёндзов епархии, «которые не могут отрешиться от полони-
заторской политики б. Виленского епископа барона Роппа». К. Михалькевич, впро-
чем, уверял Д. Н. Любимова (о чём виленский губернатор в июле того же года сообщал 
в Департамент духовных дел), что активных выступлений со стороны римско-католи-
ческого духовенства с целью противодействия распоряжениям епархиального началь-
ства в деле уравнения прав прихожан поляков и литовцев в Виленской губернии не на-
блюдалось, а упоминаемый в отзыве департамента случай обращения к управляющему 



202 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

епархией депутации с требованием не вводить в костелах богослужения на литовском 
языке «совершенно не имел места» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 95, 103].

Характерное дело разбиралось в Виленской судебной палате в апреле 1912 г. — дело 
о беспорядках в костёле в фольварке Янишки. В этом костёле, большинство прихожан 
которого составляли литовцы, добавочное богослужение совершалось поперемен-
но на польском и литовском языках. Местный польский помещик Л. Зайончковский 
стал вести пропаганду среди местного населения против употребления при богослу-
жении литовского языка. В марте 1912 г. поляки, проникшиеся влиянием его пропа-
ганды, устроили в костёле беспорядки во время произнесения двумя ксёндзами-литов-
цами проповеди на литовском языке. В результате разбирательства Л. Зайончковский 
был приговорён к тюремному заключению на год, его единомышленник, арендатор 
И. Ивановский — на восемь месяцев [Окраины России. 1912. 14 апреля. № 15. С. 224.].

В Ковенской губернии губернатор Н. Д. Грязев сообщал (в отчёте о состоянии гу-
бернии за 1913 г.), что за последние годы стала замечаться довольно резко выражен-
ная вражда между литовцами и поляками, «в особенности проявляемая первыми». Гу-
бернатор, впрочем, делал оговорку, что не знает, насколько эта вражда действительна 
и не проявляется ли она так открыто для отвода глаз властей: «некоторые малозначи-
тельные, еле уловимые факты заставляют сомневаться в искренности этой вражды» 
[РГИА. Ф. 1276. Оп. 17. Д. 427. Л. 134 об.-14]. В 1912 г. польско-литовские противоре-
чия вылились в полемику в прессе. Газета «Литва», выходившая в Вильно, хотя и из-
давалась на польском языке, но отстаивала литовские интересы. С польской стороны 
выступали «Dziennik Petersburgski», варшавская «Dwugroszówka» и виленский «Kurier 
Litewski». Полемика была так остра, что дело дошло до судебного разбирательства о кле-
вете между «Литвой» и «Петербургской газетой» [Spustek, 1966: 48].

Отзвуки в Санкт-Петербурге
Польско-литовские конфликты в приходах Северо-Западного края и Сувалкской гу-

бернии отразились на отношениях между поляками и литовцами в петербургских като-
лических приходах, прежде всего в крупнейшем католическом храме российской сто-
лицы — соборе св. Екатерины Александрийской на Невском проспекте. Возникавшие 
споры касались таких вопросов, как управление приходом, замещение священнических 
должностей, язык проповедей и религиозных песнопений, а также вопроса о приход-
ских школах. Литовцы неоднократно адресовали властям, в основном органам МВД, 
жалобы на польскую администрацию. Споры во многом были связаны с процедурой 
выборов попечителей прихода. Настоятель прихода св. Екатерины прелат Константы 
(Константин) Будкевич установил имущественный ценз для выборщиков, которыми 
могли быть избиратели в Думу или владельцы домов, ссылаясь при этом на регламент, 
данный костёлу св. Екатерины императрицей Екатериной II в 1769 г., а затем распро-
странённый на все католические приходы империи. При такой системе преимуще-
ство получали более зажиточные прихожане, среди которых были в основном поля-
ки [Spustek, 1966: 49].

Польско-литовские споры вызвали реакцию Ватикана. В 1911 г. была оглашена пап-
ская энциклика для России «Motu propio», которая, под угрозой церковных наказа-
ний, запрещала вынесение вопросов, связанных с церковными делами, на рассмотре-



203Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ние светских судов. Это вызвало недовольство литовцев. Последние даже пытались 
передать через Департамент духовных дел иностранных исповеданий жалобу на до-
минирование поляков в духовных делах Папской курии. Департамент, однако, не счёл 
отправку жалобы в Ватикан целесообразной и рекомендовал решить спорные вопро-
сы управляющему Могилевской католической архиепархией (в ведении которой на-
ходились все католические приходы европейской части России) епископу Яну Цепля-
ку. На К. Будкевича в 1910 г., по инициативе Департамента духовных дел, было заведе-
но агентурное дело по обвинению в том, что он превратил храм св. Екатерины в «оп-
лот польского национализма». Это произошло не без влияния доносов со стороны ли-
товцев, которые жаловались, что в учебных заведениях при церкви занимаются по-
лонизацией. Одним из обвинений против настоятеля было пренебрежение «к нацио-
нальным запросам других национальностей», что выражалось в том, что по его ини-
циативе в храме проповеди читались только по‑польски, который был плохо понятен 
или вообще непонятен прихожанам другого этнического происхождения [Чаплицкий,  
2004: 64–66].

Жалобы приходили не только от литовцев: в феврале 1910 г. в МВД поступило за-
явление от французского священника Ж. Боннэ, что Будкевич будто бы обращает цер-
ковь в «цитадель польского национализма» [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 324. Л. 1 об.]. Пре-
лат К. Будкевич вынужден был реагировать на предъявленные ему претензии. 3 июня 
1911 г. он направил письмо на имя директора Департамента духовных дел. В этом пись-
ме он, в частности, писал: «Я никогда не имел с литовцами — прихожанами своими ни-
каких недоразумений, и ни разу никто из них не жаловался мне на какие‑либо злоупо-
требления в школе. Напротив, до сих пор я от литовцев слышал, что они довольны, так 
как в школах церковных преподаётся литовский язык, а в церкви произносится про-
поведь на литовском языке. Только в прошлом году несколько литовцев обращались 
ко мне с просьбой об увеличении числа священников литовцев при церкви. Так как удо-
влетворение просьбы не от меня зависело, то я направил просителей к Митрополиту, 
а потом, с разрешения Митрополита, пригласил ксёндза литовца». Прелат далее утвер-
ждал, что литовский вопрос в приходе был кем‑то вызван искусственно. На собрании 
прихожан, состоявшемся 1 мая, только двое литовцев из более чем 40 присутствовав-
ших заявляли о якобы полонизации. Польский язык в школе при церкви, по его сло-
вам, принудительно никому не навязывался и преподавался только желающим [РГИА. 
Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 35–36]. Чиновник департамента, расследовавший положение 
в приходе, в справке от 20 апреля того же года сообщал, что определённые преимуще-
ства у поляков перед прихожанами других национальностей всё же имелись. В частно-
сти, хотя проповеди произносились на разных языках, только поляки имели возмож-
ность слушать их на своём языке при главном богослужении. «Так как польская про-
поведь произносится в середине богослужения, то лица других национальностей вы-
нуждаются её слушать». В гимназиях при приходе лишь меньшая часть из русских, бе-
лорусских, литовских и латышских учеников и учениц имели возможность изучать За-
кон Божий на своих языках [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 37–40].

В 1912 г. положение в учебных заведениях при приходе св. Екатерины стало пред-
метом переписки между министрами внутренних дел и народного просвещения. Речь 



204 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

шла в том числе о ходатайстве прихода о разрешении проводить воскресные и празд-
ничные богослужения в помещении гимназии при церкви. Министр внутренних дел 
А. А. Макаров в письме от 5 мая обращал внимание на то, что хотя в мужской гимна-
зии обучались 45 русскоязычных учеников (38 из них относили себя к белорусам), За-
кон Божий преподавался по‑русски только троим воспитанникам. «Хотя в этой гим-
назии имеется до 40% не поляков, проповеди в гимназической часовне произноси-
лись только по‑польски. В гимназии этой было обнаружено употребление руковод-
ства по польскому языку, проникнутое польскими национально-политическими идея-
ми, а план преподавания польского языка не соответствовал планам, утверждённым 
С.-Петербургским учебным округом, причём выяснилось, что без разрешения учебно-
го округа преподавание польского языка было распространено на 5, 6 и 7 классы гим-
назии. Вместе с тем, было установлено стремление заведующего гимназией Статско-
го Советника Цыбульского к чрезвычайной клерикализации воспитания учащихся» 
[РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 110].

Таким образом, в позиции МВД сказывалось опасение перед польскими политиче-
скими устремлениями, якобы продвигавшимися через церковные структуры. Министр 
народного просвещения Л. А. Кассо не вполне разделял алармистские настроения кол-
леги и считал возможным, вопреки мнению А. А. Макарова, всё же допустить воскрес-
ные и праздничные богослужения в гимназии при церкви св. Екатерины. Н. А. Мак-
лаков, сменивший А. А. Макарова на посту министра внутренних дел, продолжал, од-
нако, настаивать на точке зрения своего ведомства. В письме Л. А. Кассо от 11 июля 
1914 г. он утверждал, что, по имевшимся в МВД сведениям, «полонизаторская деятель-
ность в учебных заведениях при церкви св. Екатерины не прекращается и доныне» 
[РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 115–117]. Сам заведующий гимназией С. О. Цыбуль-
ский, упоминавшийся в письме А. А. Макарова, ещё раньше в своих письмах в редак-
ции петербургских газет (опубликованных в номерах «Нового Времени» от 8 апреля 
1911 г. и «С.-Петербургских Ведомостей» от 9 апреля 1911 г.) отрицал предъявленные 
ему обвинения. Он подчёркивал, что сам является светским лицом, что «пропаганды 
полонизма в гимназии никогда при мне не было», «дети воспитываются у нас в стро-
гой нравственности, в духе государственности и в повиновении законам», преподава-
ние в гимназии ведётся на русском языке, польский, литовский и латышский языки 
преподаются факультативно, Закон Божий преподаётся на пяти языках, а из двух зако-
ноучителей при гимназии один белорус, другой латыш. Наконец, Цыбульский отри-
цал, что в гимназию принимаются ученики православного исповедания, которых за-
тем пытаются полонизировать и окатоличивать.

Директор департамента полиции в декабре 1913 г., однако, утверждал, что в жен-
скую гимназию при приходе православные ученицы всё же принимались, где они под-
вергались «совращению в католицизм», а польский язык навязывался как обязатель-
ный литовкам и латышкам даже в частной жизни [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 165]. 
Это вызвало принятие определённых мер. В сентябре 1914 г. директор Департамента 
духовных дел иностранных исповеданий Е. В. Менкин получил уведомление, что «тен-
денциозные учебники» в женской гимназии при церкви св. Екатерины более не упо-
требляются [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 170].



205Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Влияние обстоятельств военного времени
После 1914 г., в условиях военного времени и притока в тыловые губернии бежен-

цев из западных областей империи, оказавшихся в немецкой оккупации или находив-
шихся в прифронтовой зоне, польско-литовские противоречия внутри католических 
церковных структур в России, наметившиеся в предвоенные годы, ещё больше обост-
рились. В документах Могилёвской архиепархии и Департамента духовных дел ино-
странных исповеданий МВД отложилось немало взаимных жалоб. Споры возникали, 
в частности, вокруг национальной принадлежности настоятеля прихода или капеллана 
(священнослужителя, специально назначенного для духовного окормления беженцев). 
Жалобы на капелланов-литовцев были особенно частыми в тех приходах, где настоя-
телем был ксёндз-поляк. Нередко конфликты выходили за рамки церковных дел и ка-
сались деятельности польских организаций, занимавшихся помощью беженцам. Су-
ществовавшие литовские и латышские организации подобного рода не были так ши-
роко распространены, как польские, поэтому часть литовских беженцев оказывалась 
под опекой польских организаций. Больше всего конфликтов было между священника-
ми-литовцами и польскими организациями помощи беженцам — «Центральным гра-
жданским комитетом» (Centralny Komitet Obywatelski) и «Обществом помощи жерт-
вам войны» (Towarzystwo Pomocy Ofiarom Wojny). Нередко они возникали, когда ли-
товские священники противились использованию костёлов для патриотических поль-
ских собраний. Литовцы жаловались на дефицит литовских священников и соответ-
ственно слабую работу среди литовских беженцев. Подчас также возникали трения, 
независимо от национального фактора, между капелланами и ксёндзами-настоятеля-
ми, которые считали, что капелланы покушаются на их права полноправных хозяев 
в приходе. Наконец, не обходилось без противоречий между священнослужителями 
и представителями упомянутых выше организаций «Центральный гражданский коми-
тет» и «Общество помощи жертвам войны» [Spustek, 1966: 207–211, 236–237]. В при-
ходе церкви св. Екатерины некоторые литовские прихожане продолжали предъявлять 
жалобы на настоятеля прелата К. Будкевича, который был вынужден давать объясне-
ния по их поводу руководству Могилёвской архиепархии [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153.  
Л. 180–182].

Заключение
Таким образом, подъем и развитие национального движения на окраинах Россий-

ской империи создавали проблемы не только в отношениях этнических групп, про-
живавших на этих окраинах, с центральными властями, но и между представителями 
разных этносов внутри этих окраин. Взаимоотношения между литовцами и поляками 
в Северо-Западном крае в данном случае являются наглядной иллюстрацией подоб-
ных явлений. Специфика польско-литовских отношений восходит ещё ко временам 
Речи Посполитой, в период существования которой Литва подверглась значительно-
му польскому культурному влиянию. Развитие литовского национального движения, 
по ряду причин, несколько задержалось по сравнению со схожими процессами в со-
седних областях — Латвии, Эстонии, Финляндии, но происходило примерно в том же 
ключе. Если для латышей и эстонцев были характерны антинемецкие тенденции (в из-
вестной степени и антилютеранские), литовское движение было в значительной сте-



206 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

пени направлено против польского духовного и языкового доминирования. Местной 
особенностью для Литвы было то, что здесь тенденции к отходу от католичества на-
блюдалось (подобно тому, как часть латышей и эстонцев переходила из лютеранства — 
«немецкой веры» — в православие), но противоречия внутри самого костёла форми-
ровались на этноязыковой основе.

Для реакции российских властей на указанные противоречия были характерны 
сдержанность и осмотрительность. С одной стороны, в «полонизме» имперским цен-
тром традиционно усматривалась угроза сепаратизма (небезосновательно, если вспо-
мнить о восстании 1863–1864 гг.). В то же время развивавшееся литовское движение 
также воспринималось властями с заметной настороженностью, поскольку и в нём ви-
делись сепаратистские и антирусские тенденции, что как раз явствует из цитирован-
ных выше отчётов и реляций. Тем более, что это было новым явлением по сравнению 
с более-менее знакомым польским партикуляризмом и сепаратизмом, и было не впол-
не ясно, каких осложнений можно было от него ожидать. В то время как ранее разви-
тие финского, эстонского и латышского национального движения на первоначальном 
этапе имело пусть неявную, но всё же некоторую поддержку со стороны центра, в пику 
шведскому либо немецкому культурному и политическому доминированию, в данном 
случае центральные и местные власти старались стоять «над схваткой» и по возмож-
ности сдерживать обе конфликтующие стороны.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бендин А. Ю. Проблемы веротерпимости в Северо-Западном крае Российской им-

перии (1863–1914). Минск : БГУ, 2010. 439 с.
Бендин А. Ю. Указ о веротерпимости и его реализация в Северо-Западном крае Рос-

сийской империи // Вестник РГГУ. 2009. № 17. С. 44–57.
Бердников И. С. Краткий курс церковного права Православной Церкви. Казань : 

типо-лит. Имп. ун-та, 1913. 1445 с.
Бердников И. С. Наши новые законы и законопроекты о свободе совести. М. : пе-

чатня А. И. Снегиревой, 1914. 246 с.
Биржевые ведомости. 1908. 6 ноября.
Буткевич Т. И. Устройство и управление римско-католической церкви вообще 

и в России в частности. Харьков : Епарх. тип., 1916. 623 с.
Владимиров А. П. История располячивания западно-русского костела. М. : отд. 

из «Русского обозрения», 1896. 168 с.
Дякин В. С. Национальный вопрос во внутренней политике царизма (XIX — нача-

ло ХХ в.). СПб. : ЛИСС, 1998. 1039 с.
Католическая церковь накануне революции 1917 года: сборник документов / под ред. 

М. Радван. Люблин : Научное общество Католического университета в Люблине, 2003. 
671 с.

Киприанович Г. Я. Исторический очерк православия, католичества и унии в Бело-
руссии и Литве с древнейшего до настоящего времени. Вильна : тип. И. Блюмовича, 
1895. 236 с.



207Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Лиценбергер О. А. Римско-католическая церковь в России. История и правовое по-
ложение. Саратов : ПАГС, 2001. 382 с.

Московские Ведомости. 1908. 6 ноября.
Мусаев В. И. Инославные христианские общины на Северо-Западе России в 1900–

1930‑е гг. СПб. : ПОЛИТЕХ-ПРЕСС, 2022. 514 с.
Мусаев В. И. Особенности социально-политической и этноконфессиональной си-

туации в Литве во второй половине XIX — начале ХХ в. // Вестник Института миро-
вых цивилизаций. 2021. Т. 12. № 2 (31). С. 39–45.

Новое Время. 1906. 3 июня.
Новое Время. 1909. 7 января.
Новое Время. 1911. 8 апреля.
Окраины России. 1912. 14 апреля. № 15.
Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 821. Оп. 2. Д. 73.
РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79
РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153.
РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 324.
РГИА. Ф. 1276. Оп. 17. Д. 427.
РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 308.
РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 545.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1902 г. Д. 152.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1907 г. Д. 49.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 51.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 66.
Санкт-Петербургские Ведомости. 1908. 7 ноября.
Санкт-Петербургские Ведомости. 1911. 9 апреля.
Чаплицкий Б., прелат. Константин Будкевич (1867–1923). Жизнь и деятельность. 

СПб. : Речь, 2004. 243 с.
Kurjer Litewski. 1909. 22 lutego (7 marca). (на польск. яз.).
Spustek J. Polacy w Piotrogrodzie 1914–1917. Warszawa: Państwowe wydawnictwo 

naukowe, 1966. 466 s. (на польск. яз.).

REFERENCES
Bendin A. Yu. Problemy veroterpimosti v Severo-Zapadnom krae Rossijskoi imperii (1863–

1914) [Issues of Religious Toleration in the North-Western Region of the Russian Empire]. 
Minsk: BGU Publ., 2010, 439 p. (in Russian).

Berdnikov I. S. Kratkij kurs tcerkovnogo prava Pravoslavnoi Tcerkvi [Brief Review of the 
Canon Law of the Orthodox Church]. Kazan': tipo-lit. Imp. un-ta, 1913, 1445 p (in Russian).

Berdnikov I. S. Nashi novye zakony i zakonoproekty o svobode sovesti [Our New Laws 
and Bills on the Freedom of Conscience]. Moscow: pechatnya A. I. Snegirevoi, 1914, 246 p. 
(in Russian).

Birzhevye vedomosti [Stock Exchange Bulletin]. 1908, November 6 (in Russian).



208 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Butkevich T. I. Ustrojstvo i upravlenie rimsko-katolicheskoi tcerkvi voobshhe i v Rossii 
v chastnosti [Structure and Management of the Roman Catholic Church in General and  
in Russia in Particular]. Charkov: Eparch. tip., 1916, 623 p (in Russian).

Czaplicki B., prelate. Konstantin Budkiewicz (1867–1923). Zhizn' i deyatel'nost' [Konstantin 
Budkiewicz. Life and Activities]. Saint Petersburg: Rech' Publ., 2004, 243 p. (in Russian).

Katolicheskaya tcerkov' nakanune revolyutcii 1917 goda. Sbornik dokumentov [Catholic 
Church on the Eve of the Revolution of 1917. Documentary Collection]. Lublin: Scientific 
Association of the Catholic University in Lublin, 2003, 671 p. (in Russian).

Kiprianovich G. Ya. Istoricheskii ocherk pravoslaviya, katolichestva i unii v Belorussii  
i Litve s drevnejshego do nastoyashhego vremeni [Historical Review of Orthodoxy, Catholicism 
and Union in Belarus and Lithuania from the Ancient Time until Nowadays]. Wilno:  
tip. I. Blyumovicha, 1895, 236 p. (in Russian).

Litzenberger O. A. Rimsko-katolicheskaya cerkov' v Rossii. Istoriya i pravovoe polozhenie 
[The Roman Catholic Church in Russia. History and Legal Position]. Saratov: PAGS Publ., 
2001, 382 p. (in Russian).

Moskovskie Vedomosti [Moscow Bulletin]. 1908. November 6 (in Russian).
Musaev V. I. Inoslavnye christianskie obshchiny na Severo-Zapade Rossii v 1900–1930‑e gg. 

[Non-Orthodox Christian Communities in the North-West of Russia]. Saint Petersburg: 
POLITECH-PRESS Publ., 2022, 514 p. (in Russian).

Musaev V. I. Osobennosti sotcialno-politicheskoy i etnokonfessional'noy situaycii v Litve 
vo vtoroy polovine XIX — nachale XX vv. [Special Traits of Social-Political and Ethnic-
Confessional Situation in Lithuania in the second Half of 19th and the early 20th Centuries]. 
Vestnik Instituta mirovykh tcivilizaciy [Bulletin of the Institute for the World Civilizations]. 
2021, vol. 12, no. 2 (31). P. 39–45 (in Russian).

Novoe Vremya [New Time]. 1909. January 7 (in Russian).
Novoe Vremya [New Time]. 1911. April 8 (in Russian).
Okrainy' Rossii [Peripheries of Russia]. 1912. April 14. № 15 (in Russian)
Rossijskij gosudarstvennyi istoricheskii archiv (RGIA) [Russian State Historical Archive 

(RGIA)]. Fund 821. Inventory 2. File 73 (in Russian).
RGIA. Fund 821. Inventory 2. File 79 (in Russian).
RGIA. Fund 821. Inventory 128. File 153 (in Russian).
RGIA. Fund 821. Inventory 128. File 324 (in Russian).
RGIA. Fund 1276. Inventory 17. File 427 (in Russian).
RGIA. Fund 1282. Inventory 3. File 308 (in Russian).
RGIA. Fund 1282. Inventory 3. File 545 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1902. File 152 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1907. File 49 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1908. File 51 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1908. File 66 (in Russian).
Sankt-Peterburgskie Vedomosti [St. Petersburg Bulletin]. 1908. November 7 (in Russian).
Sankt-Peterburgskie Vedomosti [St. Petersburg Bulletin]. 1911. April 9 (in Russian).



209Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Vladimirov  A . P.  Istoriya raspolyachivaniya zapadno-russkogo kostela [History 
of Depolonization of the Western Russian Kościół]. Moscow: an offprint from “Russkoye 
obozrenie”, 1896, 168 p. (in Russian).

Lithuanian Courier [Kurjer Litewski]. 1909. 22 lutego (7 marca) (in Polish).
Spustek J. Poles in Petrograd 1914–1917 [Polacy w Piotrogrodzie 1914–1917]. Warszawa: 

Państwowe wydawnictwo naukowe, 1966. 466 s. (in Polish).

Статья поступила в редакцию: 09.05.2024
Принята к публикации: 22.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025


