
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



227Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 322 (571.1)
DOI 10.14258/nreur(2025)1–13

П. К. Дашковский, Е. А. Траудт

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

ПРАВОСЛАВНЫЕ ОБЩИНЫ БУРЯТСКОЙ 
АССР В УСЛОВИЯХ ИЗМЕНЕНИЯ СОВЕТСКОЙ 
ВЕРОИСПОВЕДНОЙ ПОЛИТИКИ ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ 
1980‑Х — НАЧАЛЕ 1990‑Х ГГ.

В данной работе на основе архивных материалов Государственного архива Респуб-
лики Бурятия и Государственного архива Российской Федерации предпринята попыт-
ка определить положение православных общин Бурятской АССР в период второй по-
ловины 1980‑х гг. В исследуемый исторический промежуток на территории Бурятской 
АССР действовали одно зарегистрированное религиозное объединение православных 
христиан — Вознесенская церковь в Улан-Удэ, а также община верующих в Кяхте. По-
мимо этого, имелись последователи старообрядчества, которые не проявляли актив-
ной религиозной деятельности.

В статье сделан акцент на анализе обрядовой и финансовой деятельности право-
славных религиозных объединений, действовавших в Бурятской АССР. Определено, 
что показатели финансово-хозяйственной деятельности начинают планомерно увели-
чиваться с 1988 г., что было связано с изменениями в области государственно-конфес-
сиональных отношений в период второй половины 1980‑х — начале 1990‑х гг. Сделан 
вывод, что вероисповедная политика по отношению к православным общинам в Бурят-
ской АССР, в целом, проводилась в русле общесоветских тенденций, однако имела не-
которые отличительные особенности, связанные со спецификой исследуемого региона.

Ключевые слова: православные община, Бурятская АССР, вероисповедная поли-
тика, государственно-конфессиональные отношения, «перестройка».

Для цитирования: 
Дашковский П. К., Траудт Е. А. Православные общины Бурятской АССР в условиях 
изменения советской вероисповедной политики во второй половине 1980‑х — нача-
ле 1990‑х гг. // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 227–255. DOI 10.14258/
nreur(2025)1–13.



228 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

P. K. Dashkovskiy, E. A. Traudt

Altai State University, Barnaul (Russia)

ORTHODOX COMMUNITIES OF THE BURYAT ASSR IN THE 
CONTEXT OF CHANGES IN SOVIET RELIGIOUS POLICY  
IN THE SECOND HALF OF THE 1980S AND EARLY 1990S

This article utilizes archival materials from the State Archive of the Republic of Buryatia 
and the State Archive of the Russian Federation to analyze the status of Orthodox communities 
in the Buryat ASSR during the latter half of the 1980s. During this historical period, the Buryat 
ASSR was home to a single registered religious association of Orthodox Christians, namely the 
Ascension Church in Ulan-Ude, alongside a community of believers in Kyakhta. Additionally, 
there existed a non-active group of Old Believers.

The focus of the article is on the examination of the ceremonial and financial activities 
of Orthodox religious associations within the Buryat ASSR. It is observed that financial and 
economic activities began to experience systematic growth starting in 1988, a development 
linked to shifts in state-confessional relations during the late 1980s and early 1990s. The 
analysis concludes that the religious policy directed towards Orthodox communities in the 
Buryat ASSR generally aligned with broader Soviet trends, while also exhibiting unique 
characteristics pertinent to the specific context of the region.

Keywords: Orthodox community, Buryat ASSR, religious policy, state-confessional 
relations, “perestroika”

For citation: 
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the context 
of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s and early 1990s.  
Nations and Religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. P. 210–255 (in Russian) DOI 
10.14258/nreur(2025)1–13.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор, 
заведующий кафедрой регионоведения России, национальных и государственно-
конфессиональных отношений, заведующий лабораторией этнокультурных 
и религиоведческих исследований Института гуманитарных наук Алтайского 
государственного университета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: 
dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://orcid.org/0002–4933–8809 
Траудт Егор Андреевич, лаборант-исследователь лаборатории этнокультурных 
и религиоведческих исследований Алтайского государственного университета, 
Барнаул (Россия). Адрес для контактов: traudt805ea@gmail.com; https://orcid.
org/0009–0004–8439–3151 
Dashkovskiy Peter Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, Professor, Head  
of the Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional 



229Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Relations, Head of the Laboratory of Ethnocultural and Religious Studies at the Institute 
of Humanities of Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: dashkovskiy@
fpn.asu.ru; https://orcid.org/0002–4933–8809 
Traudt Egor Andreevich, Laboratory researcher at the Laboratory of Ethnocultural 
and Religious Studies of Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: 
traudt805ea@gmail.com; https://orcid.org/0009–0004–8439–3151

Введение
Региону Бурятии на всем протяжении истории были присущи полиэтничность и по-

ликонфессиональность. Характерно, что преобладающими религиями для этнических 
бурят являлись буддизм и шаманизм, которые во многом сформировали социокультур-
ный облик данной территории [Батомункуева, 2022: 49]. Однако нельзя забывать о том, 
что православие, ведущее свою историю в Бурятии со второй четверти XVII в. [Сан-
жиева, 2011: 209], также внесло определенный вклад в создание неповторимого рели-
гиозного ландшафта1 данной местности. Подтверждением этому может служить тот 
факт, что по данным на конец 2023 г. из 259 зарегистрированных религиозных орга-
низаций Республики Бурятия 87 входят в состав Бурятской митрополии Русской пра-
вославной церкви (Московский патриархат), занимая по этому показателю лидирую-
щую позицию в регионе [Статистический ежегодник…, 2024: 186–187].

Необходимо отметить, что между религиозными общинами и государственной вла-
стью всегда существовал определенный тип взаимоотношений, которые были направ-
лены на поиск путей их конструктивного сосуществования. Эти отношения основы-
ваются на законодательном закреплении представления о месте религии и религиоз-
ных объединений в жизни общества, а также их функциях, сферах деятельности и нор-
мативных компетенциях посредством проведения вероисповедной (государственно-
конфессиональной) политики [Вероисповедная политика…, 2003: 9]. Под вероисповед-
ной политикой в данном случает понимается деятельность государственных институ-
тов, в котором вектор политического воздействия направлен на религиозную состав-
ляющую общественной жизни [Шахов, 2019: 30].

Во время существования Советского Союза проводимая государственно-конфес-
сиональная политика не была единой и однородной. Советская модель отношений ме-
жду верующими и властью являлась субстратом различных элементов, зависела от реа-
лизации конкретных политико-идеологических целей правящей коммунистической 
партии [Одинцов, 2010: 22].

В научном дискурсе сфера изучения вероисповедной политики, проводимой 
в СССР, стала формироваться относительно недавно. Как правило, это было связа-
но с конфиденциальной работой административных структур, регулировавших дея-
тельность религиозных объединений. Советское законодательство, регулирующее 

1	 В данном отношении под религиозным ландшафтом будет пониматься исторически изменяющаяся 
система взаимоотношений между обществом и религиозными общинами в определенном геогра-
фическом пространстве в контексте этнических, социально-экономических, культурных и политиче-
ских процессов [Религиозный ландшафт…, 2014: 10].



230 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

положение религиозных объединений, не было доступно для общего пользования. 
Уже после распада СССР и демократизации общественно-политической жизни уче-
ным оказались доступны многие архивные материалы, которые стали фундаментом 
для таких исследований.

Несмотря на это, положение православных общин в Бурятской АССР в период вто-
рой половины 1980‑х — начале 1990‑х гг. не получило должного освещения в научном 
дискурсе, хотя отдельные аспекты данной темы частично затрагивались другими ис-
следователями. Так, работы Г. С. Митыповой [2005, 2006], хотя и посвящены правосла-
вию в Бурятии, однако делают акцент на историческом аспекте существования и раз-
вития данной религиозной традиции в указанном регионе. Г. С. Митыпова подчерки-
вает, что православие стало важным культурообразующим фактором для всего Бурят-
ского региона. В указанных работах автора лишь косвенно затронута сфера реализа-
ции государственно-конфессиональной политики по отношению к православным об-
щинам Бурятии в период второй половины 1980‑х — начале 1990‑х гг.

Важный вклад в изучение православных общин Бурятской АССР в период «поздне-
го социализма» и «перестройки» был сделан И. С. Цыремпиловой [2014, 2017]. Опира-
ясь на архивные данные, исследовательница в своих работах представила общих обзор 
по религиозным процессам в регионе и очертила круг дальнейших изысканий в рус-
ле данной темы.

Отдельные аспекты данной темы также рассматривались авторами данной статьи 
в предшествующих публикациях [Дашковский, Траудт, 2024а; 2024б]. В перечисленных 
работах была дана общая характеристика положения всех религиозных объединений 
Бурятской АССР в условиях модернизационных процессов «перестройки», не заост-
ряя внимания на отдельных религиозных объединениях и их положении в русле про-
ведения новой вероисповедной политики.

Таким образом, положение православных общин Бурятии в период «перестройки» 
остается малоизученным аспектом в исследовании религиозного ландшафта данного 
региона ввиду отсутствия специальных работ по данной тематике. Изучению данной 
проблемы и посвящена данная статья.

В качестве методологии выступает системный подход, который активно использу-
ется при рассмотрении государственно-конфессиональных отношений, что нашло от-
ражение в разработках М. И. Одинцова, М. О. Шахова и других исследователей. В рам-
ках такого подхода государственно-конфессиональные отношения рассматриваются 
как совокупность исторически складывающихся и изменяющихся форм взаимосвязей 
и взаимоотношений, с одной стороны, институтов государства, а с другой — инсти-
туциональных образований самих конфессий [Шахов, 2019: 15]. Кроме того, текущая 
работа базируется на принципах историзма и системности, которые являются неотъ-
емлемой частью историко-религиоведческих изысканий.

Изменение советской вероисповедной политики во второй половине 1980‑х гг.
В 1985 г. Генеральным секретарем КПСС становится М. С. Горбачев. В начале сво-

его руководства страной он взял новый курс на либерализацию проводимой полити-
ки в СССР, локомотивами которой стали лозунги «ускорение» в экономике и «глас-
ность» в общественной сфере [Верт, 1990: 440], а сам период после январского пленума 



231Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ЦК КПСС (1987 г.) вошел в историю под названием «перестройка» [Материалы плену-
ма…, 1987]. Причины столь кардинальных преобразований лежат во многих тенденци-
ях политического и экономического развития, которые стали проявляться еще в пред-
шествующий период «развитого социализма» (1964–1985 гг.) [Величко, 2016: 4–9].

Важной частью социально-политического реформирования советского общества 
было взятие курса на построение в СССР «социалистического правового государства». 
По этой причине руководство страны намеривалось обеспечивать права и свободы со-
ветского человека, а также осуществлять ответственность государства перед гражда-
нином и гражданина перед государством [Вестов, 2009: 65].

Заметим, что полное обеспечение вышеуказанных норм было невозможно без изме-
нений в сфере осуществления вероисповедной политики, так как соблюдение принци-
па свободы совести является неотъемлемой частью правового государства. На момент 
начала «перестройки» регулирование деятельности религиозных объединений на тер-
ритории СССР опиралось на нормы Декрета СНК «Об отделении церкви от государ-
ства и школы от церкви» (1918 г.), Постановление ВЦИК и СНК РСФСР «О религиоз-
ных объединениях» (1929 г.) и Конституцию СССР 1977 г. Советское понятие «испо-
ведовать религию», существующее в нормативно-правовых актах, трактовалось макси-
мально узко, не учитывая всей полноты религиозной деятельности. В целом, под этим 
термином понималось право придерживаться определенных религиозных убеждений, 
не беря во внимание их публичное проявление или распространение [Шахов, 2019: 
44]. Принимая во внимание прогрессивность этих нормативно-правовых актов, нуж-
но отметить, что они во‑многом носили декларированный характер, не соблюдались 
на практике. Именно поэтому одной из важных целей нового руководства страны ста-
ла выработка законодательства в отношении религиозных объединений, которое бра-
ло бы в расчет мировой опыт осуществления принципа свободы совести внутри стра-
ны (Всеобщая декларация прав человека, Итоговый документ Венской встречи пред-
ставителей государств-участников СБСЕ и т. д.) [Клименко, 2007: 38].

Несмотря на то, что период «перестройки» характеризуется достаточно быстрым 
принятием политических решений со стороны руководства СССР, реформирование 
системы государственно-конфессиональных отношений не представлялось ему пер-
воочередной задачей. В этой связи потенциал поддержки первых лет преобразований 
(1985–1987 гг.) со стороны верующих был фактически не использован. Такое промед-
ление исследователи связывают с ортодоксальным пониманием религии в советском 
руководстве, а также отсутствием единства в проведении либеральных преобразова-
ний [Одинцов, 2011: 39]. Первоначальные планы по реформированию религиозной 
сферы со стороны руководства не содержали мыслей о достижении диалога между вла-
стью и верующими, а лишь преследовали цель нейтрализации критики положения ре-
лигии в СССР со стороны западных стран в преддверие празднования 1000‑летия кре-
щения Руси (1988 г.) [Маслова, 2015: 47]. В ходе этого ЦК КПСС принял постановле-
ние «О противодействии зарубежной клерикальной пропаганде в связи с 1000‑лети-
ем введения христианства на Руси» (1985 г.), которое требовало от государственных 
и партийных органов, а также от общественных организаций усилить разъяснитель-
ную работу среди советского населения о предстоящем юбилее, указывая на важность 



232 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

его для отечественной истории. Одновременно с этим документ призывал установить 
истинное место религии в обществе, разоблачая ее эксплуататорский потенциал [Бе-
лоусов, 2016: 270–271].

Действительно, серьезные подвижки в изменениях отношения государства и рели-
гиозных организаций начали происходить только к 1988 г. и были во многом связаны 
с празднованием вышеназванного юбилея. Всесоюзный характер данного празднества 
стал причиной не только возрастания интереса к истории религиозных систем, но и об-
щему всплеску религиозности населения [Вдовин, 2018; Молодов, 2015: 96]. В качестве 
основных причин потепления отношений государства и РПЦ и как следствие праздно-
вания данной памятной даты ученые выделяют активизацию РПЦ в деятельности раз-
личных неправительственных и миротворческих организациях, а также рост граждан-
ской активности верующих [Тулянов, 2024: 117].

Исследователи отмечают, что с 1987 г. смягчается позиция главного учреждения 
по проведению советской вероисповедной политики — Совета по делам религий 
при СМ СССР [Кашеваров, 2015: 110]. На это во многом повлияла позиция председа-
теля Совета по делам религий при СМ СССР К. М. Харчева (1984–1989 гг.), который 
старался привлечь внимание руководства страны к накопившимся проблемам в рели-
гиозной сфере общества. Его деятельность была направлена на критику существую-
щего порядка осуществления религиозной политики, осуждая ортодоксально атеисти-
ческую позицию местных властей по воспрепятствованию регистрации новых рели-
гиозных объединений [Одинцов, 2010: 40, 45]. В 1988 г. К. М. Харчев выдвигает идею 
возвращения к нормам осуществления государственно-конфессиональной полити-
ки, которые были заложены в ленинском декрете «Об отделении церкви от государ-
ства и школы от церкви» (1918 г.) [Лукьянов, 2020: 110]. По мнению председателя Со-
вета по делам религий при СМ СССР, главной целью государственно-конфессиональ-
ной политики должно стать формирование единства атеистов и верующих для дости-
жения реального обновления власти и общества [Харчев, 1988: 3].

Однако неправильно будет заключить, что государство обращало внимание только 
на христианскую религию в контексте празднования памятных дат. Так, в июле 1991 г. 
состоялось празднование 250‑летия официального принятия буддизма в России, сопро-
вождающееся различными религиозными и светскими мероприятиями [Дашковский, 
Траудт, 2024б: 32]. В Татарской АССР в 1989 г. праздновалось 1200‑летие принятия ис-
лама народами Поволжья и Приуралья и 200‑летие образования Духовного управле-
ния мусульман европейской части СССР и Сибири (ДУМЕС) [Ибрагимов, 2005: 137]. 
Но именно предшествующее масштабное празднование 1000‑летия крещения Руси 
во многом выступило мощным импульсом для окончательного определения позиции 
руководства страны в отношении преобразований в области свободы совести в СССР.

Нужно подчеркнуть, что все вышеназванные либеральные преобразования в сфе-
ре государственно-конфессиональных отношений были сделаны вне существующего 
законодательного поля. Именно поэтому логичным завершением нового курса дол-
жна была стать выработка законодательства в отношении религиозных общин и госу-
дарственной власти. В результате на завершающем этапе «перестройки» были приня-
ты соответствующие законы, знаменуя собой всю противоречивость подхода властей 



233Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

к решению религиозного вопроса. В 1990 г. сначала принимается Закон СССР «О сво-
боде совести и религиозных объединениях» (1990 г.), а затем и Закон РСФСР «О сво-
боде вероисповеданий». При очевидном сходстве важным отличием указанных нор-
мативно-правовых документов друг от друга являлся состав авторских коллективов 
законотворцев. Если общесоюзный закон разрабатывался профессиональными госу-
дарственными управленцами, то российский аналог готовился представителями ли-
беральной интеллигенции, в то время получившей возможность влиять на политиче-
скую сферу [Полозова, 2103: 20]. Необходимо отметить, что в РСФСР общесоюзный 
закон практически не имел действия, уступая место республиканскому. Такая ситуа-
ция сложилась из‑за общей суверенизации РСФСР в политических вопросах, а также 
позиций руководства республики, которая ратовала за более масштабные преобразо-
вания в области религиозной политики [Одинцов, 2010: 103].

Новая нормативно-правовая база для реализации государственно-конфессиональ-
ной политики была призвана уравнять в правах как верующих, так и атеистов, а также 
не допустить вмешательства государства в дела религиозных объединений [Дашков-
ский, Траудт, 2024а: 153]. Несмотря на многие положительные тенденции в этом зако-
не имели место и проблемные положения. В качестве основных недостатков многие 
исследователи выделяют такие, как размытость определения «религиозное объедине-
ния» и «вероисповедание», что приводило к различному пониманию и правовой не-
определенности; неспособность четко определить и разграничить в правах субъекты 
и объекты, на которые распространяется действие данного нормативно-правового акта. 
По этой причине ломалась сама логика государственно-конфессиональных отноше-
ний, так как с правовой точки зрения действительным был только один субъект пра-
ва — государство [Одинцов, 2010: 82–83, 105]. Определенным недостатком было и от-
несение религиозных организаций к числу общественных объединений. В дальнейшем 
это спровоцирует небывалый «религиозный бум», характерной чертой которого ста-
нет появление многочисленных деструктивных религиозных объединений, характер-
ной чертой многих из которых станет «маскировка» под вид общественной организа-
ции [Полозова, 2013: 24].

Среди специалистов в области изучения государственно-конфессиональных отно-
шений присутствует мнение, что закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» создал 
почву для становления аконфессионального (сепарационного) государства2. Такое по-
ложение дел продолжалось до 1994 г., когда тенденция к построению политики в обла-
сти свободы совести в русле аконфессиональной системы постепенно пошла на спад 
[Одинцов, 2010: 24–25; Шахов, 2019: 60].

Реформирование системы законодательства в сфере свободы совести неуклонно 
вело за собой изменение органов, занимающихся «делами религий» в СССР. В 1965 г. 
был образован Совет по делам религий при СМ СССР, который ведал всеми вопроса-
ми, связанными с отношениями государства и религиозных объединений. В каждом 

2	 В научной литературе такой тип государства характеризуется сохранением нейтралитета государства 
в отношении религиозной сферы, взаимное невмешательство государства и религиозных объеди-
нений в деятельность друг друга, сохраняя нормативно-правовые рамки взаимоотношений [Шахов, 
2019: 28].



234 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

административно-территориальном субъекте страны находился уполномоченный Со-
вета по делам религий при СМ СССР, который был проводником религиозной поли-
тики [Маслова, 2011: 513–518].

После начала «перестройки» в союзных республиках обозначилась тенденция 
к стремлению создания республиканских (местных) органов, занимающихся «де-
лами религий», которые, имея значительную долю автономности в принятии реше-
ний, по существу находились бы под контролем союзного Совета по делам религий. 
Еще в 1974 г. был образован Совет по делам религий при СМ Украинской ССР, а в 1987 г. 
Совет по делам религий при СМ РСФСР [Маслова, 2005: 63]. Однако на практике рес-
публиканские чиновники планировали сделать государственно-конфессиональные ор-
ганы полностью подконтрольными себе, признавая ненадобность существования со-
юзного центра [Одинцов, 2010: 93]. Противостояние между союзными и республикан-
скими органами привели к крушению всей системы государственно-конфессиональ-
ного регулирования. В апреле 1991 г. Совет по делам религий при СМ СССР был пе-
реименован в Совет по делам религий при Кабинете министров СССР, лишившись 
всех распорядительных и контролирующих функций, а в декабре того же года был во-
все расформирован. С этого момента каждая бывшая союзная республика, став неза-
висимым государством, самостоятельно распоряжалась проведением религиозной по-
литики [Митыпов, 2013: 119].

Специфика государственно-конфессиональных отношений к православным об-
щинам в Бурятской АССР

Период «перестройки» для Бурятской АССР характеризуется экономическим кри-
зисом, связанным с общесоюзной тенденцией производственной стагнации, суще-
ственными изменениями в занятости и рынке труда, серьезными сдвигами в социаль-
ной сфере [Бадмацыренов, 2018: 126; История Бурятии, 2011: 335]. Значительно увели-
чивается городское население Бурятской АССР, в основном, по причине строительства 
БАМа [Байкалов, Убеева, 2018]. В этнополитическом плане в Бурятии, как и во многих 
других автономиях, начался процесс «этнического и религиозного возрождения», свя-
занный не только с идеей получения суверенитета, но и с повышением внимания к во-
просам религии и идеологии [Митыпов, 2015: 56]. Такие процессы стали возможными 
по причине ослабевания центральных органов власти, из‑за которых формировались 
два разнонаправленных процесса: центростремительный и центробежный. Первый 
был направлен на сохранение правящей верхушкой существующего устройства Совет-
ского Союза, тогда как второй был характерен для автономий в ходе укрепления сво-
их властных полномочий через суверенизацию. Общим мотивом для данных процес-
сов стал поиск опоры в фигурах религиозных лидеров, авторитета общественных масс 
и религиозных организаций [Одинцов, 2010: 31]. Рассматривая государственно-конфес-
сиональную политику на территории Бурятской АССР, нужно упомянуть, что она осу-
ществлялась, как и в других регионах страны, уполномоченным Совета по делам рели-
гий при СМ СССР по Бурятской АССР. В рассматриваемый период данную должность 
занимали А. Б. Раднаев и М. М. Мулонов [Дашковский, Траудт, 2024а: 144].

По состоянию на 1985 г. в Бурятской АССР действовали пять религиозных объеди-
нений, три из которых были официально зарегистрированы (православная община 



235Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Улан-Удэ с центром в Вознесенкой церкви, евангельские христиане-баптисты Улан-Удэ, 
а также религиозное объединение буддистов с центром в Иволгинском дацане) [ГАРФ. 
Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131. Л. 32].

Православная община Улан-Удэ на базе Вознесенской церкви была образована 
еще в 1945 г., что связывается исследователями с временем кратковременного потепле-
ния отношений между государством и религиозными общинами в период позднего ста-
линизма [Горбатов, 2008: 145; Дашковский, Бичелдей, Монгуш, 2024: 214; Шкаровский, 
2009: 2]. Приход церкви Вознесения Улан-Удэ сознательно образовывался в отдаленном 
от центра районе, чтобы не допустить резкого скачка религиозности населения [Ми-
тыпова, 2005: 119]. В 1963 г. по факту подписания договора между учредителями «два-
дцатки» и исполкомом районного Совета депутатов трудящихся Октябрьского района 
Улан-Удэ, религиозное объединение Вознесенской церкви г. Улан-Удэ (далее Вознесен-
ской церкви) становится обладателем церковного имущества [Митыпова, 2006: 246].

Необходимо подчеркнуть, что в Бурятии традиционно присутствовало большое 
количество старообрядцев, которые также исповедовали православие. Специалист 
по в этой области С. В. Васильева связывает появление приверженцев старообрядче-
ства с тремя потоками их расселения, который начался в XVII в. и продолжался вплоть 
до прихода советской власти [Васильева, 2014: 12–14]. Одной из самых многочислен-
ных групп стали «семейские», которые сформировали самобытную группу русского 
старообрядчества [Аболина, Федоров, 2015: 159]. В довоенное время существования 
СССР старообрядцы Бурятии были подвергнуты серьезным гонениям, вылившиеся 
в репрессии иерархов и закрытие храмов [Васильева, 2011: 37]. Однако в период 1943–
1945 гг. происходят изменения, которые были направлены на потепление отношений 
государства и религиозных объединений, что отложилось и на положении старообряд-
ческих общин [Васильева, 2015а: 713]. Во время вероисповедной политики Н. С. Хруще-
ва вновь начались притеснения представителей всех конфессий, но преимущественно 
социально-экономическими методами воздействия без непосредственного репресси-
рования. Так, в 1963 г. была закрыта старообрядческая церковь в с. Новый-Заган [Ва-
сильева, 2015б: 67].

В период второй половины 1960‑х — начала 1990‑х гг. старообрядцы не проявляли 
серьезной религиозной активности, ограничиваясь немногочисленными собраниями 
на квартирах у единоверцев в Бичурском и Мухоршибирском районах [ГАРБ. Ф. Р‑1857. 
Оп. 1. Д. 79. Л. 4, 8, 14; ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 85]. По этой причине в данной статье 
авторами будет сделан упор на рассмотрение православных верующих Московского 
патриархата, так как в это время они были единственной православной организацией 
в Бурятской АССР, которая имела официальную регистрацию.

Прежде чем перейти к характеристике положения православной общины Вознесен-
ской церкви нужно сказать о самой структуре существования православного прихода 
в контексте советской вероисповедной политики в период 1961–1988 гг. В самый разгар 
антирелигиозной политики, проводимой Н. С. Хрущевым, был созван Архиерейский 
собор (1961 г.), который внес значительные поправки в систему приходского управ-
ления. С этого момента все храмовые иерархи отстранялись от участия в управленче-
ских и хозяйственных делах церкви, осуществляя лишь духовное руководство прихода. 



236 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Можно констатировать, что такая система отменяла смягчающие меры, которые при-
нимались властью в отношении религиозных организаций на протяжении послевоен-
ного периода. Новая система должна была подорвать канонический порядок и облег-
чить процедуру закрытия храмов [Молодов, 2016: 128–129]. Структура православной 
общины СССР изменилась только в 1988 г. после принятия нового Устава об управле-
нии РПЦ, что было продиктовано либерализацией государственно-конфессиональных 
отношений. Указанный документ возвращал систему, существовавшую до 1961 г., учре-
ждавшую полновластие приходского духовенства [Молодов, 2016: 130].

Говоря о клире Вознесенской церкви, можно отметить, что во время ее существо-
вания он ограничивался небольшим количеством церковных иерархов (3–5 человек). 
В рассматриваемый нами период «перестройки» настоятелем храма являлся игумен 
Мартирий3 (1937 г. р.), который начал служение в Вознесенкой церкви в начале 1980‑х гг. 
Игумен Мартирий имел степень кандидата богословия. В информационных отчетах 
уполномоченного Совета по делам религии при СМ СССР по Бурятской АССР опи-
сан как человек, который ответственно исполнял свои обязанности, а также был ува-
жаем среди верующих [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162. Л. 2].

Остальной состав клира Вознесенкой церкви во время «перестройки» часто ме-
нялся. В разные годы вторыми священниками числились Н. Л. Глазунов, В. Н. Кобзяк 
и А. П. Мхеидзе. Отметим, что с 1986 г. и до распада СССР в 1991 г. должности треть-
его священника и дьякона были вакантны [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162. Л. 2; ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 3].

Таким образом, в период «перестройки» состав клира Вознесенской церкви нельзя 
назвать стабильным. Уполномоченный Совета по делам религий при СМ по Бурятской 
АССР считал, что нужно устранить непостоянство кадрового состава посредством под-
готовки священников из местного населения. В качестве причин, из‑за которых не уда-
валось это сделать, высказывалось отсутствие желающих в получении духовного обра-
зования у местного населения [ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131. Л. 33].

Постоянным церковным иерархом в Вознесенской церкви на протяжении практи-
чески всех 1980‑х гг. оставался лишь настоятель церкви игумен Мартирий, а все осталь-
ные священники длительно не служили. Отметим также, что средний возраст клира 
Вознесенской церкви составлял чуть более 30‑и лет, что может говорить о достаточно 
молодом возрасте служения. Омоложение религиозных кадров в период «перестрой-
ки» характерно и для других регионов СССР [Белоусов, 2016: 281, 292, 295; Ибраги-
мов, 2015: 136; Молодов, 2015: 95]. В послевоенные годы формируется новый тип свя-
щеннослужителей, которые по‑иному стоят взаимоотношения с государственной вла-
стью. В своей деятельности они избирали тактику выстраивания положительных от-
ношений с государственными и партийными органами, опираясь на нормы законо-
дательства о религиозных культах. К тому же им по причине относительной молодо-
сти и большей интегрированности в советское общество было проще находить кон-
такт. С этим же можно связать активность их участия в политической жизни, которое 

3	 В миру Турческий Виталий Никитович.



237Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

наблюдалось в различных регионах СССР [Бакаева, 2015: 9–10; Белоусов, 2016: 287; 
Дашковский, Дворянчикова, 2024: 133; Ибрагимов, 2005: 132; Кашеваров, 2015: 110].

Данное обстоятельство нашло свое отражение и среди священников Бурятской 
АССР. В 1989 г. игумен Мартирий был выдвинут кандидатом в депутаты Улан-Удэн-
ского городского Совета народных депутатов [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 1–2]. 
За год до этого второй священник Вознесенской церкви А. П. Мхеидзе дал интервью 
республиканской газете «Молодежь Бурятии», которое касалось роли празднования 
1000‑летия крещения Руси для государственно-конфессиональных отношений [ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 13]. Таким образом, происходила активизация деятельности 
религиозных иерархов и их интеграция в общественно-политическую жизнь совет-
ского государства.

Аспекты деятельности Вознесенской церкви Улан-Удэ в период «перестройки»
Уполномоченными Совета по делам религий при СМ СССР в регионах велась ста-

тистика по всем проведенным ритуалам, а также по финансово-хозяйственной дея-
тельности религиозных организаций. Во многом советские статистические данные 
о деятельности религиозных объединений можно считать условными по причине воз-
можных исправлений со стороны местных властей для констатации доминирования 
атеистического мировоззрения в отдельно взятом регионе [Одинцов, 2010: 35; Миты-
пова, 2006: 253].

Для изучения обрядовой деятельности Вознесенской церкви Улан-Удэ обратимся 
к данным таблицы 1

Таблица 1
Обрядовая деятельность Вознесенской церкви Улан-Удэ в период «перестройки»4

Table 1
Ritual activity of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period of “perestroika”5

Показатели
Отчетные годы

1985 1986 1987 1988 1989

Общее количество совершенных крещений 241 284 242 245 572

Крещений детей дошкольного возраста 40 204 155 174 237

Крещений детей школьного возраста 174 39 42 43 108

Крещений совершеннолетних 27 41 45 28 227

Количество отпеваний 421 433 512 433 373

(в том числе очных) 0 0 0 0 0

(в том числе заочных) 421 433 512 433 373

Количество венчаний 1 1 0 0 1

Исходя из приведенных данных можно сделать вывод, что совершение обрядов 
в Вознесенкой церкви оставалось на достаточно стабильном уровне. В данный период 
времени среди ритуалов, проводимых в церкви Вознесения были крещения, отпева-

4	 Таблица составлена по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 170, 187.
5	 The table is based on: GARB. Fund R‑1857. Inventory. 1. File. 162, 170, 187.



238 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ния и венчания. Крещения были достаточно востребованы среди прихожан, составляя 
42% от всех совершенных обрядов. Самое большое число проведения данного ритуа-
ла совершалось для детей дошкольного возраста (810 случаев в 1985–1989 гг.). В 1989 г. 
наблюдается рост совершения процедуры крещения для всех возрастных групп, в том 
числе для совершеннолетних.

Ритуал отпевания в это период стал самым массовым среди всех совершенных об-
рядов (57,7% среди всей обрядовой деятельности). Заметим, что все отпевания фигури-
руют в разряде заочных, так как очный формат таких процедур исчез к началу 1980‑х гг. 
Это было связано с влиянием активной атеистической пропаганды, которое осужда-
ло очные отпевания. Несмотря на постоянное совершение обрядов отпеваний и «по-
пулярность» данного ритуала среди населения, их среднегодовое значение уменьша-
ется по сравнению с предыдущим временным отрезком. Если в период «позднего со-
циализма» среднегодовое значение по совершению данного обряда было 611,2 случаев 
в год, то уже в период «перестройки» оно снижается до 434,3 случаев в год.

Можно сказать, что в первые три года «перестройки» в Бурятской АССР не проис-
ходит каких‑либо существенных подвижек в изменении обрядовой деятельности Воз-
несенской церкви. Значимые изменения обозначались только к 1989 г. На наш взгляд, 
это связано с вышеупомянутыми изменениями государственно-конфессиональной по-
литики после 1988 г., а также празднованием 1000‑летия крещения Руси. Помимо этого, 
именно в этот период отменяется учет личных данных гражданина, который совершает 
какие‑либо религиозные обряды. Это исключило возможность как‑либо влиять на че-
ловека, опираясь на его вероисповедание [Молодов, 2015: 96]. С этого времени религи-
озность конкретного человека перестала восприниматься в массовом сознании как от-
рицательное качество. К этому можно добавить принятие нового Устава РПЦ, кото-
рый отменял некоторые нормы Устава 1961 г., значительно повышая влияние церков-
ных иерархов на жизнь религиозного объединений. Фактически в руках настоятелей 
сосредотачивалась вся административная и финансово-хозяйственная деятельность 
религиозного объединения [Устав об управлении Русской православной церкви 1988. 
URL: https://drevo-info.ru/articles/17772.html#t13].

В конце 1980‑х гг. происходит изменение риторики уполномоченных Совета по де-
лам религий при СМ СССР по Буряткой АССР. До 1989 г. рост религиозности населе-
ния в Бурятской АССР связывали с какими‑либо внешними факторами, не обращая 
внимания на объективные причины [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 170. Л. 2]. Однако по-
сле 1988 г. в качестве причин повышения обрядовой части Вознесенкой церкви назва-
на действительная возможность граждан пользоваться свободой совести в СССР, га-
рантированная Конституцией, ознаменовавшая собой новый виток в отношениях го-
сударства и религиозных общин [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 3].

Схожая ситуация наблюдается и в других регионах СССР, в том числе в националь-
ных автономиях. Так, например, в Калмыцкой АССР действительная либерализация 
государственно-конфессиональных отношений, проявившаяся как в количественных, 
так и в качественных показателях, началась не с начала «перестройки», а с 1987 г. [Бело-
усов, 2016: 317]. В Хакасской автономной области в 1988 г. православная община Абака-
на увеличилась на 100 человек, а Никольская церковь получила право на колокольный 



239Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

звон [Дашковский, Гончарова, 2023: 685]. Схожие тенденции характерны для Архан-
гельской и Вологодской областей [Молодов, 2015: 97], а также других регионов страны.

Традиционно для учета финансовой деятельности зарегистрированных религиоз-
ных организаций в Совет по делам религии при СМ СССР подавались статистические 
отчеты, учитывающие как финансовые траты, так и поступления.

Таблица 2
Денежные поступления Вознесенской церкви г. Улан-Удэ  

в период «перестройки» (в тыс. рублей)6

Table 2
Cash receipts of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period  

of “perestroika” (in thousands of rubles)7

Отчетный год 1985 1986 1987 1988 1989

Всего поступило денежных средств 161,2 159,8 161,1 170,3 251,2

Поступило средств от исполнения обрядов 10,3 9,6 11,5 10,1 10,5

Поступило средств от добровольных 
пожертвований 6,3 8,8 8,4 6,9 6

Поступило средств от продажи предметов 
культа и религиозной литературы 137 141,4 141,3 153,3 233,2

Рис. 1. Динамика финансовых поступлений Вознесенской церкви г. Улан-Удэ  
в период «перестройки»8 

Fig. 1. Dynamics of financial income of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period  
of “perestroika”9

6	 Таблица сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 179, 187; ГАРФ. Ф Р 6991. Оп. 6. Д. 3131, 
3334

7	 Table comp. by: NARB. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 179, 187; GARF. Fund R 6991. Inventory 6. 
File 3131, 3334;

8	 Рисунок сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 179, 187; ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131, 3334.
9	 Figure comp. by: garb. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 179, 187; GARF Fund R 6991. Inventory 6. 

File 3131, 3334



240 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таким образом, видим схожую тенденцию, обозначенную нами выше. Резкий 
взлет общей доходности анализируемой религиозной организации происходит толь-
ко в 1989 г. (на 80,9 тыс. руб. по сравнению с 1988 г.). Если поступления от соверше-
ний обрядов и добровольных пожертвований на всем протяжении рассматриваемого 
периода не подверглись существенным изменениям, то средства, полученные от про-
дажи предметов культа и религиозной литературы, демонстрируют поступательный 
рост от года к году (рис. 1). Отметим, что в других регионах СССР наблюдались схо-
жие тенденции [Дашковский, Дворянчикова, 2024: 133].

В целом, данный пункт доходов становится основополагающим для церкви Возне-
сения ещё в период «развитого социализма». Однако во второй половине 1980‑х гг. его 
процентная доля от общего числа увеличилась с 75 до 89% (рис. 2).

Рост покупок предметов культа и религиозной литературы можно объяснить ря-
дом причин. Во-первых, в течение всего существования Советского Союза издание 
религиозной литературы строго контролировалось советскими и партийными орга-
нами и выпускалось относительно небольшим тиражом. Однако во времена либера-
лизации второй половины 1980‑х гг. значительно расширились возможности издания 
религиозной литературы, что привело к увеличению спроса на неё [Лебедева, 2011: 
83]. В 1988 г. Московская патриархия устранила острый дефицит в Библии, выпустив 
100‑тысячный тираж Священного Писания, свободно распространявшийся по стра-
не [Савин, 2020: 44–45].

Во-вторых, менялось отношение к религии внутри советского общества, посте-
пенно трансформируясь из агрессивного в умеренное [Кашеваров, 2015: 110]. Част-
ное пользование религиозной литературой или предметами культа в позднесовет-
ском обществе перестало осуждаться и запрещаться [Пронина, 2016: 130]. К тому же 
рост интереса к религиозной литературе и предметам культа в период «позднего со-
циализма» и «перестройки» в некоторых субъектах СССР объясняется малым коли-
чеством зарегистрированных религиозных объединений и сложностью логистики. 
По этой причине людям приходилось покупать религиозные предметы и литерату-
ру, чтобы реализовывать свои религиозные потребности вдали от легально действу-
ющей православной церкви.

Тенденции увеличения доходности религиозных объединений в период «перестрой-
ки» наблюдаются и в других регионах СССР [Белоусов, 2016: 280; Бакаева, 2018: 78–79]. 
Несмотря на начавшийся экономический кризис, связанный как с внутриполитически-
ми, так и с внешнеполитическими причинами [Абрамова, Дмитриев, 2013; Кара-Мур-
за, 2008: 800], верующие продолжали стабильно жертвовать большое количество денег 
на религиозные нужды. Идеологический вакуум, сформировавшийся в конце 1980‑х — 
начале 1990‑х гг. по причине кризиса коммунистической идеологии, создал условия 
для принятия новых мировоззренческих ориентиров, одним из которых стала религия.

Характеризуя финансовые поступления церкви Вознесения в период «перестрой-
ки», обратимся к данным таблицы 3.



241Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таблица 3
Расходы Вознесенской церкви г. Улан-Удэ в период «перестройки» (в тыс. руб.)10

Table 3
Expenses of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period of “perestroika”  

(in thousands of rubles)11

Отчетные годы 1985 1986 1987 1988 1989

Общий расход средств 161,3 159,9 158,7 171,3 237,9

На содержание служителей культа 14,6 16,5 14,2 15,1 22,5

На содержание исполнительных органов 
и ревкомиссий 0 0 0 0 0

На содержание хоров 8,5 12,6 11,6 10 8

На содержание обслуживающего персонала 19 22,5 19,6 21 32

На ремонт и содержание молитвенных зданий 66,3 41,6 45,8 41 6,6

На приобретение предметов культа и религиозной 
литературы 16,4 27,2 29,1 27,8 30,8

Религиозным центрам 16 20 23 24 30

В Фонд мира 5 5 6 5 6

В Фонд охраны памятников истории и архитектуры 1 0 2 1 2

Прочие расходы 14,5 12,5 7,4 72,2 111,3

Необходимо отметить, что расходы Вознесенской церкви увеличивались, составив 
в 1989 г. 237 тыс. руб. Самыми большими статьями расходов в процентном соотноше-
нии были «Прочие расходы» (24,5%) — траты на ремонт и содержание молитвенных 
зданий (22,6%), а также на приобретение предметов религиозного культа и литерату-
ры (14,7%).

Рис. 2. Доля расходов Вознесенкой церкви г. Улан-Удэ в период «перестройки»12 
Fig. 2. The share of expenses of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period 

of “perestroika”13

10	 Таблица сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 187, 188; ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131
11	 Table comp. by: GARB. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 187, 188; GARF. Fund R 6991. Inventory 6. 

File 31
12	 Таблица сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 187, 188; ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131.
13	 Table comp. by: GARB. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 187, 188; GARF. Fund R 6991. Inventory 6. 

File 31.



242 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Отметим, что в графу «Прочие расходы» религиозных организаций могли входить 
разные статьи расходов, которые не включались в имеющийся статистический пере-
чень. По причине отсутствия информации об этом в архивных материалах нам слож-
но судить, на что конкретно тратились данные деньги, составляющие, как мы видим, 
весомую долю от всех расходов.

Примечательным представляется тот факт, что несмотря на вышесказанное уве-
личение спроса населения на покупку предметов религиозных культов и литературы, 
схожей динамики их закупки не наблюдается. На наш взгляд, это можно объяснить за-
нижением статистики или неточностью подсчетов. Такая ситуация несоразмерности 
доходов и расходов, касающиеся предметов религиозного культа и религиозной ли-
тературы, характерна и для финансовой деятельности Вознесенской церкви в период 
«позднего социализма».

Нужно сказать о том, что церковь Вознесения в период «перестройки» продолжа-
ла заниматься широкой благотворительной деятельностью, несмотря на то, что в это 
время она переходит из разряда обязательных в разряд добровольных [Молодов, 2015: 
97]. Однако многие религиозные организации по всему СССР продолжали активно 
осуществлять пожертвования в различные благотворительные фонды [Дашковский, 
Дворянчикова, 2022: 71, 72; Ибрагимов, 2005: 136].

Несмотря на небольшую долю от всех трат Вознесенской церкви (около 16%), дан-
ные жесты, с одной стороны, показывали неравнодушную позицию религиозных об-
щин, а с другой — являлись выражением лояльности существующему политическому 
курсу [Белоусов, 2017: 317]. Так, например, в 1988 г. Вознесенская церковь внесла 8 тыс. 
рублей в Фонд помощи Армении, для предотвращения последствий Спитакского зем-
летрясения [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 14].

Обобщая рассмотрение расходов Вознесенской церкви периода «перестройки», 
можно сделать вывод о том, что несмотря на значительное увеличение общей сум-
мы расходов в 1989 г., отдельные статьи трат на протяжение всей второй половины 
1980‑х гг. оставались практически неизменными.

Помимо зарегистрированной православной Вознесенской церкви г. Улан-Удэ на про-
тяжение всего периода 1960‑х — второй половины 1980‑х гг. в приграничном с Мон-
голией г. Кяхта действовала незарегистрированная община православных верующих. 
Она была официально зарегистрирована в 1946 г., однако ее легальный статус был ли-
квидирован во время правления Н. С. Хрущева. Этому способствовало множество фак-
торов: нарушение финансово-хозяйственной деятельности церкви, неоднократные жа-
лобы местных жителей, низкая доходность самой организации, слабая посещаемость 
со стороны верующих [Цыремпилова, 2017: 39–41].

С 1970 г. здание Успенской церкви было передано на баланс Министерства культу-
ры Бурятской АССР, а с 1973 г. на базе храма была размещена картинная галерея Кях-
тинского краеведческого музея им. Обручаева [Цыремпилова, 2017: 42]. Однако, несмо-
тря на то, что регистрация у православной общины Кяхты была ликвидирована, ини-
циативная группа верующих вплоть до распада СССР продолжала добиваться возвра-
та легального статуса посредством написания писем и прошений в различные органы 
власти местного и государственного значения.



243Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В 1966 г. верующие Кяхты получили отказ властей на открытие Успенской церкви, 
который аргументировался фальсификациями подписей, чтобы искусственно увели-
чить количество подписантов [Цыремпилова, 2014: 383–390].

В 1970–1980‑х гг. обращения верующих также рассматривались, однако теперь про-
шения касались разрешения покупки дома под религиозные нужды. На это верующие 
также получали отказ. Причиной такому решению стало то, что жители Кяхты испы-
тывали острую нужду в жилье, а в доме, которые просили верующие, жила семья из 6 
человек [ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 1575. Л. 27–34]. Такое средство, как написание писем 
и жалоб в государственные инстанции по вопросам ущемления прав верующих, было, 
в целом, характерно для периода развитого социализма и в других регионах. Напри-
мер, верующим Альметьевска Татарской АССР для получения статуса легально дей-
ствующей религиозной организации потребовалось подготовить за 7 лет более 20 хо-
датайств, чтобы по итогу получить регистрацию [Ибрагимов, 2005: 126].

Либерализация отношений православной общины Кяхты и властей произошла 
лишь в рассматриваемый нами период «перестройки». В 1985 г. они получили разре-
шение на покупку молитвенного помещения. Несмотря на это, верующие продолжа-
ли писать письма, адресуемые представителям высшей советской номенклатуры с раз-
личными просьбами и недовольствами.

Здесь необходимо сказать о том, что в период «перестройки» движение верующих 
по отстаиванию своих прав принимает более организованные формы по всей терри-
тории Советского Союза, в том числе и автономиях. Несмотря на это, реальные меры 
для нормализации отношений государства и религиозных организаций начали пред-
приниматься лишь в 1987–1988 гг. Например, в Марийской АССР во второй половине 
1980‑х гг. поступали многочисленные просьбы о регистрации православных общин, од-
нако первые шаги по их выполнению были сделаны лишь в 1988 г. [Ефремов, 2021: 95–96].

Так, в 1987 г. было написано письмо на имя Председателя Президиума Верховного 
Совета СССР А. А. Громыко. В нем верующие положительно отзывались о внешнепо-
литическом курсе М. С. Горбачева и о демократических преобразованиях в частности. 
Однако данное обращение содержало и недовольства. Православных не устраивало 
то, что купленный молитвенный «домик» был слишком мал для совершения богослу-
жений14. По этой причине верующие просили передать им здание Успенской церкви. 
Данную просьбу они аргументировали двумя памятными датами, связанными с исто-
рией православия15. Данное письмо было подкреплено 39 подписями [ГАРБ. Ф. Р‑1857. 
Оп. 1. Д. 177. Л. 3–3 об.].

В следующем 1988 г. верующие получили отрицательный ответ от Президиума Вер-
ховного Совета СССР через уполномоченного по делам религий при СМ СССР по Бу-
рятской АССР М. М. Мулонова. Отказ он аргументировал тем, что здание церкви ис-
пользовалось в качестве музейных и выставочных центров. Кроме того, М. М. Муло-
нов уведомил верующих, что в будущем в этом помещении планируется открыть му-

14	 Площадь данного молитвенного дома, указанный в письме, составляла 42 м2 при высоте 2,6 м [ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 3–3 об.].

15	 В 1988 г. отмечалось 1000‑летие крещения Руси и 100‑летие начала богослужений в Успенской цер-
кви г. Кяхта.



244 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

зей трудовой и воинской славы тружеников г. Кяхты и Кяхтинского района. Данное 
событие, по словам уполномоченного Совета по делам религий при СМ СССР по Бу-
рятской АССР, «должно иметь значение в эстетическом, трудовом и революционном 
воспитании подрастающего поколения» (цит. по: [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 27]).

Таким образом, видно, что формулировки и действия вышестоящих органов остава-
лись на уровне предшествующих периодов, никак не перенимая опыт либерализации 
религиозной сферы. Зачастую именно консервативная позиция местного руководства 
мешала проведению политики либерализации религиозной сферы. Подтверждение это-
му мы находим и в других регионах СССР [Молодов, 2015: 96; Ибрагимов, 2005: 136].

На наш взгляд, апогея данная ситуация достигла в 1989 г. В январе этого года ве-
рующие Кяхты вновь написали письмо, адресатом которого выступал М. С. Горбачев. 
Основной нарратив был построен на обвинении местных властей и Совета по делам 
религий при СМ СССР в бюрократизме и лживости. К тому же население было огор-
чено тем, что процесс передачи церквей и регистрация общин, которые были спрово-
цированы празднованием 1000‑летия крещения Руси, не коснулись их ситуации [ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 36–36 об.].

Уже в следующем месяце верующие предприняли отчаянный жест давления на мест-
ную администрацию. В письме, адресованном Председателю Кяхтинского горсове-
та Г. Н. Мостовщиковой, указывалось, что из‑за постоянных отказов по возвращению 
им Успенской церкви они вынуждены будут отправить своего представителя в Мо-
скву для отправки телеграммы на имя Президента США Дж. Буша Старшего, надеясь 
на его содействие в вопросах свободы совести [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 32–33 
об.]. Несмотря на серьезные намерения верующих, в архивных документах упомина-
ний о действительной отправке данного письма нет. Скорее всего, данный жест был 
сделан для некого запугивания властей, чтобы они действительно обратили внимание 
на их многочисленные обращения. Президент США представлялся кяхтинским верую-
щим защитником свободы совести по всему миру, а США — страной свободы и демо-
кратии. Разрешение сложившейся ситуации было предпринято в конце 1989 г. Имен-
но тогда распоряжением Совета Министров Бурятской АССР православным верую-
щим Кяхты был возвращен Успенский храм, но лишь на правах аренды [Цыремпило-
ва, 2014: 389].

Заключение
В целом, государственно-конфессиональные отношения между православными об-

щинами Бурятской АССР и властью находилась в русле всей вероисповедной полити-
ки СССР, однако имели некоторые незначительные особенности.

Схожими компонентами является то, что в Бурятской АССР процессы действи-
тельной демократизации религиозной сферы прослеживаются лишь к концу «пере-
стройки». Период 1985–1988 гг. характеризуется стабильностью в отношениях вла-
сти и православных общин Бурятской АССР, мало чем отличаясь от предшествующе-
го этапа «развитого социализма» (1964–1985 гг.). Это могло происходить в следствие 
ряда причин.

Во-первых, общий курс в сторону изменения советской государственно-конфес-
сиональной политики наблюдается только в 1987–1988 гг. До этого времени советское 



245Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

правительство не предпринимало решительных действий, связанных с реформирова-
нием государственно-конфессиональных отношений.

Во-вторых, на запоздалые изменения в Бурятской АССР накладывала определенный 
отпечаток консервативная позиция местных властей и, в частности, уполномоченно-
го Совета по делам религий при СМ СССР по Бурятской АССР, линия и риторика ко-
торых по‑прежнему строились на принципах атеизма. Такая позиция была характерна 
для многих других субъектов СССР, где органы власти на местах искусственно тормо-
зили регистрацию религиозных объединений.

Православная община Вознесенкой церкви г. Улан-Удэ в это время осуществляла 
свою деятельность достаточно стабильно. Вместе с этим отношения православных жи-
телей Кяхты и властей претерпевают некоторые изменения (разрешение покупки мо-
литвенного дома в 1985 г.), которые не приводят к полному удовлетворению религи-
озных потребностей последних.

В качестве отличительных особенностей реализации религиозной политики в Бу-
рятской АССР по отношению к православным общинам можно выделить их относи-
тельно малую активность. На наш взгляд, это происходило потому, что основная часть 
православных верующих проживала в Улан-Удэ и кооперировалась вокруг легально 
действующей Вознесенской церкви. В большинстве аймаков Бурятской АССР населе-
ние исповедовало буддизм или шаманизм, что отменяло необходимость в регистрации 
новых православных религиозных объединений. Исключением здесь стал случай Кях-
та, где православные верующие проявили активную позицию по отстаиванию своих 
интересов в области свободы совести.

Существенные изменения в сфере государственно-конфессиональных отношений 
происходят лишь к 1989 г. Именно в этот период заметен значительный рост финансо-
вой и обрядовой деятельности Вознесенской церкви г. Улан-Удэ. К тому же, в 1989 году 
православной общине г. Кяхты разрешают арендовать здание Успенской церкви для со-
вершения богослужений. Меняется и само отношение к религии в Бурятии, а также 
роль священников в общественном восприятии. Все больше людей, интуитивно чув-
ствуя кризис советской идеологии, начинают обращаться к религиозным ценностям, 
стараясь найти в них ответы на мировоззренческие вопросы. Трансформируется и роль 
священников. С этого периода они становятся активными участниками социальной 
и политической жизни. Таким образом, именно в последние годы «перестройки» был 
заложен фундамент «религиозному ренессансу» в Бурятии, который в полной мере 
наступил уже в 1990‑х гг.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено в рамках гранта РНФ «Влияние имперской политики ак-

культурации и советской модели государственно-конфессиональных отношений на по-
ложение религиозных общин в приграничных регионах и национальных автономиях 
азиатской части России» (проект № 23–18–00117).

Acknowledgments and funding
The research was carried out within the framework of the Russian Science Foundation 

grant “The impact of the imperial policy of acculturation and the Soviet model of state-



246 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

confessional relations on the situation of religious communities in the border regions and 
national autonomies of the Asian part of Russia” (project No. 23–18–00117).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Аболина Л. А., Федоров Р. Ю. Особенности традиционной культуры семейских За-

байкалья // Вестник археологии, антропологии и этнографии. 2015. № 2 (29). С. 159–167.
Абрамова Ю. А., Дмитриев А. Е. Экономические преобразования периода перестрой-

ки: 1985–1991 гг. // Известия МГТУ. 2013. № 1 (15). С. 43–37.
Бадмацыренов Т. Б. Социальная структура буддийских сообществ современной Бу-

рятии : дис. … д-ра соц. наук. Улан-Удэ, 2018. 385 с.
Байкалов Н. С., Убеева О. А. Городское население северных районов Бурятии в пе-

риод позднего социализма // Общество: философия, история, культура. 2018. № 12 
(56). С. 130–135.

Бакаева Э. П. Между Центральным духовным управлением буддистов и Объедине-
нием буддистов Калмыкии: буддизм в Калмыкии в 1988–1991 гг. // Вестник Калмыц-
кого университета. 2015. № 1 (25). С. 6–14.

Бакаева Э. П. Первая конференция буддистов Калмыкии и Астраханской области: 
предыстория и решения (1988–1991 годы) // Новый исторический вестник. 2018. № 1 
(55). С. 71–84.

Батомункуева С. Р. К вопросу об основаниях распространения и становления буд-
дизма в Бурятии // Вестник БГУ. 2022. № 4. С. 48–56.

Белоусов С. С. Государственная религиозная политика в Калмыкии в отношении 
христианского населения в годы советской власти (октябрь 1917–1991 гг.). Элиста : 
КалмНЦ РАН, 2016. 342 с.

Васильева С. В. Государственная и церковная политика в отношении старообряд-
чества Байкальского региона (XVII–XXI вв.) : автореф. дис. … д-ра ист. наук. Улан-Удэ, 
2011. 53 с.

Васильева С. В. Изменение государственной политики в отношении древлеправо-
славной церкви в условиях Великой Отечественной войны // Вестник Бурятского го-
сударственного университета. 2015. № 7. С. 7–13.

Васильева С. В. Старообрядчество Бурятии в условиях формирования государствен-
ной вероисповедной политики советского общества // Старообрядчество: история 
и современность, местные традиции, русские и зарубежные связи : материалы VI Ме-
ждународной научно-практической конференции, Улан-Удэ, 7–8 августа 2015 г. Улан-
Удэ, 2015. С. 63–68.

Васильева С. В. Старообрядчество на окраинах России: вынужденная подвижность 
или миграционное перемещение // Вестник БГУ. Гуманитарные исследования Внутрен-
ней Азии. 2014. № 2. С. 11–17.

Вдовин А. И. СССР. История великой державы. М. : Проспект, 2018. 821 с.
Величко С. А. Причины начала Перестройки в СССР (30‑летию появления терми-

на «перестройка» посвящается // Вестник Омской юридической академии. 2016. № 2 
(31). С. 4–9.

Вероисповедная политика Российского государства. М. : РАГС, 2003. 205 с.



247Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Верт Н. История Советского государства. 1900–1991: пер. с фр. М. : Проспект, 1992. 
480 с.

Вестов Ф. А. Политико-правовые представления о правовом государстве в советский 
период // Известия Саратовского университета. Сер. Экономика. Управление. Право. 
2009. Т. 9. Вып. 1. С. 63–67.

Горбатов А. В. Государство и религиозные организации Сибири в 1940–1960‑е годы. 
Томск : Изд-во ТГПУ, 2008. 408 с.

Государственный Архив Республики Бурятия (ГАРБ). Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 79.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 85.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 169.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 170.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188.
Государственный Архив Российской Федерации (ГАРФ). Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 1575.
ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131.
ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3334.
Дашковский П. К., Гончарова Н. С. Положение религиозных общин в националь-

ных автономиях СССР в 1985–1991 гг.: на примере Хакасской автономной области // 
Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: История России. 2023. 
Т. 22. № 4. С. 680–695.

Дашковский П. К., Дворянчикова, Н. С. Государственно-конфессиональная поли-
тика СССР в эпоху «перестройки» и ее влияние на деятельность религиозных общин 
Омской области // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29. № 1. С. 126–144.

Дашковский П. К., Бичелдей У. П., Монгуш А. В. Положение буддийских общин 
в Туве в системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 
1950‑х гг. // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29. № 4. С. 211–233.

Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Советская и российская государственно-
конфессиональная политика на юге Западной Сибири. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 
2022. 152 с.

Дашковский П. К., Траудт Е. А. Государственное регулирование религиозных про-
цессов в национальных автономиях СССР в период «перестройки» (на примере Бу-
рятской АССР) // Народы и религии Евразии. 2024а. Т. 29. № 2. С. 140–160.

Дашковский П. К., Траудт Е. А. Некоторые аспекты изучения реализации государ-
ственно-конфессиональной политики в Бурятии во второй половине 1980‑х гг. // Эт-
нические меньшинства в истории России : материалы V Международной научной кон-
ференции, 25–26 октября 2024 г. СПб. : ЛГУ им. А. С. Пушкина, 2024б. С. 31–36.

Ефремов Е. Н. Государственная политика и возрождение Русской православной цер-
кви в Марий Эл в период «перестройки» (1985–1991 гг.) // Вестник НИИ гуманитар-
ных наук при Правительстве Республики Мордовия. 2021. № 3 (59). С. 91–101.

Ибрагимов Р. Р. Власть и религия в Татарстане в 1940–1980‑е гг. Казань : Казанский 
государственный университет им. В. И. Ульянова-Ленина, 2005. 182 с.



248 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

История Бурятии: в 3 т. Т. III, XX, XXI вв. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 2011. 486 с.
Кара-Мурза С. Г. Советская цивилизация. М. : Алгоритм : Эксмо, 2008. 1200 с.
Кашеваров А. Н. Государственно-церковные отношения в период перестройки 1985–

1991 годов // Научно-технические ведомости СПбГПУ. Гуманитарные и общественные 
науки. 2015. № 1 (215). С. 109–115.

Клименко Е. Н. Взаимоотношение государства и религиозных объединений в Рос-
сийской Федерации: конституционно-правовые аспекты : дис. … канд. юрид. наук. М., 
2007. 220 с.

Лебедева О. В. Религиозная литература в СССР в период «перестройки»: от дефи-
цита к массовым публикациям // Исторические, философские, политические, юриди-
ческие науки, культурология и искусствоведение. Табмов, 2011. № 4 (10). Ч. III. С. 83–85.

Лукьянов А. О. Трансформация дискуссии об изменении антирелигиозной пропа-
ганды в периодических изданиях (1985–1988 гг.) // Вестник Южно-Уральского госу-
дарственного университета. Серия: Социально-гуманитарные науки. 2020. Т. 20. № 3. 
С. 109–113 https://doi.org/10.14529/ssh200316.

Маслова И. И. Исторические уроки государственно-конфессиональной политики 
в России: анализ деятельности Совета по делам религий (1965–1985 гг.) // Известия 
ПГПУ им. В. Г. Белинского. 2011. № 23. С. 513–518.

Маслова И. И. Совет по делам религий при Совете Министров СССР и Русская 
православная церковь (1965–1991 гг.) // Отечественная история. 2005. № 6. С. 52–65.

Маслова И. И. Эволюция вероисповедной политики советского государства и дея-
тельности Русской православной церкви (1953–1991 гг.) : автореф. дис … д-ра ист. наук. 
М., 2005. 48 c.

Материалы пленума Центрального Комитета КПСС 27–28 января 1987 года. М. : 
Политиздат, 1987. 100 с.

Митыпов В. М. Буддийская церковь в условиях трансформации российского обще-
ства (конец 1980‑х — начало 1990‑х гг.) // Власть. 2015. Т. 24. №. 5. С. 55–58.

Митыпов В. М. Совет по делам религий — проводник государственно-конфессио-
нальной политики СССР // Власть. 2013. № 9. С. 117–120.

Митыпова Г. С. История становления и развития православной традиции в Буря-
тии (XVII–XXI вв.) : дис. … д-ра ист. наук. Улан-Удэ, 2006. 387 с.

Митыпова Г. С. Православие в истории и культуре бурят. Улан-Удэ, 2005. 231 с.
Молодов О. Б. Государственно-конфессиональные отношения в СССР на перелом-

ном этапе (на материалах областей Европейского Севера) // Социум и власть. 2015. 
№ 2 (52). С. 95–99.

Молодов О. Б. Православный приход: понятие и система управления в 1945–
2000 гг. (на материалах Европейского Севера) // Новейшая история России. 2016. № 3. 
С. 121–137.

Одинцов М. И. Вероисповедные реформы в Советском Союзе и в России. 1985–
1997 гг. М. : Российское объединение исследователей религии, 2010. 444 с.

Полозова К. А., Федотов А. А. Роль интеллигенции в подготовке и принятии Закона 
РСФСР «О свободе вероисповеданий» (1990 г.) и итоги его действия // Интеллиген-
ция и мир. 2013. № 1. С. 17–27.



249Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Пронина Т. С. Историко-сравнительный анализ религиозности позднего советского 
периода в контексте возрождения религии в постсоветской России: на примере Там-
бовской и Свердловской областей // Вестник Тамбовского университета. Серия: Гу-
манитарные науки, 2016. Т. 16. Вып. 11 (163). С. 123–134.

Религиозный ландшафт Западной Сибири и сопредельных регионов Центральной 
Азии. Т. 1: Поздняя древность — начало ХХ в.: коллективная монография. Барнаул : 
Изд-во Алт. ун-та, 2014. 214 с.

Савин А. И. Библия в Советском Союзе: к истории ввоза из‑за границы, издания 
и распространения // Исторический курьер. 2020. № 2 (10). С. 33–50.

Санжиева Т. Е. Особенности распространения православия среди бурят в XIX в. // 
Известия Иркутского государственного университета. Серия: Политология. Религио-
ведение. 2011. № 2 (7). С. 209–215.

Статистический ежегодник. 2024. Статистический сборник. Улан-Удэ, 2024. 379 с.
Тулянов В. А. Русская православная церковь и Советское государство в год Тыся-

челетия крещения Руси: проблемы взаимоотношений // Народы и религии Евразии. 
2024. Т. 29. № 1. С. 113–125.

Устав об управлении Русской православной церкви 1988. URL: https://drevo-info.ru/
articles/17772.html#t13.

Харчев К. Утверждая свободу совести // Известия. 1988. 29 янв. С. 3.
Цыремпилова И. С. История Успенской церкви г. Кяхта во второй половине XX в. 

(по материалам Государственного архива Республики Бурятия) // Иркутский истори-
ко-экономический ежегодник: 2014. Иркутск, 2014. С. 383–390.

Цыремпилова И. С. Русская православная церковь на территории Бурятии в 1940–
1980‑е гг. // Вестник Восточно-Сибирского государственного института культуры, 2017. 
№ 2 (2). С. 37–43.

Шахов М. О. Правовые основы деятельности религиозных объединений в Россий-
ской Федерации. М. : Изд-во Сретенского монастыря, 2019. 880 с.

Шкаровский М. В. Сталинская религиозная политика и Русская православная цер-
ковь в 1943–1953 гг. // Acta slavica iaponica. 2009. Т. 27. С. 1–27.

REFERENCES
Abolina L. A., Fedorov R. Yu. Osobennosti traditsionnoi kul'tury semeiskikh Zabaikal'ya 

[Features of the traditional culture of the Semeysky Transbaikalia]. Vestnik arkheologii, 
antropologii i etnografii [Bulletin of Archeology, Anthropology and Ethnography]. 2015, no. 2 
(29). P. 159–167 (in Russian).

Abramova Yu. A., Dmitriev A. E. Ekonomicheskie preobrazovaniya perioda perestroiki: 
1985–1991 gg. [Economic transformations of the period of perestroika: 1985–1991]. Izvestiya 
MGTU [Izvestiya MGTU]. 2013, no. 1 (15). P. 43–37 (in Russian).

Badmatsyrenov T. B. Sotsial'naya struktura buddiiskikh soobshchestv sovremennoi Buriatii. 
Diss. … d-ra. sots. Nauk [The social structure of Buddhist communities in modern Buryatia: 
Diss. … Doctor of Social Sciences]. Ulan-Ude. 2018, 385 p. (in Russian).

Baikalov N. S., Ubeeva O. A. Gorodskoe naselenie severnykh raionov Buriatii v period 
pozdnego sotsializma [The urban population of the northern regions of Buryatia in the 



250 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

period of late socialism]. Obshchestvo: filosofiya, istoriya, kul'tura [Society: philosophy, history, 
culture]. 2018, no. 12 (56). P. 130–135 (in Russian).

Bakaeva E. P. Mezhdu Tsentral'nym dukhovnym upravleniem buddistov i Ob'edineniem 
buddistov Kalmykii: Buddizm v Kalmykii v 1988–1991 gg. [Between the Central Spiritual 
Administration of Buddhists and the Association of Buddhists of Kalmykia: Buddhism in 
Kalmykia in 1988–1991]. Vestnik Kalmytskogo universiteta [Bulletin of the Kalmyk University]. 
2015, no. 1 (25). P. 6–14 (in Russian).

Bakaeva  E. P.  Pervaia konferentsiya buddistov Kalmykii i Astrakhanskoi oblasti: 
predystoriya i resheniya (1988–1991 gody) [The first conference of Buddhists of Kalmykia 
and Astrakhan region: background and decisions (1988–1991)]. Novyi istoricheskii vestnik 
[New Historical Bulletin]. 2018, no. 1 (55). P. 71–84 (in Russian).

Batomunkueva S. R. K voprosu ob osnovaniyakh rasprostraneniya i stanovleniya buddizma 
v Buriatii [On the question of the foundations of the spread and formation of Buddhism in 
Buryatia]. Vestnik BGU [Vestnik BGU]. 2022, no. 4. P. 48–56 (in Russian).

Belousov S. S. Gosudarstvennaya religioznaya politika v Kalmykii v otnoshenii khristianskogo 
naseleniya v gody sovetskoi vlasti (oktiabr' 1917–1991 gg.) [State religious policy in Kalmykia in 
relation to the Christian population during the years of Soviet power (October 1917–1991)]. 
Elista: KalmNTs RAN, 2016, 342 p. (in Russian).

Vasil'eva S. V. Gosudarstvennaya i tserkovnaya politika v otnoshenii staroobriadchestva 
Baikal'skogo regiona (XVII–XXI vv.). Avtoref. dis. d-ra ist. Nauk [State and church policy 
in relation to the Old Believers of the Baikal region (XVII–XXI centuries). Thesis of the 
dissertation of Doctor of Historical Sciences]. Ulan-Ude, 2011. 53 p. (in Russian).

Vasil'eva S. V.  Izmenenie gosudarstvennoi politiki v otnoshenii drevlepravoslavnoi 
tserkvi v usloviyakh Velikoi Otechestvennoi voiny [Changes in state policy towards the 
Ancient Orthodox Church in the conditions of the Great Patriotic War]. Vestnik Buriatskogo 
gosudarstvennogo universiteta [Bulletin of the Buryat State University]. 2015, no. 7. P. 7–13 
(in Russian).

Vasil'eva S. V. Staroobriadchestvo Buriatii v usloviyakh formirovaniya gosudarstvennoi 
veroispovednoi politiki sovetskogo obshchestva [The Old Believers of Buryatia in the context 
of the formation of the state religious policy of the Soviet society]. Staroobriadchestvo: istoriia 
i sovremennost', mestnye traditsii, russkie i zarubezhnye sviazi: Materialy VI Mezhdunarodnoi 
nauchno-prakticheskoi konferentsii, Ulan-Ude, 07–08 avgusta 2015 goda [Old Believers: 
History and Modernity, local traditions, Russian and foreign relations: Proceedings of the VI 
International Scientific and Practical Conference, Ulan-Ude, August 07–08, 2015]. Ulan-Ude, 
2015. P. 63–68 (in Russian).

Vasil'eva S. V. Staroobriadchestvo na okrainakh Rossii: vynuzhdennaya podvizhnost' ili 
migratsionnoe peremeshchenie [Old Believers on the outskirts of Russia: forced mobility 
or migration movement]. Vestnik Buriatskogo gosudarstvennogo universiteta. Gumanitarnye 
issledovaniia Vnutrennei Azii [Bulletin of the Buryat State University. Humanitarian studies 
of Inner Asia]. 2014, no. 2. P. 11–17 (in Russian).

Vdovin A. I. SSSR. Istoriya velikoi derzhavy [USSR. The history of a great power]. Moscow: 
Prospekt, 2018, 821 p. (in Russian).



251Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Velichko S. A. Prichiny nachala Perestroiki v SSSR (30‑i letiyu poiavleniya termina 
“perestroika” posvyashchaetsia [The reasons for the beginning of Perestroika in the USSR 
(dedicated to the 30th anniversary of the appearance of the term “perestroika”]. Vestnik 
Omskoi iuridicheskoi akademii [Bulletin of the Omsk Law Academy]. 2016, no. 2 (31). P. 4–9 
(in Russian).

Veroispovednaya politika Rossiiskogo gosudarstva [Religious policy of the Russian state]. 
Moscow: RAGS, 2003, 205 p. (in Russian).

Vert N. Istoriya Sovetskogo gosudarstva. 1900–1991: per. s fr. [The History of the Soviet State. 
1900–1991: translated from French] Moscow: Prospekt, 1992, 480 p. (in Russian).

Vestov F. A. Politiko-pravovye predstavleniya o pravovom gosudarstve v sovetskii period 
[Political and legal concepts of the rule of law in the Soviet period]. Izvestiia Saratovskogo 
universiteta. Ser. Ekonomika. Upravlenie. Pravo [Proceedings of the Saratov University. Ser. 
Economy. Management. Right]. 2009, vol. 9, iss. 1. P. 63–67 (in Russian).

Gorbatov A. V. Gosudarstvo i religioznye organizatsii Sibiri v 1940–1960‑e gody [The State 
and religious organizations of Siberia in the 1940s and 1960s]. Tomsk: Izd-vo TGPU, 2008, 
408 p. (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 79 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 85 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 169 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 170 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 177 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 188 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GARF) [The State Archive of the Russian 
Federation (GARF)]. Fund R 6991. Inventory 6. File 1575 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GARF) [The State Archive of the Russian 
Federation (GARF)]. Fund R 6991. Inventory 6. File 3131 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GARF) [The State Archive of the Russian 
Federation (GARF)]. Fund R 6991. Inventory 6. File 3334 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Bicheldei U. P., Mongush A. V. Polozhenie buddiiskikh obshchin v 
Tuve v sisteme gosudarstvenno-konfessional'nykh otnoshenii SSSR v seredine 1950‑kh gg.  
[The position of Buddhist communities in Tuva in the system of state-confessional relations 
of the USSR in the mid‑1950s]. Narody i religii Evrazii [Nations and Religions of Eurasia]. 
2024, vol. 29, no 4. P. 211–233 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Goncharova N. S. Polozhenie religioznykh obshchin v natsional'nykh 
avtonomiyakh SSSR v 1985–1991 gg.: na primere Khakasskoi avtonomnoi oblasti  



252 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

[The situation of religious communities in the national autonomies of the USSR in 1985–1991: 
on the example of the Khakass Autonomous Region]. Vestnik Rossiiskogo universiteta druzhby 
narodov. Seriya: Istoriya Rossii [Bulletin of the Peoples' Friendship University of Russia. Series: 
The History of Russia]. 2023, vol. 22, no. 4. P. 680–695 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Dvorianchikova, N. S. Gosudarstvenno-konfessional'naya politika SSSR 
v epokhu “perestroiki” i ee vliianie na deyatel'nost' religioznykh obshchin Omskoi oblasti [The 
state and confessional policy of the USSR in the era of “perestroika” and its impact on the 
activities of religious communities of the Omsk region]. Narody i religii Evrazii [Nations and 
Religions of Eurasia]. 2024, vol. 29, no. 1, P. 126–144 (in Russian).

Dashkovskiy  P. K ., Dvorianchikova  N. S.  Sovetskaya i rossiiskaya gosudarstvenno-
konfessional'naya politika na yuge Zapadnoi Sibiri [Soviet and Russian state-confessional 
policy in the South of Western Siberia]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2022, 152 p. (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Gosudarstvennoe regulirovanie religioznykh protsessov 
v natsional'nykh avtonomiyakh SSSR v period “perestroiki” (na primere Buryatskoi ASSR) 
[State regulation of religious processes in the national autonomies of the USSR during the 
period of “perestroika” (on the example of the Buryat ASSR)]. Narody i religii Evrazii [Nations 
and Religions of Eurasia]. 2024a, vol. 29, no. 2. P. 140–160 (in Russian).

Dashkovskii P. K., Traudt E. A. Nekotorye aspekty izucheniya realizatsii gosudarstvenno-
konfessional'noi politiki v Buryatii vo vtoroi polovine 1980‑kh gg. [Some aspects of studying 
the implementation of state-confessional policy in Buryatia in the second half of  the 
1980s]. Etnicheskie men'shinstva v istorii Rossii: materialy V Mezhdunarodnoi nauchnoi 
konferentsii, 25–26 oktiabrya 2024 g. [Ethnic minorities in the history of Russia: Proceedings 
of the V International Scientific Conference, October 25–26, 2024] Saint Petersburg: LGU  
im. A. S. Pushkina, 2024b. P. 31–36 (in Russian).

Efremov E. N. Gosudarstvennaya politika i vozrozhdenie russkoi pravoslavnoi tserkvi 
v Mari El v period “perestroiki” (1985–1991 gg.) [State policy and the revival of the Russian 
Orthodox Church in Mari El during the period of “perestroika” (1985–1991)]. Vestnik NII 
gumanitarnykh nauk pri Pravitel'stve Respubliki Mordoviya [Bulletin of the Research Institute 
of Humanities under the Government of the Republic of Mordovia]. 2021, no. 3 (59). P. 91–
101 (in Russian).

Ibragimov R. R. Vlast' i religiya v Tatarstane v 1940–1980‑e gg. [Power and religion 
in Tatarstan in the 1940s and 1980s.] Kazan': Kazanskii gosudarstvennyi universitet  
im. V. I. Ul'ianova-Lenina, 2005, 182 p. (in Russian).

Istoriia Buriatii: v 3 t. T. III–XX — XXI vv. [The history of Buryatia: In 3 volumes, III–XX — 
XXI centuries.]. Ulan-Ude: Izd-vo BNTs SO RAN, 2011. 486 p. (in Russian).

Kara-Murza S. G. Sovetskaya tsivilizatsiya [The Soviet civilization]. Mocow: Algoritm, 
Eksmo, 2008, 1200 p. (in Russian).

Kashevarov A. N. Gosudarstvenno-tserkovnye otnosheniia v period perestroiki 1985–1991 
godov [State-church relations in the period of perestroika 1985–1991]. Nauchno-tekhnicheskie 
vedomosti SPbGPU. Gumanitarnye i obshchestvennye nauki [Scientific and Technical Bulletin 
of St. Petersburg State Pedagogical University. Humanities and social sciences]. 2015, no. 1 
(215). P. 109–115 (in Russian).



253Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Klimenko E. N. Vzaimootnoshenie gosudarstva i religioznykh ob'edinenii v Rossiiskoi 
Federatsii: konstitutsionno-pravovye aspekty. Dis. … kand. iurid. nauk. [The relationship 
between the state and religious associations in the Russian Federation: constitutional and 
legal aspects. Dis. … kand. yurid. nauk] Moscow, 2007, 220 p. (in Russian).

Lebedeva O. V. Religioznaya literatura v SSSR v period “perestroiki”: ot defitsita k massovym 
publikatsiyam [Religious literature in the USSR during the period of “perestroika”: from 
scarcity to mass publications]. Istoricheskie, filosofskie, politicheskie, yuridicheskie nauki, 
kul'turologiya i iskusstvovedenie [Historical, philosophical, political, legal sciences, cultural 
studies and art criticism]. Tabmov, 2011, no. 4 (10), pt. III. P. 83–85 (in Russian).

Luk'ianov A. O. Transformatsiya diskussii ob izmenenii antireligioznoi propagandy v 
periodicheskikh izdaniyakh (1985–1988 gg.) [Transformation of the discussion on changing 
anti-religious propaganda in periodicals (1985–1988)]. Vestnik Iuzhno-Ural'skogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriia: Sotsial'no-gumanitarnye nauki [Bulletin of the South 
Ural State University. Series: Social and Humanitarian Sciences]. 2020, vol. 20, no. 3. P. 109–
113. https://doi.org/10.14529/ssh200316.

Maslova I. I. Istoricheskie uroki gosudarstvenno-konfessional'noi politiki v Rossii: analiz 
deiatel'nosti Soveta po delam religii (1965–1985 gg.) [Historical lessons of state-confessional 
policy in Russia: analysis of the activities of the Council for Religious Affairs (1965–1985)]. 
Izvestiya PGPU im. V. G. Belinskogo [Izvestiya PGPU named after V. G. Belinsky]. 2011, no. 
23. P. 513–518 (in Russian).

Maslova I. I. Sovet po delam religii pri Sovete Ministrov SSSR i Russkaya Pravoslavnaya 
Tserkov' (1965–1991 gg.) [Council for Religious Affairs under the Council of Ministers of the 
USSR and the Russian Orthodox Church (1965–1991)]. Otechestvennaya istoriya [National 
History]. 2005, no. 6. P. 52–65 (in Russian).

Maslova I. I. Evoliutsiya veroispovednoi politiki sovetskogo gosudarstva i deiatel'nosti Russkoi 
pravoslavnoi tserkvi (1953–1991 gg.). Avtoref. dis … d-ra ist. nauk [Evolution of the religious 
policy of the Soviet state and the activities of the Russian Orthodox Church (1953–1991). 
Thesis Dissertation of Doctor of Historical Sciences]. Moscow, 2005, 48 p. (in Russian).

Materialy plenuma Tsentral'nogo Komiteta KPSS 27–28 yanvaria 1987 goda [Materials 
of the plenum of the Central Committee of the CPSU on January 27–28, 1987]. Moscow: 
Politizdat, 1987, 100 p. (in Russian).

Mitypov V. M. Buddiiskaya tserkov' v usloviyakh transformatsii rossiiskogo obshchestva 
(konets 1980‑kh — nachalo 1990‑kh gg.). Vlast' [Power]. 2015, vol. 24, no. 5. P. 55–58 
(in Russian).

Mitypov V. M. Sovet po delam religii — provodnik gosudarstvenno-konfessional'noi 
politiki SSSR [The Buddhist Church in the context of the transformation of Russian society 
(late 1980s — early 1990s)]. Vlast' [Power]. 2013, no. 9. P. 117–120 (in Russian).

Mitypova G. S. Istoriia stanovleniia i razvitiia pravoslavnoi traditsii v Buriatii (XVII–
XXI vv.): dis. … d-ra ist. nauk [The history of the formation and development of the Orthodox 
tradition in Buryatia (XVII–XXI centuries): Dissertation … Doctor of Historical Sciences]. 
Ulan-Ude, 2006, 387 p. (in Russian).

Mitypova G. S. Pravoslavie v istorii i kul'ture buryat [Orthodoxy in the history and culture 
of the Buryats]. Ulan-Ude, 2005, 231 p. (in Russian).



254 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Molodov O. B. Gosudarstvenno-konfessional'nye otnosheniya v SSSR na perelomnom 
etape (na materialakh oblastei Evropeiskogo Severa) [State-confessional relations in the USSR 
at a critical stage (based on the materials of the regions of the European North)]. Sotsium 
i vlast' [Society and Power]. 2015, no. 2 (52). P. 95–99 (in Russian).

Molodov O. B. Pravoslavnyi prikhod: ponyatie i sistema upravleniya v 1945–2000 gg. 
(na materialakh Evropeiskogo Severa) [Orthodox parish: concept and management system 
in 1945–2000. (based on the materials of the European North)]. Noveishaya istoriia Rossii 
[The modern history of Russia]. 2016, no. 3. P. 121–137 (in Russian).

Odintsov M. I. Veroispovednye reformy v Sovetskom Soyuze i v Rossii. 1985–1997 gg. 
[Religious reforms in the Soviet Union and in Russia. 1985–1997] Moscow: Rossiiskoe 
ob'edinenie issledovatelei religii, 2010, 444 p. (in Russian).

Polozova K. A., Fedotov A. A. Rol' intelligentsii v podgotovke i priniatii zakona RSFSR 
“O svobode veroispovedanii” (1990 g.) i itogi ego deistviya [The role of the intelligentsia in 
the preparation and adoption of the Law of the RSFSR “On Freedom of Religion” (1990) and 
the results of its action]. Intelligentsiya i mir [Intelligentsia and the World]. 2013, no. 1. P. 17–
27 (in Russian).

Pronina T. S. Istoriko-sravnitel'nyi analiz religioznosti pozdnego sovetskogo perioda 
v kontekste vozrozhdeniya religii v postsovetskoi Rossii: na primere Tambovskoi i Sverdlovskoi 
oblastei [Historical and comparative analysis of the religiosity of the late Soviet period in the 
context of the revival of religion in post-Soviet Russia: on the example of the Tambov and 
Sverdlovsk regions]. Vestnik Tambovskogo universiteta. Seriia Gumanitarnye nauki [Bulletin 
of Tambov University. Humanities Series], 2016, vol. 16, iss. 11 (163). P. 123–134 (in Russian).

Religioznyi landshaft Zapadnoi Sibiri i sopredel'nykh regionov Tsentral'noi Azii. T. 1: 
Pozdniaya drevnost' — nachalo KhKh v.: kollektivnaya monografiya [The religious landscape 
of Western Siberia and adjacent regions of Central Asia. Vol. 1: Late Antiquity — early twentieth 
century: a collective monograph]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2014, 214 p. (in Russian).

Sanzhieva  T. E.  Osobennosti rasprostraneniya pravoslaviya sredi buryat v XIX v. 
[Peculiarities of the spread of Orthodoxy among the Buryats in the 19th century]. Izvestiya 
Irkutskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriia “Politologiya. Religiovedenie” [Izvestiya 
Irkutsk State University. The series “Political Science. Religious studies”]. 2011, no. 2 (7). 
P. 209–215 (in Russian).

Savin  A . I.  Bibliya v Sovetskom Soyuze: k istorii vvoza iz-za granitsy, izdaniya 
i rasprostraneniya [The Bible in the Soviet Union: on the history of importation from abroad, 
publication and distribution]. Istoricheskii kur'er [Historical Courier]. 2020, no. 2 (10). P. 33–
50 (in Russian).

Statisticheskii ezhegodnik. 2024. Statisticheskii sbornik [Statistical Yearbook. 2024. Statistical 
collection]. Ulan-Ude, 2024, 379 p. (in Russian).

Tulianov V. A. Russkaya Pravoslavnaya tserkov' i Sovetskoe gosudarstvo v god Tysiacheletiya 
kreshcheniya Rusi: problemy vzaimootnoshenii [The Russian Orthodox Church and the 
Soviet State in the Year of the Millennium of the Baptism of Rus: problems of mutual relations]. 
Narody i religii Evrazii [Nations and Religions of Eurasia]. 2024, vol. 29, no 1. P. 113–125 
(in Russian).



255Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ustav ob upravlenii Russkoi pravoslavnoi tserkvi 1988 [The Charter on the Administration 
of the Russian Orthodox Church in 1988]. URL: https://drevo-info.ru/articles/17772.html#t13 
(accessed February 13, 2025) (in Russian).

Kharchev K. Utverzhdaya svobodu sovesti [Asserting freedom of conscience]. Izvestiya 
[Izvestia]. 1988, 29 yanv. Р. 3 (in Russian).

Tsyrempilova  I. S.  Istoriya Uspenskoi tserkvi g. Kyakhta vo vtoroi polovine X X  v. 
(po materialam Gosudarstvennogo arkhiva Respubliki Buryatiya) [The history of  the 
Assumption Church in Kyakhta in the second half of the 20th century (based on the materials 
of the State Archive of the Republic of Buryatia)]. Irkutskii istoriko-ekonomicheskii ezhegodnik: 
2014 [Irkutsk Historical and Economic Yearbook: 2014]. Irkutsk, 2014. P. 383–390 (in Russian).

Tsyrempilova I. S. Russkaia Pravoslavnaia tserkov' na territorii Buryatii v 1940–1980‑e gg. 
[The Russian Orthodox Church in the territory of Buryatia in the 1940s and 1980s]. Vestnik 
Vostochno-Sibirskogo gosudarstvennogo instituta kul'tury [Bulletin of the East Siberian State 
Institute of Culture]. 2017, no. 2 (2). P. 37–43 (in Russian).

Shakhov M. O. Pravovye osnovy deiatel'nosti religioznykh ob'edinenii v Rossiiskoi Federatsii 
[The legal foundations of the activities of religious associations in the Russian Federation]. 
Moscow: Izd-vo Sretenskogo monastyria, 2019, 880 p. (in Russian).

Shkarovskii M. V. Stalinskaya religioznaya politika i Russkaya pravoslavnaya tserkov' 
v 1943–1953 gg. [Stalin's religious policy and the Russian Orthodox Church in 1943–1953]. 
Acta slavica iaponica [Acta slavica iaponica]. 2009, vol. 27. P. 1–27 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 00.00.2025
Принята к публикации: 00.00.2025

Дата публикации: 31.03.2025


