
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 2



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 2

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 2

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Дашковский П. К. Вторичные захоронения в погребальной обрядности 
пазырыкской культуры Алтая: результаты исследования и интерпретация......................7
Суслова С. В., Донина Л. Н. Ювелирные украшения волго-уральских 
татар в контексте этнокультурных традиций Евразии: итоги этнолого-
технологического исследования......................................................................................................... 40
Подушкин А. Н., Стамкулова Г. А . Погребальные сооружения 
и археологические комплексы могильника Кызылколь 1 (по материалам 
раскопок 2022 г.)........................................................................................................................................ 59
Добжанский В. Н., Ермолаев А . Н., Горлышкин Н. Е. К проблемам раннего этапа 
освоения русским населением бассейна реки Иня в Кузнецкой котловине 
в конце XVII — начале XVIII в. ........................................................................................................... 74

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Альбедиль М. Ф. Непал: этноконфессиональная мозаика..........................................................97
Досмурзинов Р. К. Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа.......... 115
Дробышев Ю. И. Представления о целях вторжения Чингис-хана в страны 
ислама в мусульманской историографии до 1260 г.................................................................. 126
Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х . Махр как условие заключения никаха 
у тюрко-татарского населения Тобольской губернии в XIX — начале ХХ в. 
(по материалам метрических записей).......................................................................................... 142
Ли Хуэй. Мифологическое существо Лун в китайской коллективной культурной 
памяти........................................................................................................................................................... 156
Сень Д. В. Первый Cеверо-Кавказский съезд горских евреев в Нальчике  
(1926 г.)......................................................................................................................................................... 166

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Хаймурзина М. А . Особенности распространения конфуцианских храмов 
в период чжурчжэньского государства Цзинь........................................................................... 183
Монгуш А. В. Атеистическая пропаганда в Туве как элемент государственно-
конфессиональной политики СССР в 1954–1964 гг................................................................ 198
Шмакова А . С., Шутова М. А ., Кравцова А . Д. Трансформация статуса буддизма 
на Корейском полуострове в период Корё (918–1392) и первой половине 
Чосон (1392–1600)...................................................................................................................................220

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................238



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 2

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Dashkovskiy P. K. Secondary burials in the funeral rituals of Pazyryk culture of Altai: 
research results and interpretation............................................................................................................7
Suslova S. V., Donina L. N. Jewelry of the Volga-Ural Tatars in the context of the 
ethno-cultural traditions of Eurasia: the results of the ethnological and technological 
research........................................................................................................................................................... 40
Podushkin A. N., Stamkulova G. A. Funeral structures and archaeological complexes 
of the Kyzylkol 1 burial ground (based on materials from excavations in 2022)..................... 59
Dobzhanskii V. N., Ermolaev A. N., Gorlyshkin N. E. On the Issue of the Early Stage  
of Russian Colonization of the Inya river basin in the Kuznetsk basin at the Late 17th 
and Early 18th Centuries............................................................................................................................. 74

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Albedil M. F. Nepal: an ethno-religious mosaic....................................................................................97
Dosmurzinov R. K. The Kazakh folk custom of davra..................................................................... 115
Drobyshev Yu. I. Ideas about the goals of Chingis Khan's invasion to the countries  
of Islam in Muslim historiography before 1260................................................................................ 126
Faizullina G. С., Kadirova E. H. Mahar as a condition for concluding a nikah among 
the Turkic-Tatar population of the Tobolsk province in the 19th — early 20th centuries 
(based on metric records)........................................................................................................................ 142
Li Hui The mythological creature Lun in chinese collective cultural memory....................... 156
Sen' D. V. I North Caucasian Congress of Mountain Jews in Nalchik (1926)........................... 166

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Khaymurzina М. А . Specifics of Confucian temples' spread during the Jurchen state  
of Jin............................................................................................................................................................... 183
Mongush A. V. Ftheistic propaganda in Tuva as an element of the state-confessional 
policy of the ussr in 1954–1964............................................................................................................. 198
Shmakova A. S., Shutova M. A., Kravtsova A. D. Transformation of the status of 
Buddhism on the Korean peninsula during the periods of Goryeo (918–1392)  
and the first half of Joseon (1392–1600).............................................................................................220

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 238



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел II 

ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 24–64 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–05

М. Ф. Альбедиль

Музей антропологии и этнографии имени Петра Великого (Кунсткамера) РАН, 
Санкт-Петербург (Россия)

НЕПАЛ: ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНАЯ МОЗАИКА
Непал, расположенный в Гималаях между Индией и Китаем, до середины прошло-

го века оставался закрытым для жителей Запада и недоступным для научных иссле-
дований. Географическое положение и длительная изоляция способствовали сохране-
нию в стране многосоставной конфессиональной картины. Доминирующее положение 
издавна занимал индуизм, тесно переплетаясь с буддизмом. Присутствуют локальные 
культы, до недавнего времени сохранявшие архаические черты. В районах, граничащих 
с Тибетом, живут приверженцы древней религии бон. Спорадически появлялись также 
религии-пришелицы — христианство и ислам. Сложная религиозная мозаика Непала 
дополняется пестрой этнической картиной: здесь на сравнительно небольшой терри-
тории проживает около 60 народов и этнических групп, говорящих примерно на 120 
языках и диалектах. Подобная ситуация превращает Непал в уникальный религиоз-
ный заповедник. К сожалению, в отечественном религиоведении он не получил того 
внимания, какое заслуживает.

Цель настоящей статьи — рассмотреть этноконфессиональную мозаику современ-
ного Непала с тем, чтобы отчасти восполнить лакуну в наших знаниях об этой стра-
не и пробудить интерес к ней специалистов. Эта тема остается неизменно актуальной, 
поскольку в Непале, объявленном светским государством по конституции 2015 г., ре-
лигии по‑прежнему сохраняют сильные позиции и играют важную роль в разных сфе-
рах жизни ее населения.

Ключевые слова: Непал, индуизм, буддизм, традиционные верования, местные 
культы, лимбу, шаманизм, трансформация



98 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Цитирование статьи: 
Альбедиль М. Ф. Непал: этноконфессиональная мозаика // Народы и религии Евразии. 
2025. Т. 30. № 2. С. 97–114. DOI 10.14258/nreur(2025)2–05.

Альбедиль Маргарита Федоровна, доктор исторических наук, ведущий научный 
сотрудник отдела этнографии Южной и Юго-Западной Азии Музея антропологии имени 
Петра Великого (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург (Россия); Адрес для контактов: 
albedil@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–8805–2184.

M. F. Albedil

Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography, Russian Academy 
of Sciences, St. Petersburg (Russia)

NEPAL: AN ETHNO-RELIGIOUS MOSAIC
Situated in the Himalayas between India and China, Nepal remained unavailable to 

Westerners and inaccessible to scientific research until the middle of the last century. Thanks to 
its special geographical location and long-term isolation, a multi-component religious picture 
has been preserved in the country. Hinduism, closely intertwined with Buddhism, has long 
occupied a dominant position in the country. There are local cults that until recently retained 
archaic features. In the areas bordering Tibet, adherents of the ancient Bon religion live. Alien 
religions — Christianity and Islam — also appeared sporadically in the country. Nepal's 
complex religious mosaic is complemented by a variegated ethnic picture: in a relatively 
small territory there are about 60 peoples and ethnic groups speaking approximately 120 
languages ​​and dialects. This ethno-religious situation makes Nepal a unique religious reserve. 
Unfortunately, this topic has not received due attention in Russian religious studies.

The purpose of this article is to consider the ethno-confessional mosaic of modern Nepal, 
to partially fill the gap in our knowledge about this country and to awaken specialists» interest 
in it. In Nepal, declared a secular state under the 2015 constitution, religions still maintain 
a strong position and play an important role in various spheres of life of its people, so this 
topic remains constantly relevant.

Keywords: Nepal, Hinduism, Buddhism, traditional beliefs, local cults, limbu, shamanism, 
transformation

For citation: 
Albedil M. F. Nepal: an ethno-religious mosaic. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30 
No. 2. P. 97–114 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–05.



99Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Albedil Margarita Fedorovna, Dr. Sc. (History), Leading Research Fellow, Department 
of Ethnography of South and South-West Asia, Peter the Great Museum of Anthropology and 
Ethnography (Kunstkamera), Russian Academy of Sciences, St. Petersburg (Russia) Contact 
addres: albedil@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–8805–2184

Введение
Расположенный в Гималаях Непал имеет репутацию страны, где богов больше, 

чем людей, а храмов больше, чем домов. Она в полной мере оправдана: религиозная 
жизнь страны необычайно многолика. Здесь издавна главенствует индуизм, соседствуя 
с буддизмом и локальными культами, которые до недавнего времени сохраняли архаи-
ческие черты. В районах, граничащих с Тибетом, живут последователи древней религии 
бон. Присутствуют также религии-пришелицы — мировые конфессии христианство 
и ислам (в настоящей статье они не рассматриваются) [Kooij, 1978; Альбедиль, 2019].

Долгие века через Непал пролегали торговые пути, соединяющие Индию и Китай, 
что способствовало не только обогащению местного населения, но и разнообразным ре-
лигиозно-интеграционным процессам. До середины прошлого века страна оставалась 
закрытой для людей Запада и недоступной для каких‑либо исследований. Вследствие 
своего географического положения и длительной изоляции Непал превратился в уни-
кальный многосоставный и многоплановый религиозный заповедник, где до недавне-
го времени сохранялись конфессиональные особенности, не доступные для наблюде-
ния в других регионах земли. Разнообразные религиозные воззрения накладываются 
здесь на весьма пеструю этническую картину, представленную более 60 народами и эт-
ническими группами, которые образуют в итоге сложное переплетение этноконфессио-
нальных традиций. В настоящее время они неизбежно трансформируются под влияни-
ем процессов глобализации. К сожалению, в отечественном религиоведении эти и близ-
кие им темы не получили того внимания, какого они заслуживают [Стрельцова, 2020].

Цель настоящей статьи — рассмотреть этноконфессиональную мозаику современ-
ного Непала с тем, чтобы отчасти восполнить лакуну в наших знаниях об этой стране 
и пробудить интерес к ней специалистов. Эта тема остается неизменно актуальной, по-
скольку в Непале, объявленном светским государством по конституции 2015 г., рели-
гии по‑прежнему сохраняют сильные позиции и играют важную роль в разных сферах 
жизни страны. Тема важна и с позиций религиозной антропологии, потому что она мо-
жет пролить дополнительный свет на парадигматические основы индуизма и буддизма, 
помочь глубже понять пути эволюции разных религиозных традиций, а также обога-
тить наши представления о современных трансформациях конфессиональных структур.

Единственное в мире индуистское королевство
Доминирующей религий в Непале является индуизм, который его последователи 

называют санатана-дхарма, т. е. «вечный закон». По данным переписи 2021 г., более 
80 % населения многоконфессионального Непала являются приверженцами этой ре-
лигии. Как и в Индии, индуизм представляет собой не единую религиозную традицию, 
а необозримый конгломерат верований, догм, ритуальных практик, социальных уста-
новлений, правовых норм, поведенческих стандартов, идей, образов, символов. Говоря 



100 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

обобщенно, индуизм в Непале традиционно существует в виде трех основных направ-
лений: шиваизма, вишнуизма и шактизма. При этом большая часть населения не оза-
бочена конкретной принадлежностью того или иного божества или храма к какой‑ли-
бо конкретной деноминации [Amatya, 1998: 5–8].

Полиморфизм местных индуистских традиций особенно ярко проявляется в эклек-
тичном пантеоне со множеством божеств. Наиболее известны персонажи шиваитского 
круга и прежде всего сам Шива в разных манифестациях и образах, например, в виде 
фаллического символа лингама; существует также множество Бхайравов, воплощаю-
щих гневные формы Шивы. Популярен слоноголовый Ганеша в разных ипостасях, ко-
торого почитают обычно как клановое божество или как покровителя дома. Вишну-
изм в настоящее время распространен меньше, но в V–X вв. он признавался официаль-
ным религиозным направлением. Самые почитаемые вишнуитские божества — Нарая-
на и Кришна [Dhurba, 2003: 20–25]. Заметную роль в жизни местного населения игра-
ют женские божества. Наиболее почитаемы Восемь матерей (санскр. аштаматрика), 
олицетворяющие стороны света, и десять богинь, воплощающие могущество Шивы 
(дашамахавидья). Известны также группы из трёх, шести, семи и девяти матерей. По-
пулярна и богиня Парбати (Парвати), которую непальские женщины считают своей 
духовной покровительницей. Во многих локальных вариантах индуизма существуют 
культы богинь Дурги и Лакшми, олицетворяющих женскую творческую энергию — 
шакти [Deva, 1984: 30–35].

Индуизм прослеживается в долине Катманду со времени правления первой истори-
чески засвидетельствованной достоверной династии Личчхавов (V–VIII вв.), хотя его 
истоки уходят в глубокую древность. К XIII в. в этом регионе сформировались разроз-
ненные княжества в качестве мелких индуистских монархий. Непал стал единственным 
в мире индуистским королевством в 1768 г., когда правитель небольшого горного кня-
жества Горкха Притхви Нараян Шах сумел объединить княжества долины Катманду 
в единое государство и провозгласил себя королем Непала [History of the Kings of Nepal, 
2015: 131–140]. Гималайская страна сохраняла этот статус 240 лет, до 2008 г., когда она 
была провозглашена Федеративной Демократической республикой.

Религия с самого начала играла весьма заметную роль в завоевательной полити-
ке Притхви Нараяна Шаха. Позже индуизм стал государственной религией Непала, 
а конституция 1962 г. официально закрепила этот статус. Король махараджадхира-
джа соединял в себе властные и религиозные функции; подданные воспринимали его 
не как обычного человека, а как воплощение одного из верховных индуистских бо-
жеств Вишну, точнее, как носителя божественной благодати. Идеологически это об-
основывалось опорой власти на культ богини Таледжу (Таледжу Бхавани). Король слу-
жил ей как преданный адепт служит своему родовому божеству иштадевата; ее по-
читали как духовную покровительницу трона и всей страны. Известный только в до-
лине Катманду культ Таледжу недостаточно изучен; в образе богини, ее иконографии 
и связанных с ней ритуальных практиках остается еще много неясного, хотя иногда ее 
отождествляют с Дургой [Ледков, 1999: 395–398].

С королевской властью был связан еще один культ, встречающийся только в Непа-
ле — живой богини Кумари, на роль которой избиралась девочка из буддийской касты. 



101Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Считалось, что в нее вселяется Таледжу; в таком качестве Кумари участвовала во всех 
государственных церемониях, подтверждая сакральную легитимацию королевской вла-
сти [Allen, 1975: 10–35]. Этот культ продолжает существовать и в нынешней республи-
ке, но теперь место короля занимает президент.

В результате отмены монархии индуизм утратил государственный статус, что было 
официально закреплено сначала во временной, а потом в постоянной Конституции 
страны в 2015 г. [Wagner, 2018: 47]. Однако это решение оказалось далеко не едино-
душным; тема индуизма как государственной религии все еще остается дискуссион-
ной, и есть немало желающих восстановить его прежний статус [Adhikari, Gellner, 2016: 
210–215]. В самом деле, едва ли возможно законодательно отменить давно и глубоко 
укорененный в стране индуизм, который веками существовал не только как религия, 
но как образ жизни своих адептов, влияя на многие стороны их бытия.

В непальском обществе по‑прежнему остаются актуальными традиционные цен-
ности, нормы, обычаи и ритуальные практики, основанные на индуизме. Сохраняют 
значение и касты, законодательно отмененные в 1963 г., они определяют не только со-
циальную иерархию жителей страны, но и некоторые правила повседневной жизни 
[Höfer,1979: 25–38; Gellner, 2007: 1823–1825]. Важно отметить и то, что в стране сохра-
няется дух института монархии, проявляющийся, например, в праздничных ритуаль-
ных практиках. Так, обязательное участие короля в индуистских праздниках унаследо-
вал сначала премьер-министр, а потом президент страны. При этом в них продолжа-
ет принимать участие и последний низложенный король Гьянендра Бир Бикрам Шах 
Дев, но уже как рядовой гражданин [Шрестха, 2014, 102]. Один из веских аргументов 
противников секуляризации Непала состоит в том, что религиозное наследие страны 
лежит в основе ее национальной идентичности, а после провозглашения его светским 
государством страна оказалась под угрозой быть разрушенной; некоторые склоны ви-
деть в этом заговор иностранных сил [Wagner, 2018: 156–162].

Несмотря на политические перемены, адепты индуизма по‑прежнему воспринима-
ют Непал как одну из священных земель (Непал мандала) в общей индуистской тради-
ции. Там проходят важные для всех праздники и сохраняются значимые святыни, к ко-
торым устремляются многочисленные паломники со всех концов индуистского мира. 
В их числе, например, самая почитаемая шиваитская святыня, Пашупатинатх — огром-
ный храмовый комплекс, расположенный по обеим берегам священной реки Багмати 
[Альбедиль, 2020: 69–70]. У вишнуитов особенно популярны Храм Буданилкантха непо-
далеку от Катманду с самым большим скульптурным образом Вишну-Нараяны, старей-
ший храм Чангу Нараян недалеко от Бхактапура, а также храмовый комплекс Мукти-
натх, который находится в Мустанге, на высоте около 4 тыс. м. Еще один важный центр 
паломничества — город Джанакпур на месте Митхилы, столицы древнего царства Ви-
деха. По преданию, здесь появилась на свет Сита, супруга Рамы, героя древнеиндийско-
го эпоса Рамаяна. Царь Джанака обнаружил ее в борозде, когда вспахивал поле во вре-
мя жертвоприношения-яджна. Наконец, незыблемую репутацию святости веками хра-
нят Гималаи, воспринимаемые как обитель божеств, где также имеется немало палом-
нических мест. Таким образом, статус индуизма как главной религии Непала едва ли бу-
дет основательно меняться, несмотря на переменчивость политики и другие причины.



102 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Исторически сформировавшуюся сопряженность индуизма с государственной вла-
стью можно считать одной их важных особенностей этой религии в Непале, отличаю-
щей его от индийского варианта. Другая примечательная особенность — весьма замет-
ное влияние на него буддизма. Мирное сосуществование этих двух религий и их тесную 
связь подметил И. П. Минаев, первый русский, побывавший там в 1875 г., когда Непал 
был еще запретным королевством: «То и другое до сих пор существует в Непале рядом; 
но в монастырях живут женатые монахи, и в брахманических храмах стоят будды и бодхи-
саттвы, и наоборот, в буддийских храмах стоят брахманические боги» [Минаев, 2019: 239].

И сейчас во многих религиозных объектах соседствуют индуистские и буддийские 
святыни, и паломники поклоняются тем и другим. Так, непальскую индуистскую свя-
тыню Муктинатх посещают буддисты, для которых там выстроен храм, а в шиваитском 
святилище Пашупатинатх поклоняются статуе Будды. Иногда в одном и том же месте 
индуисты и буддисты поклоняются своим божествам, например, на реке Годавари ин-
дуисты совершают обряды в честь богини богатства Лакшми, а буддисты — в честь 
богини земли Васудхары. На улицах Катманду встречаются своеобразные шиваисткие 
лингамы, увенчанные изображениями Будды. Если обратиться к истории, то выясня-
ется, что, к примеру, в кругу советников и приближенных королевских индуистских 
кланов числились также и заметные буддийские деятели.

Таким образом, сосуществуя в Непале на протяжении веков, индуизм и буддизм 
влияли друг на друга, разнообразно взаимодействовали, конкурировали, но между 
ними никогда не было серьёзной конфронтации. [Ледков, Лунев, 2011: 15]. В результа-
те сложилась замысловатая эклектическая смесь двух религий, так что порой трудно 
провести чёткую границу между ними. Отношения между этими конфессиями иногда 
определяют как соперничающий синкретизм.

Нельзя не отметить в непальском индуизме и архаические черты, запечатленные 
в некоторых образах божеств и сохранившиеся в ритуальных практиках. Например, 
В Пашупатинатхе адепты поклоняются Шиве в архаическом образе Пашупати, «влады-
ки животных», в то время как в Индии образ Пашупати и его культ практически угас-
ли. По некоторым основаниям можно предположить, что непальский Пашупати — от-
даленный потомок протоиндийского верховного божества, связанный с ним генети-
чески. Стоит отметить и роль Шивы-Пашупати и в политической жизни государства: 
непальцы считают его покровителем своей страны [Альбедиль, 2020: 70–71].

Другой пример связан с Индрой. В Индии он возглавлял древний индоарийский 
пантеон, отраженный в гимнах Ригведы, но в послеведийский период утратил главен-
ствующую роль; в современном индуизме его значение весьма незначительно: как хра-
нитель восточной стороны света он возглавляет группу стражей стан света — локапал 
[Эрман, 1996: 201]. В Непале же Индра сохраняет одну из главных ролей в религиозной 
жизни страны, которую неоспоримо подтверждает праздничный ритуал Индра-джа-
тра, имеющий древние истоки и происходящий после сезона дождей [Anderson, 1974; 
120–25]. Примечательно, что невары, коренное население долины Катманду, называют 
столицу Непала «землей Индры», Индра-бхуми [Шрестха, 2015: 58–60].

Таким образом, индуизм в Непале неизменно сохраняет позиции главной религии 
страны и отличается выразительными самобытными характеристиками.



103Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Родина Будды
В индуистском Непале буддизм занимает довольно скромное место: число его при-

верженцев едва ли достигает 10 % (по разным оценкам от 8 до 11 % населения). Но в буд-
дийском мире он славится как место рождения основателя вероучения Будды. Почита-
ются и другие буддийские святыни, особенно знаменитые ступы Сваямбунатх и Бод-
хнатх. Если придерживаться исторической достоверности, то придется признать, 
что Будда появился на свет на территории северо-западной Индии в местечке Лумбини, 
которое стало принадлежать Непалу только в 1856 г., но это не меняет общей картины. 
Лумбини входит в четвёрку самых почитаемых буддийских мест; три других находятся 
в Индии: Бодх-Гая в штате Бихар, где царевич Сиддхартха достиг просветления и стал 
Буддой; Сарнатх около Варанаси в штате Уттар-Прадеш, где он произнёс первую про-
поведь, и Кушинагар в том же штате, где он завершил своё земное существование и до-
стиг нирваны. Примечательно, что Лумбини признается священным местом и для ин-
дуистов, потому что они почитают Будду как одно из воплощений своего бога Вишну.

Древнеиндийский император Ашока (304–232 гг. до н. э.), оказывавший покрови-
тельство буддизму, в 249 г. до н. э. посетил Лумбини; там сохранилась воздвигнутая им 
ступа и одна из колонн. Это деяние запечатлено в надписи: «Когда прошло двадцать 
лет после помазания, царь Пиядаси Угодный Богам, думая: «Здесь родился Будда, име-
нуемый Шакьямуни», сам прибыл в эти места и, совершив поклонение, приказал по-
строить каменную стену и воздвигнуть каменный столп» [Индийские надписи, 1990: 
222]. Начиная с V в. Лумбини упоминается в записках китайских путешественников Фа 
Сяня (337–422), Сюань Цзана (602–664) и других, которые можно расценивать как важ-
ные свидетельства очевидцев.

В настоящее время в Лумбини разбит огромный парк, где находится впечатляющий 
религиозный и историко-архитектурный комплекс с зоной современных буддийских 
монастырей. Сейчас там строит свой храм и Буддийская традиционная сангха России. 
В центральной части парка располагается храм, посвящённый царице Майя Деви, мате-
ри Будды, к которому тянутся нескончаемые толпы паломников. Верят, что он постро-
ен на том самом месте, где будущий Будда появился на свет, выйдя из ее правого бока.

Таким образом, самая древняя мировая религия известна в Непале со времени сво-
его возникновения. При династии Киратов (VIII–VII вв. до н. э.) буддизм доминиро-
вал в религиозной жизни страны, пока его не потеснил индуизм, который начал гла-
венствовать в стране с XIII в., при династии Маллов [Bajracharya, Michaels, 2012: 85–88]. 
Своеобразный характер непальского буддизма отмечал еще И. П. Минаев: «Буддизм, 
удержавшись здесь, принял оригинальный характер» [Минаев 2019, с. 239]. Он отме-
чал также слияние буддизма с индуизмом, богатство и разнообразие непальского пан-
теона, своеобразие буддийского духовенства, храмов, ступ, ритуальных практик [Ми-
наев 2019, с. 239]. Одна из самых чтимых фигур непальского пантеона, в который вхо-
дят и индуистские и буддийские персонажи, — бодхисаттва сострадания и милосер-
дия Авалокитешвара, имеющий разные иконографические образы и прославляемый 
под разными именами, чаще всего как Локешвара [Муриан, 2000: 26].

Существенно важной характеристикой непальского буддизма являются касты, из-
начально не совместимые с этой религией. Но эта тема выходит за рамки настоящей 



104 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

статьи, поэтому здесь мы лишь ограничимся замечанием, что религиозные нужды буд-
дийских каст обычно обслуживаются особыми буддийскими жрецами — исключитель-
но внутри своих каст [Furer-Haimendorf, 1956: 28–30].

Еще одна особенность непальского индуизма, обычно игнорируемая западными 
исследователями: его адепты опираются на древние мифологические источники. Ми-
фологические образы и знаки глубоко укоренены в повседневных ритуальных практи-
ках, которым непальцы придают более серьезное значение, чем догматической сторо-
не учения Будды. Едва ли не самым популярным источником разного рода мифологи-
ческих сведений является Сваямбху-пурана [Mythological History, 1978]. Несколько ре-
дакций этой пураны, привезенных И. П. Минаевым из первого путешествия в Индию 
и Непал, хранятся в библиотеках Санкт-Петербурга [Миронов, 1918].

Как и в других странах, буддизм в Непале существует в виде различных течений 
и направлений, нередко существенно отличающихся друг от друга. Так, в централь-
ной части Непала распространена махаяна с элементами ваджраяны. Ее последова-
тели — главным образом невары, коренное население страны, создатели самобыт-
ной городской культуры. Махаяна преобладает и на севере Непала, среди горных на-
родов — шерпов, тхакали, лопа и др. Здесь она связана с традициями тибетского буд-
дизма и представлена прежде всего школами ньингма и сакья. Наконец, в городах из-
вестна некогда популярная, но позже забытая тхеравада, возрожденная в ее монаше-
ской разновидности.

С исследовательской точки зрения особенно интересен буддизм неваров, сочетаю-
щий в себе индийские и тибетские элементы, а также сложные индуистские и буддий-
ские связи и переплетения [Lewis, 1989: 32–38; Альбедиль, 2020: 45–47]. Большую цен-
ность представляют древние буддийские рукописи на санскрите, долгое время хранив-
шиеся в неварских монастырях. В них было запечатлено буддийское наследие, не со-
хранившееся в самой Индии. Эти рукописи оставались неизвестными до тех пор, пока 
их не обнаружил Б. Х. Ходжсон (1800–1894), занимавший с 1833 по 1843 г. пост резиден-
та Британской империи при королевском дворе Непала [Gellner, 1989: 7–10].

Древние традиции сохраняются и в ритуальных практиках неваров. Проводя бого-
служения на санскрите, они используют махаянские сутры «Девять провозглашений 
Дхармы». Российский буддолог Е. А. Торчинов не без оснований полагал, что «невар-
ский буддизм представляет собой рудимент классической индийской махаянской тра-
диции в ее позднем варианте, когда она включила в себя учения и формы практики тан-
трического буддизма — Ваджраяны, и испытала достаточно сильное влияние индуизма. 
К сожалению, неварский буддизм остается почти неизученным» [Торчинов, 2000: 61–62].

Стоит отметить, что кастовая система неваров имеет более сложную иерархиче-
скую структуру, чем общенепальская [Gellner, Quigley, 1995: 25–30]. Своеобразием от-
личаются и буддийские сангхи неварских монастырей, преимущественно состоящие 
не из монахов, как можно было бы ожидать, а из семейных буддистов, которые в случае 
необходимости меняют свой статус домохозяина на монашеский [Gellner, 1992, 25–30]. 
Самой крупной и самой активной в долине Катманду является сангха знаменитого не-
варского монастыря Ква Баха, находящегося в Патане, который из‑за обилия желтого 
металла называют «Золотым Храмом», Хираньяварна Махавихар [Locke, 1985: 120–24].



105Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таким образом, в непальском буддизме, как и в индуизме, сохраняются особые кон-
фессиональные традиции, пересекающиеся с этническими и придающие уникальный 
характер самой древней мировой религии.

Непальский монастырь Копан: встреча Востока и Запада
Непальский монастырь Копан, расположенный неподалеку от ступы Боднатх, од-

ного из буддийских святилищ Катманду, известен главным образом тем, что со време-
ни его основания в 1969 г. туда приезжали жители США и европейских стран, стремив-
шиеся обрести духовное просветление. Последствия подобной встречи Востока и Запа-
да оказались весьма значительными, поскольку они выявили ряд актуальных тем. Сре-
ди них — тема современной трансформации буддизма, которая ставит перед религио-
ведами и культурными антропологами немало проблем, например, проблему этноре-
лигиозной идентичности.

Историю монастыря Копан продуктивнее рассматривать в контексте как западной, 
так и восточной истории. Его создание приходится на время растущего на Западе ин-
тереса к восточной мудрости. Подобных искателей именовали «бродягами дхармы» 
по названию романа американского писателя Дж. Керуака, открывшего для себя буд-
дизм. Битники, хиппи и другие представители западной молодежи увлекались восточ-
ной религией по разным причинам. Чаще всего их интерес был связан с неприятием 
культурных ценностей западной цивилизации, политическими протестными настрое-
ниями и разочарованием в религиозных установках иудео-христианского комплекса. 
Были и такие, кого духовность привлекала как часть восточной экзотики. Не послед-
нюю роль играло и предложенное К. Г. Юнгом восприятие восточной мудрости как ле-
карства от болезней западной цивилизации [Юнг, 2022]. Озабоченные духовными по-
исками, молодые люди отправлялись в ашрамы и монастыри Южной Азии, посещали 
курсы медитации и места паломничества. Они активно общались с индуистскими гуру, 
которые с готовностью опекали их, консультировали и обучали [Narayan, 2007: 58–65].

Почва для подобного взаимодействия была подготовлена еще в конце XIX в. дея-
тельностью Теософского общества во главе с Е. П. Блаватской и Г. С. Олькоттом в Ин-
дии, а также выступлениями бенгальского философа Свами Вивекананды, представ-
лявшего Индию и индуизм в Чикаго в Парламенте мировых религий в 1893 г. [Van der 
Veer, 2001]. В XX в. среди западных почитателей индуизма особую популярность обре-
ли Шри Рамана Махарши, Махариши Махеш Йоги, Бхагаван Раджнеш и другие гуру. 
Привлекательность восточной религии на Западе еще более возросла в середине XX в., 
и Непал, сосед Индии, оказался в орбите этих интересов. Большая часть дхарма-иска-
телей, увлеченных индуизмом, попадала в Непал из Индии. Приехав в Катманду, они 
прежде всего устремлялись в Пашупатинатх, самый известный непальский храм и один 
из самых важных религиозных объектов Азии, где всегда можно было найти искомых 
наставников. Заманчивым обстоятельством оказалось и дозволенное некоторыми со-
временными гуру употребление веществ, изменяющих состояние сознания.

Но со временем интерес приезжающих сместился от индуизма к буддизму. Главной 
причиной этого стало отсутствие прозелитизма в индуизме: индуистом стать нельзя, 
им можно только родиться. Не стоит забывать и про касты: с точки зрения ритуаль-
ной чистоты иностранцы, как известно, млеччха, самые низшие из неприкасаемых, 



106 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

а для ортодоксальных индуистов и вовсе внекастовые. Все эти ограничения плохо со-
четались с социальными ценностями секулярного Запада. Многих иностранцев возму-
щали также жертвоприношения животных, которые в Непале совершаются во время 
религиозных праздников, а в некоторых храмах регулярно, как, например, в Дакшин-
кали в долине Катманду.

Буддизм же оказался гораздо более привлекательным для западных людей как рели-
гия безкастовая, к тому же не имеющая особых претензий на исключительность. Наи-
большую популярность среди западных искателей дхармы снискал тибетский буддизм. 
Этому способствовало массовое бегство тибетцев, включая Далай-ламу, в Индию и Не-
пал после китайского вторжения в Тибет в 1959 г. Свою роль сыграла и доступная лите-
ратура, в том числе академическая, которой к тому времени появилось довольно много.

Интерес оказался взаимным: тибетцы в изгнании остались без родины и без гра-
жданства. В перспективе их ожидала утрата своего религиозного наследия и этнокуль-
турной идентичности, поэтому они были заинтересованы в том, чтобы получить ме-
ждународную поддержку. При этом некоторые тибетские лидеры рассматривали имен-
но религию как главное средство сохранения своей культуры и национальной идентич-
ности. К тому же они считали ее самым действенным инструментом привлечения вни-
мания к своим проблемам со стороны нетибетцев. Благодаря всем этим обстоятель-
ствам, и произошла встреча тибетских буддистов, искавшими помощи Запада, с ино-
странцами, увлеченными тибетским буддизмом.

Местом этой встречи и стал монастырь Копан, точнее, он возник в результате этой 
встречи. Восток представляли два монаха-беженца — лама Сопа Ринпоче и лама Еше, 
пытавшиеся сохранить в изгнании свою религию, а Запад — русская искательница 
духовного просветления Зина Рачевски. Зинаида Владимировна Рашевская родилась 
в Нью-Йорке в 1930 г., ее родителями были русский эмигрант и наследница американ-
ского миллиардера. Зинаида была известна как «русская княжна», хотя к царскому дому 
не имела никакого отношения. После бурной молодости, которую она провела между 
Европой и Америкой, снимаясь в голливудских фильмах, дружа с битниками, прибе-
гая к наркотикам и т. п., она заинтересовалась духовными поисками, путешествова-
ла по Шри Ланке и Индии и остановилась в гималайском Дарджилинге. Здесь она по-
знакомилась с ламами Сопа Ринпоче и Еше, давшими обет преподавать дхарму, и они 
начали наставлять богатую иностранку [A Joint Biography]. Вскоре ламы перебрались 
из лагеря беженцев, напоминавшего тюрьму, в комфортабельную виллу Зины Рачев-
ской. Та, погрузившись в буддийское учение, в 1968 г. отправилась в Дхарма-салу, в ре-
зиденцию Далай-ламы, приняла монашеский обет и получила имя Анила Тубтен Чанг 
Чуб Палмо [Mackenzie, 1992: 23–35].

По возвращении в Непал Зина и ламы переехали в район ступы Боднатх, где жило 
немало приехавших в Непал иностранцев. На деньги Зины на холме Копан была при-
обретена недвижимость, и вскоре здесь выросли монастырские строения. Туда ча-
сто приходили иностранные гости, искатели истины, заинтригованные удивительной 
трансформацией «русской княжны». Со временем их беседы с ламами и Зиной пере-
росли в обучающие курсы. Так Копан стал осуществлять просветительско-образова-
тельную миссию, обращаясь к широкой западной аудитории. В монастырь начали при-



107Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

езжать желающие обучиться буддизму со всего мира, эта традиция сохраняется до сих 
пор [Zopa Lama]. Что же касается Зины Рачевски, то она умерла в 1973 г. в результате 
тяжелой болезни. После ее смерти ее значение и роль в создании монастыря оценива-
лись неоднозначно, и довольно скоро память о ней и ее ключевой роли в создании мо-
настыря Копан стерлась [Tomory, 1996: 125–130].

С самого начала акцент в Копане делался на том, чтобы обучающиеся воспринимали 
буддизм не как религию, а, скорее, как универсальную духовную парадигму, примени-
мую к любому культурному контексту. Монастырь и сейчас остается международным 
центром изучения буддизма, адаптируя его к западному образу жизни и стилю мышле-
ния. Здесь предлагаются разные курсы и разные программы обучения старейшей ми-
ровой религии и медитации, как для начинающих, так и для более продвинутых уче-
ников. При монастыре можно жить, не занимаясь при этом на курсах.

История монастыря Копан служит иллюстрацией того, как в настоящее время 
трансформируется буддизм под влиянием процессов глобализации. На западе он все 
больше воспринимается как своеобразная «наука об уме», как способ духовного са-
мосовершенствования (даже Далай-лама говорил о секулярном буддизме). Таким об-
разом, монастырь Копан транслирует на Запад вариант так называемого глобального, 
или транснационального буддизма, свободного от контекста этнических, культурных 
или иных традиций.

Местные культы
У некоторых малых народов Непала сохраняются местные традиционные верова-

ния, практически не описанные и не изученные в должной мере. В целом ряде случаях 
они представляют собой сложный симбиоз архаических воззрений и культов с напла-
стованиями индуизма, буддизма, а иногда христианства и ислама, спорадически рас-
пространявшихся в гималайском регионе. Особый интерес представляет шаманизм, 
в том или ином виде сохранившийся у магаров, тамангов, гурунгов, лимбу и др.

В качестве примера можно рассмотреть верования малого трансграничного наро-
да лимбу (самоназвание йактхумба, «пастухи яков»), живущего в восточной части Не-
пала между реками Арун и Мечи (историческая область Лимбуван), западном Сикки-
ме и других индийских штатах, граничащих с Непалом, а также в Бутане [Рыжакова, 
2022: 263]. Лимбу возводят свое происхождение к древним киратам, упоминавшимся 
в древнеиндийском эпосе Махабхарата и Рамаяна. Позже, с XVIII в., киратами стали 
называть жителей восточного Непала (лимбу, раи и якха) [Стрельцова, 2020: 452–453].

Лимбу, древнейшие коренные жители Непала, сохраняют шаманские представления, 
мифологические установки и ритуальные практики, истоки которых восходят к глу-
бокой архаике. Их верования, в общих чертах сходные с верованиями других киратов, 
иногда определяют как шаманистический анимизм [Sagant, 2008: 19; Subba 2009: 25–
30]. Если раньше термином анимизм (одушевление всего видимого мира) было при-
нято обозначать примитивную религию или ее составной элемент, то теперь он пони-
мается как присущий поздним развитым вероучениям и используется в качестве ан-
титезы рациональному западному сознанию [Руг, 2020].

Сложный полиморфический комплекс традиционных верований лимбу включа-
ет в себя мифы и ритуальные практики. Хранителями мифов и ритуальными специа-



108 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

листами всегда были шаманы. Корпус священных текстов, содержащих мифы, а так-
же клановые генеалогии, социальные установления и подобное, называется мундхум, 
что значит «история» (имеется в виду священная история народа лимбу); он веками 
хранился в устной традиции. Привязанные к определенной территории, тексты бы-
товали в разных вариантах [Schlemmer, 2003: 131–135]. Примечательно, что в настоя-
щее время мифы у лимбу не стали реликтом древнего прошлого; они сохраняют свое 
значение и культуротворящую энергию, активно функционируя в киберпространстве 
среди большой массовой аудитории [Стрельцова, 2020: 135].

Ритуальные практики лимбу включают в себя обширный комплекс традиционных 
обрядов, во‑первых, приуроченных к сезонным сельскохозяйственным работам и об-
условленных календарем, во‑вторых, связанных с изменением социального статуса чле-
нов общества лимбу (обряды жизненного цикла). Некоторые ритуалы лимбу отлича-
ются местным колоритом, например, ритуал мангенна (лимбу «поднимание головы»). 
По мнению лимбу, он необходим людям, лишившимся по тем или иным причинам жиз-
ненных сил, поэтому необходимо помочь им «поднять голову». Как правило, такой ри-
туал проводили раз в год или включали в состав родильной обрядности. Для проведе-
ния ритуалов использовали специально подготовленные площадки, сооружали вре-
менные алтари или совершали необходимые обряды в доме; храмов не строили [Аль-
бедиль, Стрельцова, 2022: 62].

Традиция предписывала сопровождать ритуалы рецитацией мифов из корпуса тек-
стов мундхума. Их знатоками и хранителями служили шаманы, главные ритуальные 
специалисты. У лимбу существовали три категории шаманов: федангма, самба и йеба 
(биджува), при этом они могли заменять друг друга в ритуальных практиках. Кроме 
проведения ритуалов в их функции входили также обязанности распознавать болезни 
и исцелять от них людей, помогать им восстанавливать утраченную энергию, гадать, 
предсказывать события и т. п. Как и у других этносов, шаманский дар чаше всего, хотя 
и не обязательно, передавался по наследству и мог проявляться в виде «шаманской бо-
лезни», напоминающей тяжелое психическое расстройство, кризисное состояние, ко-
торое предшествовало обретению необходимых способностей.

Под руководством наставника избранник духов учил тексты мундхума, предписан-
ные традицией правила обращения к божествам и духам и т. п. По завершении обуче-
ния ученик проходил обряд инициации и становился признанным шаманом. Во время 
ритуалов он облачался в специальный костюм. Наиболее сложным был костюм у шама-
нов йеба (головной убор из птичьих перьев, юбка, пояс с колокольчиками, сумка, рас-
шитая ракушками-каури и ожерелье из плодов дерева рудракша) (Elaeocarpus ganitrus). 
Бубнами шаманы лимбу не пользовались; из заменяли медные тарелки и металличе-
ские палки [Sagant, 2008: 235–240].

С ХХ в. с изменением политической и социокультурной ситуации в стране тради-
ционные верования лимбу претерпели существенные изменения в религиозных воз-
зрениях и ритуальных практиках. Заметно влиял на их трансформацию и процесс 
санскритизации, начавшейся в середине XVIII в. после вхождения Лимбувана в со-
став объединенного Непала. Многие лимбу стали оказывать предпочтение индуиз-
му, что обещало им более высокий культурный, социальный и экономический ста-



109Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тус. Верования лимбу и родственных им народов (раи, йакха и сунваров) были объ-
единены в общую «религию каратов», а не имевшая прежде названия религия лимбу 
стала именоваться юмаизмом в честь богини Юмы (лимбу «Yuma Samyo») [Стрель-
цова, 2023: 67–75].

Корпус священных текстов мундхум перешел из устной традиции в письменную, 
на основе возрожденной (или реконструированной) письменности. Появились хариз-
матические лидеры и реформаторы, предлагавшие новые учения. Наиболее известен 
Пхальгунанда Лингден (1885–1949), основавший учение Сатья Хангма (лимбу «вера 
правды») и утвердивший на общем собрании глав десяти кланов лимбу «Декларацию 
истинной веры» (непальск. «Йактхунг чумлунг Сатья Дхарма мучулка»). Преемником 
Пхальгунанды стал его ученик Атмананда, в настоящее время признанный властями 
Непала религиозный лидер лимбу. Шаманов в городах потеснили индуистские жрецы-
брахманы, но сельское население по‑прежнему прибегает к их помощи. Под влияни-
ем индуизма лимбу, прежде не знавшие храмов, начали их строить; храмовые ритуалы 
также следуют индуистскому образцу [Стрельцова, 2023: 67–75].

Приведенный пример лимбу убедительно демонстрирует, как современные про-
цессы глобализации воздействуют на традиционные верования малых народов Непа-
ла и какие трансформации они претерпевают под их влиянием.

Заключение
Благодаря особому географическому положению и длительной изоляции в Непа-

ле издавна сформировалась и веками сохранялась уникальная этноконфессиональная 
картина, состоящая из многих разноплановых слагаемых. Доминирующее положение 
принадлежит индуизму, отличительными чертами которого являлись статус государ-
ственной религии, связь с верховной властью, симбиоз с буддизмом и архаические чер-
ты, сохраняемые в пантеоне и ритуальных практиках. Своеобразные характеристики 
имеет и буддизм, особенно неварский. Непальский монастырь Копан осуществляет 
просветительскую миссию буддизма и транслирует его на Запад как учение, свобод-
ное от этнического или культурного контекста. У некоторых малых народов Непала из-
вестны традиционные локальные верования с элементами шаманизма. Присутствуют 
также древнетибетская национальная религия бон и мировые религии христианство 
и ислам. Такая мозаично-пёстрая и чрезвычайно сложная этноконфессиональная си-
туация сохраняется в Непале, несмотря на формальное объявление его светским госу-
дарством. Подобный материал предоставляет богатые возможности для разнообраз-
ных гуманитарных, в том числе религиоведческих исследований.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Альбедиль М. Ф. Неварский буддизм: синтез с индуизмом // Буддизм ваджраяны 

в России: актуальная история и социокультурная аналитика. СПб. : Алмазный путь, 
2020. С. 44–50.

Альбедиль М. Ф. Самая знаменитая шиваитская святыня // Азия и Африка сегодня. 
2020. № 6. C. 69–73.

Альбедиль М. Ф. Страна, где богов больше, чем людей // Азия и Африка сегодня. 
2019. № 12. С. 80–83.



110 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Альбедиль М. Ф., Стрельцова Л. А. Непал. Как сохранить веру предков? // Азия и Аф-
рика сегодня. 2022. № 6. С. 58–65.

Индийские надписи // История и культура древней Индии: тексты. М. : Изд-во Мо-
сковского ун-та, 1990. С. 216–238.

Ледков А. А., Лунев С. И. История Непала. XX век. М. : Институт востоковедения 
РАН, 2011. 384 с.

Ледков А. А. Непал: Таледжу // Древо индуизма. М., 1999. С. 392–425.
Минаев И. П. Путешествие в Индию и на Цейлон. М. : Эксмо, 2019. 448 с.
Миронов Н. Д. Каталог индийских рукописей Российской публичной библиотеки. 

Вып. 1: Собрание И. П. Минаева и др. Пг., 1918. 305 с.
Муриан И. Ф. Искусство Непала. Древность и средневековье. М. : Восточная лите-

ратура, 2000. 119 с.
Руг М. Сидеть на краю чуда. Искусство и анимизм на службе человека и исцеления 

планеты // Экопоэзис: экогуманитарные теория и практика. 2020. T. 1. № 1. URL: http://
ecopoiesis.ru (дата обращения: 26.01.2022).

Рыжакова С. И. Северная Бенгалия: этнический профиль и этнографическая карти-
на восточно-пригималайских областей Индии. М. ; СПб. : Нестор-История, 2022. 408 с.

Стрельцова Л. А. Гуманитарное изучение Непала в России // Непал: взгляд из Рос-
сии. СПб. : Петербургское востоковедение, 2020. С. 27–35

Стрельцова Л. А. Мифы лимбу в киберпространстве: внутрикультурный диалог эт-
носа // Традиционная культура. 2020. Т. 21, № 4. С. 132–140.

Стрельцова Л. А. Положение лимбу в этносоциальной структуре Непала (1774–
1968) // Вестник Санкт-Петербургского университета. Востоковедение и африкани-
стика. 2020. Т. 12, вып. 3. С. 452–465.

Стрельцова Л. А. Религия киратов в Непале: поиски новой этнорелигиозной иден-
тичности // Этнографическое обозрение. 2023. № 4. С. 66–83.

Торчинов Е. А. Введение в буддологию: курс лекций. СПб. : Санкт-Петербургское 
философское общество, 2000. 304 с.

Шрестха К. П. Культ Индры в фольклоре и религиозной традиции Непала (к 60‑лет-
нему юбилею установления дипломатических отношений между Россией (СССР) и Не-
палом) // «Белые пятна» российской и мировой истории. 2015. № 6. С. 56–72.

Шрестха К. П. Непал: от индуистского Королевства к светской Республике // Труды 
Географического общества Республики Дагестан. 2014. № 42. С. 99–110.

Эрман В. Г. Индра // Индуизм. Джайнизм. Сикхизма: словарь. М. : Республика, 1996. 
С. 201–202.

Юнг К. Г. Проблемы души нашего времени. М. : АСТ, 2022. 352 с.
A Joint Biography of Lama Yeshe and Lama Zopa Rinpoche. URL: https://fpmt.org/

teachers/yeshe/jointbio/ (дата обращения: 26.01.2022).
Adhikari K. P., Gellner D. N. New Identity Politics and the Collapse of Nepal's Constituent 

Assembly: When the dominant becomes “other” // Modern Asian Studies. 2016. Vol. 50. No 6. 
P. 2009–2040.

Allen M. R. The Cult of Kumary: Virgin Worship in Nepal. Katmandu: South Asia Books. 
1975. 166 p.



111Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Amatya G. M. Religious life in Nepal. Part 1. Katmandu: Amatya Publishers, 1998. 280 p.
Anderson M. M. The Festivals of Nepal. London: Georg Allen & Unvin Ltd. 1974. 288 p.
Bajracharya М., Michaels A. On the Historiography of Nepal: The “Wright” Chronicle 

reconsidered // European Bulletin of Himalayan Research. 2012. № 40. P. 83–99.
Deva K. Images of Nepal. New Delhi: Archeological Survey of India, 1984. 104 p
Dhurba K. D. Popular Deities, Emblems & Images of Nepal. Delhi: Nirala Publications, 

2003. 176 р.
Furer-Haimen Dorf C. Elements of Newar Social Structure // The Journal of the Royal 

Antropological Institute, 1956. Vol. 86. No. 2. P. 15–38.
Gellner D. Hodgson's Blind alley? On the So-Called Schools of Nepalese Buddhism // 

Journal of the International Association of Buddhist Studies. 1989. Vol. 12. P. 7–19.
Gellner D. N. Caste, Ethnicity and Inequality in Nepal // Economic and Political Weekly. 

2007. Vol. 42. № 20. Р. 1823–1828.
Gellner D. N. Monk, Householder, and Tantric Priest. Cambridge University Press, 

Cambridge, 1992. 452 p.
Gellner D. N., Quigley D. Contested Hierarchies: A Collaborative Ethnography of Caste 

among the Newars of the Kathmandu Valley, Nepal. Oxford: Oxford University Press, 1995. 
378 р.

History of the Kings of Nepal. A Buddhist Chronicle // Himalayan Traditions and Culture 
Series. Kathmandu: Social Science Baha, Himal Books, 2015. No. 5. 194 p.

Höfer А. The Caste Hierarchy and the State in Nepal: A Study of the Muluki Ain in 1854. 
Innsbruck: Universitätsverlag Wagner, 1979. 215 p.

Kooij K. R. Religion in Nepal. Leiden: Brill Academic Publishers, 1978. 33 p.
Lewis T. T. Newar and Tibetans in the Kathmandu Valley: Ethnic Boundaries and Religious 

History // Journal of Asian and African Studies. 1989. № 38. P. 31–57.
Locke J. K. Buddhist monasteries of Nepal. Tripureswar, Kathmandu: Sahayogi Press Pvt. 

Ltd, 1985. 542 p.
Mackenzie V. Reincarnation: The Spanish Boy Whose Destiny was to be a Tibetan Lama. 

New Delhi: Time Books International 1992. 183 р.
Mythological History of the Nepal Valley from Svayambhu Purana. Kathmandu: Avalok 

Publishers, 1978. 78 р.
Narayan К. My Family and Other Saints. Chicago: University of Chicago Press, 2007.  

236 p.
Sagant P. The Dozing Shaman. The Limbus of Eastern Nepal. New Delhi: Oxford University 

Press, 2008. 461 p.
Schlemmer G. New Past for the Sake of a Better Future: Re-inventing the History of the 

Kirant in East Nepal. European Bulletin of Himalayan Research. 2003. №. 25/26 P. 119–144.
Subba T. B. Clear mountains, blurred horizons: Limbu perception of their physical world. 

Culture and the Environment in the Himalaya. Routledge, 2009. Р. 114–131.
Tomory D. A Season in Heaven: true tales from the road to Kathmandu. London: Thorsons, 

1996. 237 р.
Van der Veer P. Imperial Encounters: Religion and Modernity in India and Britain. 

Princeton: Princeton University Press, 2001. 205 p.



112 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Wagner L. A Rumour of Empire: The Discourse of Contemporary Hindu Nationalism 
in Nepal // Studies in Ethnicity and Nationalism. 2018. Vol. 18, No 2. P. 147–166.

Zopa Lama. How the Kopan Courses Began. URL: https://www.lamayeshe.com/article/
how-kopan-courses-began (дата обращения: 27.01.2022).

REFERENCES
Al'bedil' M. F. Nevarskiĭ buddizm: sintez s induizmom [Newar Buddhism: synthesis with 

Hinduism] Buddizm vadzhrai͡any v Rossii: aktual'naya istoriya i sot͡siokul'turnai͡a analitika 
[Vajrayana Buddhism in Russia: current history and sociocultural analytics]. Saint Petersburg: 
Almaznyĭ put'. 2020. P. 44–50 (in Russian).

Al'bedil' M. F. Samaya znamenitaya shivaitskaya satiny [The most famous Shaivite shrine] 
Aziya i Afrika segodnya [Asia and Africa Today] 2020, no 6. P. 69–73 (in Russian).

Al'bedil' M. F. Strana, gde bogov bol'she, chem lyudei [Country, Where the Gods are 
More than People]. Aziya i Afrika segodnya [Asia and Africa Today] 2019, no 12. P. 80–83 
(in Russian).

Al'bedil' M. F., Strel'tsova L. A. Nepal. Kak sokhranit' veru predkov? [Nepal. How to 
preserve the faith of your ancestors?] Aziya i Afrika segodnya [Asia and Africa Today] 2022, 
no 6. P. 58–65 (in Russian).

Erman V. G. Indra [Indra] Induizm. Dzhaĭnizm. Sikkhizma: Slovar' [Hinduism. Jainism. 
Sikhism: Dictionary] Moscow: Respublika, 1996. P. 201–202 (in Russian).

Indiiskie nadpisi [Indian inscriptions] Istoriya i kul'tura drevnei Indii: teksty [History and 
culture of ancient India: texts] Moscow: Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. 1990. P. 216–
238 (in Russian).

Ledkov A. A. Lunev S. I. Istoriya Nepala. XX vek [History of Nepal. XX century] Moscow: 
Institut vostokovedeniya RAN, 2011, 384 p. (in Russian).

Ledkov A. A. Nepal: Taledzhu [Nepal: Taleju] Drevo induizma [Tree of Hinduism]. 
Moscow, 1999. P. 392–425 (in Russian).

Minaev I. P. Puteshestvie v Indiyu i na Tseilon [Travel to India and Ceylon]. Moscow: 
Eksmo, 2019, 448 p. (in Russian).

Mironov N. D. Katalog indiiskikh rukopisei Rossiiskoi publichnoi biblioteki [Catalog 
of Indian manuscripts of the Russian Public Library]. Petrograd, 1918, 305 p. (in Russian).

Murian I. F. Iskusstvo Nepala. Drevnost' i srednevekov'e [Art of Nepal. Antiquity and Middle 
Ages] Moscow: Vostochnaya literatura, 2000, 119 p. (in Russian).

Rug M. Sidet' na krayu chuda. Iskusstvo i animizm na sluzhbe cheloveka i istseleniya planet 
[Sitting on the edge of a miracle. Art and Animism in the Service of People and the Healing 
of the Planet] Ekopoėzis: ekogumanitarnye teoriya i praktika [Ecopoiesis: eco-humanitarian 
theory and practice]. 2020, vol. 1, no 1. URL: http://ecopoiesis.ru (accessed January 26, 2022) 
(in Russian).

Ryzhakova S. I. Severnaya Bengaliya: etnicheskiĭ profil' i ėtnograficheskaya kartina 
vostochno-prigimalaĭskikh oblastei Indii [North Bengal: ethnic profile and ethnographic 
picture of the eastern Himalayan regions of India]. Moscow, Saint Petersburg: Nestor-Istoriya. 
2022, 408 p. (in Russian).



113Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Shrestkha K. P. Kul't Indry v fol'klore i religioznoi traditsii Nepala (k 60‑letnemu yubileyu 
ustanovleniya diplomaticheskikh otnoshenii mezhdu Rossiei (SSSR) i Nepalom) [The 
cult of Indra in the folklore and religious tradition of Nepal (to the 60th anniversary of the 
establishment of diplomatic relations between Russia (USSR) and Nepal)] “Belye pyatna” 
rossiiskoi i mirovoi istorii [“Blank spots” of Russian and world history]. 2015, no. 6. P. 56–72 
(in Russian).

Shrestkha K. P. Nepal: ot induistskogo Korolevstva k svetskoi Respublike [Nepal: From 
Hindu Kingdom to Secular Republic] Trudy Geograficheskogo obshchestva Respubliki Dagestan 
[Proceedings of the Geographical Society of the Republic of Dagestan]. 2014, no. 42. P. 99–
110 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Gumanitarnoe izuchenie Nepala v Rossii [Humanities study of Nepal 
in Russia]. Nepal: vzglyad iz Rossii [Nepal: a view from Russia]. Saint Petersburg: Peterburgskoe 
vostokovedenye, 2020. P. 27–35 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Mify limbu v kiberprostranstve: vnutrikul'turnyi dialog etnosa [Limbu 
myths in cyberspace: intracultural dialogue of an ethnic group] Traditsionnaiya kul'tura 
[Traditional culture]. 2020, vol. 21, no. 4. P. 132–140 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Polozhenie limbu v etnosotsial'noi strukture Nepala (1774–1968) [Position 
of Limbu in the ethnosocial structure of Nepal (1774–1968)]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo 
universiteta. Vostokovedenie i afrikanistika [Bulletin of St. Petersburg University. Oriental 
and African Studies]. 2020, vol. 12, no. 3. P. 452–465 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Religiya kiratov v Nepale: poiski novoi etnoreligioznoi identichnosti [Kirat 
religion in Nepal: the search for a new ethno-religious identity] Etnograficheskoe obozrenie 
[Ethnographic review]. 2023, no. 4. P. 66–83 (in Russian).

Torchinov E. A. Vvedenie v buddologiyu. Kurs lektsii [Introduction to Buddhology. 
Lecture course]. Saint Petersburg: Sankt-Peterburgskoe filosofskoe obshchestvo, 2000, 304 
p. (in Russian).

Yung K. G. Problemy dushi nashego vremeni [Problems of the soul of our time]. Moscow: 
AST. 2022, 352 p. (in Russian).

A Joint Biography of Lama Yeshe and Lama Zopa Rinpoche. Available at https://fpmt.org/
teachers/yeshe/jointbio/ (accessed January 26, 2022).

Adhikari K. P., Gellner D. N. New Identity Politics and the Collapse of Nepal's Constituent 
Assembly: When the dominant becomes “other”. Modern Asian Studies. 2016, vol. 50, no 6. 
P. 2009–2040.

Allen M. R. The Cult of Kumary: Virgin Worship in Nepal. Katmandu: South Asia Books. 
1975, 166 p.

Amatya G. M. Religious life in Nepal. Katmandu: Amatya Publishers, 1998, pt. 1, 280 p.
Anderson M. M. The Festivals of Nepal. London: Georg Allen & Unvin Ltd. 1974, 288 p.
Bajracharya М., Michaels A. On the Historiography of Nepal: The “Wright” / Chronicle 

reconsidered. European Bulletin of Himalayan Research. 2012, no. 40. P. 83–99.
Deva K. Images of Nepal. New Delhi: Archeological Survey of India, 1984, 104 p.
Dhurba K. D. Popular Deities, Emblems & Images of Nepal. Delhi: Nirala Publications, 

2003, 176 р.



114 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Furer-Haimen Dorf C. Elements of Newar Social Structure. The Journal of the Royal 
Antropological Institute. 1956, vol. 86, no. 2. P. 15–38.

Gellner D. Hodgson's Blind alley? On the So-Called Schools of Nepalese Buddhism. 
Journal of the International Association of Buddhist Studies. 1989, vol. 12. P. 7–19.

Gellner D. N. Caste, Ethnicity and Inequality in Nepal. Economic and Political Weekly. 
2007, vol. 42, no. 20. P. 1823–1828.

Gellner D. N. Monk, Householder, and Tantric Priest. Cambridge University Press, 
Cambridge, 1992, 452 p.

Gellner D. N., Quigley D. Contested Hierarchies: A Collaborative Ethnography of Caste 
among the Newars of the Kathmandu Valley, Nepal. Oxford: Oxford University Press, 1995, 
378 р.

History of the Kings of Nepal. A Buddhist Chronicle. Himalayan Traditions and Culture 
Series. Kathmandu: Social Science Baha, Himal Books. 2015, no. 5, 194 p.

Höfer А. The Caste Hierarchy and the State in Nepal: A Study of the Muluki Ain in 1854. 
Innsbruck: Universitätsverlag Wagner, 1979, 215 p.

Kooij K. R. Religion in Nepal. Leiden: Brill Academic Publishers, 1978, 33 p.
Lewis T. T. Newar and Tibetans in the Kathmandu Valley: Ethnic Boundaries and Religious 

History. Journal of Asian and African Studies. 1989, no. 38. P. 31–57.
Locke J. K. Buddhist monasteries of Nepal. Tripureswar, Kathmandu: Sahayogi Press Pvt. Ltd. 

1985, 542 p.
Mackenzie V. Reincarnation: The Spanish Boy Whose Destiny was to be a Tibetan Lama. 

New Delhi: Time Books International 1992, 183 р.
Mythological History of the Nepal Valley from Svayambhu Purana. Kathmandu: Avalok 

Publishers, 1978, 78 р.
Narayan К. My Family and Other Saints. Chicago: University of Chicago Press. 2007, 236 p.
Sagant P. The Dozing Shaman. The Limbus of Eastern Nepal. New Delhi: Oxford University 

Press, 2008, 461 p.
Schlemmer G. New Past for the Sake of a Better Future: Re-inventing the History of the 

Kirant in East Nepal. European Bulletin of Himalayan Research, 2003, np. 25/26. P. 119–144.
Subba T. B. Clear mountains, blurred horizons: Limbu perception of their physical world. 

Culture and the Environment in the Himalaya. Routledge, 2009. P. 114–131.
Tomory D. A. Season in Heaven: true tales from the road to Kathmandu. London: Thorsons, 

1996, 237 р.
Van der Veer P. Imperial Encounters: Religion and Modernity in India and Britain. Princeton, 

N. J.: Princeton University Press. 2001, 205 p.
Wagner L. A. Rumour of Empire: The Discourse of Contemporary Hindu Nationalism 

in Nepal. Studies in Ethnicity and Nationalism. 2018, vol. 18, no. 2. P. 147–166.
Zopa Lama. How the Kopan Courses Began. Available at: https://www.lamayeshe.com/

article/how-kopan-courses-began (accessed January 27, 2022).

Статья поступила в редакцию: 30.06.2024
Принята к публикации: 25.03.2025

Дата публикации: 30.06.2025


