
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 2



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 2

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 2

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Дашковский П. К. Вторичные захоронения в погребальной обрядности 
пазырыкской культуры Алтая: результаты исследования и интерпретация......................7
Суслова С. В., Донина Л. Н. Ювелирные украшения волго-уральских 
татар в контексте этнокультурных традиций Евразии: итоги этнолого-
технологического исследования......................................................................................................... 40
Подушкин А. Н., Стамкулова Г. А . Погребальные сооружения 
и археологические комплексы могильника Кызылколь 1 (по материалам 
раскопок 2022 г.)........................................................................................................................................ 59
Добжанский В. Н., Ермолаев А . Н., Горлышкин Н. Е. К проблемам раннего этапа 
освоения русским населением бассейна реки Иня в Кузнецкой котловине 
в конце XVII — начале XVIII в. ........................................................................................................... 74

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Альбедиль М. Ф. Непал: этноконфессиональная мозаика..........................................................97
Досмурзинов Р. К. Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа.......... 115
Дробышев Ю. И. Представления о целях вторжения Чингис-хана в страны 
ислама в мусульманской историографии до 1260 г.................................................................. 126
Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х . Махр как условие заключения никаха 
у тюрко-татарского населения Тобольской губернии в XIX — начале ХХ в. 
(по материалам метрических записей).......................................................................................... 142
Ли Хуэй. Мифологическое существо Лун в китайской коллективной культурной 
памяти........................................................................................................................................................... 156
Сень Д. В. Первый Cеверо-Кавказский съезд горских евреев в Нальчике  
(1926 г.)......................................................................................................................................................... 166

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Хаймурзина М. А . Особенности распространения конфуцианских храмов 
в период чжурчжэньского государства Цзинь........................................................................... 183
Монгуш А. В. Атеистическая пропаганда в Туве как элемент государственно-
конфессиональной политики СССР в 1954–1964 гг................................................................ 198
Шмакова А . С., Шутова М. А ., Кравцова А . Д. Трансформация статуса буддизма 
на Корейском полуострове в период Корё (918–1392) и первой половине 
Чосон (1392–1600)...................................................................................................................................220

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................238



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 2

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Dashkovskiy P. K. Secondary burials in the funeral rituals of Pazyryk culture of Altai: 
research results and interpretation............................................................................................................7
Suslova S. V., Donina L. N. Jewelry of the Volga-Ural Tatars in the context of the 
ethno-cultural traditions of Eurasia: the results of the ethnological and technological 
research........................................................................................................................................................... 40
Podushkin A. N., Stamkulova G. A. Funeral structures and archaeological complexes 
of the Kyzylkol 1 burial ground (based on materials from excavations in 2022)..................... 59
Dobzhanskii V. N., Ermolaev A. N., Gorlyshkin N. E. On the Issue of the Early Stage  
of Russian Colonization of the Inya river basin in the Kuznetsk basin at the Late 17th 
and Early 18th Centuries............................................................................................................................. 74

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Albedil M. F. Nepal: an ethno-religious mosaic....................................................................................97
Dosmurzinov R. K. The Kazakh folk custom of davra..................................................................... 115
Drobyshev Yu. I. Ideas about the goals of Chingis Khan's invasion to the countries  
of Islam in Muslim historiography before 1260................................................................................ 126
Faizullina G. С., Kadirova E. H. Mahar as a condition for concluding a nikah among 
the Turkic-Tatar population of the Tobolsk province in the 19th — early 20th centuries 
(based on metric records)........................................................................................................................ 142
Li Hui The mythological creature Lun in chinese collective cultural memory....................... 156
Sen' D. V. I North Caucasian Congress of Mountain Jews in Nalchik (1926)........................... 166

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Khaymurzina М. А . Specifics of Confucian temples' spread during the Jurchen state  
of Jin............................................................................................................................................................... 183
Mongush A. V. Ftheistic propaganda in Tuva as an element of the state-confessional 
policy of the ussr in 1954–1964............................................................................................................. 198
Shmakova A. S., Shutova M. A., Kravtsova A. D. Transformation of the status of 
Buddhism on the Korean peninsula during the periods of Goryeo (918–1392)  
and the first half of Joseon (1392–1600).............................................................................................220

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 238



115Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 39 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–06

Р. К. Досмурзинов

Евразийский национальный университет им. Л. Н. Гумилева, Астана (Казахстан)

ОБЫЧАЙ ДАВРА В ПОХОРОННОЙ ОБРЯДНОСТИ 
КАЗАХСКОГО НАРОДА

В данной статье содержится анализ обычая давра (каз. «дәуре», «дәуір»), столе-
тие назад входившего в состав похоронно-поминального обрядового цикла казахско-
го народа. Этот обряд был достаточно хорошо описан во второй половине XIX в. в из-
даниях царских чиновников, считался в казахской среде исконным обрядом мусуль-
ман. В XX в., уже в советский период, выходит ряд научных исследований, в которых 
указывается о вероятном доисламском происхождении этого ритуала и о степени его 
исламизированности.

Цель данного исследования заключалась в том, чтобы определить действительно ли 
проведение обычая давра у казахского народа было связано с домусульманскими ве-
рованиями, при подтверждении данного тезиса — установить в какой степени был ис-
ламизирован этот обряд. Источниковую базу исследования составили работы дорево-
люционных этнографов, среди которых издания Ы. Алтынсарина, Ш. М. Ибрагимо-
ва, Н. И. Гродекова. При описании современного состояния этого обряда использова-
лись интернет-источники, поскольку проведение ритуала, несмотря на признаки его 
«возрождения», является все же редким событием. Новизна исследования заключает-
ся в применении нового ракурса анализа обрядов и религиозных воззрений казахско-
го народа с точки зрения соотношения в них исламских и доисламских элементов. Ав-
тор статьи предлагает отнести данный обряд к варианту синтеза доисламских воззре-
ний и исламских предписаний.

Суть обряда заключается в «передаче» или «переносе» «грехов» покойного на дру-
гих людей, животных или объекты материального мира. Результатами исследования 
стали сведения о том, что концепт обряда сформировался в доисламскую эпоху, а позд-
нее подвергся значительным изменениям и в народном мировоззрении стал считаться 
исламским обычаем. Так, данный обряд включил исламские элементы — концепт «ис-
купления грехов» за нарушение канонов исламского вероучения, участие муллы, чте-
ние молитвы из Корана.

В целом, исследования в данном направлении раскрывают отличительные чер-
ты традиционного и современного религиозного мировоззрения казахского народа. 
В структурном отношении статья состоит из введения, описания методов, результа-
тов и выводов исследования.



116 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ключевые слова: обряды жизненного цикла, похоронно-поминальная обрядность, 
ислам, шариат, обряд давра («дәуре»), реликт доисламских воззрений, мулла, «каффа-
ра», фидйа, магия, синтез

Цитирование статьи: 
Досмурзинов Р. К. Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. С. 115–125. DOI 10.14258/nreur(2025)2–06.

Досмурзинов Рустем Куандыкулы, докторант, кафедра археологии и этнологии 
Евразийского национального университета им. Л. Н. Гумилева, Астана (Казахстан).  
Адрес для контактов: rustem.dosmurzinov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–1756–8236.

R. K. Dosmurzinov

L. N. Gumilyov Eurasian National University, Astana (Kazakhstan)

THE KAZAKH FOLK CUSTOM OF DAVRA

This article contains an analysis of Kazakh custom of davra (in Kazakh is “daure”), that 
referred to cycle of funeral rituals. This custom was quite well described in the second half 
of the 19th century and was designated as an original Islamic rite in the works of this period. 
In the 20th century a number of studies are coming out, in that are indicated pre-Islamic 
origin of “daure”.

The aim of article is to define whether custom of “daure” determined by Islamic canons 
or this custom also related with pre-Islamic beliefs. The source base of the research consists 
of pre-revolutionary editions, such as works of Y. Altynsarin, Sh. M. Ibragimov, N. I. Grodekov. 
Internet sources were used to describe the modern state of this rite, since the ritual, despite 
signs of its “revival”, is a rare event. The novelty of article consists in the application of a new 
analysis perspective of Kazakh rituals and beliefs from the point of ratio of Islamic and pre-
Islamic elements. In the article it is proposed to refer this rite to a variant of synthesis of pre-
Islamic and Islamic rituality.

The essence of the rite is «transfer» deceased people on other peoples, animals and objects 
of the material world. The results of the study were data that the concept of the rite was 
formed in the pre-Islamic era, and later underwent significant changes, and in the popular 
worldview began to be considered an Islamic custom. This concept was formed in the pre-
Islamic epoch, then it was significantly rethought in the national consciousness and has come 
to be recognized as a native Islamic custom. Thus, this ritual included Islamic elements, such 
as redemption of wrongdoings for violating the canons of the Islamic faith, participation 
of mullah, reading a prayer.



117Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

In whole, researches in this field could help to reveal distinctive features of traditional and 
modern Kazakh religious worldview. The article consists of introduction, methods, results, 
discussion and conclusions of research.

Keywords: rites of lifecycle, funeral rites, Islam, sharia'a, ritual of davra, pre-Islamic 
worldview traditions, mullah, “kaffara”, Phidias, magic, synthesis.

For citation: 
Dosmurzinov R. K. The Kazakh folk custom of davra. Nations and religions of Eurasia. 2025. 
T. 30. No. 2. P. 115–125 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–06.

Dosmurzinov Rustem Kuandykuly, PhD student, Department of Archaeology and Ethnology 
of L. N. Gumilyov Eurasian National University, Astana (Kazakhstan). Contact address: rustem.
dosmurzinov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–1756–8236.

Введение
Изучение похоронно-поминальной обрядности является одной из важнейших про-

блем в современной этнологии. Известно, что в этой части обрядов жизненного цикла 
изменения проявляются реже; как общая структура, так и содержание похоронно-поми-
нальных обрядов обладают большой устойчивостью. Кроме того, в похоронно-поминаль-
ной обрядности содержится множество предписаний, которые в определенной степени 
обуслjвливают её «консервативность». На этом основании данный тип или цикл обря-
дов используется в качестве признака этнической и/или религиозной принадлежности.

В современный период большинство верующих казахов являются мусульманами 
ханафитского мазхаба и относятся к матуридитскому направлению (матуридия). Ста-
тистические материалы, исследования в религиозной сфере показывают рост уров-
ня религиозности среди населения Казахстана [Смаилов, 2011: 7]. Культура казахско-
го народа характеризуется сохранением древних воззрений в обрядах жизненного ци-
кла, к которым относится и похоронно-поминальная обрядность.

Первые исследования похоронно-поминальной обрядности казахского народа по-
явились в XVIII в. Так, в работах участников академических экспедиций П. С. Палла-
са, И. Г. Георги, Н. П. Рычкова содержатся сведения о казахских похоронно-поминаль-
ных обычаях, почитании ими родовых кладбищ и святых мест [Арын, Исмагулов и др., 
2007: 16]. Однако в этих работах нет сведений об обряде «дәуре», поэтому установить, 
бытовал ли данный обряд ранее, сложно.

Похоронно-поминальная обрядность казахского народа стала полноценным объек-
том изучения для исследователей лишь во второй половине XIX в. В этот же период по-
являются сведения об обычае «дәуре». В 1870 г. в работе «Очерк обычаев при похоро-
нах и поминках у киргизов Оренбургского ведомства» на данный обряд обратил вни-
мание казахский педагог Ы. Алтынсарин [Алтынсарин, 2007: 15]. В 1872 и 1876 гг. были 
опубликованы работы Ш. М. Ибрагимова «Этнографические очерки киргизского наро-
да» и «Очерки быта киргизов», а в 1889 г. увидел свет труд Н. И. Гродекова «Киргизы 
и каракиргизы Сырдарьинской области», где также приводятся сведения об этом обря-



118 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

де [Ибрагимов, 2007: 17; Гродеков, 2007: 18]. Следует отметить, что в этих исследовани-
ях обряд «дәуре» рассматривался как неотъемлемый элемент исламских обычаев. В XX в. 
издаются работы Х. А. Аргынбаева о семейной обрядности, А. Т. Толеубаева и В. Н. Баси-
лова о религиозном мировоззрении казахов [Арғынбаев, 1996; Толеубаев, 1991; Басилов, 
1997]. Обычай давра в данных работах уже рассматривался как домусульманский реликт.

Целью статьи является определить, обусловлено ли проведение обычая давра 
(«дәуір», «дәуір алу») у казахов только предписаниями ислама или этот обычай так-
же связан с домусульманскими верованиями. Задачи статьи включают: 1) проанализи-
ровать сведения об обряде «дәуір»; 2) раскрыть внутреннее содержание, особенности 
этого обряда; 3) отнести этот обряд к определенному типу взаимодействия исламских 
и доисламских воззрений согласно классификационной схеме.

Теоретико-методологическим основанием настоящей работы стали достижения со-
временной этнологии (антропологии) в эмпирических и теоретических исследованиях 
традиционных верований. Обозначенный выше термин «реликт» является специаль-
ным, его применяли представители школы эволюционизма в этнологии (Э. Б. Тайлор, 
Дж. Дж. Фрэзер, Л. Г. Морган). Под «реликтами» понимались «черты человеческой куль-
туры, которые являются остатком пройденной обществом стадии развития; технический 
прием, обычай, представление, утратившие смысл для того общества, в культуре которо-
го они сохраняются» [Басилов, Винкельман, 1993: 153–154]. В русле такого понимания 
развития общества и культуры сложилась «теория пережитков», а также «метод пере-
житков», являющиеся «продуктом какого‑то более древнего состояния, в котором и сле-
дует искать объяснения ставших непонятными обычаев и воззрений» [Тайлор, 1939: 43].

Методология
Известно, что «теория» и «метод пережитков» часто подвергались критике. Об-

стоятельная критика «реликтов» содержится в концепции культуры Б. Малиновского, 
считавшего, что термин, обозначаемый как «реликт», является лишь новой функцией 
для того или иного явления [Малиновский, 2005: 35]. Поэтому справедливым на сего-
дняшний день является замечание о том, что «метод пережитков» утратил былое зна-
чение для современных исследований, хотя и продолжает использоваться в дискусси-
ях [Survivals. Encyclopaedia Britannica, https://www. britannica.com/topic/survivals].

В контексте настоящего исследования понятие «реликт» используется для того, 
чтобы обозначить проявления религиозных верований, сформировавшихся в доис-
ламскую эпоху (или на доисламской стадии) и продолжавшие развиваться в период 
бытования ислама.

Российский востоковед Л. А. Чвырь на основе материалов уйгурского народа пред-
лагает следующую схему соотношения мусульманских и домусульманских элемен-
тов: 1) параллельное сосуществование функционально и содержательно сходных ис-
ламских и домусульманских обрядов или их элементов; 2) осознанный (или полуосо-
знанный) симбиоз мусульманских и домусульманских элементов; 3) синтез исламских 
и домусульманских обрядов [Чвырь, 2006: 12]. Данная схема, с некоторыми оговорка-
ми, может быть использована и в контексте изучения традиционного мировоззрения 
казахского народа. Во-первых, условия быта кочевого общества во многом оказыва-
ли влияние на развитие особенностей традиционного мировоззрения и в период бы-



119Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тования ислама. Поэтому мировоззрение кочевников, исповедовавших ислам, отли-
чалось от взглядов оседлых жителей-мусульман. Во-вторых, ислам у казахского наро-
да рассматривался как религия предков, поэтому многие элементы религиозной жиз-
ни всегда считались соответствующими исламской религии.

Методы данного исследования состоят из общенаучных методов — метода анализа 
и синтеза, а также специально-научных методов, в частности, историко-сравнительно-
го метода. Метод анализа использовался в данной работе для раскрытия внутренней 
структуры обряда «дәуре», метод синтеза — в ходе обобщения различных сведений 
об этом обряде. Историко-сравнительный метод применялся в ходе выявления отли-
чительных черт проведения этого обряда в похоронно-поминальном цикле традиций 
казахского народа. Историко-типологический метод был использован в ходе соотне-
сения обряда «дәуре» с указанной выше типологической схемой.

Обычай давра: структура и значение
Как было уже указано в введении, первые описания обряда «дәуре» появились 

во второй половине XIX в. Ы. Алтынсарин приводит следующее описание ритуала: 
«На одной стороне покойника, около головы, должен сидеть его сын или родствен-
ник, а на другой — мулла с Кораном в руке, и сколько лет было умершему со време-
ни его совершеннолетия, сколько же раз передается мулле родственником покойного 
Коран через тело умершего с вопросом: «Принимаешь ли ты грехи отца моего, бра-
та или вообще такого‑то моего родственника? Мулла, получая Коран, отвечает: «При-
нимаю» [Алтынсарин, 2007: 24]. По мнению Ы. Алтынсарина, данный обычай, назы-
ваемый «искат», соответствовал шариату, его появление было связано с исламскими 
предписаниями. В качестве аргумента данный исследователь приводит предписания 
исламского права. Согласно ним, через тело должна передаваться какая‑либо дорогая, 
принадлежащая умершему вещь, а затем задается вопрос принимает ли мулла эту вещь 
как приношение за пропущенные покойным моления и посты [Алтынсарин, 2007: 24].

В 70‑х гг. XIX в. Ш. М. Ибрагимов, описывая похороны состоятельного человека 
в степях Сарыарки, также обратил внимание на этот обряд. По его сведениям, по смер-
ти того богача родственники его немедленно после обмывания принялись, по обычаю, 
очищать его от грехов. Для этого, согласно «обычаю», с правой стороны к покойни-
ку подвели верблюда и через труп перекинули повод узды мулле, сидевшему по левой 
стороне покойного, а затем муллу спросили: «Берешь-ли на себя грехи усопшего, за не-
исполнение им пятикратного моления?». Мулла три раза ответил: «Беру» и получил 
верблюда [Ибрагимов, 2007: 34]. По сообщению Ш. Ибрагимова, данный обряд может 
быть повторен и с лошадью, и с быком, и с бараном, — по числу выше названных гре-
хов покойного [Гродеков, 2007: 34–35].

Согласно сведениям Н. И. Гродекова, в конце XIX в. в присырдарьинском регионе 
до погребения покойного человека читалась молитва («искат нидя, даур, даур айланты-
рады»), а потом муллам дарили скот [Гродеков, 2007: 301]. В его работах содержится со-
общение местного жителя: «Немедленно после обмывания трупа к нему подводят с пра-
вой стороны верблюда и, перекинувши повод через труп мулле, сидящему по другую сто-
рону, говорят ему: «Мы тебя назначили для очищения от грехов по молитве; берешь ли 
ты на себя грехи усопшего по неисполнению им пятикратной молитвы?» Мулла три раза 



120 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

отвечает, что берет, и получает верблюда или лошадь. Этот обряд может быть совершен 
сначала с верблюдом, потом с лошадью, с быком, наконец с бараном. За неимением мул-
лы, этот обряд, называемый даур, совершает родственник…» [Гродеков, 2007: 301].

Таким образом, сведения ХIX в. об обряде в целом являются сходными, в описани-
ях имеются лишь небольшие различия. Судя по ним, похоронный обряд у казахского 
народа имел различные названия — «дәуір» (даур), «дәуре», а также «ысқат» (искат). 
По описаниям XIX в., суть этого обряда состояла в «передаче грехов» покойного к свя-
щеннослужителю, за что мулла получал определенное вознаграждение от родственни-
ков. Обряд и в народном мировоззрении, и в выводах исследователей XIX в. выступал 
как мусульманский обычай.

В XX в. данная точка зрения подверглась пересмотру. В своих работах Х. А. Аргын-
баев указывает на то, что обряд «дәуір» зародился до появления исламской религии. 
Согласно его сведениям, людей, участвовавших в обряде, проводили по одну сторону 
от покойного, на другой стороне находился абыз (священнослужитель), который дер-
жал в руках пеструю веревку и говорил: «ала жіп, ала жіп, ала жіп бұл кісінің бар жа-
зығын алып біт!» (букв.: «пестрая веревка, пестрая веревка, забери все прегрешения 
этого человека!»). При этом один конец веревки касался покойного. Затем абыз спра-
шивал у человека, сидевшего напротив него, берет ли он грехи покойного. Этот че-
ловек говорил: «Беру!». Тогда абыз передавал ему пеструю веревку. Человек, которо-
му передавались грехи, поднимал эту веревку и три раза говорил: «Беру» [Арғынбаев, 
2007: 92]. А. Т. Толеубаев, ссылаясь на предписания ортодоксального ислама, отмечает, 
что данный обычай не является чисто мусульманским [Толеубаев, 1991: 97].

По мнению авторов коллективной монографии «Казахи» [2021], этот обряд имеет 
доисламское происхождение. Первоначально грехи умершего переносились на живот-
ное, а позднее на другого человека, тем самым покойный становился безгрешным пе-
ред богом [Ажигали, Наумова, Октябрьская, 2021: 543]. В настоящее время этот обряд 
у казахского народа практически повсеместно объявлен не соответствующим нормам 
шариата и уже не выполняется [Ажигали, Наумова, Октябрьская, 2021: 543].

Таким образом, основные элементы этого обряда состоят из ритуальных действий 
в главной роли священнослужителя, получения у него согласия на передачу грехов и вы-
плата вознаграждения в виде живого скота.

Теперь обратимся к положениям исламского вероучения. В «Исламском энциклопе-
дическом словаре» А. Али-заде (2007) сведений об обряде «ыскат» или «даур» не при-
водится, а относительно «искупления грехов» используется термин «каффара», пред-
полагающий «какое‑либо искупительное действие, выполненное взамен совершенного 
греха» [Али-заде, 2007: 375–376]. Исламовед А. Али-заде отмечает, что в исламском пра-
ве различают 5 видов «каффары»: 1) за нарушение поста; 2) за нарушение данной клят-
вы; 3) за совершение зихара («клятвы мужчины прикоснуться к своей жене, напомина-
ющих запретных женщин»); 4) за случайное убийство человека; 5) за нарушение правил 
паломничества (хаджа) [Али-заде, 2007: 375–376]. По сути, «каффара» является выкупом 
за вышеприведенные действия и способы их «искупления», а также размеры различаются.

В этой работе широкие разъяснения даются относительно термина «фидйа», кото-
рый используется иногда в качестве синонима термину «даур». Так, под «фидйа» по-



121Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нимается «выкуп, выплата определенного шариатом количества средств взамен испол-
нения обязательного религиозного служения; искупительная милостыня» [Али-заде, 
2007: 746]. Например, если мусульманин по болезни или старости не в состоянии дер-
жать пост в месяце Рамадан, то взамен каждого дня поста он обязан выплатить фидйа, 
размер которого равен размеру закята аль-фитр [Али-заде, 2007: 747]. Однако указаний 
о том, что «фидйа» необходимо исполнить после смерти человека, нет. Следовательно, 
«даур» (давра) действительно имеет домусульманское происхождение.

Кроме того, следует добавить, что в арабском языке слово «давра» означает «круг» 
[Борисов, 1993: 394]. По значению это слово соотносится с выражением «дәуір айнал-
дыру» в казахском языке («переводить круг», «обводить, кружить»). Однако следует 
отметить, что в труде «Арабы. Историко-этнографические очерки» и ряде других из-
даний об арабской культуре сведений о проведении арабскими народами, исповедую-
щими ислам, подобного обряда нет [Бибикова, 2008: 200].

Советский исследователь Г. П. Снесарев, описывая обряд давра у узбеков Хорезма, 
отмечал, что мулла «передавал» некоему лицу, добровольно соглашавшемуся на это, 
грехи умершего и повторял определенную формулу («Принимаешь?» «Принимаю») 
столько раз, сколько лет было умершему (за вычетом 12 лет для мужчин, 9 лет для жен-
щин) [Снесарев, 1969: 127]. В Хорезме таким лицом мог быть профессиональный омы-
вальщик мертвых [Снесарев, 1969: 128]. По его мнению, в обряде присутствуют очень 
архаические моменты, родственные представлениям о переносе, переводе зла и бо-
лезни на животных или на какие‑либо предметы, которые имеются в шаманстве [Сне-
сарев, 1969: 128]. Действительно, в конце XIX в. практики казахских баксы (шаманов) 
включали такой способ лечения, как «көшіру» («переcеление духов-мучителей на дру-
гой предмет») [Кастанье, 1912: 3–4].

В XIX в. проведение обряда «дәуір» исследователями однозначно объяснялось му-
сульманскими предписаниями. Следует отметить, что без учета ряда особенностей 
в различных регионах казахской степи его структура была практически идентичной.

Действительно, для исламских воззрений не являются чуждыми идеи греховности, 
а также возможности «искупить грехи» за нарушение религиозных предписаний. Вме-
сте с тем идеи избавления от зла, грехов, болезней являются более архаичными и при-
сутствуют в представлениях человечества с первобытных времен [Алексеев, 1990: 148]. 
В обряде «дәуір» воплощается «перенос», «перевод» («айналдыру») грехов на других 
людей или объектов. Поэтому можно согласиться с мнением Х. А. Аргынбаева и А. Т. То-
леубаева о том, что обряд «дәуір» имеет доисламское происхождение. Однако следует 
отметить, что традиционное мировоззрение отнесло данный обычай к исламу, в пред-
ставлениях людей обряд «дәуір» связывается только с исламским вероучением. Дому-
сульманские элементы в этом обряде оказались настолько разрушенными, что сложно 
их определить. Например, по мнению авторов монографии «Казахи», «перенос» гре-
хов первоначально осуществлялся на животное, а затем уже на человека, принимав-
шего грехи. Однако, ссылаясь на вышеприведенные сведения Х. А. Аргынбаева, нуж-
но отметить, что «грехи» переносились от покойного на определенный предмет, в дан-
ном случае — на пеструю веревку, на повод, о чем свидетельствует произносившаяся 
при этом действии формула. Касание одного конца пестрой веревки тела покойного 



122 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

является проявлением контагиозной магии (следствием «закона контакта» в рамках 
магического мышления). Следует также отметить, что «пестрая веревка» («ала жіп») 
является элементом и других обрядов жизненного цикла, например в детской обряд-
ности — в обряде «тұсау кесер» [Арғынбаев, 2007: 70].

С тезисом о том, что в современной похоронной обрядности казахов обряд «дәуре» 
не выполняется повсеместно, в целом можно согласиться. Однако, судя по интернет-
источникам, в отдельных регионах страны обычай «дәуір» еще бытует в измененном 
виде. Бытование обряда связано с увеличением влияния исламской религии. Так, на You-
tube канале «ÁLI stýdıasy» в видеоматериале по теме «дәуре айналдыру дұрыс па? / Ар-
ман Куанышбаев» отмечается, что в Аральском районе Кызылординской области про-
ведение обряда «дәуір» сохраняется до сих пор [Куанышбаев, https://www.youtube.com/
watch?v=MNkZT‑3eLyM]. Ведущий канала называет проведение обряда «дәуір» пробле-
мой и выносит его на обсуждение [ÁLI stýdıasy, 2013]. На другом You-tube канале «UZEN 
ISLAM studio» в видеоматериале по теме «Дәуір айналдыру деген дұрыс па? / Исрафил 
ұстаз» Исрафил Бегей рассуждает об обычае «дәуір», также обозначая его в качестве 
проблемного вопроса [UZEN ISLAM, https://www.youtube.com /watch?v=rL5FltkmsnY]. 
Интересно, что участники этих мероприятий не упоминают о таких действиях, как пере-
кидывание повода узды, принятие определенным лицом «грехов» и вообще о «переда-
че» грехов покойного кому‑либо. В обсуждениях широко применяется термин «фидйа», 
сообщается о формах ее выплаты — в денежном виде или зерном. Следовательно, обы-
чай «дәуре» в похоронно-поминальной обрядности казахов в ходе дальнейшей транс-
формации изменил свою структуру, подвергся дальнейшей мусульманизации.

В ХIX в. обряд «дәуре», считавшийся исламским ритуалом, имел четкую структу-
ру, включая следующие обрядовые действия: 1) перекидывание повода узды через по-
койного, символизирующее передачу «грехов»; 2) согласие определенного лица (мул-
лы) на принятие «грехов»; 3) передачу живого скота в качестве выплаты. В дальней-
шем обряд изменил свою структуру и содержание, приблизился к «фидйа», т. е. к вы-
купу «грехов», предоставляемому в денежном виде.

Опираясь на полевые материалы, следует отметить, что в описанном выше виде ри-
туал давра у казахов не сохранился. В ходе современного похоронного ритуала мулла 
и все присутствующие на похоронах читают молитву «жаназа» (сура Йа Син). Перед 
молитвой женщины, оплакивая покойного, раздают всем присутствующим лепешки 
(каз. — «шелпек»), монеты (номиналом 50, 20 тенге и др.), косынки и др. Эти действия 
направлены на то, чтобы в какой‑то степени «возместить» возможные долги и обиды, 
которые покойный мог иметь перед участниками похорон [ПМА‑1].

Обычай давра, содержащий древнюю идею перенесения зла (греха) и принцип его 
замещения на вотивные объекты, имеет широкие аналогии с материалами сибирских 
народов. Так, известно, что селькупский шаман «переводил» зло (болезнь) на куклы, ри-
суя вожжи на боку жертвенного оленя [Степанова, 2008: 230]. Вожжи у селькупов и по-
водья узды у казахов становились средствами «передачи» (трансляции) нечистой силы.

Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа является ярким приме-
ром синтеза доисламских практик с исламскими представлениями. Доисламские и ис-
ламские элементы в данном обычае оказались настолько «переплетенными», взаи-



123Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

мосвязанными, что определить в нем домусульманские реликты достаточно сложно. 
Во второй половине XIX в. у казахов были сохранены наиболее архаичные варианты 
данного обряда, которые нашли выражение в следующих действиях: 1) использовании 
пестрой веревки в обряде; 2) «переносе грехов» на эту веревку, а затем на человека; 
3) принятии человеком «грехов» покойного; 4) передаче человеку, принявшему «гре-
хи», вознаграждения в виде живого скота.

Заключение
Практическая ценность данного исследования заключается в том, что тезисы данной 

статьи обогатили сведения о традиционной и современной похоронно-поминальной 
обрядности казахского народа. В целом, поддержка народных традиций и обычаев мо-
жет стать действительным заслоном для проникновения чуждых религиозных воззре-
ний. Научная ценность статьи проявилась в применении классификационной схемы 
с точки зрения соотношения «доисламское — исламское» в отношении обрядов похо-
ронно-поминального цикла, которое может быть использовано и для других обрядов.

Таким образом, обычай давра является синкретичным обрядом, связанным с гете-
рогенными религиозными традициями. Концепт данного обряда относится к доислам-
ской эпохе, позднее обряд стал «обрамляться» исламскими элементами и стал воспри-
ниматься исламским ритуалом. «Возрождение» обряда связано с общей тенденцией 
роста уровня религиозности в стране.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ажигали С. Е., Наумова О. Б., Октябрьская И. В. Казахи. М. : Наука. 2021. 846 с.
Алексеев В. П., Першиц А. И. История первобытного общества. М. : Высшая шко-

ла, 1990. 351 с.
Али-заде А. Исламский энциклопедический словарь. М. : Ансар, 2007. 400 с.
Алтынсарин И. Этнографические очерки и образцы устного творчества. Астана: 

Алтын кітап, 2007. 166 с.
Арын Е. М., Исмагулов О. И., Ажигали С. Е., Шалекенов У. Х., Толеубаев А. Т., Артык-

баев Ж. О. Религиозные верования и обряды казахов. Астана: Алтын-кітап, 2007. 320 с.
Басилов В. Н., Винкельман И. Свод этнографических понятий и терминов. Религи-

озные верования. Вып. 5. М. : Наука, 1993. 240 с.
Басилов В. Н., Кармышева Дж. Х. Ислам у казахов: до 1917 г. М. : ИАЭ РАН, 1997. 161 с.
Бибикова О. П. Арабы. Историко-этнографические очерки. М. : АСТ, 2008. 444 с.
Борисов В. М. Русско-арабский словарь. М. : Сам Интернешнл, 1993. 1108 с.
Гродеков Н. И. Этнография казахов и кыргызов Сырдарьинской области. Астана : 

Алтын-кiтап, 2007. 380 с.
Ибрагимов Ш. М. Очерки быта казахов. Астана : Алтын кітап, 2007. 146 с.
Кастанье И. Из области киргизских верований // Вестник Оренбургского учебно-

го округа. 1912. № 3. С. 72–94.
Малиновский Б. Научная теория культуры. М. : ОГИ, 2005. 184 с.
Смаилов А. А. Аналитический отчет. Итоги Национальной переписи населения Рес-

публики Казахстан 2009 года. Астана : Агентство Республики Казахстан по статисти-
ке, 2011. 65 с.



124 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Снесарев Г. П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорезма. 
М. : Наука, 1969. 338 с.

Степанова О. Б. Традиционное мировоззрение селькупов: представления о круго-
вороте жизни и душе. СПб. : Петербургское Востоковедение, 2008. 304 с.

Тайлор Э. Б. Первобытная культура. М. : Социально-экономическое издательство, 
1939. 602 с.

Толеубаев А. Т. Реликты доисламских верований в семейной обрядности казахов 
(XIX — начало XX в.). Алма-Ата : Ғылым, 1991. 211 с.

Чвырь Л. А. Обряды и верования уйгуров в XIX–XX вв. М. : Восточная литература, 
2006. 288 с.

Survivals. Encyclopaedia Britannica. URL: https://www. britannica.com/topic/survivals 
(дата обращения: 17.02.2024).

Арғынбаев Х. А. Қазақ отбасы: (қазақ отбасының кешегісі мен бүгінгісі жайындағы 
ғылыми зерттеу еңбек) [Казахская семья: (научно-исследовательская работа о прошлом 
и настоящем казахской семьи)]. Алматы : Қайнар, 1996. 288 с. (на каз. яз).

Куанышбаев А. Дәуре айналдыру дұрыс па? [Можно ли ездить на велосипеде?] URL: 
https://www.youtube.com/watch?v=MNkZT‑3eLyM (дата обращения: 17.02.2024) (на каз. 
яз.).

UZEN ISLAM studio. Дәуір айналдыру деген дұрыс па? [Правильно ли говорить 
«перевести стрелки часов»?] // Исрафил ұстаз [Учитель Исрафил]. URL: https://www.
youtube.com /watch?v=rL5FltkmsnY (дата обращения: 17.02.2024) (на каз. яз.).

Полевые материалы автора (ПМА)
ПМА‑1. Досмурзинов Р. К. Экспедиция в с. Улытау, с. Малшыбай Улытауского рай-

она, Улытауской области Республики Казахстан. — Улытау, 2023 — сентябрь (полевой 
дневник автора).

REFERENCES
Alekseev V. P., Pershic A. I. Istoriya pervobytnogo obshchestva [History of Primitive Society]. 

Moscow: Vyssh. shk., 1990, 351 p. (in Russian).
Ali-zade A. Islamskii entsiklopedicheskii slovar' [Islamic encyclopedical dictionary]. 

Moscow: Ansar, 2007, 400 p. (in Russian).
Altynsarin I. Etnograficheskie ocherki i obraztsy ustnogo tvorchestva [Ethnographic essays 

and samples of folk art]. Astana: Altyn kіtap, 2007, 166 p. (inRussian).
Aryn  E. M., Ismagulov  O. I., Azhigali  S. E., Shalekenov  U. Kh., Toleubayev  A . T., 

Artykbayev Zh. O. Religioznye verovaniia i obriady kazakhov [Religious beliefs and rites 
of Kazakhs]. Astana: Altyn-kitap, 320 p. (in Russian).

Azhigali S. E., Naumova O. B. Oktjabr'skaja I. V. Kazakhi [The Kazakhs]. Moscow: Nauka, 
2021, 846 p. (in Russian).

Basilov V. N., Karmysheva Dzh. Kh. Islam u kazakhov: do 1917 g. [Islam of Kazakh people: 
till 1917]. Moscow: IAE RAS, 1997, 161 p. (in Russian).

Basilov V. N., Vinkel'man I. Svod etnograficheskikh poniatii i terminov. Religioznye 
verovaniia [Code of ethnographic concepts and terms. Religious beliefs]. Moscow: Nauka, 
1993, 240 p. (in Russian).



125Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Bibikova O. P. Araby. Istoriko-etnograficheskie ocherki [The Arabs. Historical and 
ethnographic essays]. Moscow: AST, 2008, 444 p. (in Russian).

Borisov  V. M.  Russko-arabskii slovar' [Russian-Arabiс dictionary]. Moscow: Sam 
International, 1993, 1108 p. (in Russian).

Chvyr L. A. Obriady i verovaniia uigurov v XIX–XX vv. [Rites and beliefs of Uighurs in XIX–
XX centuries] Moscow: Vostochnaya literatura, 2006, 288 p. (in Russian).

Grodekov N. I. Etnografiya kazakhov i kyrgyzov Syrdarinskoi oblasti [Ethnography 
of Kazakhs and Kyrgyzs in Syrdariya region]. Astana: Altyn-kitap, 2007, 380 p. (in Russian).

Ibragimov Sh. M. Ocherki byta kazakhov [Essays on the Kazakh lifestyle and householding]. 
Astana: Altyn kіtap, 2007, 146 p. (in Russian).

Kastan'e J. Iz oblasti kirgizskikh verovanii [From the field of Kazakh beliefs]. Vestnik 
Orenburgskogo uchebnogo okruga (VOUO) [Bulletin of the Orenburg Educational District]. 
1912, no. 3. P. 72–94. (in Russian).

Malinovskii B. Nauchnaya teoriya kultury [The scientific theory of culture]. Moscow: OGI, 
2004, 184 p. (in Russian).

Smailov A. A. Analiticheskii otchet. Itogi Natsionalnoi perepisi naseleniia Respubliki 
Kazakhstan 2009 goda [Analitycal report. Results of National census in  the Republic 
of Kazakhstan in 2009 year]. Astana: Bureau of National Statistics, 65 p. (in Russian).

Snesarev G. P. Relikty domusulmanskikh verovanii i obriadov u uzbekov Khorezma [Relics 
of pre-Islamic beliefs and practices among the Uzbeks of Khorezm]. Moscow: Nauka, 1969, 
338 p. (in Russian).

Stepanova O. B. Traditsionnoe mirovozzrenie sel'kupov: predstavleniya o krugovorote zhizni 
i dushe [Traditional worldviews of Selkups: ideas about the cycle of life and the soul]. Saint 
Petesburg: Peterburgskoe Vostokovedenie, 2008. 304 p. (in Russian).

Taylor E. B. Pervobytnaya kultura [Primitive Culture]. Moscow: Sotsial'no-ekonomicheskoe 
izdatel'stvo, 1939, 602 p. (in Russian).

Toleubaev A. T. Relikty doislamskikh verovanii v semeinoi obriadnosti kazakhov (XIX — 
nachalo XX v.) [Relics of pre-Islamic beliefs and family traditions of Kazakh people (XIX — 
beginning of XX century)]. Alma-Ata: Ğylym, 1991, 211 p. (in Russian).

Survivals. Encyclopaedia Britannica. URL: https://www. britannica.com/topic/survivals 
(accessed Ferbruary 17, 2024) (in English).

Argynbayev Kh. A. Kazakh otbasy: kazakh otbasynyn keshegіsі men bugіngіsі zhaiyndagy 
gylymi zertteu enbek [Kazakh family: a work on the past and future of Kazakh family]. Almaty: 
Kaynar, 1996, 288 p. (in Kazakh).

Kuanyshbayev A. Däwre aynaldırw durıs pa? [Is it right to turn around?]. URL: https://
www.youtube.com /watch?v =MNkZT‑3eLyM (accessed Ferbruary 17, 2024) (in Kazakh).

UZEN ISLAM studio. UZEN ISLAM studio. Däuır ainaldyru degen dūrys pa? [Is it true 
that the era is spinning?]. İsrafil ūstaz [Israfil teacher]. URL: https://www.youtube.com /
watch?v=rL5FltkmsnY (accessed Ferbruary 17, 2024) (in Kazakh).

Статья поступила в реакцию: 18.02.2024
Принята к публикации: 25.04.2025

Дата публикации: 30.06.2025


