
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 4



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 4

Раздел I. АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Гатин М. С., Абзалов Л . Ф., Мустакимов И. А ., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса 
раиса в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного 
анализа).............................................................................................................................................................7
Горячев А . А . Захоронения кремированных останков в керамических урнах 
по материалам могильников эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный  
Казахстан)..................................................................................................................................................... 26
Марсадолов Л . С. О каменных изваяниях из Тувы (по материалам экспедиций 
Александра Даниловича Грача)............................................................................................................ 50
Пилипенко А . С., Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А ., Папин Д. В. 
Предварительные результаты палеогенетических исследований  
Бобровского грунтового могильника (леосостепной Алтай)................................................ 70
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда 
с Тахти-Сангина..........................................................................................................................................93
Шнайдер С. В., Холматов Н. У., Рахимжанова С. Ж., Федорченко А . Ю.,  
Рендю У, Марковский Г. И. Неолитические материалы со стоянки Тепакуль‑4 
(Зеравшанский хребет, Узбекистан)................................................................................................ 114

Раздел II. ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Китинов Б. У. Туглук Тимур и особенности политико-религиозного развития 
Могулистана (середина XIV в. — начало XV в.).......................................................................... 137
Баимов А . Г., Тузбеков А . И. Эзотерики в археологическом пространстве 
Республики Башкортостан: нетнографическое исследование............................................ 165
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-
поминальной обрядности чувашей................................................................................................. 187
Садалова Т. М. О характеристике богатырского лука в эпических сказаниях............... 205

Раздел III. РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских 
вотчин в контексте государственно-конфессиональной политики..................................220
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация 
старообрядцев Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. 
в контексте государственно-конфессиональной политики Российской  
империи.......................................................................................................................................................240
Чуркин М. К., Маткаримова С. М., Абдуллаева Н. Б. Дискурс и практики 
переселенческого дела в Туркестанском крае во второй половине XIX —  
начале XX в.: этноконфессиональный аспект............................................................................. 259

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................280



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 4

Section I. ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A ., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal 
status of ra»is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis)....................7
Goryachev A. A. Cremated remains in ceramic urns from Bronze Age burials 
in South-Western Semirechye.................................................................................................................. 26
Marsadolov L. S. On stone sculptures from Tuva (based on the materials  
of the expeditions of Aleksandr Danilovich Grach).......................................................................... 50
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin........... 70
Shnaider S. V., Kholmatov N. U., Rakhimzhanova S. Z., Fedorchenko A. Y., Rendu W., 
Markovskii G. I. The Neolithic complex of the Tepakul‑4 site (Zeravshan range,  
Uzbekistan).....................................................................................................................................................93
Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V. 
Preliminary results of paleogenetic studies of the Bobrovsky ground burial  
(forest-steppe Altai)................................................................................................................................... 114

Section II. ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kitinov B. U. Tughluk Timur and the Peculiarities of the Political and Religious 
Development of Moghulistan (mid‑14th century — early 15th century)................................ 137
Baimov A. G., Tuzbekov A. I. Esoterica in the archaeological space of the Republic  
of Bashkortostan: netnographic research........................................................................................... 165
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites............... 187
Sadalova T. M. On the characteristics of the Heroic Bow in Epic Tales.................................... 205

Section III. RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art  
of Stroganov estates in the context of state-confessional policy..................................................220
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old 
believers of the Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning  
of the 20th centuries in the context of the state-confessional policy  
of the Russian empire...............................................................................................................................240
Churkin M. K., Matkarimova S. M., Abdullaeva N. B. Discourse and practices  
of migration in Turkestan region in the second half of the 19th — early 20th centuries: 
ethno-confessional aspect....................................................................................................................... 259

FOR AUTHORS........................................................................................................................................280



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел I 
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ 
ИСТОРИЯ

УДК 930.2, 94 (47).031, 94 (55) 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–01

М. С. Гатин, Л. Ф. Абзалов

Казанский (Приволжский) федеральный университет, Казань (Россия); 
Самаркандский государственный университет имени Ш. Рашидова,  
Самарканд (Узбекистан)

И. А. Мустакимов

Казанский (Приволжский) федеральный университет, Казань (Россия); 
Национальная библиотека республики Татарстан, Казань (Россия)

Р. Ю. Почекаев

Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики», 
Санкт-Петербург (Россия)

ЭВОЛЮЦИЯ СТАТУСА РАИСА ГОСУДАРСТВАХ 
СРЕДНЕВЕКОВЬЯ И НОВОГО ВРЕМЕНИ  
(ОПЫТ СРАВНИТЕЛЬНОГО АНАЛИЗА)

В статье прослеживается эволюция статуса раиса в мусульманских государствах в те-
чение значительного временного периода, выявляются общие черты и принципиаль-
ные отличия этого института в разных государствах в различные эпохи. Авторы стре-
мились выяснить, сохранялись ли общие элементы статуса раиса в различных истори-
ческих условиях. Основу исследования составляют исторические источники: ярлыки 
(указы) правителей, исторические сочинения, политические и делопроизводственные 
трактаты, а также результаты ранее проведенных исследований, посвященных различ-
ным аспектам статуса раисов. Также в статье впервые вводится в русскоязычный на-
учный оборот текст ярлыка о назначении раиса из трактата Мухаммеда б. Хиндушаха 
Нахчивани «Дастур ал-катиб фи та'йин ал-маратиб» (1360‑е гг.), который исследуется 
на междисциплинарном уровне, осуществляется его сопоставление с другими истори-



8 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ческими и историко-правовыми источниками. Авторы используют такие методы иссле-
дования, как структурно-функциональный подход, историко-правовой анализ, сравни-
тельно-исторический и сравнительно-правовой методы, институциональный подход.

Авторы приходят к выводу, что институт предполагал функционирование на раз-
ных уровнях — от центрального аппарата власти и управления до регионального и даже 
местного (как в случае с лицом, упомянутым в переведенном и проанализированном 
ярлыке). Тем не менее, все эти должности имели общие черты: это были чиновники, 
отвечавшие за поддержание связей между подвластными им людьми и органами госу-
дарственной власти различного уровня, ответственные за поддержание порядка в под-
контрольных им ведомствах или местностях, сбор и распределение налогов в пределах 
своей компетенции. Таким образом, представляется, что практически на любой из та-
ких должностей раис оправдывал смысл названия своей должности, означавшее «пред-
водитель», «лидер», «начальник» и т. д.

Ключевые слова: мусульманские государства, Сельджукский султанат, государство 
хорезмшахов, монгольский Иран, ханства Средней Азии, ханские ярлыки, мусульман-
ская администрация, шариат.

Для цитирования: 
Гатин М. С., Абзалов Л. Ф., Мустакимов И. А., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса раиса 
в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного анализа) // 
Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 7–25. DOI 10.14258/nreur(2025)4–01.

Гатин Марат Салаватович, кандидат исторических наук, доцент кафедры истории 
Татарстана, антропологии и этнографии Казанского (Приволжского) федерального 
университета, Казань (Россия); доцент Самаркандского государственного 
университета имени Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан). Адрес для контактов: 
marat_gata@mail.ru; http://orcid.org/0000–0002–7698–0450 
Абзалов Ленар Фиргатович, кандидат исторических наук, доцент кафедры истории 
Татарстана, антропологии и этнографии Казанского (Приволжского) федерального 
университета, Казань (Россия); доцент Самаркандского государственного 
университета имени Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан). Адрес для контактов: 
len_afzal@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–3952–6715 
Мустакимов Ильяс Альфредович, кандидат исторических наук, доцент кафедры 
истории Татарстана, антропологии и этнографии Казанского (Приволжского) 
федерального университета; ведущий научный сотрудник Национальной библиотеки 
Республики Татарстан, Казань (Россия). Адрес для контактов: imus2007@mail.ru; 
http://orcid.org/0000–0002–0052–5136 
Почекаев Роман Юлианович, доктор исторических наук, кандидат юридических 
наук, профессор, заведующий кафедрой теории и истории права и государства 
Национального исследовательского университета «Высшая школа экономики», 
Санкт-Петербург (Россия). Адрес для контактов: rpochekaev@hse.ru; http://orcid.
org/0000–0002–4192–3528



9Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

M. S. Gatin, L. F. Abzalov

Kazan (Volga Region) Federal University, Kazan (Russia); 
Samarkand State University named after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan),

I. A. Mustakimov

Kazan (Volga Region) Federal University, Kazan (Russia); 
National Library of the Republic of Tatarstan, Kazan (Russia),

R. Yu. Pochekaev

HSE University, St. Petersburg (Russia)

EVOLUTION OF THE LEGAL STATUS OF RA'IS 
IN THE STATES OF MEDIEVAL AND MODERN AGES 
(COMPARATIVE ANALYSIS)

The research is devoted to the status of ra'is on in the different states during the long-
term period with clarifying its specific features and similarities in the different states during 
different historical periods. Authors intend to find out the similar features of ra'is’ status in 
different historical circumstances. The basic materials are historical sources including yarliks 
(decrees) of rulers, historical chronicles, political and chancellery treatises as well as results 
of previous researches related to the different aspects of the status of ra'is. Also, it is the first 
Russian translation of the yarlik on the appointment of ra'is from the “Dastur al-katib fi ta'yin 
al-maratib” by Muhammad b. Hindushah Nakhchivani (1360s), which is studied by using an 
interdisciplinary approach and comparison with other types of sources. Authors use structure 
functional analysis historical legal methodб comparative historical and comparative legal 
approach, institutional analysis.

Authors fins that an institution of ra'is was widespread in the Islamic states for a long 
time and could be used at the different levels of the state administrations: from the central 
government to the regional and local authorities (as it is reflected in the analyzed yarlik). 
Nevertheless, all these offices had similar features: these officials were in charge of contacts 
between their subordinates and the authorities, keeping the order in the institutions and 
areas under their control, collection and distribution of taxes within their powers. Thus, the 
institution of ra'is corresponded to the meaning of this term: chief, leader, head, etc.

Keywords: Muslim states, Seljuk sultanate, Khorezmian state, Mongol Iran, Central Asian 
khanates, khans’ yarliks, Islamic administration, Sharia.

For citation: 
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal status 
of ra'is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis). Nations and religions 
of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 7–25 (in Russian). DOI. 10.14258/nreur(2025)4–01.



10 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Gatin Marat Salavatovich, candidate of historical sciences, associate professor of the 
department of History of Tatarstan, anthropology and ethnography of the Kazan (Volga Region) 
Federal University, Kazan (Russia); associate professor of the Samarkand State University 
named after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan). Contact address: marat_gata@mail.ru; 
http://orcid.org/0000–0002–7698–0450 
Abzalov Lenar Firgatovich, candidate of historical sciences, associate professor of the 
department of History of Tatarstan, anthropology and ethnography of the Kazan (Volga Region) 
Federal University, Kazan (Russia); associate professor of the Samarkand State University 
named after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan). Contact address: len_afzal@mail.ru; 
https://orcid.org/0000–0003–3952–6715 
Mustakimov Ilias Al'fredovich, candidate of historical sciences, associate professor of the 
department of History of Tatarstan, anthropology and ethnography of the Kazan (Volga Region) 
Federal University; leading researcher of the National Library of the Republic of Tatarstan, 
Kazan (Russia). Contact address: imus2007@mail.ru; http://orcid.org/0000–0002–0052–5136 
Pochekaev Roman Yulianovich, doctor of historical sciences, candidate of legal sciences, 
professor, head of the department of theory and history of law and state of the HSE 
University, St. Petersburg (Russia). Contact address: rpochekaev@hse.ru; http://orcid.
org/0000–0002–4192–3528

Введение
Обращаясь к вопросам истории власти и управления в государствах традиционно-

го Востока, мы нередко сталкиваемся с тем, что те или иные государственные или ад-
министративные институты могли существовать и функционировать на протяжении 
многих веков. Естественно, при этом они переживали весьма значительную эволю-
цию и в разных государствах на различных этапах их развития могли иметь совершен-
но различное применение.

Ярким примером этой тенденции является институт раиса. Слово «раис» является 
термином арабского происхождения и дословно переводится как «глава, вождь, пред-
водитель». Этот термин в разных регионах мусульманского мира в разные периоды 
использовался для обозначения широкого спектра должностей — от капитанов судов 
и глав корпораций до высокопоставленных наместников регионов с широкой авто-
номией. В настоящей статье предпринимается попытка проследить общие тенденции 
и выявить особенности эволюции института раиса как представителя власти в городах 
и провинциях в разных, преимущественно тюркских, государствах и регионах, а также 
ответить на вопрос, почему при столь разных статусах раиса в различных государствах 
и исторических периодах эта должность все же сохраняла свое изначальное название.

Статус и функции раиса в раннесредневековых мусульманских государствах
Уже на раннем этапе формирования мусульманской государственности так стали 

называть начальников поселений, городов или областей [The Encyclopaedia, 1995: 402]1. 

1	 В средневековых мусульманских сочинениях термином «раис» обозначали даже правителей горо-
дов и областей домусульманского времени (см., напр.: [Сиасет-намэ, 1949: 122, 205]). 



11Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наибольшего развития институт раиса достигает в X–XII вв., когда в Арабском хали-
фате у власти находились Буиды и Сельджуки, а в восточных мусульманских землях — 
Саманиды и Газневиды. Характерно, что при халифе ал-Каиме (1031–1075) первый ми-
нистр именовался именно раисом — вернее, «раисом раисов» (ра'ис ар-ру'аса») и лишь 
впоследствии стал называться везиром [Михайлова, 1990: 22, 58; The Encyclopaedia, 
1995: 402].

Именно к этому периоду относятся многочисленные упоминания в источниках раи-
сов городов Хорасана и Мавераннахра, которые активно участвовали в политической 
жизни государств, выступая либо как советники и соратники их правителей, либо же — 
как руководители заговоров против непопулярных монархов. Степень политического 
влияния раисов зависела от силы центральной власти, при усилении которой полномо-
чия раисов ограничивались другими должностными лицами. Естественно, назначение 
наместников в таких крупных и стратегических важных городах находилось в руках 
самих правителей, которые старались их всячески контролировать [Материалы, 1939: 
196, 236, 238, 291, 338, 345, 347, 379, 385, 395, 401, 427, 474, 477, 478, 484; Сиасет-намэ, 
1949: 205, 213, 233, 271; Бартольд, 1962: 303, 350, 353, 383; The Encyclopaedia, 1995: 403].

Что же касается сравнительно небольших городов и селений, то в них раисы зача-
стую просто избирались населением из числа местной же знати [The Encyclopaedia, 
1995: 402]. Центральные власти старались контролировать и этих наместников, одна-
ко, по мере ослабления государственной системы, этот контроль приобретал все более 
и более номинальный характер (вплоть до простого формального акта подтверждения 
избрания соответствующего раиса), фактически же такие городские начальники явля-
лись главами местного самоуправления, нередко наследуя власть из поколения в по-
коление. Со временем эта тенденция обозначилась и в крупных городах — например, 
в Бухаре в XII — начале XIII в. пост раиса занимали ходжи из «рода Бурхана», носив-
шие также титул «садр-и джехан» («столп мира») и пользовавшиеся уважением даже 
в халифском Багдаде [Бартольд, 1962: 293–294, 389–390, 417–418]2. Как раз в это вре-
мя складываются основы статуса раисов как лиц, осуществлявших не только админи-
стративные функции в отношении подвластного им населения, но и являвшихся по-
средниками между этим населением и вышестоящими властями.

Вероятно, из‑за того, что должности раисов могли занимать не только светские, 
но и духовные лица, уже в данный период в их полномочия стал входить надзор не толь-
ко за порядком и сбором налогов в регионах, но и за соблюдением канонов шариата, 
религиозных запретов и пр.

Провинции (вилайат) Сельджукской державы подразделялись на округа или районы 
с соответствующими городскими центрами и подчиненными им сельскими волостями. 
Управление такими административными единицами обычно возлагалось на раисов, ко-
торые назначались непосредственно султанами, причем эти должности могли даже пе-
редаваться по наследству [Агаджанов, 1973: 90–91; Семенова, 1990: 68, 70]. В сельджук-
ских документах XII в. «раисом» иногда называется и губернатор провинции, а так-

2	 Последний представитель этого рода был лишен должности раиса в результате восстания Махму-
да Тараби в Бухаре в 1238 г. [Ata-Malik Juvaini: 112].



12 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

же глава религиозной общины. В сборнике «Атабат ал-катаба» представлены образцы 
четырех фирманов (указов) назначения на должность раиса [Мунтаджаб ад-Дин, 1965: 
43, 49, 64, 83]. Из них явствует, что круг обязанностей раиса, так же, как и некоторых 
других должностных лиц, не был четко определен, а каждый раз устанавливался в зави-
симости от конкретных обстоятельств, чаще всего, вероятно, от положения назначае-
мого лица и расположения к нему султана. Например, раис Мазендарана Тадж ад-Дин 
фактически оказывался его наместником, в его ведении находился весь полицейский, 
административный и фискальный аппарат [Беленицкий, Бентович, Большаков, 1973: 
326]. В другом случае Шараф ад-Дин, назначенный раисом Бистама, являлся одновре-
менно главой дивана истифа. Раисы имели свои официальные учреждения, называв-
шиеся сарайи рийасат, или диван-и рийасат. Раисам подчинялись заместители и слу-
жащие различных других категорий (гумаштаган). Раисы имели право назначать, под-
вергать взысканиям или отстранять от дел низовую администрацию. Раисам округов 
непосредственно подчинялись деревенские главы (ру'аса) и старосты (зу'ама), которые 
были в основном выходцами из местных знатных фамилий. Раисы за свою службу по-
лучали государственное содержание в определенном размере (марсум). Выдача жалова-
ния производилась амилем из местных налоговых сборов. Подобно другим служащим 
державы Сельджукидов, раисам назначались также пенсии [Агаджанов, 1973: 93]. Раи-
сы в сельджукскую эпоху обычно происходили из старинных знатных фамилий мест-
ного населения и передавали фактически свою должность по наследству [Беленицкий, 
Бентович, Большаков, 1973: 327].

Меньше ясности с функциями раисов в государстве Хорезмшахов. В сборнике доку-
ментов из канцелярии хорезмшахов «Ат-тавассул ила-т-тарассул», составленном Баха 
ад-Дином Багдади, содержится указ о пожаловании уроженцу Хорасана, родовитому 
эмиру Садр ад-Дину должности раиса вилайетов Дихистан и Джурджан. В обязанно-
сти раиса входил исправный сбор налогов в пользу государственной казны и защита 
населения Джурджана от набегов туркмен. В подчинении раиса находились наибы (на-
местники, заместители) и местный нобилитет в лице «айанов и знатных людей» [Баха 
ад-Дин, 1315: 122–125]. Учитывая, что государство Хорезмшахов выделилось из держа-
вы Сельджукидов, логично предположить, что в обеих империях функционал раисов 
был схожим [Horst, 1964: 54–56].

Уже во второй половине XII в. статус раисов в общегосударственном масштабе 
и даже на региональном уровне начинает снижаться. Это было связано с реформами 
султанов из династии Сельджуков, в результате которых значительная часть полномо-
чий раисов как градоначальников была передана новым наместникам — шихнэ, а ряд 
контрольных функций по охране правопорядка и надзору за торговлей — мухтасибам 
[The Encyclopaedia, 1995: 402].

В результате институт раисов сохранился, но статус их оказался существенно уре-
зан — прежде всего, в территориальном отношении. Например, в Багдаде в это время 
раисы являлись, по сути, квартальными надзирателями: они поддерживали порядок 
в кварталах и, вероятно, собирали налоги. Нет даже точных сведений, назначались ли 
они вышестоящими властями или избирались населением кварталов [Михайлова, 1990: 
26]. В этот же период упоминаются и раисы деревень [Семенова, 1990: 49].



13Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Статус раиса в монгольском Иране: ярлык из «Дастур ал-катиб»
Не отказались от института раисов в Иране и наследники прежних мусульман-

ских правителей — Чингизиды. В государстве ильханов институт раиса продолжал 
действовать3, но, судя по всему, сохранилась и тенденция снижения его статуса: эти 
некогда высокопоставленные чиновники окончательно превратились в наместников 
мелких поселений. Подтверждением этому служит ярлык о назначении на должность 
раиса из трактата «Дастур ал-катиб фи та'йин ал-маратиб» («Руководство для писца 
при определении степеней»), составленного в 1360‑х гг. чиновником Мухаммедом б. 
Хиндушахом Нахчивани.

Имея сведения о наличии раисов в Иране и Средней Азии монгольского периода, 
мы, к сожалению, не находим прямых указаний на то, что этот институт применялся 
также и в Золотой Орде (Улусе Джучи). Тем не менее, есть основания считать, что эти 
чиновники, функционировавшие практически во всем мусульманском мире, на терри-
тории Золотой Орды действовали по крайней мере в Хорезме. Неслучайно один из пер-
вых исследователей «Дастур ал-катиб», австрийский востоковед Й. фон Хаммер-Пург-
шталь включил немецкий перевод ярлыка о назначении раиса (наряду с 35 другими яр-
лыками из этого трактата) в приложение к своему труду по истории Золотой Орды. Со-
ответственно, ниже мы, продолжая ранее начатое исследование, приводим переводы 
как с варианта Й. фон Хаммера, так и с оригинала.

Таблица 1
Перевод ярлыка о назначении на должность раиса из «Дастур ал-катиб»

Table 1
The translation of yarlik (edict) on the appointment  

of ra'is from the “Dastu al-katib”
XXXVI. Грамота [ярлык] реису (сельско-
му старосте), только один [образец]
Поскольку реис Изеддин, который долгое 
время служил в качестве такового, прила-
гал все усилия, чтобы хорошо обращать-
ся с подданными и защищать их от лю-
бых посягательств: то, настоящим ему под-
тверждается должность реиса, дабы он 
оберегал жителей вышеуказанным обра-
зом, поддерживал между ними равенство 
и справедливость, наилучшим образом со-
бирал с подданных подати Дивана, пере-
давал их сборщикам и распределял по-
дати самым справедливым образом, что-
бы бремя сильного не падало на слабого, 
дабы не препятствовал уходящим и прихо-
дящим [?], чтобы подданные не подверга-
лись никаким притеснениям. 

[Глава вторая. О предоставлении должностей и постов ве-
зирам, членам Великого Дивана и относящихся (=прирав-
ненным) к таковым.]
Раздел двадцать четвертый. О препоручении должности 
раиса
Поскольку раис Изз ад-Дин с давних пор является раисом та-
кого‑то селения, уделяет большое внимание покровительству 
подданным и благоустройству [селения], обеспечивает прибы-
вающих и убывающих [чиновников?] наилучшим образом, пре-
пятствует притеснениям подданных и неимущих, должность 
раиса той местности препоручается ему с тем, чтобы в соответ-
ствии с прежним порядком он защищал население и жителей, 
поддерживал между ними равенство и справедливость, не чи-
нил [в отношении них] насилие и [не взимал с них] лишнего; со-
бранные с населения налоги и подати для государственной каз-
ны (букв. «установленные Диваном». — И. М.), в целости и со-
хранности (букв. «наилучшим образом». — И. М.) передавал му-
хассылям (правительственным чиновникам, ответственным 
за сбор налогов и податей. — И. М.); 

3	 В частности, в адресате ярлыка Абу-Саида от 1320 г. имеется упоминание раисов по‑монгольски 
передававшихся «irayis-ud» [Cleaves, 1953: 28, 62].



14 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Он должен лично взять на себя ответ-
ственность за посевные поля, помогать 
земледельцам в получении полноценно-
го орошения, остерегаться всякой неспра-
ведливости и предвзятости и вести такую 
жизнь, которая успокаивает сельских жи-
телей и побуждает их возделывать свои 
поля. При всех обстоятельствах ему следу-
ет помнить о Боге и делах Дивана. Поэто-
му этот указ и вступает в силу, дабы мужи 
и управляющие (kedchudajan), подданные 
и крестьяне с началом этого года призна-
вали его своим главой (реисом) и своим 
председателем (pischwa), [чтобы он] не от-
ступал от своего слова и мнения, подтвер-
ждающее правильность дела подданных 
и сельскохозяйственной культуры, рас-
пределял между собой обычные пода-
ти и их передавали ему [Hammer-Purstall, 
1840: 515–516]4.

[дополнительные] налоги, взимаемые с селения, справедли-
во распределял между его жителями так, чтобы бремя сильно-
го не налагалось на слабого; чтобы он отправлял прибывающих 
и убывающих [гонцов и других чиновников?] удовлетворен-
ными таким образом, чтобы это не создавало неудобств под-
данным. Пусть самолично помогает крестьянам с ирригацией, 
пока [их поля] не будут полностью орошены. Пусть остерегает-
ся предвзятого отношения и создаст такие условия жизни, ко-
торые станут причиной спокойствия жителей, дабы они прила-
гали старания к обустройству селения, строительству и земле-
делию. Пусть во всех делах имеет в виду [предписания] Господа 
Всевышнего и интересы Дивана. По этой причине сей указ всту-
пает в силу с тем, чтобы арбабы, старосты, подданные и земле-
дельцы селения с начала этого года, почитали его своим раи-
сом и предводителем, не преступают его слов и решений, учи-
тывающих интересы подданных и обустройство селения. Жало-
вание, установленное для раиса, пусть [жители селения] соби-
рают вскладчину и ежегодно ему выплачивают [Мухаммад ибн 
Хиндушах, 1976: 175–176 араб. паг.]5.

Дипломатический анализ документа
С точки зрения дипломатики документы о назначении на должность в «Дастур 

ал-катиб» имеют одну более или менее единую форму, незначительно изменяющуюся 
в зависимости от достоинства и положения назначаемого лица. В ряде образцов Мухам-
мед б. Хиндушах приводит разные компоненты формуляра, в большинстве своем лишь 
корпуса документа, чаще всего наррацию и диспозицию, реже представлена преамбу-
ла и санкция. В некоторых из них можно видеть такой компонент начального протоко-
ла, как адресат [Matsukawa, 1995: 37–38], свойственный чингизидским актам, а также 
эсхатокол и аппрекацию. И в случае с раисом составитель «Дастур ал-катиб» приво-
дит лишь наррацию и диспозицию, в рамках которой содержится и предписание долж-
ностным лицам (адхортация). Подтвердительный характер ярлыка находит свое вы-
ражение в нарративной части акта. Характерно, что автор «Дастура» приводит лишь 
один образец ярлыка, и при этом в анализируемом образце не представлена преамбу-
ла. Можно предположить, что эти факты в какой‑то мере отражают статус раиса в ад-
министративно-политической иерархии монгольского Ирана.

Если сравнить структуру данного ярлыка с образцами, приводимыми в сборнике 
«Атабат ал-катаба» эпохи султана Санджара (1118–1153), то можно обнаружить неко-
торые различия, основная суть которых заключается в том, что у Мунтаджаб ад-Дина 
ал-Джувайни даются значительно более пространные формулировки основных ком-
понентов формуляра документа6. В то время как у Мухаммеда б. Хиндушаха мы можем 
наблюдать более лапидарные и конкретные выражения, что в целом свойственно чин-
гизидской канцелярской практике.

4	 Перевод на русский язык выполнен М. С. Гатиным.
5	 Перевод на русский язык выполнен И. А. Мустакимовым.
6	 Анализу формуляров образцов документов из «Атабат ал-катаба» посвящено специальное иссле-

дование [Купалидис, 1989].

Окончание таблицы 1



15Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Историко-правовой комментарий документа
Обращаясь к историко-правовому анализу ярлыка, мы можем сделать вывод, 

что раис в период правления Хулагуидов и Джалаиров в Иране и, по всей видимости, 
в современных им других чингизидских государствах являлся довольно мелким чинов-
ником, полномочия которого распространялись на небольшие населенные пункты — 
преимущественно сельские с их округами — или родоплеменные подразделения7. Тот 
факт, что полномочия каждого раиса были незначительны, подтверждается парой пи-
сем Рашид ад-Дина, в которых он упоминает во множественном числе раисов вилай-
етов Сивас и Байат [Рашид ад-Дин, 1971: 206, 224]. Несомненно, речь идет об отдель-
ных малых округах, в каждом из которых действовал свой раис.

Однако не следует приравнивать раиса к сельскому старосте8, который являлся изби-
раемым главой местного самоуправления: из текста ярлыка очевидно, что раис утвер-
ждался вышестоящими властями (вплоть до указов-ярлыков самого правителя), а ста-
росты были ему подчинены — точно так же, как арбабы (помещики-землевладельцы) 
и рядовые земледельцы. В глазах же властей раис рассматривался именно как предста-
витель администрации, в первую очередь подведомственный центральному исполни-
тельному органу страны — Дивану: «Пусть во всех делах имеет в виду [предписания] 
Господа Всевышнего и интересы Дивана» (см. также: [Байани, 1381: 203])9. Это подтвер-
ждается другими документами из анализируемого нами источника: Нахчивани приво-
дит также образцы писем конкретным раисам, в которых обладатели данной должно-
сти именуются «предводителями племен» и «предводителями округов», однако дан-
ные им распоряжения касаются конкретных вопросов управления теми или иными 
сельскими населениями — распашки земли, сбора урожая и пр. [Хатиби, 1985: 100–102].

Также отметим, что даже круг лиц, которые должны знать содержание ярлыка и сле-
довать им, признавая полномочия раиса (т. е. адресаты ярлыка), весьма ограничен, 
в него не включаются никакие государственные чиновники. Лишь при описании обя-
занностей раиса упоминаются сборщики налогов «мухассыли», однако в тексте указа 
ничего не говорится о том, что они также должны признавать статус раиса, посколь-
ку они ему не подчинялись.

Функции раиса, как видим, по сути, остались те же, какими эти чиновники обла-
дали и в более ранние времена, когда имели куда более высокий статус. В частности, 
раис должен был поддерживать порядок в подконтрольном ему селении: «чтобы в со-
ответствии с прежним порядком он… поддерживал между ними равенство и справед-
ливость». Вторая постоянная обязанность раиса — сбор законно установленных на-

7	 Другой ярлык о назначении данного чиновника, включенный в «Дастур ал-катиб» в качестве образ-
ца, выдан раису тюркского племени хаджи Ток-Тимуру (см. также: [Байани, 1381: 204]). 

8	 Таковые и в тексте анализируемого ярлыка, и в других источниках именовались «кедхуда» или «мух-
тар-и дих» [Байани, 1381: 204; Петрушевский, 1958: 42; 1960: 253].

9	 В связи с данным наблюдением нельзя не отметить, что в советской Татарии, Башкирии и Средней 
Азии раисами стали называть председателей колхозов (см., напр., [Бейсембиев, 2009: 171]). Эти 
должностные лица обладали специфическим статусом: будучи избираемы на общем собрании кол-
хозников, они, вместе с тем, утверждались соответствующими советскими органами и считались 
также представителями их интересов на своих предприятиях.



16 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

логов («Диваном»), включая также и «дополнительные»10 в пользу казны и передача 
их уполномоченным сборщикам (см. также: [Байани 1381: 203]).

Весьма любопытным представляется предписание в анализируемом ярлыке раису 
Изз ад-Дину, «чтобы… он защищал население и жителей», особенно в сочетании с од-
ним из оснований его назначения на должность: «уделяет большое внимание покрови-
тельству подданным и благоустройству [селения], обеспечивает прибывающих и убы-
вающих [чиновников?] наилучшим образом, препятствует притеснениям подданных 
и неимущих». Как представляется исходя из контекста, то речь идет как раз о статусе 
раиса как посредника между властями (чиновниками) и местным населением: с одной 
стороны, он должен был обеспечивать исполнение податным сословием своих обязан-
ностей перед государством и его представителями, с другой же — защищать подвласт-
ных ему жителей от произвола властей и создавать условия для их эффективной трудо-
вой деятельности, в результате которой они и могли бы в полной мере нести свои обя-
занности перед государством. Логичным дополнением к этому видится и присутству-
ющее ниже предписание: «Пусть самолично помогает крестьянам с ирригацией, пока 
[их поля] не будут полностью орошены».

Наряду с предписаниями совершать определенные действия в отношении раиса 
устанавливаются также и некоторые ограничения, большинство которых связано с за-
претом злоупотреблять своими властными полномочиями в отношении подчиненных 
ему сельских жителей. Так, описывая административные и налоговые функции раи-
са, издатель ярлыка подчеркивает, «чтобы… он… не чинил [в отношении них] насилие 
и [не взимал с них] лишнего». А ниже, характеризуя его общий круг отношений с кре-
стьянами, требует: «Пусть остерегается предвзятого отношения и создаст такие усло-
вия жизни, которые станут причиной спокойствия жителей, дабы они прилагали ста-
рания к обустройству селения, строительству и земледелию».

Любопытно отметить, что ни для самого раиса, ни для его подчиненных в документе 
не предусмотрены санкции за нарушение предписаний ярлыка. Впрочем, это характер-
но для многих образцов документов из «Дастур ал-катиб» и, по нашему мнению, свиде-
тельствует о том, что в случае допущения таких нарушений на практике судьи — дзар-
гучи или кади — сами определяли степень их тяжести и соответствующее наказание.

Изменение статуса раиса в эпоху позднего Средневековья и Нового времени
Теперь попытаемся ответить на вопрос, как изменился статус раиса в постмонголь-

ском мире. Как отмечают исследователи, в сефевидском Иране институт раиса исче-
зает, а функции этих чиновников распределяются между другими администраторами 
и сборщиками налогов [The Encyclopaedia, 1995: 403].

Существенной эволюции подвергся статус раиса и в государствах Средней и Юж-
ной Азии. Так, в среднеазиатских ханствах эти чиновники вновь приобрели статус 
представителей руководства в системе административной и правоохранительной 
деятельности.

10	 Вероятно, речь идет об экстраординарных налогах или ситуативных сборах — например, в пользу 
проезжающих через селение представителей правящего рода, высших государственных сановни-
ков, которые в русских переводах золотоордынских ярлыков именовались «дары», «поминки», «по-
честья» и т. п.



17Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Российские современники, лично побывавшие в ханствах Средней Азии в XIX — 
начале XX в., оставили описания деятельности бухарских раисов, которые дважды 
в день выезжали в город в пышном одеянии и в сопровождении многочисленной сви-
ты для инспекции состояния правопорядка в городе и в особенности деятельности ры-
ночных торговцев. Н. В. Ханыков, побывавший в Бухаре в 1842 г., упоминал, что мяс-
ники, желавшие торговать мясом, должны были выдержать перед раисом экзамен, по-
казав, что умеют правильно умерщвлять животных в соответствии с предписаниями 
шариата [Ханыков, 1844: 7–8]. А. А. Семенов в 1907 г. в той же Бухаре видел, как раис, 
обнаруживший, что один весьма солидного вида купец обмеривает покупателей, при-
казал тут же его раздеть и отхлестать плетьми. При этом, как отметил востоковед, ко-
личество ударов зависело не только от тяжести установленного нарушения, но и «на-
строения раиса» [Семенов, 1954: 46]. Судебные полномочия раиса были настолько зна-
чительны, что высшей инстанцией по отношению к нему являлся сам верховный судья 
ханства — кази ал-кузат [Абдураимов, 1966: 88]. В Хивинском ханстве начала ХХ в. сто-
личный раис являлся главой городской администрации, управляющим городом и веда-
ющим внутренними делами ханства [Баскаков, 1989: 64–65]. «[Раис —] в Хиве и Таш-
кенте род городничего или полицеймейстера, наблюдающего в городах за порядком, 
верностью весов и меры и за исполнением обрядов религии», — уточняется в словаре 
Л. З. Будагова [Будагов, 1869: 601].

При этом, если мы в приведенном выше переводе ярлыка не увидели ни намека 
на то, что раис контролировал также и духовную жизнь подконтрольного ему насе-
ления (за исключением стандартной формулы, что он сам «во всех делах имеет в виду 
[предписания] Господа Всевышнего»), то в Бухарском, Хивинском и Кокандском хан-
ствах этот чиновник весьма активно вмешивался в вопросы религиозной жизни и ре-
лигиозного воспитания11.

Поэтому нередко городские раисы также носили звание «кази-раис» или «ишан-
раис», что отражало их принадлежность к духовному сословию и знание богословия 
[Абдураимов, 1966: 92; Бейсембиев, 2009: 60, 169, 685, 745; Семенов, 1954: 44–45]. По-
рой в небольших городах раисы могли занимать одновременно также должности кази 
или муфтия. Но чтобы они не злоупотребляли своими полномочиями, вышестоящие 
власти (и лично ханы) могли поручать такие должности сразу двум лицам, которые, та-
ким образом, еще и контролировали друг друга. Для иллюстрации подобного подхо-
да считаем целесообразным привести перевод ярлыка о назначении таких чиновников 
хивинским ханом Мухаммад-Амином II в середине XIX в.

«Он [Всевышний].
Абу-л-Музаффар ва'л-Мансур Абу-л-Гази Мухаммад Амин Бахадур-хан. Слово наше:
Так как справедливость и благочестие дамуллы12 Мухаммада Мурада и дамуллы Му-

хаммада Нияза стали ясными и очевидными нашему взору, блистающему как солнце, 
мы восхвалили их и отличили нашей монаршей милостью и царственным вознагра-

11	 В бухарском трактате о чинах и званиях раисы упоминаются среди чиновников при улемах [Семе-
нов, 1948: 148].

12	 Дамулла (домулло) — обращение к человеку, известному своей ученостью.



18 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ждением и назначили их совместителями (bi'l-ishtirak) должностей кади и раиса го-
рода Кипчак вместо дамуллы Аваз-бая Ходжи и муллы Аваза Баки Махдума и пожало-
вали их этим царственным ярлыком, дабы они надлежащим образом, в соответствии 
со своей беспристрастностью и справедливостью стремились разбирать жалобы и тяж-
бы и заботились о вынесении приговоров и составлении судебных протоколов, рас-
пределяли наследство, устанавливали опеку над имуществом сирот. [Да будут они] на-
ставлять мусульман в вере и обрядах, проверять имамов и муэдзинов, а также мальчи-
ков, посланных в школы, кто из них небрежен в молитвах, и делать все, что в их вла-
сти, для усиления действия шариата. Отныне, как только жителям упомянутого горо-
да станет известно содержание этого ярлыка, они должны признавать вышеуказан-
ных [лиц] в качестве совместителей на должностях кади и раиса и, если у них возник-
нут любого рода тяжбы, они должны разрешать их в их присутствии; и если они ста-
нут заключать брак, они должны регистрировать их у них (т. е. кади и раиса) и переда-
вать [им] брачные контракты. И по вопросам правил шариата они (т. е. жители города) 
должны принимать распоряжения [данные] ими (т. е. кази и раисом) как приказы [обя-
зательные для исполнения] и их воспрещения как запреты, [обязательные для соблю-
дения]; и они должны понимать, что, делая [что‑то] вопреки содержанию этого высо-
чайшего ярлыка, они навлекут на себя царственное наказание. А оба вышеуказанных 
кади должны обращаться с людьми таким образом, чтобы они могли дать честный от-
вет как если бы завтра настал «тот день, когда наступит расчет»13. Царственный ярлык 
написан [в год] 1266 хиджры, в стольном граде Хорезма [в месте] собраний, подобных 
райским, 18 числа первого месяца раби, в среду, соответствующему году Курицы 1266 
[1850]»14 [Bregel, 2007: 42–43] (ср.: [Петров, 1959: 140–142]).

Исследователи вполне справедливо отмечают, что в рассматриваемый период раисы 
фактически стали аналогами мухтасибов [Абдураимов, 1966: 92; Бартольд, 1962: 294; 
Бейсембиев, 2009: 38, 797–798; Семенов, 1954: 45], по иронии истории вернув себе те 
самые функции, которые в свое время от них были переданы как раз этим самым мух-
тасибам. Соответственно, в качестве надзирателей за городским порядком, торговлей 
на базарах и религиозной жизнью мусульман они обладали широкими полномочия-
ми. Так, они имели право запрашивать у имамов информацию о лицах, пропустивших 
молитву, проверять, преподают ли учителя медресе учащимся без искажения канона, 
а также и знания самих учащихся. За любые нарушения или незнание основ шариата, 
молитв и прочего раисы также имели право приговаривать к телесным наказаниям, 
иногда — весьма тяжелым, которые могли кончиться смертью нарушителя. Соблюде-
ние канонов ислама и шариата понималось как гарантия стабильности самих основ го-
сударственности — ведь именно за ее обеспечение раис нес ответственность перед мо-

13	 Коран, сура 14.
14	 Перевод на русский язык выполнен Р. Ю. Почекаевым. Ю. Э. Брегель также публикует ярлык того же 

хана 1854 г. о назначении в Хазарасп раиса, который в то же время являлся и муфтием и также 
должен был делить свои обязанности с двумя другими чиновниками [Bregel, 2007: 44].



19Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нархом15. Такая практика существовала в рассматриваемый период в Бухарском, Хивин-
ском и Кокандском ханствах, Ташкентском владении, Кашгаре и т. д. [Бейсембиев, 2009: 
40, 797–798, 951–952]. Впрочем, учитывая, насколько плотно пронизывал шариат жизнь 
мусульман в традиционных исламских обществах, вряд ли можно счесть удивитель-
ным, что законность и правопорядок тесно соотносились с религиозным благочести-
ем. Поэтому весьма логичным в глазах властей и населения было сочетание в деятель-
ности раисов контроля и за торговлей, и за посещением мечетей или знанием молитв.

Надо сказать, что должность раиса в Средней Азии рассматривалась как весьма по-
четная, и ее обладатели весьма гордились своим статусом. Например, Ходжа Самандар 
Термези, автор «Дастур ал-мулук» («Назидание государям»), живший во второй по-
ловине XVII — начале XVIII в., дважды назначался на должность раиса города Карши, 
и в своем трактате он неоднократно именует себя раисом и также обращается в своих 
посланиях к некоторым корреспондентам [Ходжа Самандар, 1971: 6] (см. также: [Аб-
дураимов, 1966: 21]).

А вот в Индии эпохи тюркских династий — Мамлюков, Тоглукидов и Великих Мо-
голов — отношение к раисам было не столь уважительным. Так, например, делийский 
султан XIII в. Гийас ад-Дин Балбан, назначив на должность базарного раиса в Дели не-
коего Фахра Пани, выходца из купеческого сословия, резко отказал ему в аудиенции, 
заявив, что «раис и эмир базара» является лицом слишком низкого происхождения, 
и общение с ним может унизить султана [Ашрафян, 1960: 184]. Из этого примера вид-
но, что в средневековой Индии раисы, как и в других мусульманских государствах, осу-
ществляли правоохранительную деятельность и контроль торговли16.

В империи Великих Моголов раисы в большей степени являлись, как и в монголь-
ский период, начальниками небольших населенных пунктов и стремились сделать 
свои должности наследственными. Не обладая высоким авторитетом в глазах зна-
ти, тем не менее, для населения соответствующей округи они являлись начальника-
ми, которым следовало беспрекословно повиноваться. Поэтому нередко те или иные 
представители знати или зажиточных слоев общества старались учредить вакф, пола-
гая, что это повысит их шансы получить должность раиса и, соответственно, закре-
пить ее за своим семейством. Британская администрация на раннем этапе своего гос-
подства в Индии, как и предыдущие правители, считала деятельность раисов полезной 
(опять же — в качестве посредников между простым населением и властями) и даже 
сумела привести их статус в соответствие с колониальным законодательством. Одна-
ко со временем этот институт был признан устаревшим и в начале XX в. фактически 
отменен [Kozlowski, 1985: 47–48, 51, 58–59, 75, 79, 190, 193].

В Османской империи на региональном уровне действовали представители власти, 
называвшиеся «раис-и аян», это были предводители знати конкретных эялетов, помо-
гавшей бейлербеям в управлении регионами. Как представляется, именно этот инсти-

15	 А. А. Семенов приводит текст донесения бухарского раиса эмиру Бухары, в котором он с удовле-
творением констатирует, что группа студентов по итогам устроенной им проверки продемонстри-
ровала удовлетворительное знание основ шариата [Семенов, 1954: 47].

16	 Ибн Баттута прямо указывает, что известный ему мухтасиб в Индии называется раисом [Voyages, 
1855: 184].



20 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тут по статусу был ближе всех к раисам, функционировавшим до XII в. включитель-
но: оказывая содействие властям, такой раис-и аян, вероятно, представлял перед ними 
и интересы местного населения. Неслучайно закон об эялетах, принятый в 1864 г., пред-
писывал ввести органы местного самоуправления (аналог современных муниципали-
тетов) во главе с раисами [История, 2006: 186, 248]17.

Заключение
Подводя итоги нашего исследования, мы можем констатировать, что термин «раис» 

(араб. «председатель; вождь; предводитель») в мусульманских странах в разные перио-
ды времени обозначал широкий спектр должностей. В монгольском Иране раисы яв-
лялись наместниками небольших селений или вождями немонгольских кочевых пле-
мен. Несомненно, что должность раиса в системе управления Хорасана была заимство-
вана монголами из управленческой/административной практики Сельджукского го-
сударства и государства Хорезмшахов. В отличие от этих государств, в монгольском 
Иране раисы не назначались предводителями крупных городов и областей, а их обя-
занности в публикуемом образце ярлыка расписаны более четко по сравнению с пре-
дыдущим периодом.

Скорее всего, снижение статуса раисов связано с политикой централизации власти 
как у поздних Сельджуков, так и у персидских монголов: правители старались лишить 
представителей региональных элит возможностей реализовать свои стремления к ав-
тономии или даже сепаратистские намерения путем лишения их прежних рычагов вла-
сти и управления. В дальнейшем, как подтверждает проведенный анализ, их полномо-
чия были расширены в сфере административного и религиозного контроля, однако 
прежних обширных властных полномочий раисы так и не вернули.

Несмотря на различия статуса раисов на разных этапах функционирования этого 
института, можно уверенно заключить, что всех их объединяли, как минимум, две об-
щие черты. Во-первых, эти чиновники выступали своеобразными посредниками между 
государством и простым населением, с одной стороны, представляя интересы властей 
(путем сбора налогов, контроля правопорядка и т. д.), с другой же — защищая податное 
сословие от притеснений и злоупотреблений со стороны этих самых властей. Во-вто-
рых, в глазах своих подчиненных они обладали высоким авторитетом, и их властные 
предписания должны были неукоснительно соблюдаться. Именно это обстоятельство, 
полагаем, стимулировало амбициозных лиц стремиться к должности раиса даже если 
речь шла о том, чтобы контролировать небольшое поселение.

Наличие раисов в других монгольских улусах (по крайней мере, в Хорезме и Маве-
раннахре) косвенным образом подтверждается бытованием этой должности в средне-
азиатских государствах (Бухарском, Хивинском, Кокандском ханствах) в XVII — нача-
ле XX в. Хотя раисы в них получили ряд дополнительных судебно-духовных функций, 
основные их административные обязанности оставались прежними.

17	 Раисами с XVII в. также называли предводителей племен, тем самым в какой‑то мере вернувшись 
к исходному значению этого термина у раннесредневековых арабов [Гордлевский, 1960: 91].



21Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Благодарности и финансирование
Издание осуществлено при поддержке Фонда Ибн Сины и на основании конкурса 

на соискание грантов имени Ибн Сины. № проекта: 2025.02.07.
Acknowledgements and funding
The study was supported by Ibn Sina Foundation and on a base of competition for the 

search of grants named after Ibn Sina. Project no.: 2025.02.07.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Абдураимов М. А. Очерк аграрных отношений в Бухарском ханстве в XVI — первой 

половине XIX в. Ташкент : Фан, 1966. Т. I. 369 с.
Агаджанов С. Г. Сельджукиды и Туркмения в XI–XII вв. Ашхабад : Ылым, 1973. 164 с.
Ашрафян К. З. Делийский султанат. М. : Изд-во восточной литературы, 1960. 256 с.
Бартольд В. В. Сочинения. Туркестан в эпоху монгольского нашествия. М. : Изд-во 

восточной литературы, 1962. Т. I. 760 с.
Баскаков Н. А. Титулы и звания в социальной структуре бывшего Хивинского хан-

ства // Советская тюркология. 1989. № 1. С. 63–70.
Бейсембиев Т. К. Кокандская историография. Исследование по источниковедению 

Средней Азии XVIII–XIX веков. Алматы : Print-S, 2009. 1263 с.
Беленицкий А. М., Бентович И. Б., Большаков О. Г. Средневековый город Средней 

Азии. Л. : Наука, 1973. 394 с.
Будагов Л. З. Сравнительный словарь турецко-татарских наречий. СПб. : Тип. Имп. 

Академии наук, 1869. Т. I. 820 с.
Гордлевский В. А. Государство Сельджукидов Малой Азии // В. А. Гордлевский. Из-

бранные сочинения. Исторические работы. М. : Изд-во восточной литературы, 1960. 
Т. I. С. 29–318.

История Османского государства, общества и цивилизации / под ред. Э. Ихсаноглу. 
М. : Восточная литература, 2006. Т. I. 602 с.

Курпалидис Г. М. О языке и структуре сельджукских официальных грамот «Атабат 
ал-Катаба» // Восточное историческое источниковедение и специальные исторические 
дисциплины. М. : Наука, 1989. Вып. 1. С. 128–136.

Материалы по истории туркмен и Туркмении. Т. 1: VII–XV вв. Арабские и персид-
ские источники / под ред. С. Л. Волина, А. А. Ромаскевича, А. Ю. Якубовского. М. ; Л. : 
Изд-во АН СССР, 1939. 612 с.

Михайлова И. Б. Средневековый Багдад. М. : Наука, 1990. 157 с.
Мунтаджаб ад-Дин Бади Атабек ал-Джувайни. Ступени совершенствования кати-

бов (Атабат ал-катаба). М. : Наука, 1965. 160 с.
Мухаммад ибн Хиндушах Нахчивани. Дастур ал-катиб фи тайин ал-маратиб (Руко-

водство для писца при определении степеней). М. : Наука, 1976. Т. II. 526 с.
Петров Н. П. Бухарский мухтасиб в начале XX века // Проблемы востоковедения. 

1959. № 1. С. 139–142.
Петрушевский И. П. Земледелие и аграрные отношения в Иране XIII–XIV веков. М. ; 

Л. : Изд-во АН СССР, 1960. 492 с.



22 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Петрушевский И. П. К истории сельского поселения и сельской общины в Иране 
XIII–XV вв. // Ученые записки Института востоковедения. 1958. Т. XVI. С. 31–51.

Рашид ад-Дин. Переписка. М. : Наука, 1971. 500 с.
Семенов А. А. Бухарский трактат о чинах и званиях и об обязанностях носителей 

их в средневековой Бухаре // Советское востоковедение. 1948. Вып. V. С. 137–154.
Семенов А. А. Очерк устройства центрального административного управления Бу-

харского ханства позднейшего времени (Материалы по истории таджиков и узбеков 
Средней Азии. Вып. II). Сталинабад : Изд-во АН ТаджССР, 1954. 75 с.

Семенова Л. А. Из истории средневековой Сирии. Сельджукский период. М. : На-
ука, 1990. 248 с.

Сиасет-намэ. Книга о правлении вазира XI столетия Низам ал-Мулька. М. ; Л. : 
Изд-во АН СССР, 1949. 380 с.

Ханыков Н. В. Городское управление в Средней Азии // Журнал Министерства вну-
тренних дел. 1844. Ч. VI. 14 с.

Хатиби С. Персидские документальные источники по социально-экономической 
истории Хорасана XIII–XIV вв. Ашхабад : Ылым, 1985. 134 с.

Ходжа Самандар Термези. Дастур ал-мулук (Назидание государям). М. : Наука, 1971. 
400 с.

Ata-Malik Juvaini. The History of  the World-Conqueror. Manchester: Manchester 
University Press, 1997. 763 p.

Bregel Yu. Documents from the khanate of Khiva (17th–19th centuries). Bloomington: 
Indiana University, 2007. 73 p.

Cleaves F. W. The Mongolian Documents in the Musée de Téhéran. Harvard Journal 
of Asiatic Studies. 1953. Vol. 16. № 1–2. Р. 1–107.

Kozlowski G. C. Muslim endowments and society in British India. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1985. 211 p.

The Encyclopaedia of Islam / ed. by C. E. Bosworth et al. Leiden: Brill, 1995. Vol. 1. 1056 p.
Hammer-Purgstall J. von [Хаммер-Пургшталь Й. фон]. Geschichte der goldenen Horde in 

Kiptschak, das ist: der Mongolen in Russland [История Золотой Орды в Кыпчаке, то есть: 
монголов в России]. Pesth [Пешт]: C. A. Hartleben's Verlag [Издательство C. A. Хартлебе-
на], 1840, 683 p. (на нем. яз.).

Horst H. von. Die Staatsverwaltung der Grosselǧūqen und Ḫōrazmšāhs (1038–1231): eine 
Untersuchung nach Urkundenformularen der Zeit. Wiesbaden: Steiner, 1964. 191 s. (на нем. 
яз.).

Voyages d'Ibn Batoutah [Путешествия Ибн Баттуты]. / Trad. par C. Defremery et 
B. R. Sanguinetti [Пер. К. Дефремери и Б. Р. Сангинетти]. Paris [Париж]: L'Imprimerie 
imperial [Императорская типография], 1855. T. III. 476 p. (на фр. яз.).

Байани Ш. Тарих-и ал-и Джалаир. Тихран: Интишарат-и Данишгах-и Тихран, 1381. 
472 с. (на перс. яз.).

Баха ад-Дин Мухаммад б. Муаййад Багдади. Ат-тавассул ила-т-тарассул. Тихран: 
Ширкат-и саххами-и чап, 1315. 389 с. (на перс. яз.).



23Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Matsukawa S. Format of the Great Chans Order. Machikaneyama Ronso. History Edition. 
1995. Vol. 29. Р. 25–52. Osaka University Knowledge Archive: OUKA. URL: https://hdl.handle.
net/11094/48030 (дата обращения: 01.08.2024) (на яп. яз.).

References
Abduraimov M. A. Ocherk agrarnykh otnoshenii v Bukharskom khanstve v XVI-pervoi 

polovine XIX v. [Essay on the rural relations in the Khanate of Bukhara in 16th — first half 
of 19th c.]. Tashkent: Fan Publ., 1966, vol. I, 369 p. (in Russian).

Agadzhanov S. G. Sel'dzhukidy i Turkmeniya v XI–XII vv. [Seljukids and Turkmenistan 
in the 11th‑12th cc.]. Ashkhabat: Ylym Publ., 1973, 164 p. (In Russian).

Ashrafyan K. Z. Deliyskii sultanat [Sultanate of Delhi]. Moscow: Izdatel'stvo vostochnoy 
literatury, 1960, 256 p. (in Russian).

Bartol'd V. V. Sochineniya. Tom I. Turkestan v epokhu mongol'skogo nashestviya [Collected 
works. Vol. 1. Turkestan down to the Mongol invasion]. Moscow.: Izdatel'stvo vostochnoy 
literatury, 1962, 760 p. (in Russian).

Baskakov N. A. Tituly i zvaniya v sotsial'noi strukture byvshego Khivinskogo khanstva 
[Titles and ranks in the social structure of  the former Khanate of Khiva]. Sovetskaya 
tyurkologiya [Soviet Turkic Studies], 1989, no. 1, pp. 63–70 (in Russian)

Belenitsky A. M., Bentovich I. B., Bolshakov O. G. Srednevekovii gorod Srednei Azii 
[Medieval city of Central Asia]. Leningrad: Nauka Publ., 1973, 394 p. (in Russian).

Beysembiev T. K. Kokandskaya istoriografiya. Issledovanie po istochnikovedeniyu Srednei 
Azii XVIII–XIX vekov [Khoqand historiography. Examination of the source study of the 
Central Asia of 18th‑19th centuries]. Almaty: Print-S Publ., 2009, 1263 p. (in Russian).

Budagov L. Z. Sravnitel'nii slovar' turetsko-tatarskikh narechii [Comparative dictionary 
of Turkic-Tatar dialects]. St. Petersburg: Imperial Academy of Science Press, 1869, vol. I, 
820 p. (in Russian).

Gordlevskiy V. A. Gosudarstvo Sel'dzhukidov Maloi Azii [State of Seljuks in the Asia 
Minor]. Izbrannye sochineniya. T. I. Istoricheskie raboty [Selected works. Vol. 1. Historical 
studies]. Moscow: Izdatel'stvo vostochnoy literatury, 1960, pp. 29–318 (in Russian).

Khoja Samandar Termezi. Dastur al-muluk (Nazidanie gosudaryam). Moscow: Nauka 
Publ., 1971, 400 p. (in Russian, in Persian).

Ikhsanoglu E. (ed.). Istoriya Osmanskogo gosudarstva, obshchestva i tsivilizatsii [Hisory 
of the Ottman state, society and civilization]. Moscow: Vostochnaya literature Publ., 2006, 
vol. I, 602 p. (in Russian).

Khanykov N. V. Gorodskoe upravlenie v Srednei Azii [City administration in the Central 
Asia]. Zhurnal Ministerstva vnutrennikh del [Journal of the Ministry of Internal Affairs], 1844, 
no. 6, 14 p. (in Russian).

Khatibi S. Persidskie dokumental'nye istochniki po sotsial'no-ekonomicheskoi istorii 
Khorasana XIII–XIV vv. [Persian documental sources on the social political history of Khorasan 
of 13th‑14th cc.]. Ashkhabad: Ylym, 1985, 134 p. (in Russian).

Kurpalidis G. M. Kurpalidis G. M. O yazyke i strukture sel'dzhukskikh ofitsial'nykh gramot 
“Atabat al-Kataba” [On the language and structure of the Seljuk official charters “Atabat 
al-Kataba”]. Vostochnoe istoricheskoe istochnikovedenie i spetsial'nye istoricheskie distsipliny 



24 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

[Eastern historical source studies and special historical disciplines]. Moscow: Nauka Publ., 
1989, iss. 1, pp. 128–136 (in Russian).

Mikhaylova I. B. Srednevekovyi Bagdad [Medieval Baghdad]. Moscow: Nauka Publ., 1990, 
157 p. (in Russian).

Muntajab ad-Din Badi Atabek al-Dzhuvayni. Stupeni sovershenstvovaniya katibov (Atabat 
al-kataba) [Stages of improvement of katibs]. Moscow: Nauka Publ., 1965, 160 р. (in Russian).

Petrov N. P. Bukharskii mukhtasib v nachale XX veka [Bukharan mukhtasib at the beginning 
of the 20th century]. Problemy vostokovedeniya [Problems of the oriental studies], 1959, no. 1, 
pp. 139–142 (in Russian).

Petrushevskiy I. P. K istorii sel'skogo poseleniya i sel'skoi obshchiny v Irane XIII–XV vv. 
[On history of rural settlement and rural community in Iran of 13th‑15th cc.]. Uchenye zapiski 
Instituta vostokovedeniya [Proceedings of the Institute of Oriental Studies], 1958, vol. 16, 
pp. 31–51 (in Russian).

Petrushevskiy I. P. Zemledelie i agrarnye otnosheniya v Irane XIII–XIV vekov [Agriculture 
and agrarian relations in Iran of 13th‑14th centuries]. Moscow; Leningrad: Academy of Sciences 
of USSR Press, 1960, 492 p. (In Russian).

Rashid ad-Din. Perepiska [Correspondence]. Moscow: Nauka, 1971, 500 p. (In Russian).
Semenov A. A. Bukharskiy traktat o chinakh i zvaniyakh i ob obyazannostyakh nositelei ikh 

v srednevekovoi Bukhare [Bukharan treatise on titles and ranks and on the functions of their 
holders in the medieval Bukhara]. Sovetskoe vostokovedenie [Soviet Oriental Studies], 1948, 
iss. 5, pp. 137–154 (in Russian).

Semenov A. A. Ocherk ustroistva tsentral'nogo administrativnogo upravleniya Bukharskogo 
khanstva pozdneyshego vremeni [Essay on the structure of central administration of the 
Khanate of Bukhara of the latest time]. Stalinabad: Academy of Sciences of Tajik SSR Press, 
1954, 75 p. (In Russian).

Semenova L. A. Iz istorii srednevekovoi Sirii. Sel'dzhukskii period [From the history 
of medieval Syria. Seljuq period]. Moscow: Nauka, 1990, 248 p. (In Russian).

Volin S. L., Romaskevich A. A., Yakubovskiy A. Yu. (eds.). Materialy po istorii turkmen 
i Turkmenii. T. 1: VII–XV vv. Arabskie i persidskie istochniki [Materials on history of Turkmen 
and Turkmenia. Vol. 1: 7th‑15th cc. Arabian and Persian sources]. Moscow; Leningrad: 
Academy of Sciences of USSR Press, 1939, 612 p. (in Russian).

Siaset-name. Kniga o pravlenii vazira XI stoletiya Nizam al-Mul'ka [Book on the rule by 
Nizam al-Mulk, the vizier of the 11th century]. Moscow; Leningrad: Academy of Sciences 
of USSR Press, 1949, 380 p. (in Russian).

Ata-Malik Juvaini. The History of the World-Conqueror. Manchester: Manchester University 
Press, 1997, 763 p. (in English).

Bosworth C. E. et al. (eds). The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill, 1995, vol. VIII, 1056 
p. (in English).

Bregel Yu. Documents from the khanate of Khiva (17th‑19th centuries). Bloomington: 
Indiana University, 2007, 73 p. (in English).

Cleaves F. W. The Mongolian Documents in the Musée de Téhéran. Harvard Journal 
of Asiatic Studies, 1953, vol. 16, no. 1–2, pp. 1–107 (in English).



25Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Kozlowski G. C. Muslim endowments and society in British India. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1985, 211 p. (in English).

Hammer-Purgstall J. von. Geschichte der goldenen Horde in Kiptschak, das ist: der Mongolen 
in Russland [History of the Golden Horde in Kipchak, that is: The Mongols in Russia]. Pesth: 
C. A. Hartleben's Verlag, 1840, 683 p. (In German).

Horst H. von Die Staatsverwaltung der Grosselǧūqen und Ḫōrazmšāhs (1038–1231): 
eine Untersuchung nach Urkundenformularen der Zeit [The State Administration of the 
Great Seljuqs and Khwarazmshahs (1038–1231): An Investigation Based on Documentary 
Formularies of the Period]. Wiesbaden: Steiner, 1964, 191 p. (in German).

Voyages d'Ibn Batoutah [The Travels of Ibn Battuta]. Paris: L'Imprimerie imperiale, 1855, 
vol. III, 476 p. (in French).

Baha' al-Din Muhammad b. Mu'ayyad Baghdadi. al-Tawassul ila al-tarassul [Book of the 
search for access to the official correspondence]. Tehran: Shirkat-i sahhami-yi chap Publ., 
1315, 389 p. (in Persian).

Bayani Sh. Tarikh-i al-i Dzhalair [The History of Alle-Jallayer]. Tehran: University 
of Tehran Press, 1381, 472 p. (in Persian).

Matsukawa S. Format of the Great Chans Order. Machikaneyama Ronso. History Edition, 
1995, 29, pp. 25–52. URL: https://hdl.handle.net/11094/48030 (accessed at: August 1, 2024) 
(in Japanese).

Muhammad ibn Hindushah Nakhchivani. Dastur al-katib fi ta'yin al-maratib (Rukovodstvo 
dlya pisca pri opredelenii stepenej) [A Scribe's Guide to Determining Degrees], Moscow: 
Nauka, 1976, vol. II, 526 p. (in Persian).

Статья поступила в редакцию: 06.09.2024
Принята к публикации: 10.08.2025

Дата публикации: 29.12.2025


