
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 4



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 4

Раздел I. АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Гатин М. С., Абзалов Л . Ф., Мустакимов И. А ., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса 
раиса в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного 
анализа).............................................................................................................................................................7
Горячев А . А . Захоронения кремированных останков в керамических урнах 
по материалам могильников эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный  
Казахстан)..................................................................................................................................................... 26
Марсадолов Л . С. О каменных изваяниях из Тувы (по материалам экспедиций 
Александра Даниловича Грача)............................................................................................................ 50
Пилипенко А . С., Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А ., Папин Д. В. 
Предварительные результаты палеогенетических исследований  
Бобровского грунтового могильника (леосостепной Алтай)................................................ 70
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда 
с Тахти-Сангина..........................................................................................................................................93
Шнайдер С. В., Холматов Н. У., Рахимжанова С. Ж., Федорченко А . Ю.,  
Рендю У, Марковский Г. И. Неолитические материалы со стоянки Тепакуль‑4 
(Зеравшанский хребет, Узбекистан)................................................................................................ 114

Раздел II. ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Китинов Б. У. Туглук Тимур и особенности политико-религиозного развития 
Могулистана (середина XIV в. — начало XV в.).......................................................................... 137
Баимов А . Г., Тузбеков А . И. Эзотерики в археологическом пространстве 
Республики Башкортостан: нетнографическое исследование............................................ 165
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-
поминальной обрядности чувашей................................................................................................. 187
Садалова Т. М. О характеристике богатырского лука в эпических сказаниях............... 205

Раздел III. РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских 
вотчин в контексте государственно-конфессиональной политики..................................220
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация 
старообрядцев Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. 
в контексте государственно-конфессиональной политики Российской  
империи.......................................................................................................................................................240
Чуркин М. К., Маткаримова С. М., Абдуллаева Н. Б. Дискурс и практики 
переселенческого дела в Туркестанском крае во второй половине XIX —  
начале XX в.: этноконфессиональный аспект............................................................................. 259

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................280



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 4

Section I. ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A ., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal 
status of ra»is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis)....................7
Goryachev A. A. Cremated remains in ceramic urns from Bronze Age burials 
in South-Western Semirechye.................................................................................................................. 26
Marsadolov L. S. On stone sculptures from Tuva (based on the materials  
of the expeditions of Aleksandr Danilovich Grach).......................................................................... 50
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin........... 70
Shnaider S. V., Kholmatov N. U., Rakhimzhanova S. Z., Fedorchenko A. Y., Rendu W., 
Markovskii G. I. The Neolithic complex of the Tepakul‑4 site (Zeravshan range,  
Uzbekistan).....................................................................................................................................................93
Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V. 
Preliminary results of paleogenetic studies of the Bobrovsky ground burial  
(forest-steppe Altai)................................................................................................................................... 114

Section II. ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kitinov B. U. Tughluk Timur and the Peculiarities of the Political and Religious 
Development of Moghulistan (mid‑14th century — early 15th century)................................ 137
Baimov A. G., Tuzbekov A. I. Esoterica in the archaeological space of the Republic  
of Bashkortostan: netnographic research........................................................................................... 165
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites............... 187
Sadalova T. M. On the characteristics of the Heroic Bow in Epic Tales.................................... 205

Section III. RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art  
of Stroganov estates in the context of state-confessional policy..................................................220
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old 
believers of the Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning  
of the 20th centuries in the context of the state-confessional policy  
of the Russian empire...............................................................................................................................240
Churkin M. K., Matkarimova S. M., Abdullaeva N. B. Discourse and practices  
of migration in Turkestan region in the second half of the 19th — early 20th centuries: 
ethno-confessional aspect....................................................................................................................... 259

FOR AUTHORS........................................................................................................................................280



93Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 904.031.013 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–05

Н. Дж. Ходжаева

Институт истории, археологии и этнографии имени А. Дониша НАНТ, Душанбе 
(Таджикистан)

К ВОПРОСУ О СЕМАНТИКЕ ИЗОБРАЖЕНИЙ 
НА КРЫШКЕ СОСУДА С ТАХТИ-САНГИНА

В статье рассматривается семантика изображений на каменной крышке сосуда с Тах-
ти-Сангина, одного из самых известных археологических памятников не только Таджи-
кистана, но и Центральной Азии второй половины I тыс. до н. э. — начала I тыс. н. э. 
Уникальность находки заключается в том, что впервые предмет искусства, пополнив-
ший галерею шедевров бактрийской культуры, был обнаружен не в храме Окса, а в жи-
лом квартале города. На крышке сосуда запечатлён зооморфный фриз с изображения-
ми лошадей и газелей, а также геометрический орнамент, состоящий из крестов, ква-
дратов, кругов и треугольников.

Крышка сосуда с Тахти-Сангина оказалась весьма интересной с точки зрения 
не только техники исполнения и функционального назначения, но и семантики изобра-
жений на ее поверхности. До настоящего времени этой уникальной находке было по-
священо несколько публикаций, однако вопрос семантики изображений на ней не был 
подробно освещен. Автор статьи предлагает восполнить этот пробел.

Сравнительный анализ изображений на каменной крышке сосуда с Тахти-Сангина 
с письменными источниками, археологическим и этнографическим материалами дает 
основание предположить, что образы животных и орнамент на крышке носят культо-
вый характер и связаны с культом плодородия, демонстрируя в целом цикл религиоз-
ных представлений населения Северной Бактрии, которое даже после прихода греков 
продолжало оставаться верным своей древней религии — зороастризму.

Ключевые слова: крышка сосуда, Тахти-Сангин, семантика, конь/лошадь, крест, 
круг, квадрат, треугольник, авестийские божества, зороастризм, ритуальный сосуд

Для цитирования 
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда с Тахти-
Сангина // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 93–113. DOI 10.14258/
nreur(2025)4–05.

Ходжаева Наргис Джомиевна, доктор исторических наук, старший научный 
сотрудник Национального музея древностей Таджикистана Института истории, 
археологии и этнографии им. А. Дониша Национальной академии наук 



94 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таджикистана, Душанбе (Таджикистан). Адрес для контактов: rangha@mail.ru; 
https://orcid.org/0009–0005–6540–0915.

N. J. Khojaeva

A. Donish Institute of History, Archaeology and Ethnography (NAOT), Dushanbe (Tajikistan)

ON THE SEMANTICS OF IMAGES ON THE LID  
OF A VESSEL FROM TAKHT-I SANGIN

The article considers the semantics of images on the stone lid of a vessel from Takht-i 
Sangin, one of the most famous archaeological sites not only in Tajikistan, but also in Central 
Asia in the second half of the 1st millennium BC — the beginning of the 1st millennium 
AD. The uniqueness of the find is to in the fact that for the first time an object of art, which 
replenished the gallery of masterpieces of Bactrian culture, was discovered not in the Temple 
of the Oxus, but in a residential area of the city. The lid of the vessel features a zoomorphic 
frieze with images of horses and gazelles, as well as a geometric ornament consisting of crosses, 
squares, circles and triangles.

The lid of the vessel from Takht-i Sangin is of interest not only from the perspective of its 
craftsmanship and functional purpose but also in terms of the semantic content of the images 
on its surface. To date, several publications have been devoted to this unique find; however, 
the semantic interpretation of its images has not been thoroughly explored. The author of this 
article aims to address this gap.

A comparative analysis of the images on the stone lid of the vessel from Takht-i Sangin with 
written sources, archaeological and ethnographic materials give us reason to assume that the 
images of animals and the ornament on the lid are of a cult nature and are associated with 
the cult of fertility, demonstrating, in general, the cycle of religious beliefs of the population 
of Northern Bactria, which even after the arrival of the Greeks continued to remain faithful 
to their ancient religion, Zoroastrianism.

Keywords: vessel lid, Takht-i Sangin, semantics, horse/horse, cross, circle, square, triangle, 
Avestan deities, Zoroastrianism, ritual vessel

For citation: 
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin. Nations 
and religions of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 93–113 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–05.

Khojaeva Nargis Jomievna, Doctor of Historical Sciences, National Museum of Antiquities 
of Tajikistan of the A. Donish Institute of History, Archaeology and Ethnography, National 



95Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Academy of Sciences of Tajikistan, Dushanbe (Tajikistan). Contact address: rangha@mail.
ru; https://orcid.org/0009–0005–6540–0915.

Введение
Тахти-Сангин — один из самых известных и важных археологических памятни-

ков истории и культуры Центральной Азии второй половины I тыс. до н. э. — начала 
I тыс. н. э. Городище находится на территории Кубодиёнского района Хатлонской об-
ласти Республики Таджикистан, которая в древности входила в состав Бактрии. Па-
мятник стоит ниже слияния Вахша с Пянджем, откуда берет начало Амударья. Город 
Тахти-Сангин функционировал в конце V в. до н. э. — III в. н. э., включая ахеменид-
ский1, раннекушанский, позднекушанский и кушано-сасанидские периоды. Город со-
стоит из укрепленной цитадели и жилых районов вокруг нее. Площадь города дости-
гает 105 га, из которых 83 га (3000 м х 100–450 м) — жилые районы [Дружинина, 2004: 
224; Drujinina, 2016: 88–91]. На цитадели, расположенной в центре городища, стоял 
храм Окса [Литвинский, Пичикян, 2000; Литвинский, 200, 2010] — эталонный образец 
храмов восточного типа по всей истории архитектуры [Пичикян, 1991: 9]. Свое назва-
ние это монументальное сооружение получило по обнаруженной в северной части ко-
ридора № 2 вотивной надписи, где упоминается слово Окс (др. греч. Ὦξος) [Пичикян, 
1986: 117, 121–122; Литвинский, Виноградов, Пичикян, 1985; Пичикян,1991: 171; Лит-
винский, 2010: 195–2002].

На сегодняшний день на цитадели городища полностью раскрыт храм Окса, обна-
ружены и раскопаны остатки административного здания, улицы и бронзолитейной 
мастерской. Изучены также жилые кварталы с многочисленными постройками и обо-
ронительные стены. Кроме того, археологические исследования показали, что Тахти-
Сангин имел некрополь и к северу от города округу площадью 20 га, простиравшую-
ся на 1000 м вдоль реки Вахш на север в сторону слияния его с рекой Пяндж (см.: [Хо-
джаева, 2023: 80, 125–126]).

За время раскопок на памятнике было обнаружено более 10 тысяч целых и фраг-
ментарных находок, датируемых VI в. до н. э. — III в. н. э. (сМ. : [Ходжаева, 2023: 127]). 
Основная часть находок, среди которых — сотни произведений искусства, находилась 
в храме Окса. Многие из артефактов не имеют аналогов в центральноазиатском искус-
стве. Следует отметить, что в последние десятилетия были найдены уникальные наход-
ки и в жилых районах города. Среди них следует отметить крышку каменного сосуда, 
обнаруженную в 2003 г. в северной части сооружения № 368 в южной половине горо-
дища (участок Юг‑2) [Дружинина, 2004: 225, рис. 2; 2004а: 98, рис. 2] (рис.-а).

Первое подробное описание крышки было осуществлено А. П. Дружининой: 
«Крышка круглой формы диаметром 19 см из серо-черного сланца хорошо сохрани-
лась» [Дружинина, 2004: 225]. Внешняя поверхность крышки оформлена инкрустаци-

1	 Результаты археологических исследований на памятнике в 1998–2022 гг., а также раскопки 1976–
1991 гг. дают основание утверждать об основании Тахти-Сангина в V в. до н. э., а не в конце IV в. 
до н. э., как предполагалось раннее [Francfort, 2023:10–11; Дружинина, 2023: 23–45; Ходжаева, 2023: 
239–255].



96 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ей из тонких каменных пластин и резьбой. Борт крышки имеет два узких и одно ши-
рокое орнаментальное поле. Узкое внешнее поле образует инкрустация из посаженных 
встык маленьких прямоугольных пластинок светло-желтого стеатита, сохранившихся 
только в виде мелких осколков. Узкое внутреннее поле инкрустировано чередующими-
ся треугольниками из красной яшмы, светло-желтого стеатита и синего ляпис-лазурита.

Крышка сосуда с городища Тахти-Сангин: а — см. : [Дружинина, 2004а: 99, рис. 2];  
б — вид сверху и разрез (рисунок А. Салиева [Дружинина, 2004а: 100, рис. 3]) 

Lid of a vessel from Takht-i Sangin: а — [Druzhinina, 2004a:99, fig. 2]; б — Top view and section 
(Drawing by A. Saliev [Druzhinina, 2004a:99, fig. 3]

На участке между ручкой крышки и орнаментальной полосой из треугольников 
также прочерчены три концентрических желобка. Узкими полями обрамлено широкое 
поле с зооморфным фризом, запечатлевшим по две пары лошадей и газелей. Живот-
ные показаны в профиль, фигуры повернуты к друг другу и разделены орнаменталь-
ным элементом: газели — крестом, лошади — вытянутым прямоугольником. Фигуры 
животных разделены розетками, крестами и вытянутыми прямоугольниками» [Дру-
жинина, 2004а: 99, рис. 2; 101, рис. 5] (рис. — а, б).

До настоящего времени крышке с зооморфным фризом с Тахти-Сангина было по-
священо несколько публикаций. К ним относятся с статьи руководителя тахтисан-
гинского археологического отряда Института истории, археологии и этнографии 
им. А. Дониша Национальной академии наук Таджикистана А. П. Дружининой [Дру-
жинина, 2004; 2004а]. В своем первом опубликованном исследовании ученая акценти-
ровала внимание на особенностях техники исполнения и функциональном назначении 
крышки. Что касается семантики изображений на поверхности крышки, то она отме-
чает, что мотив можно трактовать как в восточноиранском, так и в эллинистическом 
ключе [Дружинина, 2004а: 104]. При этом ученый оставляет этот вопрос открытым.



97Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Л. Додхудоева, анализируя наследие Тахти-Сангина в современной культуре Таджи-
кистана, отмечает, что мотивы изображений на крышке имеют греческие корни [Дод-
худоева, 2023: 75].

Необходимо подчеркнуть, что крышка с зооморфным фризом и орнаментом из гео-
метрических фигур оказалась весьма интересной с точки зрения не только техни-
ки исполнения и функционального назначения, но и семантики изображений на ее 
поверхности.

Орнамент является одним из древнейших способов отображения окружающего 
мира и правил, а также культурных традиций, установленных в обществе. Заметим, 
что на формирование орнамента и символики в любые исторические периоды оказы-
вали влияние факторы окружающей среды и религиозных воззрений, определяющие 
основы поведения человека в быту как один из механизмов поддержания традиции 
в системе национальной культуры, одновременно являясь знаком этнической иден-
тичности. Оригинальное оформление крышки в виде зооморфного фриза и орнамента 
из различных геометрических фигур свидетельствует о том, что мастер следовал тра-
диции, которая имеет глубокие корни и отображает уровень духовного развития насе-
ления Тахти-Сангина, одного из городов Северной Бактрии.

Следовательно, определение семантики изображений на крышке дает возможность 
понять, какой уровень развития духовной жизни был у бактрийцев — предков таджик-
ского народа. Таким образом, возникла необходимость обратиться к данной пробле-
матике. Используя комплексный метод исследования, мы привлекли археологический 
и этнографический материалы, а также письменные источники.

Функциональное назначение, техника исполнения и датировка крышки
Следует отметить, что на территории, где располагалась Бактрия, подобные камен-

ные крышки c зооморфным фризом до недавнего времени были обнаружены только 
на городище Ай-Ханум [Francfort, 1976] на левобережье Амударьи, то есть в Южной 
Бактрии. Крышки с Ай-Ханум имеют отличие от крышки с Тахти-Сангина. На крыш-
ках с Ай-Ханум имеется два варианта изображения животных: три бегущие и шесть 
стоящих лошадей, повернутых парами друг к другу, а также три лошади и три барана, 
бегущие по кругу [Guillaume, Rougeulle, 1987: pl 6, 1,4]. На крышках с Тахти-Сангина 
запечатлены по две пары лошадей и газелей, которые, в отличие от крышек с Ай-Ха-
нум, разделены геометрическими фигурами. Кроме того, изображенные фигуры жи-
вотных на крышках с обоих памятников различаются по углу наклона корпуса, поста-
новке ног и качеству исполнения рисунка.

А. П. Дружинина отмечает, что «крышка с Тахти-Сангина является составной ча-
стью каменного сосуда с крышкой» [Дружинина, 2004: 225–226; 2004а: 101–102]. Обра-
щаясь к функциональному назначению находки, ученая проводит сравнительный ана-
лиз крышки с Тахти-Сангина с крышками с Ай-Ханум. Она пишет: «А.‑П. Франкфор 
[Francfort, 1976: 91] относит такие сосуды к пиксидам, которые служили для хранения 
мазей, пряностей или украшений и изготовлялись из различных материалов» [Дру-
жинина, 2004а: 101]. Заметим, что крышки с Тахти-Сангина и Ай-Ханум изготовлены 
из камня. Такие сосуды использовались женщинами в древней Греции. А.‑П. Франк-
фор, сравнив обнаруженные сосуды-пиксиды в Бактрии с древнегреческими пикси-



98 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

дами, констатирует, что «бактрийские формы сосудов-пиксид не повторяли греческие 
образцы, а имели свои местные корни не только по форме, но и по технике исполнения 
изделий, которая известна в Бактрии с эпохи бронзы» [Francfort, 1976: 91].

А. П. Дружинина справедливо указывает на «отсутствие в восточноиранских язы-
ках названия и этнографического термина сосудов, которые закрывала данная крыш-
ка» [Дружинина, 2004а: 101]. Поэтому исследователь называет их «сосудами-пикси-
дами, которые в древней Греции использовали для хранения мазей, пряностей и укра-
шений» [Дружинина, 2004а: 101]. Таким образом, А. П. Дружинина подвергает сомне-
нию подобное функциональное назначение таких сосудов в Северной Бактрии, в том 
числе и на Тахти-Сангине [Дружинина, 2004а: 102, 104].

При изготовлении крышки были использованы техника резьбы по камню, инкру-
стации по камню и пасты, а также полировка. Что касается датировки, то А. П. Дружи-
нина определяет ее по керамике, найденной вместе с крышкой, и предположительно 
относит к III–II вв. до н. э. [Дружинина, 2004: 226; 2004а: 104].

Семантика изображений на крышке
Семантика изображений на каменной крышке с Тахти-Сангина представляет боль-

шой интерес для исследователей. Это объясняется тем, что через орнаментальное 
оформление крышки мы сможем раскрыть духовный мир не только человека, кото-
рый ее изготовил, но и в целом населения Тахти-Сангина. Итак, внутреннее узкое поле 
крышки инкрустировано треугольниками, а широкое — зооморфным фризом, на ко-
тором изображены по две пары лошадей и газелей. Фигуры животных разделены ро-
зетками, крестами и вытянутыми прямоугольниками [Дружинина, 2004: 100, рис. 3] 
(рис.‑б). Подобное сочетание встречается впервые.

У древних иранцев отношение к животным было сакральное, о чем свидетельству-
ет «Авеста». Особое место в зороастрийской мифологии занимал конь/лошадь, и это 
не случайно. О. И. Каландарова, проведя анализ семантики образа коня в сюжетах 
ювелирных украшений Бактрии-Тохаристана и Согда, отмечает, что конь в жизни 
народов Центральной Азии, особенно таджиков, всегда «являлся объектом особого 
почитания, поскольку был связан с авестийским пантеоном богов. Так, богиня пло-
дородия Ардвисура Анахита — Arəduuī-sūrā Anāhitā восседает в колеснице, запря-
женной четырьмя белыми жеребцами (Yt. 5. 11, 12) [Avesta; Авеста, 1998], которые 
ассоциируются с дождем, ветром, облаком и градом, дающими влагу («Яшт» 5. 120), 
что указывает на прямую связь коня с культом плодородия. Солярное божество Ми-
тра — Miθra обладает «быстрыми», «яростными», «четырьмя белыми конями», за-
пряженными в колесницу («Яшт» 10. 12, 47, 52, 67). Бог Тиштрия — Tištriia, управ-
ляющий дождем и всеми водами, мчится на белом коне с золотой уздой («Яшт» 8. 
20, 26). Одним из воплощений Вэрэтрагны — Vərəθraγna является белый конь с зо-
лотой уздой, над чьей головой вздымались «мощь и сила» («Яшт» 14. 9) [Каланда-
рова, 2020: 127]. Ученая приходит к важному заключению: «…конь у древних иран-
цев ассоциировался с силами природы, контролируемыми Ардвисурой-Анахитой — 
богиней плодородия, Митрой — солнечным божеством и Тиштрией — богом до-
ждя, от которых зависит земледельческий цикл». Автор статьи поддерживает дан-
ную точку зрения.



99Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Следует отметить, что в авестийском пантеоне упомянут еще один бог — Вайу (авест. 
vayu-, vāta-), бог ветра. В «Авесте» ему посвящен пятнадцатый гимн («Рам-яшт»), где 
он описывается как воин на золотой колеснице (Yt. 15.57). В ведическом пантеоне Вайу 
также является богом ветра. Он перемещается на колеснице, запряженной лошадь-
ми (РВ. VIII. 48). Е. Е. Кузьмина полагает, что Вайу принимал и облик коня [Кузьмина, 
1977а: 53]. Сотворенный Ахура-Маздой (Ys. 42.3) Вайу является посредником между 
небом и землей, он гоняет дождевые тучи. А это значит, что от него тоже зависит хо-
зяйственная жизнь земледельца. Таким образом, Вайу так же, как и Ардвисура Анахи-
та, Митра и Тиштрия, участвует в земледельческом цикле древних иранцев.

У индоиранцев конь отождествлялся с верховным богом и царем. Е. Е. Кузьми-
на отмечает: «В „Ригведе” и „Авесте” солнце носит постоянный эпитет „быстрокон-
ное”. Представление солнца в виде конной колесницы, или только ее части — коле-
са или коня — характерно для всех индоиранских народов, что отражено в изобрази-
тельном искусстве. Образ Сурьи в виде коня традиционно сопровождается свастикой. 
То же известно в Скифии и Хорезме (на монетах I в. н. э.), что, учитывая древность об-
щих представлений, позволяет интерпретировать и этот образ как символ солярного 
высшего божества» [Кузьмина, 2004: 118]. Заметим, что в ведической традиции бог 
солнца Сурья — Sûrya (букв «Солнце») также изображен верхом на колеснице, запря-
женной семью лошадьми (РВ. I. 121.13, 175.4; IV. 30.4; V. 45.9) [Ригведа, 1999; 1999а].

О том, что конь способен воплотить бессмертие царя, свидетельствует индийский 
обряд жертвоприношения белого коня «ашвамедха» — aśvamedhá (РВ I. 6.1,2, 162; IV. 
39.6), который является одним из важнейших обрядов, связанных с царской властью.

Конь фигурировал в ритуальной погребальной практике ахеменидских царей, 
о чем сообщают Страбон (ХV. 3. 7) [Страбон, 1964] и Арриан (VI. 29 7) [Арриан, 1993].

О связи коня с солнцем свидетельствуют «Авеста» (Yt. 6. 1, 4 6, 7; 10. 13, 47, 52, 76, 
102) и античные авторы (Страбон, XI, 8, 6), отмечающие жертвоприношения этому 
небесному светилу. Это свидетельствует о том, что иранские племена почитали Солн-
це так же, как и Ардвисуру, то есть оно тоже имеет отношение к плодородию. На то, 
что корни всех жертвоприношений животными лежат в магии плодородия, указывал 
С. П. Толстов [Толстов, 1948: 207]. Разумеется, жертвенное животное само должно быть 
причастно солярному культу, что подтверждается «Авестой».

Легенды о конях сохранились и в китайских источниках III–VII вв., где зафиксиро-
ваны предания о «небесных конях» Давани (Фергана), которых невозможно поймать, 
а также о «божественном» коне, живущем на вершине одной из гор Тохаристана (см.: 
[Бичурин, 1851: 4, 255; Pulleyblank, 1966: 31]). Для нашего исследования представля-
ют интерес и предания населения Тохаристана о скульптуре бронзовой лошади золо-
тистого цвета, имеющей божественное происхождение и появляющейся в начале но-
вого года в храме небесного огня, который стоит посреди реки Wohu-Окса, в низине, 
образуемой двумя рукавами реки (см.: [Drège J.‑P., Grenet, 1987: 117–118]).

По мнению Ф. Грене, «храм небесного огня связан с Оксом-Вахшем и функциони-
ровал в VIII в. на острове посреди реки» [Drège J.‑P., Grenet, 1987: 118]. Автор статьи 
поддерживает точку зрения Б. А. Литвинского, о том, что «китайский путешественник 
услышал легенды, сохранившиеся у местного населения о храме Окса, уже после того, 



100 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

как он был разрушен» [Литвинский, Пичикян, 2000: 316]. Более того, Ф. Грене сопо-
ставил рассказ о ежегодно выходящем из вод реки золотистом коне с одной из ипоста-
сей авестийского Тиштрия, «златоухого и с золотой уздой» («Яшт» 8. 18) [Drège J.‑P., 
Grenet, 1987: 121]. Данное сопоставление — наглядный пример устной передачи из по-
коления в поколение населения Бактрии-Тохаристана легенд, связанных с зороастрий-
ской религией.

Аналогичные верования, связанные с небесным конем, были широко распростране-
ны в древней и средневековой Центральной Азии, а эпос и фольклор центральноазиат-
ских народов донесли эти верования до современности [Беленицкий, 1948; 1978; Кузь-
мина, 1977]. Так, некоторые древние образы не утрачивают своей значимости в совре-
менной этнокультуре таджиков и других народов Центральной Азии. Например, у на-
селения региона до сих пор существуют отголоски древних верований и представле-
ний о коне, корни которых уходят в доисламский период, когда зороастризм был гос-
подствующей религией в регионе. Особенно это прослеживается у таджиков как в сва-
дебных и похоронно-поминальных обрядах, так и в других семейных и календарных 
обрядовых циклах. По мнению Л. Чвырь, «исторические превращения персонажей 
древних, доисламских культов и религий в героев народной среднеазиатской мусуль-
манской мифологии можно считать закономерностью, типичным способом включения 
архаичных (по происхождению) неисламских персонажей в повседневный мусульман-
ский контекст» [Чвырь, 2018: 86]. Об этом свидетельствуют легенды таджиков о чудес-
ных водяных конях «аспи оби», от которых ведет свое происхождение известная по-
рода «хуттальских» скакунов. С. П. Снесарев отмечает, что сказочный персонаж аспи-
оби фигурирует повсеместно в Центральной Азии [Снесарев, 1969: 122].

Следует отметить интересные сведения о свадебных обрядах таджиков конца XIX — 
начала XX в., многие из которых сохранились даже и в наше время. Так, в Гиссарской 
долине и Раште невесту везли в дом жениха на лошади, украшенной разноцветными 
лентами, платками и вышитым сюзане. У ворот дома невесту встречали родственни-
ки, которые разжигали костер. Лошадь с невестой три раза обводили вокруг костра. 
Прежде чем снять невесту с лошади, полагалось кормить животное три раза ячменем, 
смешанным с кишмишем. После этого невеста сходила на землю, а жених должен был 
три раза перепрыгнуть через лошадь [Мардонова, 1995: 205]. Лошадь также присут-
ствовала и в свадебной церемонии горнобадахшанцев [Андреев, Половцев, 1911: 15].

Лошадь была обязательной частью выкупа за невесту — «кола». В некоторых рай-
онах Таджикистана оседланная лошадь была обязательным предсвадебным подарком. 
По случаю свадьбы устраивали также и козлодрание («чавандози», «бузкаши»)2 [Мар-
донова, 1995: 204].

Л. Додхудоева констатирует, что «до сих пор у таджиков в детском сорокадневном 
периоде „чилла” колыбель иногда называют деревянным конем» [Додхудоева, 2023: 
93]. У таджиков Гиссарской долины было принято дарить новорожденному мальчику 
жеребенка. Так, в честь первого выезда сына на коне отец должен был угощать своих 
друзей [Мардонова, 1995: 204].

2	 Козлодрание — борьба всадников за обезглавленную тушу козла



101Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Что касается погребально-поминального обряда, то отголоском древнего обряда 
посвящения коня покойнику зафиксирован почти во всех районах Таджикистана, где 
в день смерти хозяина дома накрывали черным или синим покрывалом, оседланного 
коня и держали рядом с носящими траур близкими. Затем вслед за гробом коня под-
водили к могиле [Хамиджанова, 1980: 92; Мардонова, 1995: 209–216]. У таджиков Гис-
сарской долины зафиксирован также обряд оплакивания наряженного коня покойно-
го [Мардонова, 1995: 209–210].

Присутствие коня в свадебных и похоронных обрядах Л. Чвырь объясняет тем, что 
конь в этих обрядах «символизирует не просто путь, а ритуальный переход с преодо-
лением какого‑либо рубежа. Именно благодаря способности „мгновенно” преодоле-
вать лиминальную зону между „человеческим” и хтоническим мирами конь прежде 
всего и ассоциируется со смертью» [Чвырь, 2018: 69]. Отзвук хтонических представ-
лений о коне наблюдается у таджиков и в названии похоронных носилок — «деревян-
ный конь» («аспи-чуби») [Писарчик, 1976: С. 135].

Интересные этнографические сведения, связанные с олицетворением коня с бо-
гом ветра Вайу в земледельческих обрядах таджиков верховья Зарафшана, приводит 
У. Эшонкулов. Ученый пишет: «Если во время молотьбы зерна ветер затихал, земле-
дельцы-веяльщики говорили: „Хайдах кокул хез-хез” — „Хайдах с косами, вставай”. Ста-
ротаджикское слово „Хайдах”, обозначающее „молодого горячего коня”, а под „косами” 
имелась в виду грива коня, то есть „Хайдах кокул” — это молодой горячий конь с гри-
вой». Автор, указывая на глубокую историческую память таджиков, отмечает: «По рас-
сказам сторожил Самарканда и Пенджикента, в древности верили, что двигающийся 
с запада на восток весенний ветер прилетает в долину на белом коне, который имеет 
пышную гриву из вихрей и стройные ноги. В этом представлении точно изображен 
бог ветра в образе коня» [Эшонкулов, 2007: 635].

О том, какую роль играл конь в древности в духовной жизни населения Централь-
ной Азии, свидетельствует его почитание как бога умирающей и воскресающей приро-
ды. Конь ассоциировался с именем Сиёвуша — Siiāuuaršan из рода кави — kauui (кея-
ниды), что в переводе с авестийского означает «черный жеребец» [Дьяконов, 1959: 42].

Часть «асп» — конь — была широко распространена в онимах и топонимах древ-
ней Центральной Азии. Так, среди онимов, упомянутых в «Авесте», встречаются име-
на, которые оканчиваются на «асп»: Аурватаспа — Auruuaṯ. aspa (5.105; Yt. 13.132; 19.71), 
Виштаспа — Kauui Vištāspa (Ys. 12.7; 28.7; 41.16; 43.2; 46.14; Yt. 5. 98, 105, 109, 117, 132; 
13.99, 100; 15.36; 17.49–52; 19.84–87, 93), Pourušaspa (Vd. 19.4, 6, 46; Ys. 9.13; Yt. 5.8), Арэ-
джатаспа — Arəǰaṱ. aspa (Yt. 5.109, 113, 116; 9.30; 17.50; 19.87). Что касается топонимов, 
то согласно сообщениям античных авторов, столица Бактрии называлась Зариаспа (Ар-
риан, 4.1, 7, 16; Страбон, 11.8.9; 11.11.2), то есть Златоконная.

Конь как ритуальное жертвенное животное зафиксирован в «Авесте», где неодно-
кратно упоминается о жертвоприношениях жеребцов, коров и овец богине плодородия 
Ардвисуре Анахите (Ys. 44. 18; Yt. 5. 21, 25, 29, 33, 37, 41, 45, 49, 57, 68, 81, 108, 112, 116). 
Кости жертвенных животных, описываемых в источнике, в том числе лошадьми, обна-
ружены на Тахти-Сангине [Дружинина, Худжагелдыев, Ротт, 2008: 59]. Обряд жертво-



102 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

приношения тахтисангинцы посвящали богине Ардисуре Анахите, «растящей жито», 
«кормящей стадо» и «множащей богатство» [Ходжаева, 2017: 129; 2023: 152–153].

И. Гершевич отмечал, что Митра приобрел солярные черты на «востоке Ирана» 
[Gershevitch, 1959: 38, 41–42]. В своих исследованиях мы обращались к обнаруженной 
недавно на Тахти-Сангине надписи [Иванчик, 2001: 120–121, рис. 7], где фигурирует 
имя Митры — μειρο [Иванчик, 2001: 120, сн. 30], отметив, что «древние иранцы отожде-
ствляли авестийского бога Митру-miθra с Солнцем» [Ходжаева, 2017: 75–76] и пришли 
к выводу, что «если Митра ассоциируется с Солнцем, то вполне вероятно, что жертвы 
лошадьми предназначались не только богине Ардисуре Анахите, и Амударье, несущей 
воды, но и Солнцу, без которых не может быть хорошего урожая» [Ходжаева, 2017: 179].

Наконец, следует отметить тот факт, что лошадь была одомашнена индоевропецами, 
где ведущую роль играли древние иранцы, то есть арийцы. Е. Е. Кузьмина так пишет 
об этом: «Арии первыми в Старом Свете стали пасти огромные табуны коней, позд-
нее они научились запрягать лошадей в повозки и выработали приемы их трениров-
ки [Кузьмина, 1977а: 10]. О том, что предки таджиков были отличными знатоками вы-
ведения пород лошадей, писал и классик персидско-таджикской поэзии Омар Хайям: 
«В прежние времена никакой народ не знал коней, их достоинств и пороков лучше ад-
жамцев3» (цит. по: [Морочник, Розенфельд, 1957: 122]).

Теперь поговорим о геометрических фигурах, изображенных на каменной крыш-
ке с Тахти-Сангина. На поверхности крышки имеется орнамент из треугольников, 
а на зооморфном фризе животные отделены друг от друга круглыми розетками, кре-
стами и вытянутыми прямоугольниками. Перечисленные фигуры составляют единую 
композицию с изображением лошадей и газелей. Как мы уже выяснили, лошадь/конь 
у населения Тахти-Сангина — и сакральное животное, и атрибут инкарнации, и жерт-
венное животное богов авестийского пантеона. То, что лошади и геометрические фи-
гуры стоят рядом, — не случайность. Все эти геометрические фигуры относятся к са-
кральной геометрии, которая так же, как и орнамент, отображает представления челове-
ка об окружающем мире. Следовательно, геометрические фигуры как сакральные сим-
волы играли большую роль в мировоззрении древних людей, особенно земледельцев.

Известно, что у древних иранцев крест ассоциировался с символом солнца [Немо-
евский, 1927: 70; Хлопин, 1962: 17]. С древнейших времен крест и круг являлись симво-
лами Солнца не только у древних иранцев, но и у других народов. История появления 
этих двух символов имеет глубокие корни, следы которых следует искать в период, ко-
гда человек научился добывать огонь. Для розжига использовались два крест-накрест 
сложенных куска дерева, при трении которых добывался священный огонь (см.: [Го-
родцев, 1923: 282]). Древние люди понимали, что от солнца и огня зависела их жизнь, 
поэтому они тесно связывали два этих понятия. Вот почему два куска дерева, сложен-
ные в виде креста, они связывали с солнцем и огнем, а значит и с жизнью. Тем самым 
крест у древних людей олицетворялся с огнем и солнцем. Таким образом они выража-
ли свое поклонение силам природы.

3	 Аджамцами у арабов назывались ираноязычные мусульманские народы, проживающие в Хораса-
не, Мавераннахре и Туркестане.



103Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

С появлением земледелия у древних иранцев значение солнца в их жизни вытеснило 
значение огня. Так как солнце становится не только источником света и тепла, но и пло-
дородия. Теперь солнце — небесный огонь — является богом-спасителем, а свастика 
и крест оказались подходящими символами солнечных богов-спасителей, заменивших 
спасителя-огня. Так, астральный культ у древних иранцев был замещен на астрально-
земледельческий, а свастика и крест приобретают значение символов астрально-зем-
ледельческого культа солнечных богов-спасителей.

Чтобы привлечь внимание солнца и получить его благосклонность, люди изобража-
ли символы креста на одежде, домашней посуде, украшениях и оружии. Об этом сви-
детельствуют многочисленные находки с археологических памятников Центральной 
Азии, в том числе и каменная крышка с Тахти-Сангина.

Форма креста отразилась также и на планировке культовых сооружений Централь-
ноазиатского региона. Наглядным примером тому служит крестообразный в плане 
храм-мавзолей Кой-Крылган-кала (IV в. до н. э. — III в. н. э.), расположенный в ни-
зовьях Амударьи [Толстов, 1962: 133–134; Кой-Крылган-кала, 1967: 227–229]. В древ-
ности — это территория Хорезма, страна, упоминаемая в «Авесте» (Yt. 10.14). О том, 
что памятник связан с культом Солнца, свидетельствует, обнаруженная там крышка 
сосуда с изображением креста, вписанного в круг с отходящими лучами [Кой-Крыл-
ган-кала, 1967: 229].

С культом Солнца связан также раннесредневековый храм Зонг (VI–VII вв.) с пла-
нировкой свободного креста в Ишкашимском районе Горно-Бадахшанской автоном-
ной области Республики Таджикистан [Бубнова. 1982: 179–181].

Изображение креста наблюдается и в мусульманской архитектуре Центральной 
Азии. Следует упомянуть дворец Хуттальского правителя в Хульбуке (X–XI вв.) [Фили-
монова, Ахметзянов, Ходжаев, Ходжаев, 2020: 33, рис. 48] на юге Таджикистана и мав-
золей Мухаммада Башоро (XI–XIV вв.) [Бретаницкий, 1958: 354, рис. 23] на северо-за-
паде Таджикистана. В оформлении портала этих архитектурных памятников присут-
ствует изображение свастики и креста. Кроме того, изображение креста встречается 
в орнаменте резьбы по ганчу в Хульбуке [Филимонова, Ахметзянов, Ходжаев, Ходжа-
ев, 2020: 87–88, рис. 117].

Крест и свастика зафиксированы и на орнаменте посуды таджиков XVIII — начала 
XX в. [Пещерова, 1959: 109–115, рис. 35]. Это свидетельствует о том, что после приня-
тия ислама таджики продолжали хранить свои древние духовные традиции.

Древний солнечный символ продолжает присутствовать во всех видах народного 
искусства таджиков и в настоящее время. Крест можно встретить в орнаментике сю-
зане — вышитым вручную ковре, чакане — национальном таджикском платье, укра-
шенном вышивкой, джурабах — традиционных памирских носках, а также на ювелир-
ных украшениях.

Л. Додхудоева, приводит в пример работы современных художников Таджикистана, 
в которых присутствует «древняя культовая атрибутика изображения равноконечно-
го креста „чархи фалак” — знака огня и солнца, спасения и милосердия, творца Мира, 
символа четырех стихий („чор унсур”), который являлся дарителем плодородия». Та-
кое же значение, по мнению ученой, придавалось изображению оберега «чор чирог» 



104 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

в виде светильника-креста с четырьмя фитилями, обращенными в разные стороны. 
Подобное изображение изначально отождествлялось с понятием «чор унсур» и озна-
чало четыре первоэлемента бытия (земля, вода, воздух, огонь), о которых говорится 
в «Авесте» [Додхудоева, 2024: 107]. Таким образом, приведенные Л. Додхудоевой при-
меры изображения креста свидетельствуют о преемственности у таджиков древних 
религиозных традиций.

Следует отметить, что в культовой символике древних иранцев круг также являлся 
символом Солнца. На крышке с Тахти-Сангина изображены круглые розетки. Скорее 
всего, это объясняется тем, что солнце имеет круглую форму.

Заметим, что изначально главный символ зороастризма — фаравахар, faravahar 
(авест. fravaši) — изображал собой окрыленное солнце, а образ человека к нему добавил-
ся позже. Крылатый диск символизировал солнце, а значит, божественную силу и власть.

Вероятнее всего, свадебный обряд хождения молодых вокруг костра три раза, кото-
рый встречается у таджиков и в наше время, тоже связан с почитанием солнца.

Круг, как и крест, также присутствует в орнаменте сюзане, чакана, джурабах и юве-
лирных украшений. В целом, изображение этих двух солярных символов свидетель-
ствует о том, что по представлениям современных таджиков они могут обеспечить им 
благополучие и плодовитость.

Что касается изображения прямоугольника, то его значение следует искать в пред-
ставлении о четырех стихиях — земле, воде, воздухе и огне, которые, согласно зоро-
астрийской религии, являются священными и не должны оскверняться. Древние иран-
цы также связывали символ в форме прямоугольника с четырьмя сторонами света, так 
как квадрат олицетворял землю. Вполне вероятно, этот символ, как и крест, отожде-
ствлял у древних иранцев четырех божеств зороастрийского пантеона — Ардвисуру 
Анахиту, Митру, Тиштрию и Вайу, соединенных в единый культ земледелия, состав-
ляя при этом единство, образуемое четырьмя элементами, то есть тетраду [Гиршман, 
1978: 71]. Тем самым этот единый культ плодородия символизировал собой завершен-
ный земледельческий цикл.

Обратим внимание на то, что ядром всех зороастрийских храмов является квадрат-
ный четырехколонный зал. Автор статьи высказывал точку зрения о том, что храм Окса 
с Тахти-Сангина — зороастрийский храм, объясняя это тем, что «его месторасположе-
ние было идеально для вычисления времени наступления празднования Навруза и Ме-
хргона, то есть весеннего и осеннего равноденствия. Население Тахти-Сангина прихо-
дило в храм поклоняться богине Митре, Ардвисуре Анахите, Вайу и Тиштрии, от кото-
рых зависит земледельческий цикл» [Ходжаева, 2023: 221–229].

Прямоугольник и квадрат присутствуют в орнаменте сюзане, чакана, джурабах 
и ювелирных украшений современных таджиков и в настоящее время.

Самыми многочисленными фигурами на крышке с Тахти-Сангина являются тре-
угольники. Треугольник также читается одним из древнейших символов, который ис-
пользовался в орнаментах древних народов. Треугольник, как крест и квадрат, рассма-
тривался древними людьми в качестве символа плодородия и возрождения природы. 
Треугольник у древних людей был связан с земледельческими работами, природой и ее 
календарными циклами, символизируя воздух, землю и огонь. Этот символ соответ-



105Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ствует нравственной основе зороастризма, которую составляет триада — благие мыс-
ли, благие слова и благие деяния.

Необходимо отметить, что вплоть до настоящего времени у замужних таджичек 
и женщин всего Центральноазиатского региона популярны металлические туморы — 
футляры для охранной молитвы в форме треугольника. Подобные амулеты-обереги 
молодые женщины носят для плодовитости. Отсюда следует, что и в нынешнее время 
форма треугольника не утратила своего значения, связанного с культом плодородия 
и способствующего многочисленному потомству.

Заключение
Сравнительный анализ изображений на каменной крышке с Тахти-Сангина с пись-

менными источниками, археологическим и этнографическим материалами привел нас 
к следующим выводам:

1. У населения Тахти-Сангина, как и всей Бактрии, конь был атрибутом инкарна-
ции и жертвенным животным богов авестийского пантеона. Образ коня выражал-
ся следующими семантическими признаками: плодородный, солярный, хтонический 
и жертвенный.

2. Геометрические фигуры крест, квадрат, круг и треугольник у древних иранцев яв-
ляются символами, связанными с культом плодородия и с авестийскими божествами 
Митрой, Ардвисурой Анахитой, Тиштрией и Вайу, от которых, согласно зороастрий-
ским убеждениям, зависит земледельческий цикл.

3. Крышка является крышкой сосуда, который не может быть пиксидой, то есть вме-
стилищем для хранения украшений и косметики. Это объясняется тем, что она изготовле-
на из камня и весит 1 кг. Обычно пиксиды изготавливали из более легкого материала (сло-
новая кость, медь, дерево). Для женщин подобный сосуд неудобен в употреблении. Веро-
ятнее всего, каменный сосуд, которому принадлежала крышка, имел ритуальное назна-
чение и предназначался для использования во время обрядовых действий в храме Окса.

Таким образом, полученные выводы дают нам основание предположить, что обра-
зы животных и орнамент на крышке с Тахти-Сангина носят культовый характер и свя-
заны с культом плодородия, демонстрируя в целом цикл религиозных представлений 
населения Северной Бактрии, которое даже после прихода греков продолжало оста-
ваться верным своей древней религии — зороастризму.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Авеста в русских переводах (1861–1996) / сост., ред. И. В. Рак. СПб. : Журнал «Нева»: 

Летний Сад, 1998. 480 c.
Андреев М. С. Половцев А. А. Материалы по этнографии иранских племен Сред-

ней Азии // Сборник материалов по археологии и этнографии. СПб., 1911. № 9. С. 4–41.
Антонова Е. В. Очерки культуры древних земледельцев Передней и Средней Азии. 

Опыт реконструкции восприятия. М. : Наука, 1984. 262 с.
Арриан Ф. Поход Александра. СПб. : Алетейя, 1993. 386 с.
Беленицкий А. М. Конь в культах и идеологических представлениях народов Сред-

ней Азии и евразийских степей в древности и раннем средневековье // Краткие сооб-
щения Института археологии. Вып. 154. 1978. С. 31–39.



106 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Беленицкий А. М. Хуттальская лошадь в легенде и историческом предании // Совет-
ская этнография. 1948. № 4. С. 162–167.

Бичурин Н. Я. (о. Иакинф). Собрание сведений о народах, обитавших в Средней 
Азии в древние времена. СПб., 1851. Ч. III. 274 с.

Бретаницкий Л. С. Об одном малоизвестном памятнике таджикского зодчества // 
Материалы и исследования по археологии СССР. М. ; Л., 1958. С. 325–357.

Бубнова М. А. Работы Памирского археологического отряда на Западном Пами-
ре в 1976 году // Археологические работы в Таджикистане. 1982. Вып. XVI. С. 171–184.

Гиршман Р. М. Религии Ирана от VIII в. до н. э. до периода ислама // Культура Во-
стока: древность и раннее средневековье. Л. : Аврора,1978. С. 67–73.

Городцев В. А. Археология. Т. I. Каменный век. М. ; Пг. : Государственное издатель-
ство, 1923. 404 с.

Додхудоева Л. Наследие Тахти Сангина и современная культура Таджикистана. Ду-
шанбе : Дониш, 2023. 194 с.

Дружинина А. П. Предварительные результаты исследования городища Тахти-Сан-
гин и определение границ эллинистического города // Археологические работы в Та-
джикистане. Вып. XXIX. 2004. С. 224–236.

Дружинина А. П. Крышка каменной пиксиды с зооморфным фризом с городища 
Тахти-Сангин. Новая находка на территории древней Бактрии // Археология, этногра-
фия и антропология Евразии. Новосибирск, 2004а. № 3. С. 131–158.

Дружинина А. П. Строительные элементы и объекты ахеменидского времени из хра-
ма Окса // Тахти-Сангин как пример синтеза цивилизаций Востока и Запада: материа-
лы Международного научного симпозиума, посвященного 2500‑летию городища Тах-
ти-Сангин (Душанбе, 4–6 октября 2023 г.). Душанбе : Дониш, 2023. С. 6–22.

Дружинина А. П., Худжагелдыев Т. У., Ротт Ф. Отчет о раскопках на площади храма 
Окса на городище Тахти-Сангин в 2006 г. // Археологические работы в Таджикистане. 
2008. Вып. XXXII (2006 г.). С. 50–76.

Дьяконов М. Н. Образ Сиявуша в среднеазиатской мифологии // Краткие сообще-
ния о докладах и полевых исследованиях Института истории материальной культуры. 
1959. Вып. 40. С. 34–53.

Иванчик А. И. Новые греческие надписи из Тахти-Сангина и проблема возникнове-
ния бактрийской письменности // Вестник древней истории. 2001. Вып. 4. С. 110–131.

Каландарова О. И. Семантика сюжетов ювелирных украшений Бактрии-Тохариста-
на и Согда : дис. … канд. ист. наук. Душанбе, 2000. 239 с.

Кой-Крылган-кала — памятник культуры древнего Хорезма IV в. до н. э. — IV в. н. э. / 
отв. ред. С. П. Толстов, Б. И. Вайнберг. М. : Наука, 1967. 348 с.

Кузьмина Е. Е. Распространение коневодства и культ коня у ираноязычных племен 
Средней Азии и других народов Старого Света // Средняя Азия в древности и раннем 
средневековье (история и культура). М. : Наука, 1977. С. 28–52.

Кузьмина Е. Е. В стране Кавата и Афрасиаба. М. : Наука, 1977а. 141 с.
Кузьмина Е. Е. Конь в культуре иранцев // Центральная Азия от Ахеменидов до Ти-

муридов: археология, история, этнология, культура: материалы Международной науч-



107Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ной конференции, посвященной 100‑летию со дня рождения Александра Марковича 
Беленицкого. Санкт-Петербург, 2–5 ноября 2004 г. СПб. : ИИМК РАН, 2004. С. 116–118.

Литвинский Б. А. Храм Окса в Бактрии (Южный Таджикистан). Т. 2: Бактрийское 
вооружение в древневосточном и греческом контексте. М. : Восточная литература 
РАН, 2001. 528 с.

Литвинский Б. А. Храм Окса в Бактрии (Южный Таджикистан). Т. 3: Искусство, ху-
дожественное ремесло, музыкальные инструменты. М. : Восточная литература РАН, 
2010. 664 с.

Литвинский Б. А., Виноградов Ю. Г., Пичикян И. P. Вотив Атросока из храма Окса 
в Северной Бактрии // Вестник древней истории. 1985. № 4. С. 84–116.

Литвинский Б. А., Пичикян И. Р. Тахти-Сангин — Каменное городище // Археоло-
гические работы в Таджикистане. 2004. Вып. XIX (1979 г.). С. 104–136.

Литвинский Б. А., Пичикян И. Р. Эллинистический храм Окса в Бактрии (Южный 
Таджикистан). Т. 1. Раскопки. Архитектура. Религиозная жизнь. М. : Восточная лите-
ратура РАН, 2000. 503 с.

Мардонова А. Культ коня в семейных обрядах таджиков Гиссарской долины // Куль-
тура кочевников на рубеже веков (XIX–XX, XX–XXI вв.): проблемы генезиса и транс-
формации : материалы Международной конференции. Алматы, 5–7 июня 1995 г. Ал-
маты, 1995. С. 203–221.

Марочник С. Б., Розенфельд Б. А. Омар Хайам — поэт, мыслитель, ученый. Сталин-
абад : Таджикгосиздат, 1957. 209 с.

Немоевский А. История креста // Атеист. 1927. № 16. С. 67–80.
Пещерова Е. М. Гончарное производство Средней Азии. М. ; Л., 1959. 397 с.
Писарчик А. К. Смерть, похороны // Таджики Каратегина и Дарваза. Душанбе : До-

ниш, 1976. Вып. 3. 256 с.
Пичикян И. Р. Культура Бактрии. Ахеменидский и эллинистический периоды : очер-

ки. М. : ГРВЛ, 343 с.
Ригведа. Мандалы I–IV. Изд. второе, испр. / подг. Т. Я. Елизаренковой. М. : Наука, 

1999. 768 с.
Ригведа. Мандалы V–VIII. Изд. второе, испр. / подг. Т. Я. Елизаренковой. М. : На-

ука, 1999а. 745 с.
Снесарев Г. П. Реликты домусульманских верований у узбеков Хорезма. Л. : Наука, 

1969. 336 с.
Страбон. География: в 17 кн. М. : Наука, 1964. 940 с.
Толстов С. П. Древний Хорезм. Опыт историко-археологического исследования. М. : 

Изд-во МГУ, 1948. 352 с.
Толстов С. П. По древним дельтам Окса и Яксарта. М. : Восточная литература, 1962. 

324 с.
Филимонова Т. Г., Ахметзянов М. Р., Ходжаев Ш. Р., Ходжаев А. Р. Археологическая 

карта Таджикистана. Восейский район. Душанбе, 2020. 376 с.
Хамиджанова М. А. Некоторые архаические погребальные обряды таджиков // Па-

мяти А. А. Семенова. Сборник статей по истории, археологии, этнографии и искусству 
Средней Азии. Душанбе : Дониш, 1980. С. 287–293.



108 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Хлопин И. Н. Изображение креста в древнеземледельческих культурах Южной 
Туркмении // Краткие сообщения Института археологии академии наук СССР. 1962. 
Вып. 91. С. 14–21.

Ходжаева Н. Дж. Историческая география Центральной Азии в доисламский пери-
од. Душанбе : Дониш, 2017. 380 с.

Ходжаева Н. Дж. Тахти-Сангин в истории и культуре Центральной Азии. Душан-
бе : Дониш, 2023. 318 с.

Чвырь Л. А. Очерки культурного синтеза в Туркестане (I–II тыс. н. э.). СПб. : Не-
стор-историк, 2018. 239 c.

Эшонкулов У. История земледельческой культуры горного Согда (с древнейших вре-
мен до начала XX в.). Душанбе : Деваштич, 2007. 849 с.

Avesta. URL: http://titus.uni-frankfurt.de/texte/etsc/iran/airan/ avesta/avest.htm (дата 
обращения: 03.02.2025).

Drujinina A. A Structure of the Urban Site Takht-i Sangin and Its Vicinity // Bulletin 
of MIHO Museum. 2016. Vol. 16. P. 53–119.

Francfort H.‑P. Takht-i Sangin: on the pre-Hellenistic finds // Тахти-Сангин как пример 
синтеза цивилизаций Востока и Запада: материалы Международного научного сим-
позиума, посвященного 2500‑летию городища Тахти-Сангин (Душанбе, 4–6 октября 
2023 г.). Душанбе: Дониш, 2023. С. 6–22 (на анг. яз.).

Gershevitch I. The avestan Hymn to Mithra. Cambridge: Cambridge univ. press, 1959. 
357 p.

Pulleyblank E. G. Chienese and Indo-Europeans // Journal of the Royal Asiatic Society. 
1966. Vol. I–II. P. 9–39.

Drège J.‑P., Grenet F. [Дреж Ж.‑П., Грене Ф.] Un Temple de l'Oxus prè de Takht-i Sangin, 
d'aprè un témoignage chinois du VIIIe s [Храм Окса около Тахти-Сангина по китайским 
свидетельствам VIII века] // Studia Iranica. 1987. № 16/1. P. 117–121 (на фр. яз.).

Francfort H.‑P. [Франкфор А.‑П.] Fouilles d'Aï Khanum III. Le sanctuaire du temple à 
niches identées 2 [Раскопки в Ай-Ханум III. Святилище храма с ложными нишами. 2]. 
Paris: Diffusion de Boccard, 1984. 143 p. (на фр. яз.)

Francfort H.‑P. [Франкфор А.‑П.] Les modèles gréco-bactriens de quelques reliquaries et 
pallettes à fards «gréco-buddique» [Греко-бактрийские образцы некоторых реликвари-
ев и косметических палет «греко-буддийского» стиля] // Arts Asiatiques. 1976. T. XXXII. 
P. 92–98 (на фр. яз.).

Guillaume O., Rougeulle A. [Гийом О., Ругель А.] Fouilles d'Aï Khanum VII. Les petit 
objects [Раскопки в Ай-Ханум VII. Мелкие находки]. Paris: Diffusion de Boccard, 1987. 
145 p. (на фр. яз.).

References
Andreev M. S., Polovtsev A. A. Materialy po etnografii iranskikh plemyon i narodnostei 

[Materials on the Ethnography of the Iranian Tribes of Central Asia]. Sbornik materialov 
po arkheologii i etnografii [Collection of Materials on Archeology and Ethnography]. St. 
Petersburg, 1911, no 9, pp. 4–41 (in Russian).



109Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Antonova E. V. Ocherki kul'tury drevnikh zemledel'tsev Perednei i Srednei Azii / Opyt 
rekonstruktsii vospriyatiya [Essays on the Culture of Ancient Farmers of Western and Middle 
Asia. Experience of Perception Reconstruction]. Moscow: Nauka, 1984, 262 p. (in Russian).

Arrian F. Pokhod Aleksandra [The Campaigns of Alexander]. St. Petersburg: Aleteiya, 1993, 
386 p. (in Russian).

Avesta. URL: http://titus.uni-frankfurt.de/texte/etsc/iran/airan/ avesta/avest. htm 
(accessed at February 3, 2025).

Belenitskii A. M. Kon' v ku'ltakh I ideologicheskikh predstavleniyakh narodov Srednei Azii 
i evraziiskikh stepei v drevnosti I rannem srednevekov'e [The horse in the cults and ideological 
representations of the peoples of Central Asia and the Eurasian steppes in antiquity and the 
early Middle Ages]. Kratkie soobtscheniya instituta arkheologii SSSR [Brief reports of the 
Institute of Archeology of the SSSR]. 1978, iss. 154, pp. 31–39 (in Russian).

Belenitskiy A. M. Khutal'skaya loshad' v legendakh i istoricheskom predanii [Huttal horse 
in legend and historical legend]. Sovetskaya etnografiya [Sovit Ethnography] 1948, no. 4, 
pp. 162–167 (in Russian).

Bichurin N. Ya. (Iakinf ). Sobranie svedenii o narodakh, obitavshikh v Sredneii Azii v drevnie 
vremena [Collection of Information About the Peoples Lived in Middle Asia in Ancient Times]. 
St. Petersburg, 1851, pt. III, 274 p. (in Russian).

Bretanitskii L. S. Ob odnom maloizvestnom pamyatnike tadzhikskogo zodchestva [About 
a little-known monument of Tajik architecture]. Materialy i issledovaniya po arkheologii SSSR 
[Materials and research on the archeology of the USSR]. Moscow-Leningrad, 1958, pp. 325–
357 (in Russian).

Bubnova M. A. Raboty Pamirskogo arkheologicheskogo otryada na Zapadnom Pamire 
v 1976 godu [The work of the Pamir Archaeological team in the Western Pamirs in 1976]. 
Arkheologicheskie raboty v Tadzhikistane [Archaeological works in Tajikistan]. 1982, iss. XVI 
(1976), pp. 171–184 (in Russian).

Chvyr' L. A. Ocherki kul'tury cinteza v turkestane (I–II tys. n. e.) [Essays on Cultural 
Synthesis in Turkestan (1st‑2nd millennium AD)]. St. Petersburg: Nestor-istorik, 2018, 239 
p. (in Russian).

D'yakonov M. N. Obraz Siyavusha v sredneaziatskoi mifologii [The image of Siyavush 
in Middle Asian mythology]. Kratkie soobtscheniya instituta istorii i material'noi kul'tury 
[Brief reports from the Institute of History and Material Culture]. 1959, iss. 40, pp. 34–53 
(in Russian).

Dodkhudoeva L. Nasledie Takhti Sangina i sovremennaya kul'tura Tadzhikistana [Heritage 
of Takht-i Sangin and Modern Culture of Tajikistan]. Dushanbe: Donish, 2023, 194 p. 
(in Russian).

Drège J.‑P., Grenet F. Un Temple de l'Oxus pre de Takht-i Sangin, d'apre un temoignage 
chinois du VIIIe s [Un Temple de l'Oxus prè de Takht-i Sangin, d'aprè un témoignage chinois 
du VIIIe s]. Studia Iranica. 1987, no 16/1, pp. 117–121 (in French).

Drujinina A. A. Structure of the Urban Site Takht-i Sangin and Its Vicinity. Bulletin 
of MIHO Museum. 2016, vol. 16, pp. 53–119. (in Russian).

Druzhinina A. P. Stroitel'nye element i ob'ekty akhemenidskogo vremeni iz khrama Oksa 
[Building elements and objects of the Achaemenid period from the temple of the Oxus]. 



110 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Takhti Sangin kak primer sinteza tsivilizatsyi Vostoka i Zapada. Materialy Mezhdunarodnogo 
nauchnogo sipoziuma, posvyatschennogo 2500‑letiyu goroditscha Takhti Sangin. (Dushanbe, 
4–6 oktyabrya 2023 g) [Takht-i Sangin as an Example of the Synthesis of Civilizations 
of the East and the West. Pros. of International Scientific Symposium dedicated to the 2500 
anniversary of the site of Takht-i Sangin Sangin (Dushanbe, October 4–6, 2023)]. Dushanbe: 
Donish, 2023, pp. 6–22 (in Russian).

Druzhinina A. P. Kryshka kamennoi piksidy s zoomorfnym frizom s goroditscha Takhti 
Sangin. Novaya Nakhodka na territorii Baktrii [The lid of a stone pyxis with a zoomorphic 
frieze from the site of Takht-i Sangin. A new discovery on the territory of ancient Bactria]. 
Archaeologiya, ethnographiya i antropologiya Evrazii [Archaeology, Ethnography and 
Anthropology of Euroasia]. Novosibirsk, 2004а, no. 3, pp. 131–158 (in Russian).

Druzhinina A. P. Predvoritel'nye rezul'taty issledovaniya goroditscha Takhti Sangin 
i opredelenie granits ellinisticheskogo goroda [Preliminary results of the study of the site 
of Takht-i Sangin and the definition of the boundaries of the Hellenistic city]. Arkheologicheskie 
raboty v Tadzhikistane [Archaeological works in Tajikistan). 2004, iss. XXIX, pp 224–236 
(in Russian).

Druzhinina A. P., Khudzhageldyev, Rott F. Otchyot o raskopkakh na plotschadi khrama 
Oksa na goroditsche Takhti Sangin v 2006 g. [Excavation report on the Oxus Temple square 
at the site of Takhtii in 2006]. Arkheologicheskie raboty v Tadzhikistane [Archaeological works 
in Tajikistan]. 2008, iss. XXXII (2006 г.), pp. 50–76 (in Russian).

Eshonkulov U. Istoriya zemledel'cheskoi kul'tury gornogo Sogda (s drevneishikh vremyon 
do nachala XX v.) [The History of Agricultural Culture of Gorny Sogd (From Ancient Times 
to the Beginning of the XX century)]. Dushanbe: Devashtich, 2007, 849 p. (in Russian).

Filimonova T. G., Akhmetzyanov M. R., Khodzhaev Sh. R., Khodzhaev A. R. Arkheologich
eskaya karta Tadzhikistana. Voseiskii raion [Archaeological Map of Tajikistan. Vose District]. 
Dushanbe, 2020, 376 p. (in Russian).

Francfort H.‑P. Fouilles d'Ai Khanum III. Le sanctuaire du temple a niches indentees 2 
[Fouilles d'Aï Khanum III. Le sanctuaire du temple à niches identées 2]. Paris: Diffusion de 
Boccard, 1984, 143 p. (in French).

Francfort H.‑P. Les modeles greco-bactriens de quelques reliquaries et pallettes a fards 
“greco-buddique” [Les modèles gréco-bactriens de quelques reliquaries et pallettes à fards 
“gréco-buddique”]. Arts Asiatiques. 1976, vol. XXXII, pp. 92–98 (in French).

Francfort H.‑P. Takht-i Sangin: on the pre-Hellenistic finds. Takhti-Sangin kak primer 
sinteza tsivilizatsiy Vostoka i Zapada. Materialy Mezhdunarodnogo nauchnogo simpoziuma, 
posvyashchennogo 2500‑letiyu gorodishcha Takhti-Sangin (Dushanbe, 4–6 oktyabrya 2023 
g.) [Takhti-Sangin as an Example of the Synthesis of Eastern and Western Civilizations. 
Proceedings of the International Scientific Symposium Dedicated to the 2500th Anniversary 
of the Takhti-Sangin Site (Dushanbe, October 4–6, 2023)]. Dushanbe: Donish, 2023, pp. 6–22.

Gershevitch I. The avestan Hymn to Mithra. Cambridge: Cambridge univ. press, 1959, 
357 p.

Girshman R. M. Religii Irana ot VIII v. do n. e. do perioda islama [Religions of Iran from 
the 8th century BC to the period of Islam]. Kul'tura Vostoka: drevnost' I rannee srednevekov'e 



111Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

[Culture of the East: Antiquity and the Early Middle Ages]. Leningrad: “Avrora” Publ., 1978, 
pp. 67–73 (in Russian).

Gorodtsev V. A. Archaeologiya. T. I. Kamennyi vek [Archaeology. Vol. I. Stone Age]. Moscow-
Petrograd: Gosudarstvennoe Publ., 1923, 404 p. (in Russian).

Guillaume O., Rougeulle A. Fouilles d'Ai Khanum VII. Les petits objets [Fouilles d'Aï 
Khanum VII. Les petit objects]. Paris: Diffusion de Boccard, 1987, 145 p. (in French).

Ivanchik A. I. Novye grecheskie nadpisi iz Takhti Sangina I problema vozniknoveniya 
baktriiskoi pis'mennosti [New Greek inscriptions from Takht-i Sangin and the problem of the 
emergence of the Bactrian script]. Vestnik drevnei istorii [Bulletin of Ancient History]. 2001, 
iss. 4, pp. 110–131 (in Russian).

Kalandarova O. I. Semantika yuvelirnykh ukrashenii Baktrii-Tokharistana i Sogda. Diss 
kan. ist nauk [Semantics of jewelry plots in Bactria-Tokharistan and Sogd. Ph. D. Thesis in 
History]. Dushanbe, 2000, 239 p. (in Russian).

Khamidzhanova M. A. Nekotoryye arkhaicheskie pogrebal'nye obryady tadzhikov 
[Some Archaic Funeral Rites]. Pamyati A. A. Semyonova. Sbornik statei po istorii, arkheologii 
i etnografii Srednei Azii [In Memory of A. A. Semenov. Collection of Articles on the History, 
Archeology, Ethnography and Art of Central Asia]. Dushanbe: Donish, 1980, pp. 287–293 
(in Russian).

Khlopin I. N. Izobrazhenie Kresta v drevnezemledel'cheskikh kul'turakh Yuzhnoi Turkmenii 
[The image of the Cross in the Ancient Agricultural Cultures of Southern Turkmenistan]. 
Kratkie soobtscheniya instituta arkheologii SSSR [Brief reports of the Institute of Archeology 
of the SSSR]. 1962, iss. 91, pp. 14–21 (in Russian).

Khojaeva N. J. Istoricheskaya geografiya Tsentral'noi Azi v doislamskii period [Historical 
Geography of Central Asia in pre-Islamic period]. Dushanbe: Donish, 2017, 380 p. (in Russian).

Khojaeva N. J. Takhti Sangin v istorii i kul'ture Tsentral'noi Azii [Takht-i Sangin in the 
History and Culture of Central Asia]. Dushanbe: Donish, 2023, 318 p. (in Russian).

Kuz'mina E. E. Kon' v kul'ture irantsev [The horse in the culture of  the Iranians]. 
Tsentral'naya Aziya ot Akhemenidov do timuridov: arkheologiya, istoriya, etnologiya, kul'tura. 
Materialy mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii, posvytchennoi 100‑letiyu co dnya rozhdeniya 
Aleksandra Markovicha Belenitskogo. Sankt-Peterburg, 2–5 noyabrya 2004 goda [Central 
Asia from the Achaemenids to the Timurids: archaeology, history, ethnology, culture. Proc. 
of the International Scientific Conference Dedicated to the 100th Anniversary of the Birth 
of Alexander Markovich Belenitsky. St. Petersburg, November 2–5, 2004]. St. Petersburg: IIMK 
RAN, 2004, pp. 16–18 (in Russian).

Kuz'mina E. E. Rasprostraninie konevodstva i kult konya y iranoyazychnykh plemen 
Srednei Azii i drugikh narodov Starogo sveta [The spread of horse breeding and the cult 
of the horse among the Iranian-speaking tribes of Middle Asia and other peoples of the Old 
World]. Srednyaya Aziya v drevnosti I rannem Srednevekov'e (istoriya I kul'tura) [Middle Asia 
in Antiquity and the Early Middle Ages (history and culture]. Moscow: Nauka, 1977, pp. 28–
52 (in Russian).

Kuz'mina E. E. V strane Kavata i Afrasiyaba [In the country of Kawat and Afrasiab. 
Moscow: Nauka, 1977а, 141 p. (in Russian).



112 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Litvinsky B. A. Khram Oksa v Baktrii (Yuzhnyi Tadzhikistan). T. 2: Baktriiskoe vooruzhenie 
v drevnevostochnom i grecheskom kontekste [The Temple of the Oxus in Bactria (Southern 
Tajikistan). Vol. 2. Bactrian arm and Armour in the ancient Eastern and Greek context]. 
Moscow: “Vostochnaya literature” RАN Publ., 2001, 528 p. (in Russian).

Litvinsky  B. A .  Khram Oksa v Baktrii ( Yuzhnyi Tadzhikistan). T. 3: Iskusstvo, 
khudozhestvennoe, muzykal'nye instrumenty. [The Temple of the Oxus in Bactria (Southern 
Tajikistan). Vol. 3. Art, Fine Art, Musical Instruments]. Moscow: Vostochnaya literature RАN 
Publ., 2010, 664 p. (in Russian).

Litvinsky B. A., Pichikyan I. R. Ellinisticheskii Khram Oksa v Baktrii (Yuzhnyi Tadzhikistan). 
T. 1: Raskopki, architektura, religioznaya zhizn' [The Hellenistic Temple of the Oxus in Bactria 
(Southern Tajikistan). Vol. 1: Excavations, Architecture, Religious Life. Moscow: Vostochnaya 
literature RАN Publ., 2000, 503 p. (in Russian).

Litvinsky B. A., Pichikyan I. R. Takhti Sangin — Kamennoe goroditsche [Takht-i Sangin — 
Stone site]. Arkheologicheskie raboty v Tadzhikistane [Archaeological works in Tajikistan). 
2004, iss. XIX (1979), pp. 104–136 (in Russian).

Litvinsky B. A., Vinogradov Yu. G., Pichikyan I. R. Votiv Atrosoka iz khrama Oksa v Severnoi 
Baktrii [Votive of Atrosok from the temple of the Oxus in Northern Bactria]. Vestnik drevnei 
istorii [Bulletin of Ancient History]. 1985, iss. 4, pp. 84–116 (in Russian).

Mardonova A. Kul't konya v semeinykh obryadakh nadzhikov Gissarskoi doliny [The Cult 
of the Horse in the Family Rituals of the Tajiks of the Gissar Valley]. Kul'tura kochevnikov 
na rubezhe vekov (XIX–XX , XX–XXI vv.): problem genezisa i transformatsii. Materialy 
mezhdunarodnoi konferentsii g. Almaty, 1995 [Nomad Culture at the Turn of the Century 
(XIX–XX, XX–XXI centuries): Problems of Genesis and Transformation. Proceedings of the 
International Conference Almaty, June 5–7, 1995]. Almaty, 1995, pp. 203–221 (in Russian).

Marochnik S. B., Rozenfel'd B. A. Omar Khayam — poet, myslitel', uchyonyi [Omar 
Khayyam — poet, thinker, scientist]. Stalinabad: Tadzhikgosizdat, 1957, 209 p. (in Russian).

Nemoevskiy A. Istoriya Kresta [The history of the Cross]. Ateist [The atheist]. 1927, no. 
16, pp. 67–80 (in Russian).

Petscherova E. M. Goncharnoe proizvodstvo v Srednei Azii [Pottery production in Middle 
Asia]. Мoscow — Leningrad, 1959, 397 p. (in Russian).

Pichikyan I. R. Kul'tura Baktrii. Akhemenidskii i ellinisticheskii periody. Ocherki [Culture 
of Bactria. Achaemenid and Hellenistic periods. The essays]. Moscow: GRVL, 343 p. 
(in Russian).

Pisarchik A. K. Smert', pokhorony [Death, funeral]. Tadzhiki Karategina i Darvaza [The 
Tajiks of Karategin and Darvaza]. Dushanbe: Donish, 1976, iss. 3, 256 p. (in Russian).

Pulleyblank E. G. Chienese and Indo-Europeans. Journal of the Royal Asiatic Society. 1966, 
Vol. I–II, pp. 9–39.

Rak I. V. (ed) Avesta v russkikh perevodakh (1861–1996) [Avesta in Russian Translations]. 
St. Petersburg: Zhurnal “Neva”: Letnii Sad, 1998, 480 p. (in Russian).

Rigveda. Mandaly I–IV. [Rig Veda. Mandalas I–IV ]. Moscow: Nauka, 1999, 768 p. 
(in Russian).

Rigveda. Mandaly V–VIII [Rig Veda. Mandalas V–VIII]. Moscow: Nauka, 1999a, 745 p. 
(in Russian).



113Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Snesarev G. P. Relikty domusul'manskikh verovanii u uzbekov Khorezma [Relics of pre-
Muslim beliefs among Uzbeks of Khorezm]. Leningrad: Nauka, 1969, 336 p. (in Russian).

Strabon. Geografiya v 17 knigakh [Geography in 17 books]. Moscow: Nauka, 1964, 940 p. 
(in Russian).

Tolstov S. P. Drevnii Khorezm. Opyt istoriko-arkheologicheskogo issledovaniya [Ancient 
Khorezm. The experience of historical and archaeological research]. Moscow: MGU Publ., 
1948, 352 p. (in Russian).

Tolstov S. P. Po drevnim del'tam Oksa i Yaksarta [Along the ancient deltas of the Oxus and 
Jaxartes]. Moscow: Vostochnaya literature Publ., 1962, 324 p. (in Russian).

Tolstov S. P., Vainberg B. I. (eds.) Koi-Krylgan-kala — pamyatnik kul'tury drevnego 
Khorezma IV v. do n. e. — IV v. n. e, [Koi-Krylgan-kala is a cultural monument of ancient 
Khorezm of the 4th century BC — 4th century AD]. Moscow: Nauka, 1967, 348 p. (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 03.03.2025
Принята к публикации: 19.10.2025

Дата публикации: 29.12.2025


