
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 4



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 4

Раздел I. АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Гатин М. С., Абзалов Л . Ф., Мустакимов И. А ., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса 
раиса в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного 
анализа).............................................................................................................................................................7
Горячев А . А . Захоронения кремированных останков в керамических урнах 
по материалам могильников эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный  
Казахстан)..................................................................................................................................................... 26
Марсадолов Л . С. О каменных изваяниях из Тувы (по материалам экспедиций 
Александра Даниловича Грача)............................................................................................................ 50
Пилипенко А . С., Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А ., Папин Д. В. 
Предварительные результаты палеогенетических исследований  
Бобровского грунтового могильника (леосостепной Алтай)................................................ 70
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда 
с Тахти-Сангина..........................................................................................................................................93
Шнайдер С. В., Холматов Н. У., Рахимжанова С. Ж., Федорченко А . Ю.,  
Рендю У, Марковский Г. И. Неолитические материалы со стоянки Тепакуль‑4 
(Зеравшанский хребет, Узбекистан)................................................................................................ 114

Раздел II. ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Китинов Б. У. Туглук Тимур и особенности политико-религиозного развития 
Могулистана (середина XIV в. — начало XV в.).......................................................................... 137
Баимов А . Г., Тузбеков А . И. Эзотерики в археологическом пространстве 
Республики Башкортостан: нетнографическое исследование............................................ 165
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-
поминальной обрядности чувашей................................................................................................. 187
Садалова Т. М. О характеристике богатырского лука в эпических сказаниях............... 205

Раздел III. РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских 
вотчин в контексте государственно-конфессиональной политики..................................220
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация 
старообрядцев Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. 
в контексте государственно-конфессиональной политики Российской  
империи.......................................................................................................................................................240
Чуркин М. К., Маткаримова С. М., Абдуллаева Н. Б. Дискурс и практики 
переселенческого дела в Туркестанском крае во второй половине XIX —  
начале XX в.: этноконфессиональный аспект............................................................................. 259

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................280



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 4

Section I. ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A ., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal 
status of ra»is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis)....................7
Goryachev A. A. Cremated remains in ceramic urns from Bronze Age burials 
in South-Western Semirechye.................................................................................................................. 26
Marsadolov L. S. On stone sculptures from Tuva (based on the materials  
of the expeditions of Aleksandr Danilovich Grach).......................................................................... 50
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin........... 70
Shnaider S. V., Kholmatov N. U., Rakhimzhanova S. Z., Fedorchenko A. Y., Rendu W., 
Markovskii G. I. The Neolithic complex of the Tepakul‑4 site (Zeravshan range,  
Uzbekistan).....................................................................................................................................................93
Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V. 
Preliminary results of paleogenetic studies of the Bobrovsky ground burial  
(forest-steppe Altai)................................................................................................................................... 114

Section II. ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kitinov B. U. Tughluk Timur and the Peculiarities of the Political and Religious 
Development of Moghulistan (mid‑14th century — early 15th century)................................ 137
Baimov A. G., Tuzbekov A. I. Esoterica in the archaeological space of the Republic  
of Bashkortostan: netnographic research........................................................................................... 165
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites............... 187
Sadalova T. M. On the characteristics of the Heroic Bow in Epic Tales.................................... 205

Section III. RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art  
of Stroganov estates in the context of state-confessional policy..................................................220
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old 
believers of the Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning  
of the 20th centuries in the context of the state-confessional policy  
of the Russian empire...............................................................................................................................240
Churkin M. K., Matkarimova S. M., Abdullaeva N. B. Discourse and practices  
of migration in Turkestan region in the second half of the 19th — early 20th centuries: 
ethno-confessional aspect....................................................................................................................... 259

FOR AUTHORS........................................................................................................................................280



187Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 393.05 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–09

И. Г. Петров

Институт этнологических исследований им. Р. Г. Кузеева УФИЦ РАН, Уфа (Россия)

ПИЩА И СВЯЗАННЫЕ С НЕЙ ЗАПРЕТЫ 
И ОГРАНИЧЕНИЯ В ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНОЙ 
ОБРЯДНОСТИ ЧУВАШЕЙ

В исследовании, основанном на литературных, архивных, фольклорных источни-
ках, а также полевых материалах автора, рассматриваются пищевые запреты и ограни-
чения, которые были частью обычаев и обрядов похоронно-поминального цикла чува-
шей, проживающих в Волго-Уральском регионе. Эти запреты и ограничения были об-
условлены страхом человека перед смертью и умершим, желанием задобрить покойни-
ка и обеспечить его благополучный переход в загробный мир. Соблюдение этих пра-
вил не только гарантировало безопасность и благополучие людей, но и обеспечивало 
покровительство умершего как представителя мира предков. Пищевые табу регламен-
тировали бытовое и ритуальное поведение человека, накладывали определенные огра-
ничения на состав еды и напитков, технологию приготовления, особенности трапезы, 
количество блюд и участников обряда, а также на время и место проведения обрядо-
вых действий. Эти запреты присутствовали на всех этапах обряда (предпохоронном, 
похоронном, послепохоронном) и составляли один из компонентов соционормативной 
культуры этноса. Несмотря на то, что большинство запретов были основаны на суеве-
риях, они продолжают соблюдаться и в настоящее время. Это свидетельствует о древ-
ности их происхождения и устойчивости во времени и пространстве.

Ключевые слова: чуваши, Урало-Поволжье, похороны и поминки, пища, трапеза, 
запреты, ограничения, приметы, поверья

Для цитирования: 
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-поминальной 
обрядности чувашей // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 187–204.  
DOI 10.14258/nreur(2025)4–09

Петров Игорь Георгиевич, кандидат исторических наук, ведущий научный 
сотрудник отдела этнографии Института этнологических исследований 
им. Р. Г. Кузеева Уфимского федерального исследовательского центра РАН, Уфа  
(Россия). Адрес для контактов: ipetrov62@yandex.ru; https: //orcid.
org/0000–0001–8664–3004



188 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

I. G. Petrov

R. G. Kuzeev Institute of Ethnological Studies UFRC RAS, Ufa (Russia)

FOOD AND RELATED PROHIBITIONS AND RESTRICTIONS 
IN CHUVASH FUNERAL AND MEMORIAL RITES

The study, based on literary, archival and folklore sources, as well as the author's field 
materials, examines food prohibitions and restrictions that were part of the customs and rituals 
of the funeral and memorial cycle of the Chuvash people living in the Volga-Ural region. These 
prohibitions and restrictions were conditioned by the human fear of death and the dead, the 
desire to placate the deceased and ensure his safe passage to the afterlife. Observance of these 
rules not only guaranteed the safety and well-being of people, but also ensured the patronage 
of the deceased as a representative of the world of ancestors. Food taboos regulated human 
domestic and ritual behaviour, imposed certain restrictions on the composition of food and 
drinks, the technology of preparation, the peculiarities of the meal, the number of dishes and 
participants in the ritual, as well as on the time and place of ritual actions. These prohibitions 
were present at all stages of the rite (pre-funeral, funeral, post-funeral) and constituted one 
of the components of the ethnos' socio-normative culture. Despite the fact that most of the 
prohibitions were based on superstition, they are still observed today. This testifies to the 
antiquity of their origin and their stability in time and space.

Keywords: Chuvashs, Ural-Volga region, funerals and wakes, food, repast, prohibitions, 
restrictions, omens, beliefs.

For citation: 
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites. Nations and 
religions of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 187–204 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–09

Petrov Igor Georgievich, Сandidate of Historical Sciences, Senior Researcher 
of Ethnography Department, R. G. Kuzeev Institute of Ethnological Researches of Ufa 
Federal Research Centеr of RAS, Ufa (Russia). Contact address: ipetrov62@yandex.ru; 
https://orcid.org/0000–0001–8664–3004

Введение
Одним из мало исследованных компонентов соционормативной культуры тради-

ционных обществ являются запреты (табу). Они охватывали практически все сторо-
ны жизни человека и регламентировали повседневную жизнь, хозяйственные занятия, 
промыслы, ремесла, пищу, обычаи и обряды, религию и религиозные верования, эти-
кет, язык, культуру речи и т. д. Целью соблюдения запретов являлось «предотвраще-
ние угрожающих жизни и благополучию людей событий и состояний» [Виноградова, 
Толстая, 1999: 270].



189Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Большое место запреты занимают в ритуалах. Присутствуя в них в виде системы 
определенных правил, регламентирующих бытовое и обрядовое поведение индивидуу-
ма и коллектива, они помогали установить определенный порядок и гармонию с окру-
жающим миром — с природой, общиной, семьей, и в том числе с миром предков.

Особое значение им придавалось в похоронных и поминальных обычаях и обря-
дах. Их неукоснительное соблюдение было полностью подчинено общей логике обря-
да и обусловлено страхом членов социума перед умершим и смертью, желанием задоб-
рить покойника и заручиться его покровительством, а также стремлением обеспечить 
его благополучный переход в потусторонний мир.

В чувашской этнографии пищевые запреты и ограничения в похоронных обычаях 
и обрядах пока не стали объектом специального исследования. В контексте изучения 
различных аспектов традиционной культуры они частично затронуты в монографи-
ях А. К. Салмина, Е. В. Сергеевой, И. Г. Петрова, Е. А. Ягафовой, И. Г. Петрова [Салмин, 
2007; Сергеева, 2015; Петров, 2028; Ягафова, Петров, 2023], а также в статьях И. Г. Пе-
трова, Е. В. Сергеевой, И. Г. Петрова и Е. А. Ягафовой [Петров, 2021; Cергеева, 2021; Пе-
тров, Ягафова, 2023] и др. Такие же разрозненные и поверхностные сведения по этой 
теме присутствуют в литературе второй половины XIX — начала ХХ в.

Цель настоящей статьи — на примере чувашей Урало-Поволжского региона рассмо-
треть наиболее характерные пищевые запреты и ограничения, которые регламентиро-
вали и упорядочивали поведение человека и социума в целом во время похорон и по-
минок, и произвести их анализ в контексте ритуала. На чувашском материале такое ис-
следование на основе обобщения ранее опубликованных и неопубликованных источ-
ников производится впервые. Это подчеркивает не только его актуальность, но и на-
учную новизну.

Источниками исследования являются сведения, почерпнутые из историко-этногра-
фической литературы по теме, архивные документы, фольклорные тексты, а также по-
левые материалы автора.

Хронологически исследование охватывают период со второй половины XIX до на-
чала XX в. В связи с тем, что некоторые из запретов актуальны и сегодня, в работе так-
же приводятся примеры их современного бытования, извлеченных из полевых мате-
риалов автора.

Исследование проведено с использованием общепринятых научных методов — ана-
лиза, синтеза, систематизации, а также методов исторических исследований — исто-
ризма, объективности, системности, конкретности.

Научная новизна работы состоит в том, что в ней воссоздана традиционная систе-
ма пищевых запретов и ограничений чувашей Урало-Поволжья, связанная с похоро-
нами и поминками.

Материалы и обсуждение
Похоронно-поминальная обрядность представляет собой сложный комплекс, в ко-

тором присутствуют разные компоненты — элементы материальной культуры, риту-
альные действия, фольклорные тексты и т. д. Одним из важных элементов материаль-
но-вещной среды ритуала является обрядовая и поминальная пища, посредством ко-
торой члены общества пытались восстановить социальное равновесие, нарушенное 



190 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

смертью одного из своих членов. Поэтому неудивительно, что во время похорон и по-
минок обрядовая еда обременялась множеством запретов и ограничений. Эти запре-
ты присутствовали на всех этапах обряда (предпохоронном, похоронном, послепохо-
ронном) и составляли один из компонентов соционормативной культуры этноса.

Пищевые ограничения и запреты обретали свою значимость уже с момента на-
ступления смерти человека. Дом, в котором умер человек, у чувашей считался нечи-
стым. Поэтому в нем готовить еду и употреблять пищу запрещалось. По веровани-
ям чувашей, после того, как Дух смерти Эсрел (от арабского Азраил, «ангел смерти») 
[Чувашская мифология, 2018: 426] незримо приходил к умирающему и рассекал ко-
сой или ножом его суставы, всё домашнее пространство вокруг пачкалось кровью по-
койника [Прокопьев, 1903: 7–8]. По этой причине, как только покойник испускал дух, 
за пределы жилища — на улицу или во двор выносили бытовые вещи, которые име-
ли контакт с умершим. Прежде всего это касалось перины и постели, а также натель-
ной одежды. Их выносили во двор и на открытом воздухе в целях очищения держа-
ли несколько дней.

В некоторых селениях вместе с постельными принадлежностями и одеждой на ули-
цу выносили бытовую утварь, кухонную посуду, а также питьевую воду. Аналогичных 
взглядов придерживались марийцы. По их поверьям, после кончины человека Ангел 
смерти Азырен в воде вымывал свой нож и по этой причине она становилась непригод-
ной к употреблению [Абукаева, 2018: 92]. Если предметы домашнего обихода для очи-
щения от невидимой крови усопшего держали на улице, а потом заносили обратно, 
то воду выливали. Руководствуясь этим табу, в Свияжском уезде Казанской губернии 
в домах с покойником не варили еду, а его обитатели до похорон питались у своих род-
ственников или соседей [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 208. Л. 105–106]. В среднем это про-
должалось до трех дней. В других селениях аналогичный запрет соблюдали до уклады-
вания умершего в гроб [Магницкий, 1881: 160].

В указанном ограничении определенно просматривается влияние на чувашей рас-
пространенного среди мусульманского населения представления о ритуальной нечи-
стоте дома и напрямую связанного с ним трехдневного пищевого табу. К примеру, та-
кого запрета до сих пор придерживаются татары Западной Сибири, татары и башки-
ры Урало-Поволжья, в частности казанские, касимовские, чепецкие татары, башкиры 
на юге Башкирии, а также народы Казахстана и Средней Азии — казахи, узбеки, кир-
гизы, туркмены, таджики и др. [Тихомирова, 2009: 93–94; Касимова, 2003: 158]. Среди 
чувашей такие представления, вероятно, укоренились благодаря контактам с татара-
ми и влияния на них исламской веры. В то же время вполне допустимо предположить, 
что некоторая часть чувашей могла сохранить эти поверья и представления с более ран-
них времен, когда их предки были последователями мусульманской религии, напри-
мер, в эпохи Золотой Орды и Казанского ханства. Видный венгерский этнограф Дью-
ла Месарош, опубликовавший в начале ХХ в. обстоятельный труд о старой чувашской 
вере, не случайно сделал вывод о том, что когда‑то большая часть чувашского народа 
была мусульманами, но потом, в силу различных обстоятельств, их связь с мусульман-
ским миром прекратилась, в результате чего «в душе народа неукоренившийся ислам 
слился с еще не совсем забытым язычеством» [Месарош, 2000: 20].



191Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Другим устойчивым верованием чувашей является вера в то, что с момента смерти 
покойник нуждается в постоянной опеке со стороны живых родственников. Это каса-
лось также его питания. Чуваши верили, что в загробной жизни покойник, как и они, 
нуждается в пище и питье. Поэтому, как только человек умирал, на стол ставили ста-
кан с водой, кусок хлеба, а также одну или три свечи, вставленные в тарелку с зерном. 
Потом эту воду и хлеб ежедневно обновляли в течение 40 дней [ЧНТ, 2009: 55].

На это же были направлены коллективные поминальные трапезы. Как и у других на-
родов, они осмыслялись как совместные застолья живых и мертвых, а также как один 
из способов коммуникации с потусторонним миром. Поминальные застолья устраи-
вались как в день похорон, так и в дни поминок. Если первое коллективное угощение 
в честь усопшего у некрещеных и крещеных чувашей в основном проводилось в день 
похорон, то последующие трапезы у каждой конфессиональной общности устраива-
лись в разное время и с разной периодичностью. Это касалось как частных поминок 
по конкретно умершему человеку, так и общих, когда поминали всех умерших незави-
симо от даты их смерти [Ягафова, Петров, 2023: 156–204, 205–227].

Постольку поскольку умерший с момента смерти считался представителем сакраль-
ного пространства, соприкосновение остальных людей с ним было возможно толь-
ко при условии соблюдения различного рода правил, ограничений и запретов. Такие 
прескрипции накладывались также на пищу, в том числе поминальную пищу и трапе-
зу. Чтобы убедиться в этом, рассмотрим некоторые особенности поминальной пищи 
и поминальных трапез у чувашей. Для этого остановимся на таких вопросах, как со-
став еды и напитков на поминальном столе, перечень запрещенных продуктов и блюд, 
запреты и ограничения, касающиеся их приготовления, а также особенности поми-
нального застолья.

Состав еды и напитков на поминальном столе
В празднично-обрядовой кухне чувашей, как и в повседневной, преобладала пища 

растительного и животного происхождения. Разница между ними состояла лишь в том, 
что для праздников и обрядов готовились более разнообразная еда и напитки. Это ка-
салось как количества блюд, так и их ассортимента. Объяснялось это стремлением, что-
бы покойник насытился всеми выставленными угощениями и остался всем доволен.

После кончины человека начинались поминки, сопровождаемые подношени-
ем пищи, и для этих случаев готовились специальные поминальные блюда. Одним 
из таких блюд была тюря из ржаной или полбенной муки — чун пăтти (каша души) 
или арпах-сарпах пăтти [Прокопьев, 1903: 15]. Она готовилась путем смешивания 
небольшого количества воды и муки, что придавало ей жидкую консистенцию, по-
хожую на кисель.

Первый раз покойника поминали до обмывания. В дом заносили несколько щепок, 
оставшихся от гроба, и клали их на пол. Затем каждый из присутствующих с помо-
щью лучины брал из чашки приготовленную тюрю и бросал ее на щепки со словами: 
«Умăнта пултăр» (Пусть будет пред тобою). После этого остатки тюри вместе с щеп-
ками выбрасывали во двор.

Второй раз покойника поминали после укладывания в гроб. В этот раз из пресного 
теста, замешанного на сметане, готовили тоненькие лепешки хăймалу. Их пекли на ско-



192 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

вороде с маслом, используя щепки от гроба. Когда все было готово, у изголовья покой-
ника ставили изготовленные из липы чиляк чĕрес и чашку. В чиляк с тем же пожелани-
ем «Умăнта пултăр» родственники поочередно отливали немного воды, а в чашу кро-
шили кусочки лепешки хăймалу. Затем содержимое сосудов также выносили на улицу 
и выбрасывали. В дальнейшем чиляк и чашка использовались только для поминовений 
покойника, применять их для других целей было запрещено. После больших поминок 
юпа их разбивали и выкидывали в поле [Прокопьев, 1903: 16], так как они считались 
атрибутами покойника и предметами, представляющими опасность.

Третий раз покойника поминали на кладбище после погребения. После водруже-
ния надгробного памятника на могиле зажигали свечу, а на могильный холм отрыва-
ли кусочки хăймалу [Прокопьев, 1903: 20]. Следует отметить, что хăймалу всегда пекли 
в нечетном (ытă) количестве — 3, 5, 7, 9, 11 штук и т. д. Приготовление лепешек в чет-
ном (тĕкел) количестве запрещалось, потому что нарушение этого табу могло спрово-
цировать еще одну смерть в течение года [Прокопьев, 1903: 16].

Состав еды и напитков на поминальном столе был разнообразным. Одним из глав-
ных кушаний на нем был хлеб çăкăр. В основном его выпекали из ржаной муки, воды, 
соли с добавлением закваски или без нее. На праздники, в том числе и на поминки, 
хлеб пекли из пшеничной муки, в результате чего получался белый хлеб или калач — 
кулачă, хăпарту.

Другим обязательным блюдом были блины — икерчĕ ( диал. куймак, кульмак, 
пĕлĕм). В некоторых селениях вместо блинов готовили обрядовые лепешки — хăймалу, 
кӳптĕрме, çӳхӳ. Для разнообразия мучных блюд, кроме этого, готовили различные ле-
пешки без начинки пашалу, капăртма, хăпарту. Для их приготовления использовали 
полбенную, гороховую, чечевичную муку [Сергеева, 2015: 48–49].

В некоторых чувашских селениях Самарского Заволжья и Закамья также пекли за-
крытые пироги или курники хуплу. Для этого использовали мелко нарубленное мясо, 
животный жир, а также полусваренную кашу из проса или пшеничной крупы. Иногда 
вместо каши применяли мелко накрошенный картофель. Как и некоторые другие об-
рядовые блюда, хуплу пекли от трех до девяти штук, т. е. нечетное количество [Ягафова, 
Петров, 2023: 171]. Однако бывали и исключения. Так, в некоторых ареалах прожива-
ния чувашей пироги и хуплу не готовили совсем, так как они полностью закрывались 
тестом [Сергеева, 2021: 257] и их ставили в горячую печь.

Кроме мучных блюд на поминальный стол подавали горячие блюда и напитки. Го-
рячие блюда обязательно варили из мяса домашних птиц и животных, которых жерт-
вовали в честь покойного. Это могла быть курица или какое‑либо животное — овца, 
баран, теленок, телка, корова, лошадь. Потом из мяса птицы или животного готовили 
суп на курином бульоне с лапшой салма яшки, чăх яшки или суп из говядины — какай 
яшки / какай шӳрпи / аш яшки / аш шӳрпи. Кроме этого, из мяса животного готови-
ли два вида ритуального супа — кукар яшки, кукар шӳрпи (суп, бульон из паленых ног 
и головы животного) и сӳрме / çӳрме (суп из потрохов). Эти блюда чаще всего готови-
ли на большие поминки юпа, а на частных поминках обходились супом из курятины. 
Перед приготовлением кукар яшки голову и ноги животного опаливали на открытом 
огне и после тщательной очистки варили в отдельном котле. Иногда в бульон добав-



193Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ляли крупу или картофель. После приготовления сваренные голову и ноги животного 
родственники умершего брали с собой на кладбище и совершали обряд приглашения 
покойника на поминки. Около надгробия они зажигали свечу или разводили неболь-
шой костер, на могиле раскладывали принесенные с собой яства и совершали неболь-
шую тризну. Напоследок покойника и всех умерших родственников звали на помин-
ки и возвращались обратно.

Сӳрме / çӳрме варили на воде или мясном бульоне с добавлением мелко нарезанных 
кусочков легких, печени, сердца, желудка и кишок животного. Лапшу и крупу в кушанье 
не добавляли [Афанасьева, 2002: 44–45]. Есть основания считать, что в прошлом кукар 
яшки и сӳрме использовались на определённых этапах поминальной трапезы. Напри-
мер, в селениях чувашей-язычников Закамья, проживающих в Республике Татарстан, 
первое блюдо подавали перед тем, как родственники умершего отправлялись на клад-
бище, чтобы установить надмогильный столб юпа, а второе — после того, как они воз-
вращались с кладбища [Ягафова, Петров, 2023: 217–218].

Завершающим блюдом поминального стола была каша пăтă. Чаще всего его ва-
рили из проса, полбы, пшеничной крупы, гречки, гороха. Кашу готовили на мясном 
бульоне, а иногда на бульоне, в котором варились голова и ноги животного. В тради-
ционной кухне чувашей Южного Приуралья эта каша так и называется — пуç пăтти 
(каша головы) или кукар пăтти (каша голья) [Афанасьева, 2002: 45]. Позднее в тради-
цию культуры питания чувашей вошли рис, пшено, овсянка, перловка и другие крупы. 
В некоторых случаях хозяйки варили кашу с добавлением нескольких видов круп. По-
дача на стол каши соблюдается и в настоящее время. Однако это блюдо в чистом виде 
не подают, а подают вместе с мясом, рыбой, овощами и т. д.

Традиционными напитками поминальной трапезы испокон веков были домашнее 
пиво из хмеля и солода сăра, самогонка сăмакун / ханша / аншарли/ кумăшка, покуп-
ная водка эрех. Люди, держащие пчел, с использованием меда, воды, солода или заквас-
ки готовили медовую бражку кăрчама или выдержанный на хмелевых дрожжах креп-
кий медовый напиток симпыл. Квас, чай, компот, кисель и различные соки получили 
распространение сравнительно поздно, лишь начиная с 60–70‑х гг. ХХ в.

Таким образом, основными блюдами на поминальном столе у чувашей были хлеб 
çăкăр, блины икерчĕ, лепешки хăймалу, кӳптĕрме, çӳхӳ, суп-лапша из курятины салма 
яшки / чăх яшки, суп из говядины — какай яшки / какай шӳрпи / аш яшки / аш шӳрпи, 
суп из потрохов сӳрме, суп из голья кукар яшки, каша пăтă. Из напитков — пиво и до-
машняя водка.

Запрещенные продукты, блюда и напитки
На поминальном столе чувашей можно было увидеть практически все кушанья и на-

питки, которые использовались в быту и в празднично-обрядовых ситуациях. Одна-
ко были и исключения: некоторые продукты, блюда и напитки на поминальный стол 
не ставились ни в коем случае.

К примеру, для приготовления поминальных кушаний запрещалось использовать 
свинину. Потому что свинья считалась не только «нечистым», но и плотоядным жи-
вотным. По народным представлениям, плотоядные животные, которые приносят 
смерть другому существу, представляли такую же опасность и для покойника. Возмож-



194 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

но, что этот запрет является рудиментом прежней мусульманской веры чувашей, а так-
же результатом многовекового влияния на них исламизированного населения (прежде 
всего татар) и мусульманской веры в целом.

Кроме свинины чуваши также избегали готовить еду из козьего мяса. Коза счита-
лась «проклятым» или дьявольским животным, и её мясо ели только в повседневной 
жизни, но не использовали для ритуальных целей.

Также под запретом были блюда из рыбы. В народе бытовало поверье, что после по-
едания рыбы родными и близкими покойного последний на «том свете» будет плавать 
в воде также, как рыба [Сергеева, 2021: 257].

Практически никогда не готовили блюда с молоком и молочными продуктами, такие 
как молочный суп, кислое молоко, сметана, творог, масло. На похоронно-поминальных 
трапезах молоко никогда не использовалось также в качестве напитка.

Как отмечалось выше, в некоторых ареалах проживания чувашей к запрещенным 
блюдам относились закрытые пироги [Сергеева, 2021: 257]. Объяснением этого запре-
та является толкование, которое было записано в начале ХХ в. в одном из чувашских 
селений Среднего Поволжья: «Кукӑль тумаççӗ, кукӑль пӗçерсен, вилнӗ çыннине япа-
лапа чӳркесе кӑмакана пӑрахса çунтарнӑ пек пулать, теççӗ» (Пирог не готовят, если 
готовят пирог, это значит, что мертвеца закутывают во что‑либо и сжигают в печи) 
[НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 231. Л. 371]. Это говорит о том, что согласно нормам симпа-
тической магии, имевшей место в обычаях и верованиях чувашей, пироги, приготов-
ляемые для поминального стола, ассоциировались с телом покойника.

По этой же причине мучные продукты, которые выставлялись на поминальный стол, 
такие как хлеб, лепешки и другое, никогда не резали ножом. Как правило, их ломали 
на отдельные кусочки руками и только после этого ставили на стол. В настоящее время, 
руководствуясь этим же поверьем, на поминальный стол не ставят разного рода сала-
ты, в состав которых входят мелко накрошенные ножом овощи или другие продукты.

Спектр подобного рода запретов был достаточно широк. До больших поминок, 
а позднее — до наступления 40 дней со дня смерти, родным и близким покойного за-
прещалось топить в домах печь, подавать жар в бане, печь блины и пироги, шить оде-
жду, стирать белье, толочь в ступе кудель, ставить жерди в огороде, копать землю, 
стричь овец, мазать печку глиной. Считалось, что все эти действия могут причинить 
покойному физическую боль и страдания. Если кто‑нибудь из этого круга людей нару-
шал табу и, например, топил печку, стряпал пироги или блины, подавал жар в бане, это 
было равносильно тому, что обжигалось лицо и тело покойника. По этой же причине 
не стирали белье, так как грязная вода может попасть в глаза и рот покойника, не ма-
зали и не белили печь — глиной и побелкой забьются глаза, рот и уши, не пряли нит-
ки и не стригли овец — есть опасность причинить боль волосам покойного, не поль-
зовались иголкой и не шили одежду — можно уколоть тело, не обрабатывали волокна 
в ступе — можно раздробить суставы и кости и т. д. [Петров, 2021: 162].

К этой же категории относится запрет родным и близким умершего есть мясо ку-
рицы, приготовленной для поминального обеда. Существовало поверье, что поедание 
курицы в этот день равносильно поеданию тела покойника: «Потом все, кроме семей-
ных, из которой семьи был умерший, садятся за стол есть курицу и пить пиво. Хозяе-



195Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ва же этой курицы не ели, потому что у чуваш было поверье, что если кто из домашних 
будет есть мясо этой курицы, заколотой на имя умершего, то он будет есть тело умер-
шего» [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 176. Л. 167].

С переходом чувашей в христианскую религию, который начался в 30–40‑е гг. 
XVIII в., в их религиозную практику вошла традиция придерживаться постной или ско-
ромной пищи, в том числе во время поминальных трапез. В соответствии с этой тра-
дицией в определенные дни православного календаря мирянам запрещалось употреб-
лять продукты и еду, полученные от теплокровных животных и птиц — мясо, субпро-
дукты, животный жир, молоко, масло, кисломолочные продукты, яйца, а также блюда, 
содержащие эти ингредиенты. Скоромная пища обычно не употреблялась во время ре-
лигиозных постов. Поэтому, если поминальные трапезы совпадали с постными дня-
ми, набор продуктов и блюд существенно менялся. В обычный пост из состава поми-
нальных блюд исключались мясные и молочные продукты, а в строгий пост — также 
рыба и растительное масло. Однако эта традиция среди чувашей утвердилась не сра-
зу. Поначалу ее придерживалась только небольшая часть верующих. Доля постящихся 
составляет небольшую часть населения и в настоящее время, в том числе среди офи-
циально православных чувашей. Тем не менее во время поминальных трапез интере-
сы постящихся учитываются и соблюдаются. Для них во время трапез готовятся от-
дельный стол с постной пищей или им за общим столом подаются специально приго-
товленные постные блюда. С учетом поста вместо мясомолочной пищи им предлага-
ются кушанья из рыбы, грибов, круп и овощей.

Запреты и ограничения, соблюдаемые при приготовлении поминальных блюд
В процессе приготовления пищи для поминального стола также существовали опре-

делённые правила и ограничения. Их было не так много, но они соблюдались неукос-
нительно. В частности, для приготовления мучных продуктов, таких как блины, лепёш-
ки и другие кушанья, использовали только пресное тесто тутлă чуста [Прокопьев, 
1903:16; Ашмарин, 1941: 302–303]. Кислое тесто для этих целей запрещалось. Это объ-
яснялось тем, что тесто, приготовленное на закваске, имело семантику возрастания, 
увеличения, прибавления [Cергеева, 2021: 255], что противоречило смыслу и содержа-
нию похоронно-поминального обряда.

Кроме этого, для приготовления этих кушаний нельзя было использовать муку, по-
лученную из нового урожая. Следовательно, для этих целей применяли только «старую» 
муку, оставшуюся от прежних запасов урожая [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 218. Л. 13].

С учетом ряда запретов пекли блины — один из главных блюд поминальной трапе-
зы. Согласно чувашским обычаям, в день похорон и поминок в доме покойника обяза-
тельно должно было пахнуть жаренными на сковороде блинами. Считалось, что таким 
образом можно насытить покойников, так как они будут вдыхать их аромат. В процес-
се приготовления первый испеченный блин откладывали в сторону, так как он предна-
значался для покойника. Потом его выбрасывали на улицу или отдавали собакам, по-
скольку верили, что умершие приходят к живым в облике собак. Поэтому в дни, когда 
поминали умерших, собак не обижали и всячески баловали едой, в том числе с поми-
нального стола [Прокопьев, 1903: 24, 34]. Остальные блины складывали друг на друга 
в виде горки, а затем расставляли на разных местах стола, за которым проводили тра-



196 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

пезу. Блины при этом старались не пережаривать, чтобы у покойного на «том свете» 
не изменился цвет лица, и он не стал красным [Сергеева, 2015: 126].

Ещё одной особенностью указанных поминальных блюд было то, что при их при-
готовлении не использовалась соль. Есть основания предполагать, что без соли гото-
вили не только специальные поминальные кушанья хăймалу, çӳхӳ, кӳптĕрме, но и бли-
ны икерчĕ. По Л. С. Лаврентьевой, которая изучила и обобщила роль и значение соли 
в обрядах и верованиях восточных славян, это было продиктовано тем, что еда без соли 
олицетворяла еду иного, т. е. потустороннего мира [Лаврентьева, 1992: 53]. Следует от-
метить, что кушанья без соли в дни похорон и поминок бытовали не только у восточ-
ных славян [Лаврентьева, 1992: 52–53; Пьянкова, Седакова, 20212: 114], но и народов 
Поволжья, в частности, у бесермян и удмуртов [Попова, 2023: 581–582]. Аналогичные 
представления, возможно, были распространены и среди чувашей.

Некоторые запреты соблюдались при приготовлении горячих блюд, например, супа 
на курином бульоне с лапшой. Лапшу готовили особым способом: сначала замешивали 
тесто, затем его раскатывали, а после этого руками разрывали на мелкие кусочки раз-
мером в ноготь. Разрезать раскатанное тесто ножом было запрещено, иначе тело по-
койника будет испытывать боль и страдания. Поэтому такая лапша так и называлась — 
татнă салма (досл. «оторванная лапша») или алăпа татнă салма (лапша, оторван-
ная руками), а суп, приготовленный из нее, — татнă салма яшки (суп с оторванной 
лапшой) [Афанасьева, 2002: 44].

Использование ножа было также под запретом при разделке сваренного мяса. К при-
меру, перед тем как подать на стол мясо курицы, его разделывали исключительно ру-
ками. При приготовлении поминального стола этого правила придерживаются и в на-
стоящее время. По этой же причине на поминальный стол не кладут острые предметы, 
прежде всего ножи и вилки [ЧНТ, 2009: 29]. По верованиям чувашей, они являются ко-
лющими предметами, а потому для покойника представляют опасность.

Ряд обязательных запретов соблюдали при забое скота и птицы, а также в процес-
се приготовления мясных блюд. В день похорон и поминок покойнику в обязательном 
порядке следовало пожертвовать домашнюю птицу или домашний скот. На этот счёт 
среди чувашей, особенно сельского населения, до сих пор существует правило, соглас-
но которому покойнику обязательно нужно принести кровавую жертву — юн кăлар-
малла (досл. «выпустить кровь»). В честь умершего обычно закалывали курицу (ред-
ко петуха), а также овцу (если покойником была женщина) или барана (если покойник 
мужчина). В старину на поминках мужчины резали бычка, жеребенка или лошадь, жен-
щины — корову или теленка. Обычно умирающий перед смертью сам указывал на скот, 
который следовало зарезать и сварить из него еду [Салмин, 2007: 337].

Считалось, что на том свете покойник будет ухаживать за ними и использовать 
их в качестве рабочих и ездовых животных [Прокопьев, 1903: 26–27]. Тем не менее, 
животных в основном закалывали на больших поминках, а на индивидуальных по-
минках, например, на 3‑й, 7‑й, 9‑й, 20‑й дни обходились жертвованием курицы. Бо-
лее предпочтительной считалась овца, так как она символизировала «продолжение 
рода» [Ягафова, Петров, 2023: 171]. Если по каким‑либо причинам приходилось ре-
зать барана, то на землю клали несколько монет и, обращаясь к усопшему, говорили: 



197Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

«Вот, для тебя режем барана, прими. А на эти деньги купи там себе овцу» [ПМА‑2]. 
По народным воззрениям, принесение в жертву овцы, возможно, гарантировало по-
койнику прибавление поголовья скота, в чем он был заинтересован так же, как и его 
живые родственники.

После того, как резали курицу, перья и пух птицы выбрасывали на улицу [Прокопь-
ев, 1903: 23], потому что они считались законной долей покойника и их хранить дома 
запрещалось. В прошлом их выкидывали в какой‑либо овраг за пределами селения 
или на улицу. В настоящее время пух и перья птицы собирают в мешочек, после чего 
кладут в гроб или закапывают на дне могильной ямы [Ягафова, Петров, 2023: 170–171].

Как правило, забивали только домашнюю живность, брать или покупать ее на сто-
роне запрещалось. Перед закланием голову животного направляли в сторону кладби-
ща, иначе жертва не дойдет до покойника. В это время женщины крошили на землю 
три лепешки хăймалу или хлеб, а на голову животного из ковша выливали воду, чтобы 
оно отряхнулось и стало пригодным для жертвоприношения. После этого они в полго-
лоса пели или произносили речитативом причитание по покойнику сас кăларни [Про-
копьев, 1903: 27–28]. Собирать кровь для последующего употребления запрещалось, так 
как она предназначалась покойнику. Поэтому делали так, чтобы кровь стекала на зем-
лю в специально приготовленное углубление.

Кроме этого, животных всегда резали на сакрально «чистом» месте. По К. П. Про-
копьеву, у чувашей-язычников таковым считалось место, на котором мастерили гроб 
[Прокопьев, 1903: 27]. В других локальных традициях пригодным для жертвоприно-
шений местом являлся небольшой участок, находящийся на восточной стороне подво-
рья. Здесь членам семьи запрещалось справлять нужду, выливать нечистоты, скверно-
словить, ударять по земле палкой и т. д. [Ягафова, Петров, 2023: 283].

Для приготовления поминальной пищи использовали только левые половинки туш 
животных, так как правые половинки были под запретом. К примеру, в начале ХХ в. 
так поступали чуваши Свияжского уезда Казанской губ. [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 208. 
Л. 109–110]. Некрещеные чуваши на больших поминках варили левые половинки туши, 
а правые откладывали для проведения обряда после установления надмогильного па-
мятника юпа, совершаемого через несколько дней [Салмин, 2007: 339]. Эта традиция 
жива и сегодня. Так, чуваши Южного Приуралья из левой половинки туши животно-
го готовят исключительно поминальную еду, а мясо с правой половинки употребляют 
в обычные дни [ПМА‑1]. Такой избирательный подход, вероятно, был обусловлен тем, 
что у чувашей, как и у других народов, левая сторона ассоциировалась с потусторон-
ним миром, т. е. миром мертвых и миром предков. Сказанное подтверждается и други-
ми фактами похоронно-поминальной практики чувашей. Например, все узлы на оде-
жде и обуви умершего завязывали исключительно в левую сторону, при одевании по-
койника перво-наперво надевали левый рукав одежды и только потом правый, левую 
полу верхней одежды всегда клали поверх правой, онучи на ногах заворачивали не сле-
ва направо, а наоборот [Петров, 2018: 208–209].

В некоторых селениях при приготовлении поминальных блюд не использовали вну-
тренности животного — сердце, легкие, трахею с горлом, печень и кишки. Это объяс-
нялось поверьем, что их употребление может вызвать у родственников сильные боли 



198 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

внутренних органов [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 208. Л. 109–110] или же принести боль-
шое горе [Салмин, 2007: 338].

Поминальная трапеза и связанные с ней запреты
В завершение несколько слов о некоторых запретах и ограничениях, имевших место 

на поминальных трапезах. Из всех коллективных трапез своими особенностями отли-
чалась трапеза, которая устраивалась на больших поминках. У некрещеных чувашей 
эта трапеза называлась юпа, у крещеных — сороковины или поминки сорокового дня — 
пумилкке, хĕрĕхмĕшĕ. В соответствии с традиционными представлениями, в этот день 
душа покойного навсегда покидала родной дом. Поэтому, чтобы с ним «попрощаться» 
и достойно проводить в «мир предков», приглашали как можно больше людей. Наряду 
с родственниками и близкими на поминки приглашали всех участников похорон, но, 
прежде всего, тех, кто изготавливал гроб, кто копал могилу, кто обмывал тело покой-
ника, кто после выноса гроба мыл внутренние помещения жилища, кто стирал белье, 
кто пек блины, кто варил еду и готовил поминальный стол и т. д.

Поминальный стол старались сделать богатым и разнообразным. Экономить на еде 
и питье запрещалось. Это делали для того, чтобы покойник на своих прощальных по-
минках получил обильное угощение и всем остался доволен. Кроме этого, бытовало по-
верье, что за недостаточное угощение и почтение умерший может наказать родствен-
ников, наслав на них различные болезни, бедствия и несчастья.

Считалось, что во время поминальных застолий вместе со всеми остальными пита-
ется и покойник. В прошлом для него либо на скамейке, либо на столе около входной 
двери, либо на краю общего поминального стола ставили большую деревянную чашу, 
в которую поминающие поочередно по кусочку отрывали разные виды пищи. Рядом 
с ней на столе или под ним ставили деревянное ведро или другой сосуд, куда отливали 
домашнее пиво, вино или водку. По краям чаши и ведра прикрепляли и зажигали све-
чи, которые с собой приносили участники поминок [Прокопьев, 1903: 23, 25, 29]. На-
чиная с ХХ в., вместе с большой чашей или миской, куда крошилась еда и отливалось 
питье, на стол стали ставить столовые приборы с едой — тарелку с супом, стакан с пи-
вом (чаем, компотом), рюмку с водкой, столовую и чайную ложки. Также для покойни-
ка ставили отдельный стул, а сверху на него клали подушку. Суп всегда наливали в та-
релку, которой покойник пользовался при жизни. Впоследствии указанные тарелку 
и ложку с другими столовыми приборами не смешивали, так как их использовать на-
равне с другой посудой было нельзя. В поминальный обед в день похорон, а также в по-
следующие поминальные дни для покойника ставили только эту посуду, а после боль-
ших поминок их разбивали и выкидывали.

Стул и место за столом, предназначенные для покойника, должны были оставать-
ся незанятыми в течение всей трапезы. Кому‑либо садиться на это место и тем более 
принимать пищу запрещалось. С одной стороны, этим родственники демонстрирова-
ли почтительное отношение к покойнику, с другой — подчеркивали дистанцирован-
ность умершего от них и принадлежность к миру предков.

Коллективную поминальную трапезу начинали только после совершения обряда 
ритуального «кормления» хывни [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 243. Л. 74]. Обряд «корм-
ления» был прост и универсален во всех ареалах проживания чувашей — все участни-



199Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ки поминок по очереди подходили к чаше, стоящей на столе, и со словами «Умăнта 
пултăр» (Пусть будет пред тобою) крошили в нее что‑нибудь из еды. Напитки (пиво, 
вино, водку), как было отмечено выше, отливали в другой сосуд. Вначале со своими 
кушаньями этот обряд совершали домохозяева и члены семьи, за ними — приглашен-
ные гости [Прокопьев, 1903: 29; Салмин, 2007: 341]. С начала ХХ в. напитки стали от-
ливать непосредственно в чашу с едой, отдельное ведро или сосуд для этих целей при-
менялось все реже и реже. Затем 3 или 5 человек из числа родственников (обязатель-
но нечетное число) выходили во двор и все содержимое сосудов со словами «Умăнта 
пултăр» выливали около столбовых ворот и возвращались в дом. Только после этого 
начиналось общее застолье. В некоторых локальных традициях обряд «кормления» со-
вершали во время коллективной трапезы. Все виды продуктов с поминального стола 
понемногу складывали в чашу или миску, затем периодически, но обязательно нечет-
ное количество раз (от 3 до 5) выносили во двор. В других местностях этот обряд со-
вершали перед завершением трапезы. При этом использованную посуду внутрь жили-
ща не заносили и оставляли во дворе или в сенях до следующего дня.

В день похорон во время поминального обеда, а в некоторых селениях и на боль-
ших поминках соблюдали гендерный принцип. Сначала за стол садились мужчи-
ны и только после них женщины, которым первыми садиться за стол запрещалось 
[Сергеева, 2021: 257]. Информанты объясняют это тем, что за стол первыми должны 
сесть те, кто копал могилу, изготавливал гроб, нес его до территории кладбища, т. е. 
мужчины. Однако вполне возможно, что это является проявлением прежних мусуль-
манских традиций, в соответствии с которыми женщины и мужчины в обществен-
ных местах должны были питаться не только отдельно друг от друга, но и в разных  
помещениях.

После поминальной трапезы хозяевам провожать гостей запрещалось, в против-
ном случае в доме появится еще один покойник. На этот феномен обратил внимание 
Н. Каменский и отметил в сочинении о языческих обрядах и религиозных веровани-
ях чувашей. По этому поводу он, в частности, написал следующее: «Когда гости выхо-
дят из того дома, где был их покойник, то их никто из хозяев не провожает, иначе, буд-
то бы, у них кто‑нибудь умрет очень скоро» [Каменский, 1879: 32].

Обращает на себя внимание также запрет после больших поминок оставлять в доме 
излишки еды и питья. Потому что бытовало поверье, что все приготовленные куша-
нья после поминок для последующего потребления становятся непригодными [Про-
копьев, 1903: 34]. Неслучайно приготовленное для поминок пиво у чувашей называ-
лось вилнĕ çын сăри (досл. пиво мертвого человека) [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 152. Л. 
165–165 об.] или виле сăри / вилĕ сăри (досл. пиво мертвеца) [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 
21. Л. 531–532]. Руководствуясь этим табу, чуваши от излишков пива после поминок 
всячески избавлялись, т. е. выливали на улицу [Ашмарин, 1930: 230].

Аналогично поступали с остатками поминального супа [Прокопьев, 1903: 34]. Если 
оставшийся после трапезы бульон выливали, то мясо и другие продукты раздавали од-
носельчанам. Одни раздавали соседям, другие — беднякам и нищим, третьи — прожи-
вающим по соседству этнически неродственным народам, например, татарам [Тимря-
сов, 1876: 274]. Поэтому, чтобы все яства и напитки были съедены и выпиты и ничего 



200 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лишнего не оставалось, устроители поминок на трапезу приглашали как можно боль-
ше людей — родственников, соседей, односельчан, в том числе и посторонних людей.

Заключение
Таким образом, еда и напитки являются важной и составной частью не только куль-

туры питания, но и религиозных представлений и верований. Наибольшую устойчи-
вость и значимость пища сохраняет в семейно-обрядовой сфере, в том числе в обы-
чаях и обрядах похоронно-поминального цикла. Включаясь в обряд, она приобретает 
выраженные ритуальные функции и становится важным и необходимым элементом 
как обряда в целом, так и отдельных промежуточных его этапов. Именно по этой при-
чине еда и пища в обрядах похорон и поминок приобретают выраженный сакрализи-
рованный характер. Это находит отражение также в системе пищевых запретов и огра-
ничений. Последние не только регламентировали бытовое и ритуальное поведение че-
ловека во время ритуала похорон и поминок, но и накладывали определенные огра-
ничения на ассортимент пищи и напитков, технологию приготовления, особенности 
трапезы, количество блюд и участников обряда и т. д.

В настоящее время пищевые запреты и ограничения в похоронно-поминаль-
ной обрядности чувашей соблюдаются, но не так беспрекословно и последовательно, 
как в прошлом. Уменьшение и исчезновение запретительных норм обусловлено сти-
ранием границ между сакральным и профанным пространствами, необязательностью 
их соблюдения для большинства членов социума, современными социокультурными 
процессами и т. д.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено в рамках Государственного задания Института этнологи-

ческих исследований УФИЦ РАН № 122041900118–5.
Acknowledgement and funding
The research was carried out within the framework of the State Assignment of the Institute 

of Ethnological Studies UFRC RAS № 122041900118–5.

Список сокращений
ВЧУ — Вестник Чувашского университета
ИКЕ — Известия Казанской епархии
МАЭ — Музей антропологии и этнографии
НА — Научный архив
ПМА — Полевые материалы автора
СГСПУ — Самарский государственный социально-педагогический университет
СМАЭ — Сборник Музея антропологии и этнографии
ТЖЛАИ — Томский журнал лингвистических и антропологических исследований
УИИЯЛ — Удмуртский институт истории, языка и литературы
ФИКИ — Фонд историко-культурологических исследований им. К. В. Иванова
ЧГИГН — Чувашский государственный институт гуманитарных наук
ЧНТ — Чувашское народное творчество



201Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК:
Абукаева Л. А. Запреты в системе воззрений мари. Йошкар-Ола : Марийский гос. 

ун-т, 2018. 212 с.
Афанасьева Л. А. Ритуальные блюда в похоронно-поминальном обряде чувашей 

Приуралья // Актуальные проблемы тюркской и финно-угорской филологии: теория 
и опыт изучения : материалы Всероссийской науч.‑практ. конф. Елабуга : Елабужский 
государственный педагогический институт, 2002. С. 43–46.

Ашмарин Н. И. Словарь чувашского языка. Чебоксары : Наркомпрос, 1930. Вып. V. 
420 с.

Ашмарин Н. И. Словарь чувашского языка. Вып. XVI. Чебоксары : Чувашгосиздат, 
1941. 376 с.

Виноградова Л. Н., Толстая С. М. Запреты // Славянские древности: этнолингви-
стический словарь в 5 т. Т. 2. Д — К (Крошки). М. : Международные отношения, 1999. 
С. 269–273.

Каменский Н. Современные остатки языческих обрядов и религиозных верований 
у чуваш. Казань : Типография Императорского ун-та, 1879. 36 с.

Касимова Д. Г. Семейная обрядность чепецких татар (середина XIX–ХХ вв.). Ижевск : 
УИИЯЛ, 2003. 300 с.

Лаврентьева С. Л. Соль в обрядах и верованиях восточных славян // СМАЭ. Т. 45: 
Из культурного наследия народов Восточной Европы. СПб. : МАЭ, 1992. С. 44–55.

Магницкий В. К. Материалы к объяснению старой чувашской веры. Собр. в некото-
рых местностях Казанской губ. Казань : Типография Императорского ун-та, 1881. 266 с.

Месарош Д. Памятники старой чувашской веры: пер. с венг. Чебоксары : ЧГИГН, 
2000. 360 с.

Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук (НА ЧГИГН). Ед. хр. 21.
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 152.
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 176. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 208. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 218. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд.  I. Ед. хр. 231. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд.I. Ед. хр. 243.
Петров И. Г. Одежда в семейных обычаях и обрядах чувашей (XIX — начало ХХ века). 

Уфа : Башк. энцикл., 2018. 296 с.
Петров И. Г. Поведенческие запреты в похоронных и поминальных обрядах чува-

шей // ВЧУ. 2021. № 2. С. 158–170.
Петров И. Г., Ягафова Е. А. Ритуал похорон и поминок чувашей в контексте запре-

тов // ТЖЛАИ. 2023. № 2. С. 142–150.
Попова Е. В. Символика соли в верованиях и обрядах бесермян и удмуртов // Еже-

годник финно-угорских исследований. 2023. Т. 17. № 4. С. 575–586.
Прокопьев К. П. Похороны и поминки у чуваш. Казань : Императорский ун-т. 1903. 

39 с.



202 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Пьянкова К. В., Седакова И. А. Соль // Славянские древности: этнолингвистиче-
ский словарь в 5 т. Т. 5. С (Сказка) — Я (Ящерица). М. : Международные отношения, 
2012. С. 113–119.

Салмин А. К. Система религии чувашей. СПб. : Наука, 2007. 654 с.
Сергеева Е. В. Ритуальные блюда и напитки чувашей в семейной обрядности чу-

вашей // Исследования по этнологии чувашского народа : сб. ст. Чебоксары : ЧГИГН, 
2021. Вып. 1. С. 243–261.

Сергеева Е. В. Традиционная кухня и застольный этикет чувашей (конец XIX — на-
чало XXI в.). Историко-этнографическое исследование по материалам этнографиче-
ской группы низовых чувашей. Чебоксары : ФИКИ, 2015. 172 с.

Тимрясов С. Похороны и поминки у чуваш-язычников дер. Ишалкиной Чистополь-
ского уезда Саврушского прихода // ИКЕ. 1876. № 9. С. 269–274.

Тихомирова М. Н. Правила и запреты в пище и трапезе погребально-поминального 
обряда татар Западной Сибири // Сибирский сборник: Погребальный обряд народов 
Сибири и сопредельных территорий. СПб. : МАЭ РАН, 2009. Кн. 2. С. 93–100.

Чувашская мифология: этнографический справочник / науч. ред. Д. В. Егоров. Че-
боксары : Чуваш. кн. изд-во, 2018. 591 с.

Ягафова Е. А., Петров И. Г. Религиозные практики чувашей: традиции и их транс-
формация. Самара : СГСПУ, 2023. 352 с.

Чувашское народное творчество. Приметы и поверья. Сновидения / сост. Е. В. Фе-
дотова. Чебоксары : Чувашское книжное изд-во, 2009. 383 с. (на чуваш. яз.).

ПОЛЕВЫЕ МАТЕРИАЛЫ АВТОРА (ПМА)
ПМА‑1. Информатор П. М. Наумова, 1937 г. р., с. Уязыбашево Миякинского района 

Республики Башкортостан. 2004 г.
ПМА‑2: Информатор Е. М. Садаева, 1917 г. р., с. Мраково Гафурийского района Рес-

публики Башкортостан. 2004 г.

References
Abukaeva L. A. Zaprety v sisteme vozzrenii mari [Prohibitions in Mari belief system]. 

Ioshkar-Ola: Mariiskii gosudarstvennyi universitet, 2018, 212 p. (In Russian).
Afanas'eva L. A. Aktual'nye problemy tiurkskoi i finno-ugorskoi filologii: teoriia i opyt 

izucheniia. Materialy Vserossiiskoi nauchno-prakticheskoi konferentsii [Actual problems 
of Turkic and Finno-Ugric philology: theory and experience of study. Proc. of All-Russian 
Scientific and Practical Conference]. Elabuga: Elabuzhskii gosudarstvennyi pedagogicheskii 
institute, 2002, pp. 43–46 (in Russian).

Ashmarin  N. I.  Slovar' chuvashskogo iazyka [The Chuvash language dictionary]. 
Cheboksary: Narkompros, 1930, iss. V, 420 p. (in Russian).

Ashmarin  N. I.  Slovar' chuvashskogo iazyka [The Chuvash language dictionary]. 
Cheboksary: Chuvashgosizdat, 1941, iss. XVI, 376 p. (in Russian).

Egorov D. V. (ed.) Chuvashskaya mifologiya: etnograficheskii spravochnik [Chuvash 
mythology: an ethnographic handbook]. Cheboksary: Chuvashskoe knizhnoe izdatel'stvo, 
2018, 591 p. (in Russian).



203Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Iagafova E. A., Petrov I. G. Religioznye praktiki chuvashei: traditsii i ikh transformatsiya 
[Chuvash religious practices: traditions and their transformation]. Samara: SGSPU, 2023, 
352 p. (in Russian).

Kamenskii N. Sovremennye ostatki iazycheskikh obryadov i religioznykh verovanii u 
Chuvash [Modern remnants of pagan rites and religious beliefs among the Chuvash people]. 
Kazan: Tipografiia Imperatorskogo un-ta, 1879, 36 p. (In Russian).

Kasimova D. G. Semeinaya obryadnost' chepetskikh tatar (seredina XIX — ХХ vv.) [Family 
rituals of the Chepetsk Tatars (mid XIX–XX cc.).]. Izhevsk: UIIYaL, 2003, 300 p. (in Russian).

Lavrent'eva S. L. Sol' v obryadakh i verovaniyakh vostochnykh slavyan [Salt in rituals and 
beliefs of the East Slavs]. Sbornik Muzeya Antropologii I Etnografii [Collection of the Museum 
of Anthropology and Ethnography]. St. Petersburg, 1992, vol. 45, pp. 44–55 (in Russian).

Magnitskii V. K. Materialy k ob'iasneniyu staroi chuvashskoi very. Sobr. v nekotorykh 
mestnostiakh Kazanskoi gub. Kazan: Tipografiia Imperatorskogo un-ta, 1881, 266 p. 
(in Russian).

Mesarosh D. Pamyatniki staroi chuvashskoi very [Monuments of the old Chuvash faith]. 
Cheboksary: ChGIGN, 2000, 360 p. (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 21 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 152 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 176 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 208 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 218 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 231 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 243 (in Russian).

Petrov I. G. Odezhda v semeinykh obychayakh i obryadakh chuvashei (XIX — nachalo ХХ 
veka) [Clothing in Chuvash family customs and rituals (XIX — early XX centuries)]. Ufa: 
Bashk. entsikl., 2018, 296 p. (in Russian).

Petrov I. G. Povedencheskie zaprety v pokhoronnykh i pominal'nykh obriadakh chuvashei 
[Behavioural prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites]. Vestnik Chuyvashskogo 
Universiteta [Bulletin of the Chuvash University]. 2021, no. 2, pp. 158–170 (in Russian).



204 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Petrov I. G., Iagafova E. A. Ritual pokhoron i pominok chuvashei v kontekste zapretov 
[Chuvash funeral and wake ritual in the context of  prohibitions]. Tomskii Zhurnal 
Antropologicheskikh I Lingvisticheskikh Issledovanii [Tomsk Journal of Linguistic and 
Anthropological Research]. 2023, no. 2, pp. 142–150 (in Russian).

Popova E. V. Simvolika soli v verovaniyakh i obryadakh besermyan i udmurtov [Symbolism 
of salt in the beliefs and rites of Besermians and Udmurts]. Ezhegodnik finno-ugorskikh 
issledovanii [Finno-Ugric Studies Yearbook]. 2023, vol. 17, no. 4, pp. 575–586 (in Russian).

Prokop'ev K. P. Pokhorony i pominki u Chuvash [Funerals and wakes of Chuvashs]. Kazan: 
Imperatorskii un-t, 1903, 39 p. (in Russian).

P'yankova K. V., Sedakova I. A. Sol' [Salt]. Slavyanskie drevnosti: etnolingvisticheskii 
slovar' v 5 t. [Slavic antiquities: ethnoiinguistic dictionary. 5 vols]. Moscow: Mezhdunarodnye 
otnosheniya, 2012, vol. 5, pp. 113–119 (in Russian).

Salmin A. K. Sistema religii chuvashei. St. Petersburg: Nauka, 2007, 654 p. (in Russian).
Sergeeva E. V. Ritual'nye blyuda i napitki chuvashei v semeinoi obriadnosti chuvashei 

[Chuvash ritual dishes and drinks in Chuvash family rituals]. Issledovaniya po etnologii 
chuvashskogo naroda [Studies on ethnology of the Chuvash people]. Cheboksary: ChGIGN, 
2021, iss. 1, pp. 243–261 (in Russian).

Sergeeva E. V. Traditsionnaya kukhnya i zastol'nyi etiket chuvashei (konets XIX — nachalo 
XXI v.). Istoriko-etnograficheskoe issledovanie po materialam etnograficheskoi gruppy nizovykh 
chuvashei [Traditional cuisine and table etiquette of the Chuvash people (late XIX — early XXI 
century). Historical and ethnographic research on the materials of the ethnographic group 
of the lower Chuvash people] Cheboksary: FIKI, 2015, 172 p. (in Russian).

Tikhomirova M. N. Pravila i zaprety v pishche i trapeze pogrebal'no-pominal'nogo obryada 
tatar Zapadnoi Sibiri [Rules and prohibitions in food and meals of the funeral and memorial 
rites of the Tatars of Western Siberia]. Sibirskii sbornik: Pogrebal'nyi obryad narodov Sibiri 
i sopredel'nykh territorii [Siberian Collection: Burial Rites of the Peoples of Siberia and 
Adjacent Territories]. St. Petersburg: MAE RAN, 2009, book 2, pp. 93–100 (in Russian).

Timriasov S. Pokhorony i pominki u chuvash-iazychnikov der. Ishalkinoi Chistopol'skogo 
uezda Savrushskogo prikhoda [Funerals and commemorations of the Chuvash pagans in 
Ishalkino of the Chistopol district of the Savrush congregation]. Izvestiya Kazanskoi Epatkhii 
[News of the Kazan diocese]. 1876, no. 9, pp. 269–274 (in Russian).

Vinogradova  L. N., Tolstaia  S. M.  Zaprety [Prohibitions]. Slavyanskie drevnosti: 
etnolingvisticheskii slovar' v 5 t. [Slavic antiquities: ethnoiinguistic dictionary. 5 vols]. Moscow: 
Mezhdunarodnye otnosheniya, 1999, vol. 2, pp. 269–273 (in Russian).

Chuvashskoe narodnoe tvorchestvo. Primety i pover'ya. Snovideniya [Chuvash folk art. 
Omen and beliefs. Dreams]. Cheboksary: Chuvashskoe knizhnoe izdatel'stvo, 2009, 383 p. 
(in Chuvash).

Статья поступила в редакцию: 29.10.2024
Принята к публикации: 12.09.2025

Дата публикации: 29.12.2025


