
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 4



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 4

Раздел I. АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Гатин М. С., Абзалов Л . Ф., Мустакимов И. А ., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса 
раиса в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного 
анализа).............................................................................................................................................................7
Горячев А . А . Захоронения кремированных останков в керамических урнах 
по материалам могильников эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный  
Казахстан)..................................................................................................................................................... 26
Марсадолов Л . С. О каменных изваяниях из Тувы (по материалам экспедиций 
Александра Даниловича Грача)............................................................................................................ 50
Пилипенко А . С., Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А ., Папин Д. В. 
Предварительные результаты палеогенетических исследований  
Бобровского грунтового могильника (леосостепной Алтай)................................................ 70
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда 
с Тахти-Сангина..........................................................................................................................................93
Шнайдер С. В., Холматов Н. У., Рахимжанова С. Ж., Федорченко А . Ю.,  
Рендю У, Марковский Г. И. Неолитические материалы со стоянки Тепакуль‑4 
(Зеравшанский хребет, Узбекистан)................................................................................................ 114

Раздел II. ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Китинов Б. У. Туглук Тимур и особенности политико-религиозного развития 
Могулистана (середина XIV в. — начало XV в.).......................................................................... 137
Баимов А . Г., Тузбеков А . И. Эзотерики в археологическом пространстве 
Республики Башкортостан: нетнографическое исследование............................................ 165
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-
поминальной обрядности чувашей................................................................................................. 187
Садалова Т. М. О характеристике богатырского лука в эпических сказаниях............... 205

Раздел III. РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских 
вотчин в контексте государственно-конфессиональной политики..................................220
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация 
старообрядцев Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. 
в контексте государственно-конфессиональной политики Российской  
империи.......................................................................................................................................................240
Чуркин М. К., Маткаримова С. М., Абдуллаева Н. Б. Дискурс и практики 
переселенческого дела в Туркестанском крае во второй половине XIX —  
начале XX в.: этноконфессиональный аспект............................................................................. 259

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................280



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 4

Section I. ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A ., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal 
status of ra»is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis)....................7
Goryachev A. A. Cremated remains in ceramic urns from Bronze Age burials 
in South-Western Semirechye.................................................................................................................. 26
Marsadolov L. S. On stone sculptures from Tuva (based on the materials  
of the expeditions of Aleksandr Danilovich Grach).......................................................................... 50
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin........... 70
Shnaider S. V., Kholmatov N. U., Rakhimzhanova S. Z., Fedorchenko A. Y., Rendu W., 
Markovskii G. I. The Neolithic complex of the Tepakul‑4 site (Zeravshan range,  
Uzbekistan).....................................................................................................................................................93
Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V. 
Preliminary results of paleogenetic studies of the Bobrovsky ground burial  
(forest-steppe Altai)................................................................................................................................... 114

Section II. ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kitinov B. U. Tughluk Timur and the Peculiarities of the Political and Religious 
Development of Moghulistan (mid‑14th century — early 15th century)................................ 137
Baimov A. G., Tuzbekov A. I. Esoterica in the archaeological space of the Republic  
of Bashkortostan: netnographic research........................................................................................... 165
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites............... 187
Sadalova T. M. On the characteristics of the Heroic Bow in Epic Tales.................................... 205

Section III. RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art  
of Stroganov estates in the context of state-confessional policy..................................................220
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old 
believers of the Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning  
of the 20th centuries in the context of the state-confessional policy  
of the Russian empire...............................................................................................................................240
Churkin M. K., Matkarimova S. M., Abdullaeva N. B. Discourse and practices  
of migration in Turkestan region in the second half of the 19th — early 20th centuries: 
ethno-confessional aspect....................................................................................................................... 259

FOR AUTHORS........................................................................................................................................280



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Раздел III 
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА

УДК 2–21+ 008 + 7.03 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–11

С. Д. Ворошин

Южно-Уральский государственный университет, Челябинск (Россия)

РЕПРЕЗЕНТАЦИИ ФЕНОМЕНА СВЯТОСТИ 
В ИСКУССТВЕ СТРОГАНОВСКИХ ВОТЧИН 
В КОНТЕКСТЕ ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ

Работа исследует особенности реализации государственно-конфессиональной по-
литики Позднего Средневековья на примере искусства строгановских вотчин XVI–
XVII вв. Род Строгановых был выбран за существенный вклад в развитие урало-сибир-
ского региона и страны, успешное освоение новых территорий и продвижение в них 
православной культуры. Новизной исследования стала постановка проблемы отраже-
ния в строгановском искусстве феномена святости как основного стержневого кон-
цепта культуры России исследуемого периода. Для этого определено, какие события 
в конфессионально-государственной политике России отразились в культуре и искус-
стве Позднего Средневековья. После чего раскрыто, как образы святых формирова-
ли понимание святости на примере «строгановского» искусства. Установлена струк-
тура религиозной идентичности Строгановых, нашедшая отражение в поддерживае-
мом ими искусстве. Источниками выбраны иконы, выполненные по заказу Строгано-
вых. Для их изучения применялся теолого-культурологический подход, а также прин-
цип историзма, позволившие выявить сопричастность Строгановых стержневым кон-
цептам религиозной культуры исследуемого периода.

Ключевые слова: государственно-религиозная политика России Позднего Средне-
вековья, феномен святости в «строгановском» искусстве, религиозная идентичность 
Строгановых



221Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Для цитирования: 
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских вотчин 
в контексте государственно-конфессиональной политики // Народы и религии Евразии. 
2025. Т. 30, № 4. С. 220–239. DOI. 10.14258/nreur(2025)4–11.

Ворошин Семен Дмитриевич, кандидат культурологии, научный сотрудник 
НОЦ «Актуальные проблемы истории и теории культуры», Южно-Уральский 
государственный университет, Челябинск (Россия) Адрес для контактов: 
voroshinsd@susu.ru; https://orcid.org/0000–0002–1625–8642

S. D. Voroshin

South Ural State University, Chelyabinsk (Russia)

THE PHENOMENON OF HOLINESS  
AND ITS REPRESENTATIONS IN THE ART  
OF STROGANOV ESTATES IN THE CONTEXT  
OF STATE-CONFESSIONAL POLICY

The article examines the specifics of the state-confessional policy implementation in 
the Russian Late Middle Ages on the example the art of the Stroganov estates in 16th‑17th 
centuries. The Stroganov family was chosen for its significant contribution to the development 
of the Ural-Siberian region and the country, the successful development of new territories and 
the promotion of Orthodox culture there. The novelty of the study includes the phenomenon 
of holiness formulation and its reflection in the Stroganov art as the main core concept 
of Russian culture in the studied period. For this purpose, it was determined which events in 
the confessional-state policy of Russia were reflected in the culture and art of the Late Middle 
Ages. The author revealed how the images of saints shaped the understanding of holiness using 
the example of Stroganov art. The article demonstrates the structure of the Stroganovs religious 
identity, reflected in the art they supported. The icons commissioned by the Stroganovs were 
chosen as sources. The author used a theological-cultural approach, as well as the principle 
of historicism, which made it possible to identify the Stroganovs’ involvement in the core 
concepts of the religious culture of the period under study.

Keywords: state-religious policy of Russia in the Late Middle Ages, the phenomenon 
of holiness in Stroganov art, the religious identity of the Stroganovs



222 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

For citation: 
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art of Stroganov 
estates in the context of state-confessional policy. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, 
№ 4. P. 220–239 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–11.

Voroshin Semyon Dmitrievich, PhD in Cultural Studies, research fellow at the Scientific 
and Educational Center «Actual Problems of History and Theory of Culture», South Ural 
State University, Chelyabinsk (Russia) Contact address: voroshinsd@susu.ru; https://orcid.
org/0000–0002–1625–8642

Введение
Как известно, Россия восприняла христианство из Византии, а основателем ее го-

сударственно-конфессиональной политики стал равноапостольный святой Владимир 
Святославич (ок. 956–1015), великий князь киевский. Вместе с православием на Русь 
пришли новые созидательные идеи, которые консолидировались в формирующемся 
феномене святости.

Христианское понимание святости во многом базируется на ветхозаветном иуда-
изме, объясняющем феномен как непосредственный и необъяснимый опыт силы, пре-
восходящий человека. Древний Израиль воспринимал святость всего народа как выра-
жение благосклонного отношения Господа. Ветхозаветное понимание святости чело-
века носит коллективный характер, относящийся ко всему народу. Новозаветное зна-
чение напрямую связано с Иисусом Христом как личностью. Он обладал изначальной 
святостью как Сын Бога. Следуя заповедям Христа и его примеру, обычный человек 
мог в какой‑то степени приблизиться к святости. Таким образом, феномен перестает 
принадлежать определенному народу и преобразуется в универсальный дар, к кото-
рому каждый человек в христианском мире может приобщиться через единение с Бо-
гом [Ворохобов, 2020].

Основу святости составляет понимание христианства как религии спасения. Иисус, 
сын Божий, принес себя в жертву ради спасения человечества. В христианстве каждый 
человек любит Бога, молит Его о помощи и защите как Отца Небесного. Каждый сми-
ренно исполняет Его волю, следуя заповедям.

Эта идея спасения души через обретение вечной жизни стала центральной. Иисус — 
спаситель, принесший свою телесную природу в жертву на кресте ради человечества. 
Из этой концепции вырастает другая идея — греховности человека, которая также до-
минирует в христианстве. Борьба с греховностью, преодоление грубых аффектов че-
ловеческой природы, в том числе через поиски сакрального человека в себе, составля-
ет основу спасения души.

Итак, представление человека о греховности своей природы и вера в спасение со-
ставляют вместе основу святости. В работе предлагается следующее определение фе-
номена, выстроенное как обобщение автором дефиниций предшествующих иссле-
дователей с внесением собственного видения в контексте культуры России Позднего 



223Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Средневековая. Святость — это связь земного и человеческого с Божественным и Веч-
ным, преображение человека через сокровенное единение с Творцом и принадлеж-
ность иному, запредельному миру. Святость можно обрести через любовь, служение 
людям и стране, возведение и поддержку храмов, милосердие в сочетании с молитва-
ми, духовным самоуглублением. Наиболее близким народу примером святости стано-
вились свои, отечественные святые, служившие Родине, обладавшие личной доброде-
телью, индивидуальной биографией, но при этом они возвышались над конкретным 
временем. От Византии в Россию перешло такое понимание святости, что в ее обре-
тении важна не только духовность, но и красота, связывающая человека с Вечностью, 
что в дальнейшем нашло воплощение в искусстве.

Для лучшего понимания феномена святости и его репрезентации в государственно-
конфессиональной политике следует тщательнее изучить примеры из прошлого. Суще-
ственный вклад в развитие урало-сибирского региона и страны, освоение новых тер-
риторий и продвижение православной культуры внесла династия Строгановых. Вме-
сте с успешной торговой деятельностью, организацией промышленных центров ими 
формировалась религиозная идентичность как репрезентант святости.

Разносторонняя деятельность промышленников и покровителей искусств Строга-
новых активно изучалась начиная с XVIII в. и по настоящее время [Икосов, 1881; Сав-
ваитов, 1886; Дмитриев, 1889; Введенский, 1962; Попов, 1994]. Ряд работ посвящен ис-
кусству, созданному под их покровительством [Георгиевская-Дружинина, 1929; Дми-
триев, 1955; Такташова, 1981; Силкин, 1984; Парфентьев, Парфентьева, 1993; Парфен-
тьев, 2008; Преображенский, 2016; Parfentieva, Parfentiev, 2020]. Однако проблема отра-
жения феномена святости в искусстве Позднего Средневековья не раскрывалась. Та-
ким образом, автор впервые ставит цель изучить реализацию государственно-конфес-
сиональной политики путем репрезентации феномена святости в искусстве строганов-
ских вотчин. Для этого нужно проследить, какие события в конфессионально-государ-
ственной политике России отразились в культуре и искусстве Позднего Средневековья. 
Также необходимо раскрыть, как образы небесных покровителей формировали пони-
мание святости на примере «строгановского» искусства конца XVI — первой четвер-
ти XVII в. Это поможет выявить структуру религиозной идентичности Строгановых 
(мировой, национальный, региональный уровни), отразившейся в поддерживаемом 
ими искусстве. Мы исходим из посыла, что доминантой мировоззрения исследуемо-
го периода была святость, в ней сконцентрированы все стержневые концепты эпохи.

Итак, феномен святости — ключевой концепт культуры эпохи русского Поздне-
го Средневековья, сердцевина православия. Он наполнен созидательными идеями, 
определяющими особенности идентичности общества и человека исследуемого пе-
риода. Втягивая в сферу своего притяжения такие стержневые концепты, как книж-
ность, идея сакральности власти царя, восприятие православного государства как оса-
жденной крепости, идеологемы «Москва — Третий Рим», «Москва — новый Иеруса-
лим» и другие, феномен святости помогал элите своего времени, в том числе Строга-
новым, обеспечить развитие в экономических, социальных, духовных сферах, а глав-
ное — сформировать уникальную культуру. Отметим, что все стержневые концепты 
религиозной культуры непосредственно связаны друг с другом, образуя определенную 



224 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

иерархию. Но особое научно-теоретическое значение для предпринимаемого анали-
за имеет утверждение, что в культуре исследуемого периода ключевую роль играл фе-
номен святости, пронизывающий всю идеологическую сферу и раскрывающий самую 
суть ее религиозного осмысления.

Самым доступным для понимания средневекового человека проявлением свято-
сти можно считать образы небесных покровителей, в основном запечатленных в жи-
тийной литературе и иконах. Временные рамки нашего исследования охватывают ко-
нец XVI — первую четверть XVII в. и обоснованы тем, что исследуемые репрезентатив-
ные произведения датируются этим периодом подъема искусств строгановских вот-
чин. Анализ выполняется на следующих источниках: иконы Литургия «Иже Херуви-
мы», «Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах», «Богоматерь Владимирская, 
с господскими и богородичными праздниками в 18‑ти клеймах», «Никита-воин, пред-
стоящий Богоматери с Младенцем, с житием в 20‑ти клеймах», «Святой Царевич Дми-
трий в молении», «Богоматерь Владимирская» (табл. 1). Заказчиками этих произведе-
ний иконописи для своего домового Благовещенского собора в Сольвычегодске были 
Строгановы [Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков, 2003: 27, 32–33, 40, 49, 53].

Таблица 1
Типология строгановских икон

Tabl. 1
Typology of Stroganov icons

Икона Тип идентичности

Литургия «Иже Херувимы» Мировая, национальная, региональная и семейная

«Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах» Национальная

«Богоматерь Владимирская, с господскими и бого-
родичными праздниками в 18‑ти клеймах» Мировая, национальная

«Никита-воин, предстоящий Богоматери с Младен-
цем, с житием в 20‑ти клеймах» Мировая, национальная, семейная

«Святой Царевич Дмитрий в молении» Национальная

«Богоматерь Владимирская» Мировая, национальная

Поставленная проблема находится на стыке гуманитарного знания, поэтому нами 
выбран теолого-культурологический подход, а также принцип историзма, что по-
зволяет выявить сопричастность промышленников стержневым концептам право-
славной культуры. Так как в их основе лежат религиозные представления, мы сосре-
доточимся на отражении православных идей в произведениях искусства, созданных 
под покровительством Строгановых. Именно православие сыграло фундаменталь-
ную роль в историческом процессе формирования религиозной идентичности рус-
ского народа.

В сложные исторические периоды сформированная идентичность, выстраиваемая 
на основе единства языка и веры, позволяла народу сохранить себя, обеспечить разви-
тие в экономических, социальных, духовных сферах, создать богатую культуру. Иден-



225Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тичность1, базирующаяся на православии, обладает иерархичностью, в которую вклю-
чены причастности разным уровням культуры: региональной, общерусской и надна-
циональной, мировой. Особую роль в ее формировании играет пантеон святых. Не-
бесные западноевропейские и византийские святые, почитаемые всеми христианами, 
соответствуют мировому уровню идентичности; общечтимые русские святые олице-
творяют ее национальный уровень; местно-почитаемые — региональный.

Особое внимание укреплению общерусской православной идентичности как реа-
лизации государственно-конфессиональной политики было уделено во времена прав-
ления Ивана Грозного. Так называемые Макарьевские соборы 1547–1549 гг. ставили 
цель усилить общерусскую религиозную идентичность путем создания пантеона рус-
ских святых, защитников Московского царства на небесах. Итогом соборов стала ка-
нонизация около 40 святых. Это привело к потребности создания их житий, иконопис-
ного образа, гимнографии, став крупным культуротворческим процессом [Парфенть-
ев, Парфентьева, 2023: 161].

Антропологические подходы в осмыслении образов святых как соотечествен-
ников, способствовавших духовному возвышению Родины и ставших образцом эли-
те и народу

Благодаря формированию на канонизационных соборах пантеона русских святых 
в культуре России второй половины XVI в. с особой силой проявилась связь земно-
го и человеческого с Божественным. Ярким примером этому стали святые. Они были 
не просто добрыми, праведными или благочестивыми людьми — этими качествами 
стремился обладать каждый христианин. Отличительной чертой святости была при-
надлежность иному, запредельному миру. Святой был представителем своей эпохи, об-
ладал личными чертами, но при этом он возвышался над конкретным временем, ухо-
дя в Вечность. Основу канонизации заложил огромный труд митрополита всея Руси 
Макария (1481/82–1563 г.) — Великие Четьи- Минеи, по замыслу вбиравшие в себя все 
жития почитаемых на Руси святых. Житийная литература представляла следующие 
траектории достижения царствия небесного: святые мученики-страстотерпцы, от-
давшие жизнь за веру, смиренно подчинившиеся воли Господа (святые Борис и Глеб, 
умершие в 1015); святые князья, совершившие воинский подвиг (великий святой бла-
говерный князь киевский и владимирский Александр Невский (1221–1263); препо-
добные, монахи, ушедшие от мира и живущие в посте и молитве (игумен Сергий Ра-
донежский (1314/1322–1392); святители, иерархи церкви, угодившие Богу праведной 
жизнью (московские митрополиты Петр (ок. 1260–1326), Алексий (1292/1305–1378), 
Иона (1390‑е –1461) и др.

1	 Идентичность — это способности индивида воспринимать себя и других через принадлежность 
к определенным социально-культурным группам, разделяя, а впоследствии и транслируя их цен-
ности, традиции, нормы поведения, мировоззренческие ориентиры. Феномен обладает динамиче-
ской многоуровневостью и иерархичностью, но все аспекты принадлежности человека связаны, 
одни могут включать другие и главенствовать над ними. Сопричастность средневекового русско-
го человека напрямую связана с созидательными идеями (осажденная крепость, божественность 
власти государя, «Москва — третий Рим» и др.). 



226 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Религиозный мыслитель XIX–XX вв. Г. П. Федотов увидел в русской святости путь 
формирования особого русского религиозного типа, развивавшегося на протяжении 
ряда исторических периодов [Федотов, 1990]. Восходя корнями к Византии, право-
славие приобрело свои особенности2. Современные исследователи сходятся во мне-
нии, что святость отражает нравственный идеал народа [Кудина, 2008; Юрьева, 2015].

Основа православных традиций — культура Византии. В ней феномен святости 
и связанные с ним обряды воспринимали через торжественность, красоту, отображав-
шую Вечность [Османкина, 2000; Беликов, 2014]. Присутствовала этическая и эстети-
ческая составляющая. Религиозная духовность первых десятилетий после крещения 
Руси и позже, во времена жизни одного из основателей и игуменов Киево-Печерского 
монастыря, святого Феодосия Печерского (ок. 1008/1036–1074), не только способство-
вала сохранению традиции Византии, но и усилила евангельскую часть веры, направ-
ленную на любовь, служение людям и милосердие. Русскими святыми домонгольско-
го времени стали князья Борис и Глеб, преп. Феодосий, великий князь Киевский Вла-
димир Святославич и др.

Затем эволюция древнерусской святости выпадает на время монгольского ига. Пер-
вым московским, а затем и общерусским небесным покровителем этого периода стал 
святой Петр, митрополит Московский и всея Руси, аскет, иконописец, в тяжелейший 
период ига сохранивший православие и утвердивший в качестве духовного центра 
Руси Москву времени правления Ивана Даниловича Калиты (1284/1288–1340), кня-
зя Московского и Новгородского, великого князя Владимирского. Существует ико-
нописная традиция, когда на русских иконах присутствуют три московских митропо-
лита: святые Петр, Алексий и Иона. Подлинным олицетворением духовности русско-
го народа стал святой Сергий Радонежский. Во времена монгольского завоевания ак-
туализируются практики духовного самоуглубления, молитвы, преображение челове-
ка через сокровенное единение с Богом. Все перечисленные святые этого времени за-
печатлены на иконах строгановского иконописного круга [Иконы строгановских вот-
чин XVI–XVII веков, 2003: 33, 70].

На всех этапах понимание святости основывалось на общехристианском и визан-
тийском наследии, однако перешло на русскую культурную почву с ее особенностя-
ми, трансформируясь со времен Крещения Руси в соответствии с тенденциями каж-
дого исторического периода. Святость интересовала исследователей, раскрываю-
щих ее в описании русской души, национального характера, исторических событи-
ях и бытовой стороне жизни [Мосина, 2012]. Во всех этих аспектах отмечались осо-
бенности православного менталитета. В специфике русской святости ученые виде-
ли ключ к пониманию национальной культуры. Проявлялся феномен в служении Ро-
дине, святой русской земле, церкви, в молитвах, помощи людям. И образцом для по-
ведения православного человека в этом становились святые. Русская святость в це-
лом не отклонялась от общехристианского идеала. Но православный человек Руси 

2	 Изучение святых Древней Руси продолжил Г. В. Маркелов, сфокусировавшись на иконографии 
[Маркелов, 1998]. Ему удалось выявить, что многие сюжеты представлены в различных, порой су-
щественно отличающихся друг от друга иконографических вариантах, воплощающих разные пе-
риоды формирования иконописного образа или иконографической традиции.



227Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

в силу испытания суровым климатом, тяжелым порабощением, потерей суверенитета 
при монгольском правлении, жестокими междоусобицами князей испил до дна горь-
кую чашу страданий. Многие народы, испытав такие страшные вызовы, сошли с ис-
торической сцены, не смогли сохранить свою государственность. Россия же не только 
выжила, но благодаря сохранению православия, книжности, централизации власти 
и идеалам святости, другим созидательным идеям, которые в период Средневековья 
имеют религиозную основу, создала уникальную, мощную державу с одухотворенной 
культурой. Такой основательный подход во многом стал образцом для осмысления 
стратегии поведения сольвычегодских промышленников Строгановых, действовав-
ших в условиях ведения промышленных проектов по освоению северных террито-
рий и впоследствии Сибири.

Воплощение святости в образах небесных покровителей в художественной куль-
туре строгановских вотчин

Строгановы как представители своего поколения прекрасно понимали, что человеку 
святость не дается сама по себе, к ней нужно стремиться, и самым ярким, доступным 
и понятным примером в России исследуемого периода были жития и иконы святых. 
В них они представлялись как русские герои и образцы для подражания. Жития стано-
вились одним из главных источников просвещения людей и частью феномена святости 
[Ключевский, 1871]. Небесные покровители не только защищали Святую Русь, но и ста-
новились примером каждому человеку в его духовном пути. Их глобальная роль в рус-
ской культуре заключалась в наглядной демонстрации места России в общехристиан-
ской истории через конкретные примеры соотечественников, прославленных в лике 
святых, занявших свое положение в небесной иерархии.

Жития святых и книги в целом были основным каналом передачи созидательных 
идей, демонстрации святых как образцов поведения. Книжность определяется как мощ-
ный фактор формирования средневековой культуры и мировоззрения человека [Лиха-
чев, 1997]. Строгановы как передовые промышленники и предприниматели своего вре-
мени, покровители храмов и церковного искусства обладали обширной библиотекой, 
по своему объему и наполнению не уступавшей многим монастырям и накоплениям 
знатных людей [Мудрова, 2001; 2015] (Так, основатель династии Аника владел библио-
текой в 215 экземпляров). По заказам Строгановых создавались произведения книж-
но-рукописного искусства [Парфентьев, 2008]. Ко второй половине XVI в. библиотека 
Строгановых по составу собраний больше всего соответствовала крупным монасты-
рям Русского Севера [Мудрова, 2015: 64–65]. Около половины книг были богослужеб-
ного характера, в том числе дублирующих друг друга, для последующего вклада в под-
держиваемые церкви [Савваитов, 1886; Вклад. Художественное наследие Строгановых 
XVI–XVII веков в музеях Сольвычегодска и Пермского края, 2017; Богданов, 2023]. Та-
кая библиотека обеспечивала доступ к обширным знаниям, связь с мировой культу-
рой на протяжении многих ее этапов (события Ветхого Завета, Античности, раннехри-
стианского периода, Византии, эпохи становления Древней Руси и дальнейших перио-
дов русской истории). Знакомство с рукописями и печатными книгами не только свя-
зывало читателя с культурой древних государств, России, родного края, но и раскры-
вало феномен святости.



228 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В формировании религиозной идентичности Строгановых значимую роль сыграли 
местные святые: Прокопий Устюжский, Трифон Вятский, Лонгин Коряжемский, а са-
мую главную — Стефан Пермский. Его житие во многом сформировало у промыш-
ленников сопричастность религиозной культуре региона [Мудрова, 2015: 54]. Уни-
кальный подвиг Стефана Пермского — создание алфавита для народа коми и пере-
вод на их язык основных церковных сочинений можно сравнить с созданием русско-
го алфавита святыми Кириллом и Мефодием. Освоение земель, продвижение на них 
православной культуры, письменности и грамотности стало частью святости Стефа-
на, эти же ценности переняли миряне Строгановы. Святой Стефан и другие, сначала 
местночтимые, а затем и общенациональные святые, стали для основателя рода Ани-
ки Федоровича и его наследников примером деятелей, распространивших православ-
ную культуру на осваиваемых землях, тем самым демонстрируя промышленникам бес-
конфликтный путь взаимодействия с местным населением.

Образы святых в произведениях «строгановского» искусства конца XVI — пер-
вой четверти XVII в. как отражение религиозной идентичности заказчиков

Строгановы реализовывали государственно-конфессиональную политику на сво-
их землях путем поддержки церковного искусства. Основатель рода Аника Федорович 
(1497–1569) возвел Благовещенский cобор Сольвычегодска — об этом сохранилась 
надпись на куполе [Попов, 1994: 72]. Храм стал домовым для многих поколений дина-
стии. Помимо церковного искусства, в соборе хранились особые предметы святости — 
мощи небесных покровителей [Попов, 1994: 80–81; Пивоварова, 2015]. Аника Строга-
нов сформировал фундамент принципов ведения торгово-промышленных дел, опре-
делил подходы в вопросах ктиторской деятельности, поддержке искусства [Ворошин, 
2020]. Продолжателями его дела стали внуки, двоюродные братья Никита Григорьевич 
(1560–1616) и Максим Яковлевич Строгановы (1557–1624), яркие личности, оставив-
шие свой вклад в развитие художественной культуры своего региона. Ими организо-
вывались иконные и книжные мастерские, нанимались столичные мастера, в том чис-
ле работавшие в центре передового искусства страны своего времени — Оружейной 
палате Московского Кремля.

Выбор сюжетов для росписей храмов и иконописи во многом был связан с книгами, 
бывшими в распоряжении Строгановых. Через рукописи и печатные издания транс-
лировались ключевые созидательные идеи (в том числе святость), нашедшие свое во-
площение в искусстве. Основными методами выражения святости в искусстве были: 
иерархичность, каноничность, символизм. В иконах «строгановских» вотчин можно 
проследить четкую религиозную структуру. В иконе Литургия «Иже Херувимы» уров-
ни иерархии выстраиваются сверху от Отечества в круге, символизирующего Святую 
Троицу, к местнопочитаемым святым. В нижнем ярусе иконы изображены представи-
тели рода Строгановых [Ворошин, 2023]. Для икон Благовещенского собора Сольвыче-
годска часто выбирались соименные святые. Например, «Никита-воин, предстоящий 
Богоматери с Младенцем, с житием в 20‑ти клеймах» вполне мог обладать внешними 
чертами Никиты Григорьевича [Ворошин, 2022]. В тезоименной иконе, помимо харак-
терной для заказчика манеры исполнения, утонченной и изысканной, можно увидеть 
воплощение воинской святости как ее понимал Никита Григорьевич.



229Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

   

Рис. 1. Владимирская икона Богоматери, 
Елизаров Истома, первая четверть XVII в. 
Fig. 1. Our Lady of Vladimir, Elizarov Istoma,  

first quarter of the 17th century

Рис. 2. Богоматерь Владимирская,  
Первая треть XII в. 

Fig. 2. Our Lady of Vladimir, first third  
of the 12th century

Несмотря на проявление индивидуального вкуса, «строгановское» искусство со-
здавалось в русле общероссийских тенденций своего времени. Например, Владимир-
ская икона Строгановых — это отзвук Богоматери Владимирской из Успенского собо-
ра Московского Кремля, следование устоявшемуся византийскому канону (рис. 1–3). 
Первый список этой иконы из строгановского храма датируется XVI в. и отличается 
от подлинника тем, что там есть клейма, раскрывающие Господские и Богородичные 
праздники. Оригинальную Константинопольскую икону сын великого князя Юрия 
Долгорукого, князь Андрей Боголюбский привозит в Суздаль.

После постройки Владимирского Успенского Собора (1160) икона становится глав-
ным чудотворным образом Владимиро-Суздальских земель. С приобретением Москвой 
статуса политического и духовного центра России икона постепенно перемещается 
туда. Окончательно ее установили в Успенском соборе Московского Кремля в 1479 г. 
Московские князья обращались к ее помощи накануне совершения важных государ-
ственных и военных дел. Икона спасала Москву от Темира Аксака, Ахмата и других за-
воевателей [Парфентьев, Парфентьева, 2023: 291–292]. Владимирская икона Пресвятой 
Богородицы стала общегосударственной святыней, патрональной чудотворной иконой 
царства Московского. Строгановы знали это и заказали прекрасную копию иконопис-
ного произведения, провозглашая связь со столичной культурой. Чуть позднее в нача-



230 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ле XVII в. по заказу Строгановых создан еще один список, выполненный знаменитым 
мастером Истомой Елизаровым. Особое почитание образа Владимирской иконы Бо-
жией матери Строгановыми подтверждается еще и обилием произведений лицевого 
шитья по иконографическому образцу древнего образа [Силкин, 1984]. Сам царь Иван 
Грозный почитал этот образ как главную святыню государства, создав целый цикл сти-
хир — музыкально-гимнографических произведений, в честь этой чудотворной ико-
ны [Парфентьев, Парфентьева, 2023: 291–321]. (Следует отметить, что царь возвышал 
образ Руси в своем музыкально-гимнографическом творчестве [Парфентьев, Парфен-
тьева, 2020; 2022; 2023]). Прекрасный список иконы московского мастера олицетво-
рял приверженность Строгановых конфессионально-государственной политике мо-
сковских царей в период сложных исторических перипетий второй половины XVI — 
первой четверти XVII в. [Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков, 2003: 33, 53].

   

Рис. 3. Богоматерь Владимирская, 
с господскими и богородичными 

праздниками в 18‑ти клеймах. Конец XVI в. 
Fig. 3. Our Lady of Vladimir, with Lord's  

and Mother of God's feasts in 18 scenes.  
Late 16th century

Рис. 4. Святой Царевич Дмитрий в молении. 
Савин Назарий Истомин, 1621–1622 

Fig. 4. Saint Tsarevich Dmitry in prayer. Savin 
Nazariy Istomin, 1621–1622



231Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Другой пример связи с правящей властью — создание иконы «Святой Царевич Дми-
трий в молении» (Назарий Истомин Савин, 1621–1622) [Иконы строгановских вотчин 
XVI–XVII веков, 2003: 49] (рис. 4). Этим Строгановы показывают, что верят в смерть 
Дмитрия Углицкого и не признают самозванцев, откликаясь на вызов Смутного вре-
мени и выступая за законную государственную власть.

Книжные собрания Строгановых также стали основой для выбора святых и напи-
сания икон с ними, вошедших в домовой Благовещенский собор Сольвычегодска (Ни-
колай Чудотворец, Василий Великий, Григорий Богослов, Иоанн Богослов и др.) и дру-
гие церкви (Стефан Пермский, Иоанн Златоуст и др.) [Иконы строгановских вотчин 
XVI–XVII веков, 2003: 46, 48, 51–52, 67, 78–79, 82].

Рис. 5. Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах. Конец XVI в. 
Fig. 5. Metropolitan Alexy, with scenes from his life in 20 scenes. Late 16th century

Среди вкладов в Благовещенский собор Сольвычегодска, сделанных Максимом 
Яковлевичем и его дядей Семеном Аникиевичем (1540–1586), особое значение имеет 
икона «Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах» [Иконы строгановских вот-
чин XVI–XVII веков, 2003: 32–33]. В митрополиты Алексия поставил патриарх Констан-
тинопольский, что напрямую связывает его не только с русской, но и общехристиан-
ской культурой. В клеймах Алексий взаимодействует с выдающимися русскими свя-



232 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тыми: молится у гроба митрополита Петра; беседует с Сергием Радонежским. Сцены 
жизни иллюстрируют проявления его святости: исцеление от слепоты царицы Ордын-
ской Тайдулы при жизни, а после смерти — жены Матроны иконой; избавление жен-
щины от недуга у гроба Алексия Митрополита и т. д. Жизненный путь святителя при-
шелся на тяжелое время монгольского ига, одной из его ключевых задач было объеди-
нение русских земель под началом церкви, защита интересов страны перед захватчика-
ми. Клейма строгановской иконы демонстрируют поездки в Орду, где он пользовался 
почитанием, в том числе благодаря исцелению ханши Тайдулы (рис. 5). Алексий Ми-
трополит был примером Строгановым не только как дипломат, но и ктитор, основав-
ший храмы и монастыри, в том числе Чудов — часть Московского кремля. Таким об-
разом, образ Алексия Митрополита олицетворяет святость, доступную как духовным 
лицам (чудеса исцеления), так и мирянам: защита страны и ее интересов, успешное ве-
дение дипломатии, ктиторская деятельность.

Рис. 6. Стефан Пермский, с житием в 16‑ти клеймах. Первая половина XVII в. 
Fig. 6. Stefan of Perm, with his life in 16 scenes. First half of the 17th century

Другим примером для поклонения Строгановых стали образы святых Прокопия 
и Иоанна Устюжских, почитавшихся на Севере, и особенно их деяния, ставшие образ-
цом для всех русских людей. Несмотря на расположение строгановских земель вдали 
от политического центра, эти образы имели государственное значение. Город Устюг 



233Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

был форпостом столицы. Промышленники находились между двух культур: Новгоро-
да и Москвы. Они почитали новгородских святых (например, у них были служба и жи-
тие Антонию Сийскому [Мудрова, 2015: 292]), но были преданы Москве и царскому 
правительству.

Почитание Строгановыми местных святых во многом отразилось в иконе Стефана 
Пермского [Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков, 2003: 67]. Среди эпизодов 
жизни, представленных в ней, присутствовали близкие промышленникам мотивы. От-
плытие Стефана в Пермские земли перекликалось с торгово-промышленной деятель-
ностью рода Строгановых, их упорностью и непоколебимостью в преодолении труд-
ности, в том числе по водному пути. В одной из сцен святой ведет богослужение в по-
строенном им храме. Храмостроительство роднило Стефана и Строгановых. Фрагмен-
ты, посвященные победе святого в споре с языческим жрецом о правой вере, подкреп-
ленной доказательством, понятным местному племени (святой Стефан проходит через 
огонь, а языческий кудесник отказывается), воплощают не только силу духа, но и мир-
ный подход в процессе христианизации населения (рис. 6).

Заключение
Таким образом, можно сделать следующие выводы. Конфессионально-государ-

ственная политика России во времена Ивана Грозного получила обоснование в реше-
ниях двух канонизационных соборов 1547–1549 гг., а именно: подготовлены материа-
лы и на их основе написаны жития русских святых, гимнография служб, песнопения, 
создана иконография новых святых, написаны их иконы. Целью канонизации было 
укрепление религиозной идентичности всех жителей Московского царства. Необхо-
димо было консолидировать народ, для этой задачи выбраны небесные покровители 
как примеры каждому православному человеку.

Итак, Строгановы жили и действовали в русле московской культуры и политики. 
Они возвели Благовещенский собор в Сольвычегодске как домовой, подчеркивая связь 
с Благовещенским собором Московского Кремля, фамильного для московских великих 
князей и царей. В сольвычегодском храме был устроен придел московскому митропо-
литу Алексию (в том числе хранились его мощи), для росписи были выбраны столич-
ные мастера Федор Савин и Стефан Арефьев. Главные иконы заказывались лучшим ма-
стерам царской Оружейной палаты — Прокопию Чирину, Истоме Савину, Назарию 
Истомину. Как уже отмечалось, важным в утверждении религиозной и национальной 
идентичности Строгановых становится заказ списка Владимирской иконы Пресвя-
той Богородицы, патрональной иконы из главного собора царства — Успенского собо-
ра Московского Кремля. Монументальный каменный храм Сольвычегодска был сим-
волом величия и значимости семейства Строгановых, став усыпальницей для многих 
представителей династии.

Несмотря на четко выраженную национальную составляющую, религиозная иден-
тичность Строгановых была иерархически выстроена, вмещала мировой, наднацио-
нальный, общерусский и региональный аспекты, что нашло отражение в иконоста-
се Благовещенского собора Сольвычегодска. Сопричастность мировой христианской 
культуре отражалась в верхних рядах иконостаса, посвященных событиям и святым 
Ветхого Завета. Далее шли общерусские небесные покровители — репрезентант на-



234 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

циональной идентичности. Нижний ряд изображал местно-почитаемых, формируя 
причастность региональной культуре. По аналогии, у Строгановых сформировалась 
духовная связь с местночтимыми святыми — жития хранились в библиотеке и храмах 
промышленников, были заказаны иконы и лицевое шитье.

Таким образом, через строительство храмов, сбор церковных книг и поддерживае-
мое церковное искусство Строгановы заявляли о том, что разделяют конфессионально-
культурную политику московских царей в контексте репрезентации феномена святости.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24–78–

00058, тема «Отражение стержневых концептов Позднего Средневековья в культуре 
и искусстве XVI–XVII вв. (на примере меценатской деятельности рода Строгановых)», 
https://rscf.ru/project/24–78–00058/

Acknowledgement and funding
The study was supported by a grant from the Russian Science Foundation, No. 24–78–

00058, project title «Reflection of the core concepts of the Late Middle Ages in the culture 
and art of the 16th‑17th centuries. (using the example of the philanthropic activities of the 
Stroganov family)», https://rscf.ru/en/project/24–78–00058/

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Беликов А. В. Эстетический смысл канона в византийском искусстве : дис. … канд. 

филос. наук. М., 2014. 233 с.
Богданов В. П. Записи на книгах как источник по истории книжной культуры (на ма-

териале старопечатных кириллических изданий конца XV–XVIII веков) : дис. … д-ра 
ист. наук. М., 2023. 1041 с.

Введенский А. А. Дом Строгановых в XVI–XVII вв. М. : Изд-во социально-экономи-
ческой литературы, 1962. 307 с.

Вклад. Художественное наследие Строгановых XVI–XVII веков в музеях Сольвы-
чегодска и Пермского края. Пермь : Пермская государственная художественная гале-
рея, 2017. 727 с.

Ворохобов А. В. Основы библейского понимания святости // Труды Нижегородской 
духовной семинарии. 2020. №. 18. С. 349–359.

Ворошин С. Д. Аника Строганов и русское региональное искусство XVI в. // Вест-
ник Южно-Уральского государственного университета. Серия: Социально-гуманитар-
ные науки. 2020. Т. 20, № 4. С. 66–71.

Ворошин С. Д. Икона Литургия: «Иже херувимы» как репрезентант идентичности 
Никиты Григорьевича Строганова // Журнал Сибирского федерального университе-
та. Серия: Гуманитарные науки. 2023. Т. 16, № 7. С. 1127–1143.

Ворошин С. Д. Отражение духовного мира Никиты Григорьевича Строганова в цер-
ковном искусстве // Журнал Сибирского федерального университета. Серия: Гумани-
тарные науки. 2022. Т. 15. № 1. С. 141–152.

Георгиевская-Дружинина Е. В. Строгановское шитье в XVII в. // Русское искусство 
XVII в. Л., 1929. С. 188.



235Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Дмитриев А. А. Пермская старина. Пермь, 1889. Вып. 1. 127 с.
Дмитриев Ю. Н. «Строгановская школа» живописи // История русского искусства. 

М., 1955. Т. 3. 649 с.
Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков: По материалам реставрационных ра-

бот ВХНРЦ имени академика И. Э. Грабаря : каталог-альбом. М. : Сканрус, 2003. 348 с.
Икосов П. С. История о родословии, богатстве и отечественных заслугах знамени-

той фамилии гг. Строгановых, сочинена в 1761 г. Пермь, 1881. 189 с.
Ключевский В. О. Древнерусские жития святых как исторический источник. М. : 

изд. К. Солдатенкова, 1871. 465 с.
Кудина О. М. Феномен святости как процесс легитимации власти в Древней Руси // 

Аналитика культурологии. 2008. №. 11. С. 71–80.
Лихачев Д. С. Великое наследие. Классические произведения литературы Древней 

Руси. Заметки о русском: избранное. СПб. : Logos, 1997. 560 с.
Маркелов Г. В. Святые Древней Руси: материалы по иконографии (прориси, пере-

воды, иконописные подлинники). СПб. : Дмитрий Буланин, 1998. Т. 1. 636 с.
Мосина Н. А. Феномен русской святости как духовный фундамент русской культу-

ры : дис. … канд. культурологии. М., 2012. 165 с.
Мудрова Н. А. Библиотека Строгановых (вторая половина XVI — начало XVIII в.). 

Екатеринбург : УрО РАН, 2015. 540 с.
Мудрова Н. А. Опись библиотеки Строгановых 1627 г. // Проблемы истории России. 

Вып. 4: Евразийское пограничье. Екатеринбург, 2001. С. 329–340.
Османкина Г. Ю. Мировоззренческие основы формирования раннехристианской 

культуры в Византии IV–VI вв : дис. … канд. культурологии. 2000. 150 с.
Парфентьев Н. П. О строгановской мастерской книжно-рукописного искусства XVI–

XVII вв. // Вестник Южно-Уральского государственного университета. Серия: Соци-
ально-гуманитарные науки. 2008. № 6 (106). С. 43–62.

Парфентьев Н. П., Парфентьева Н. В. Московская школа в древнерусском церков-
но-певческом искусстве. XVI–XVII вв. : монография: в 3 т. Челябинск : Издательский 
центр ЮУрГУ, 2023. Т. 1. 322 с.

Парфентьев Н. П., Парфентьева Н. В. Усольская (Строгановская) школа в русской 
музыке XVI–XVII веков. Челябинск, 1993. 346 с.

Парфентьев Н. П., Парфентьева Н. В. Формирование монастырского хора в России 
XVI–XVII вв. (на примере Иосифо-Волоколамского монастыря) // Журнал Сибирского 
федерального университета. Серия: Гуманитарные науки. 2024. Т. 17, № 7. С. 1286–1295.

Парфентьева Н. В. Возвышение образа Руси в музыкально-гимнографическом твор-
честве митрополита Киприана и царя Ивана Грозного // Вестник Южно-Уральского 
государственного университета. Серия: Социально-гуманитарные науки. 2020. Т. 20, 
№ 2. С. 103–107.

Парфентьева Н. В., Парфентьев Н. П. К проблеме атрибуции цикла стихир «Отче 
преблаженне» в честь митрополита всея Руси Петра музыкально-гимнографическо-
му творчеству царя Ивана Грозного // Журнал Сибирского федерального университе-
та. Серия: Гуманитарные науки. 2022. Т. 15, № 1. С. 85–94.



236 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Парфентьева Н. В., Парфентьев Н. П. Образно-смысловые связи поэтического и му-
зыкального содержания стихиры «Отче преблаженне» царя Ивана Грозного из певче-
ского цикла в честь святителя Петра // Вестник Екатеринбургской духовной семина-
рии. 2023. № 41. С. 68–92.

Пивоварова Н. В. Иконы Благовещенского собора Сольвычегодска по архивным до-
кументам и соборным описям конца XVI–XIX веков // Вестник Санкт-Петербургского 
университета. Искусствоведение. 2015. №. 3. С. 20–43.

Попов В. Сольвычегодская старина: Материалы и исследования к 500‑летию г. Соль-
вычегодска. Сыктывкар : СГУ, 1994. 202 с.

Преображенский А. С. Росписи Благовещенского собора в Сольвычегодске // Про-
блемы изучения древнерусского и византийского искусства : материалы конферен-
ции. М., 2016. 96 с.

Савваитов П. И. Строгановские вклады в Cольвычегодский Благовещенский со-
бор // Памятники древней письменности и искусства. СПб., 1886. 119 с.

Силкин А. В. Строгановское двустороннее лицевое шитье // Вопросы исследования, 
консервации и реставрации произведений искусства. М., 1984. С. 42–50.

Такташова Л. Е. Мастера «строгановской школы» иконописи : дис. … канд. искус-
ствоведения. Л., 1981. 317 с.

Федотов Г. П. Святые Древней Руси. М. : Моск. рабочий, 1990. 269 с.
Юрьева Т. В. Канонизация святых русской церкви как культурологическая про-

блема // Гуманитарный вектор. Серия: Философия, культурология. 2015. №. 2 (42). 
С. 140–148.

Parfentieva N. V., Parfentiev N. P. The development of arts in the context of the Stroganovs' 
activity as ktitors and art patrons in the 16–17 centuries // Journal of Siberian Federal 
University. Humanities & Social Sciences. 2020. № 13. P. 924–944.

References
Belikov A. V. Esteticheskii smysl kanona v vizantiiskom iskusstve: dis. kand. filos. nauk 

[Aesthetic meaning of the canon in Byzantine art. Ph. D. thesis on philosophical sciences]. 
Moscow, 2014, 233 p. (in Russian).

Bogdanov V. P. Zapisi na knigakh kak istochnik po istorii knizhnoi kul'tury (na materiale 
staropechatnykh kirillicheskikh izdanii kontsa XV–XVIII vekov): dis. d-ra ist. nauk [Book entries 
as a source for the history of book culture (based on early printed Cyrillic editions of the late 
15th–18th centuries). Ph. D. thesis on historical sciences]. Moscow, 2023, 1041 p. (in Russian).

Dmitriyev A. A. Permskaya starina [Perm antiquity]. Perm', 1889, iss. 1, 127 p. (in Russian).
Dmitriyev Yu. N. “Stroganovskaya shkola” zhivopisi [“Stroganov school” of painting]. 

Istoriya russkogo iskusstva [History of Russian art]. Moscow, 1955, vol. 3, 649 p. (in Russian).
Fedotov G. P. Svyatyye Drevnei Rusi [Saints of Ancient Rus']. Moscow: Mosk. Rabochy, 

1990, 269 p. (in Russian).
Georgiyevskaya-Druzhinina Е. V. Stroganovskoe shit'yo v XVII v [Stroganov embroidery 

in the 17th century]. Russkoe iskusstvo XVII v. [Russian art of the 17th century]. Leningrad., 
1929, 188 p. (in Russian).



237Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ikony stroganovskikh votchin XVI–XVII vekov: Po materialam restavratsionnykh rabot 
VKHNRTS imeni akademika I. E. Grabarya: Katalog-al'bom [Icons of the Stroganov estates 
of the 16th–17th centuries: Based on the materials of restoration work of the All-Russian Art 
Scientific Restoration Center named after Academician I. E. Grabar: Catalogue-album]. 
Moscow: Skanrus, 2003, 348 p. (in Russian).

Ikosov P. S. Istoriya o rodoslovii, bogatstve i otechestvennykh zaslugakh znamenitoi familii 
gg. Stroganovykh, sochinena v 1761 g. [History of the genealogy, wealth and domestic merits 
of the famous family of the Stroganovs, composed in 1761]. Perm', 1881, 189 p. (in Russian).

Klyuchevskiy V. O. Drevnerusskie zhitiya svyatykh kak istoricheskii istochnik [Old Russian 
lives of saints as a historical source]. Moscow: K. Soldatenkov's edition, 1871, 465 p. (in Russian).

Kudina O. M. Fenomen svyatosti kak protsess legitimatsii vlasti v Drevnei Rusi [The 
Phenomenon of Holiness as a Process of Legitimization of Power in Ancient Rus]. Analitika 
kul'turologii [Analytics of Cultural Studies]. 2008, no. 11, pp. 71–80. (in Russian).

Likhachev D. S. Velikoe nasledie. Klassicheskie proizvedeniya literatury Drevnei Rusi. 
Zametki o russkom: izbrannoe [The Great Heritage. Classic Works of Literature of Ancient Rus. 
Notes on Russian: Selected.]. St. Petersburg: Logos, 1997, 560 p. (in Russian).

Markelov  G. V.  Svyatye Drevnei Rusi: Materialy po ikonografii (prorisi, perevody, 
ikonopisnye podlinniki) [Saints of Ancient Rus: Materials on Iconography (Traces, Translations, 
Iconographic Originals)]. St. Petersburg: Dmitriy Bulanin, 1998, vol. 1, 636 p. (in Russian).

Mosina N. A. Fenomen russkoi svyatosti kak dukhovnyi fundament russkoi kul'tury: dis. … 
kand. kul'turologii [The Phenomenon of Russian Holiness as a Spiritual Foundation of Russian 
Culture. Ph. D. thesis on cultural studies]. Moscow, 2012, 165 p. (in Russian).

Mudrova N. A. Biblioteka Stroganovykh (vtoraya polovina XVI — nachalo XVIII v.) [The 
Stroganov Library (second half of the 16th — early 18th centuries)]. Ekaterinburg: UrO RAS, 
2015, 540 p. (in Russian).

Mudrova N. A. Opis' biblioteki Stroganovykh 1627 g. [Inventory of the Stroganov Library 
of 1627]. Problemy istorii Rossii. Vyp. 4: Yevraziyskoye pogranich'ye [Problems of Russian 
History. Issue 4: Eurasian Borderland]. Yekaterinburg, 2001, pp. 329–340 (in Russian).

Osmankina G. Yu. Mirovozzrencheskie osnovy formirovaniya rannekhristianskoi kul'tury 
v Vizantii IV–VI vv.: dis. … kand. kul't [Ideological foundations of the formation of early 
Christian culture in Byzantium in the 4th‑6th centuries. Ph. D. thesis on cultural studies]. 
2000, 150 p. (in Russian).

Parfent'yev N. P. O stroganovskoi masterskoi knizhno-rukopisnogo iskusstva XVI–XVII 
vv [About the Stroganov workshop of book and manuscript art of the 16th–17th centuries]. 
Vestnik Yuzhno-Ural'skogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnye 
nauki [Bulletin of the South Ural State University. Series: Social and humanitarian sciences]. 
2008, no. 6 (106), pp. 43–62 (in Russian).

Parfent'yev N. P., Parfent'yeva N. V. Formirovanie monastyrskogo khora v Rossii XVI–XVII 
vv. (na primere Iosifo-Volokolamskogo monastyrya) [Formation of the monastery choir in 
Russia in the 16th–17th centuries (on the example of the Joseph-Volokolamsk Monastery)]. 
Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye nauki [Journal of the 
Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2024, vol. 17, no 7, pp. 1286–1295 (in Russian).



238 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Parfent'yev N. P., Parfent'yeva N. V. Moskovskaya shkola v drevnerusskom tserkovno-
pevcheskom iskusstve. XVI–XVII vv.: monografiya v 3 t. [Moscow school in ancient Russian 
church singing art. XVI–XVII centuries: monograph in 3 volumes]. Chelyabinsk: Publishing 
center of SUSU, 2023, vol. 1, 322 p. (in Russian).

Parfent'yev N. P., Parfent'yeva N. V. Usol'skaya (Stroganovskaya) shkola v russkoi muzyke 
XVI–XVII vekov [Usolsk (Stroganov) school in Russian music of the 16th–17th centuries]. 
Chelyabinsk, 1993, 346 p. (in Russian).

Parfent'yeva N. V. Vozvyshenie obraza Rusi v muzykal'no-gimnograficheskom tvorchestve 
mitropolita Kipriana i tsarya Ivana Groznogo [The exaltion of the image of Rus' in the musical 
and hymnographic works of Metropolitan Cyprian and Tsar Ivan the Terrible]. Vestnik 
Yuzhno-Ural'skogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnyye nauki 
[Bulletin of the South Ural State University. Series: Social Sciences and Humanities]. 2020, 
vol. 20, no. 2, pp. 103–107 (in Russian).

Parfent'yeva N. V., Parfent'yev N. P. K probleme atributsii tsikla stikhir “Otche preblazhenne” 
v chest' mitropolita vseya Rusi Petra muzykal'no-gimnograficheskomu tvorchestvu tsarya 
Ivana Groznogo [On the Problem of Attribution of the Stichera Cycle “Blessed Father” 
in Honor of Metropolitan Peter of All Rus' to the Musical and Hymnographic Works of Tsar 
Ivan the Terrible]. Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye nauki 
[Journal of the Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2022, vol. 15, no. 1, pp. 85–
94 (in Russian).

Parfent'yeva N.  V., Parfent'yev N. P.  Obrazno-smyslovye svyazi poeticheskogo 
i  muzykal'nogo soderzhaniya stikhiry “Otche preblazhenne” tsarya Ivana Groznogo 
iz pevcheskogo tsikla v chest' svyatitelya Petra [Figurative and Semantic Connections of the 
Poetic and Musical Content of the Stichera “Blessed Father” of Tsar Ivan the Terrible from the 
Singing Cycle in Honor of St. Peter]. Vestnik Yekaterinburgskoi dukhovnoi seminarii [Bulletin 
of the Yekaterinburg Theological Seminary.]. 2023, no. 41, pp. 68–92 (in Russian).

Pivovarova N. V. Ikony Blagoveshchenskogo sobora Sol'vychegodska po arkhivnym 
dokumentam i sobornym opisyam kontsa XVI–XIX vekov [Icons of the Annunciation 
Cathedral of Solvychegodsk based on archival documents and cathedral inventories of the 
late 16th–19th centuries]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo universiteta. Iskusstvovedenie [Bulletin 
of St. Petersburg University. Art Criticism]. 2015, no. 3, pp. 20–43 (in Russian).

Popov V. Sol'vychegodskaya starina [Solvychegodsk antiquity]. Materialy i issledovaniya 
k 500‑letiyu g. Sol'vychegodska [Materials and research for the 500th anniversary of the city 
of Solvychegodsk]. Syktyvkar: SGU, 1994, 202 p. (in Russian).

Preobrazhenskiy A. S. Rospisi Blagoveshchenskogo sobora v Sol'vychegodske [Paintings 
of the Annunciation Cathedral in Solvychegodsk]. Materialy konferentsii “Problemy izucheniya 
drevnerusskogo i vizantiyskogo iskusstva” [Proceedings of the conference “Problems of 
studying ancient Russian and Byzantine art”]. Moscow, 2016. 96 p. (in Russian).

Savvaitov P. I. Stroganovskiye vklady v Sol'vychegodskiy Blagoveshchenskiy sobor 
[Stroganov contributions to the Solvychegodsk Annunciation Cathedral]. Pamyatniki drevnei 
pis'mennosti i iskusstva [Monuments of ancient writing and art]. St. Petersburg, 1886, 119 p. 
(in Russian).



239Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Silkin A. V. Stroganovskoe dvustoronnee litsevoe shit'yo [Stroganov double-sided 
pictorial embroidery]. Voprosy issledovaniya, konservatsii i restavratsii proizvedenii iskusstva 
[Issues of research, conservation and restoration of works of art.]. Moscow, 1984, pp. 42–50 
(in Russian).

Taktashova L. Ye. Mastera “stroganovskoi shkoly” ikonopisi: dis. … kand. Iskusstvovedeniya 
[Masters of the “Stroganov school” of icon painting: diss. … candidate of art history. Ph. 
D. thesis on Art history]. Leningrad, 1981, 317 p. (in Russian).

Vklad. Khudozhestvennoe naslediye Stroganovykh XVI–XVII vekov v muzeyakh 
Sol'vychegodska i Permskogo kraya. [Contribution. Artistic heritage of the Stroganovs of the 
16th–17th centuries in the museums of Solvychegodsk and the Perm region]. Perm': Permskaya 
gosudarstvennaya khudozhestvennaya galereya, 2017, 727 p. (in Russian).

Vorokhobov A. V. Osnovy bibleiskogo ponimaniya svyatosti [Fundamentals of the Biblical 
Understanding of Holiness]. Trudy Nizhegorodskoi dukhovnoi seminarii [Works of the Nizhny 
Novgorod Theological Seminary]. 2020, no. 18, pp. 349–359 (in Russian).

Voroshin S. D. Anika Stroganov i russkoe regional'noe iskusstvo XVI v [Anika Stroganov 
and Russian regional art of the 16th century]. Vestnik Yuzhno-Ural'skogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnye nauki [Bulletin of the South Ural State University. 
Series: Social and Humanitarian Sciences]. 2020, vol. 20, no. 4, pp. 66–71 (in Russian).

Voroshin S. D. Ikona Liturgiya: “Izhe kheruvimy” kak reprezentant identichnosti Nikity 
Grigor'yevicha [the icon Liturgy: “Izhe Kheruvimy” as a representative of the identity of Nikita 
Grigorievich Stroganov]. Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye 
nauki [Journal of the Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2023, vol. 16, no. 7, 
pp. 1127–1143 (in Russian).

Voroshin  S. D.  Otrazhenie dukhovnogo mira Nikity Grigor'yevicha Stroganova 
v tserkovnom iskusstve Stroganova [Reflection of the spiritual world of Nikita Grigorievich 
Stroganov in church art]. Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye 
nauki [Journal of the Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2022, vol. 15, no. 1, 
pp. 141–152 (in Russian).

Vvedenskiy A. A. Dom Stroganovykh v XVI–XVII vv. [The Stroganov House in the 16th–17th 
centuries]. Moscow: Publishing House of socio-economic literature, 1962, 307 p. (in Russian).

Yur'yeva T. V. Kanonizatsiya svyatykh russkoi tserkvi kak kul'turologicheskaya problema 
[Canonization of saints of the Russian church as a cultural problem]. Gumanitarnyi vektor. 
Seriya: Filosofiya, kul'turologiya [Humanitarian vector. Series: Philosophy, cultural studies]. 
2015, no. 2 (42), pp. 140–148 (in Russian).

Parfentieva N. V., Parfentiev N. P. The development of arts in the context of the Stroganovs' 
activity as ktitors and art patrons in the 16–17 centuries. Journal of Siberian Federal University. 
Humanities & Social Sciences. 2020, no. 13, pp. 924–944.

Статья поступила в редакцию: 13.02.2025
Принята к публикации: 02.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



240 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 322 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–12

П. К. Дашковский

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия); Самаркандский 
государственный университет им. Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан)

В. Н. Ильин

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия); Алтайский филиал 
Российской академии народного хозяйства и государственной службы 
при Президенте Российской Федерации, Барнаул (Россия)

ЧИСЛЕННЫЙ СОСТАВ И КЛАССИФИКАЦИЯ 
СТАРООБРЯДЦЕВ ТОМСКОЙ ГУБЕРНИИ В ПОСЛЕДНЕЙ 
ЧЕТВЕРТИ XIX — НАЧАЛЕ XX В. В КОНТЕКСТЕ 
ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ 
РОССИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Статья посвящена изучению двух основных вопросов истории старообрядчества 
на территории Томской губернии — его численного состава и классификации по со-
гласиям и толкам в последней четверти XIX — начале XX в. Источниковой базой рабо-
ты послужили материалы Государственного архива Алтайского края (Барнаул) и Госу-
дарственного архива Томской области (Томск), а также некоторые опубликованные 
источники. В ходе исследования были проанализированы различные статистические 
данные и выявлены причины их расхождения. Кроме того, изучена география расселе-
ния староверов в пределах Томской губернии. Процесс расселения староверов являл-
ся следствием государственно-конфессиональной политики, проводившейся на тер-
ритории Томской губернии и Российской империи в целом. Установлены причины 
несоответствия реального числа староверов и данных официальной статистики. Ав-
торами дана характеристика основных согласий и толков староверов. Сделан важный 
вывод, что в своем содержании старообрядчество Томской губернии принципиально 
не отличалось от старообрядчества Центральной России, согласия и толки здесь были 
те же самые. Это явилось следствием активного принудительного и добровольного 
переселенческого процесса староверов на территорию Западной Сибири, в том чис-
ле и Томской губернии. В количественном смысле в даной губернии в последней чет-
верти XIX — начале XX в. преобладали представители стариковщины, поморского со-
гласия и поповщины.

Ключевые слова: старообрядчество, староверы, Томская губерния, государствен-
но-конфессиональная политика, стариковщина, безпоповцы, поповцы, согласия.



241Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Для цитирования 
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация старообрядцев 
Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. в контексте государственно-
конфессиональной политики Российской империи // Народы и религии Евразии. 2025. 
Т. 30, № 4. С. 240–258 DOI 10.14258/nreur(2025)4–12.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор, 
заведующий кафедрой регионоведения России, национальных и государственно-
конфессиональных отношений, заведующий лабораторией этнокультурных 
и религиоведческих исследований Алтайского государственного университета, 
Барнаул (Россия); профессор кафедры всемирной истории, Самаркандский 
государственный университет им. Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан). Адрес 
для контактов: dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://orcid.org/0000–0002–4933–8809 
Ильин Всеволод Николаевич, кандидат исторических наук, доцент кафедры 
государственного и муниципального управления Алтайского филиала Российской 
академии народного хозяйства и государственной службы при Президенте 
Российской Федерации (РАНХиГС), Барнаул (Россия); доцент кафедры 
регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных 
отношений Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия). Адрес 
для контактов: vse-ilin@mail.ru; https://orcid.org/0009–0000–0685–5745

P. К. Dashkovskiy

Altay state university, Barnaul (Russia); Samarkand State University named after  
Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan)

V. N. Ilyin

Altay state university, Barnaul (Russia); Altai branch of the Russian Academy of National 
Economy and Public Administration under the President of the Russian Federation, 
Barnaul (Russia)

NUMERICAL STRUCTURE AND CLASSIFICATION  
OF THE OLD BELIEVERS OF THE TOMSK PROVINCE  
IN THE LAST QUARTER OF THE 19th — BEGINNING  
OF THE 20th CENTURIES IN THE CONTEXT  
OF THE STATE-CONFESSIONAL POLICY  
OF THE RUSSIAN EMPIRE



242 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

The article is devoted to the study of two main issues in the history of the Old Believers 
in the Tomsk province — its numerical composition and classification by agreements and 
sects in the last quarter of the 19th — early 20th centuries. The source base of the work 
is the materials of the State Archives of the Altai Territory (Barnaul) and the State Archives 
of the Tomsk Region (Tomsk), as well as some published sources. In the course of the study, 
various statistical data were analyzed and the reasons for their discrepancies were identified. 
In addition, the geography of the settlement of Old Believers within the Tomsk province was 
studied. The process of resettlement of the Old Believers was a consequence of the state-
confessional policy pursued in the Tomsk province and the Russian Empire as a whole. The 
reasons for the discrepancy between the actual number of Old Believers and the official 
statistics are established. The author provides a description of the main agreements and 
sects of the Old Believers. An important conclusion is made that in its content, the Old 
Believers of the Tomsk province did not differ fundamentally; the agreements and sects 
here were the same as in Central Russia. This was a consequence of the active forced and 
voluntary migration process of Old Believers to the territory of Western Siberia, including 
Tomsk province. In quantitative terms, in the Tomsk province in the last quarter of the 
19th — early 20th centuries, representatives of the Starikovshchina, Pomorskoye consent and 
Popovshchina predominated.

Keywords: Old Belief, Old Believers, Tomsk province, state-confessional policy,
elders, bezpopovtsy, popovtsy, consent

For citation: 
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old believers of the 
Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning of the 20th centuries in the context 
of the state-confessional policy of the Russian empire. Nations and religion of Eurasia. 2025. 
T. 30, № 4. P. 240–258  (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–12.

Dashkovskiy Peter Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, Professor, Head of the 
Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional Relations, Head 
of the Laboratory of Ethnocultural and Religious Studies at Altai State University, Barnaul 
(Russia), Professor of the Department of World History, Samarkand State University named 
after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan). Contact address: dashkovskiy@fpn.asu.ru; 
https://orcid.org/0000–0002–4933–8809 
Ilyin Vsevolod Nikolaevich, Candidate of Historical Sciences, Associate Professor of the 
Department of State and Municipal Administration of the Altai Branch of the Russian 
Presidential Academy of National Economy and Public Administration (RANEPA), Barnaul 
(Russia), Asociate Professor of the Department of Regional Studies of Russia, National and 
State-Confessional Relations of Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: 
vse-ilin@mail.ru; https://orcid.org/0009–0000–0685–574



243Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Введение
Церковный раскол, произошедший в середине XVII в., имел гораздо более глубокие 

и серьезные последствия, чем могли себе представить современники той эпохи. Он раз-
делил не только русскую церковь, но и общество, государство, культуру и саму исто-
рию. Административно-силовые методы решения «старообрядческого вопроса» в пер-
вые два столетия не дали для имперской власти положительного результата. Стало оче-
видным, что для «борьбы с расколом» необходимы иные методы и подходы. Возникла 
острая потребность в знаниях «о сути самого раскола и его численности». Петр Семе-
нович Смирнов, известный российский историк и богослов XIX в., в своей речи на ма-
гистерском коллоквиуме 20 декабря 1898 г. перед защитой диссертации «Внутренние 
вопросы в расколе в XVII веке» отметил, что «научной разработкой истории раскола 
стали заниматься сравнительно недавно… Причиной, все более и более возрастающе-
го интереса к приобретению сведений о расколе, добытых наукой, следует видеть, бес-
спорно, в том, что раскол и доселе не отжил своего века, что он представляет собой яв-
ление живое, имеющее современное значение» [Смирнов, 1899: 155].

Уже к началу XIX в., когда история старообрядчества насчитывала полтора столетия, 
множественность и многообразие возникших к этому времени старообрядческих на-
правлений вызвали острую необходимость их систематизации. Первая классификация 
всего «раскола» была осуществлена Министерством внутренних дел во второй поло-
вине царствования Николая I. Основана она была на донесениях чиновников особых 
поручений, направленных в губернии для изучения «раскола» на местах. Важно отме-
тить, что само многообразие старообрядческих толков и согласий явилось следствием 
в первую очередь мер ограничения и преследования со стороны официальных свет-
ских и церковных властей. Сама же первая классификация «раскольников» также не-
обходима была для разработки более эффективной концепции борьбы с «расколом» 
[Бежан, 2007: 87]. Практически до конца XIX в. отсутствовала стройная и объективная 
классификация томского старообрядчества — и губернские чиновники, и епархиаль-
ное духовенство при перечислении толков перечисляли в одном ряду молокан, помор-
цев, беспоповцев и др. При проведении переписи населения 1897 г. принадлежность 
к конкретному толку записывалась со слов самих старообрядцев [Иванов, 1997: 91].

Еще более сложным являлся вопрос о численности последователей «раскола». Офи-
циальные светские и церковные власти признавали, что имеющиеся данные далеки 
от действительных, как в целом по всей империи, так и по каждой отдельной губер-
нии. По их мнению, статистика «раскола» всегда составляла самую слабую сторону 
в деле его изучения. Причина, по их мнению, состояла во многом в «скрытности са-
мих последователей раскола, которые до самой смерти иногда не обнаруживали сво-
ей принадлежности к расколу» [Обзор деятельности ведомства православного испо-
ведания, 1901: 238–239].

Важно отметить, что и сегодня проблемы численного состава и классификации ста-
роверов по согласиям и толкам, как в рамках всей империи, так и по отдельным губер-
ниям с научной позиции не раскрыты до конца.

Вопрос о численном составе и классификации старообрядцев Томской губернии 
и Западной Сибири в целом стал активно изучаться в 80‑е гг. XIX в. с введением в То-



244 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

больской и Томской духовных семинариях кафедр по истории и обличению русского 
раскола и местных сект. В данном случает стоит отметить труды Д. Н. Беликова и И. Но-
викова [Первый Епархиальный Миссионерский съезд в г. Томске, 1900; Беликов, 1901]. 
Несмотря на конфессиональную тенденциозность, их труды содержат важный и бога-
тый исследовательский материал.

Среди современных исследователей численного состава старообрядчества, а также 
характеристики его толков и согласий обозначенного периода, стоит выделить таких 
исследователей, как Е. М. Бежан, К. Ю. Иванов, В. А. Должиков, Г. Н. Храпков, Н. А. Ста-
рухин [Бежан, 2007: 87–95; Иванов, 1997: 91–94; Иванов, 2001; Гостюшева, Должиков, 
2019: 12–19; Храпков, 2017: 146–151; Старухин, 2006: 113–118; 1999: 93–103; 2012].

Как дореволюционные, так и современные исследователи старообрядчества Том-
ской губернии при изучении его численности сталкиваются с двумя основными 
проблемами — несовершенством системы учета и отсутствия надежных критери-
ев для определения принадлежности к религиозным толкам и согласиям. Важно так-
же отметить, что существовало большое количество так называемых тайных старове-
ров среди как единоверцев, так и числившихся представителями официального пра-
вославия. Поэтому дореволюционные исследователи, как правило, опираются на офи-
циальную статистику. Современный исследователь старообрядчества Западной Сиби-
ри К. Ю. Иванов отмечает, что на данный момент в истории старообрядчества до сих 
пор остаются неизученными определённые аспекты, один из которых — это демогра-
фические процессы старообрядчества, в том числе и его численный состав [Иванов, 
2009: 74]. Кроме того, исследователь вынужден констатировать, что при выяснении 
вопроса о классификации старообрядчества ему пришлось столкнуться с проблемой 
как общероссийского, так и местного характера — отсутствие единого устойчивого 
понятийного аппарата не только среди дореволюционных, но и современных иссле-
дователей [Иванов, 2001: 20]. Другой исследователь, О. П. Ершова, отмечала, что ста-
тистический вопрос является одним из самых сложных вопросов в истории старооб-
рядчества. Это чрезвычайно важно при оценке характера и направленности вероис-
поведной политики. Вместе с тем она подчеркнула, что «при том состоянии статисти-
ки, которое существовало в России, она должна быть предметом для специального ис-
следования» [Ершова, 1999: 72].

Таким образом вопрос о численном составе и классификации старообрядцев доре-
волюционного периода, как в целом в пределах Российской империи, так и его отдель-
ных губерний, в том числе в Томской губернии, до настоящего времени является мало 
изученным, соответственно, важным, чем и обусловлена актуальность данной статьи. 
Цель данной статьи — провести анализ численного состава и географии расселения 
старообрядчества Западной Сибири, дать характеристику его основных толков и со-
гласий в последней четверти XIX — начале XX в. Достижение поставленной цели важ-
но для дальнейшего изучения старообрядчества в контексте государственно-конфес-
сиональной политики имперской власти, так как политика государственных властей 
и Русской православной церкви была дифференцирована по отношению к согласиям 
и отдельным толкам. К примеру, одним из радикальных толков старообрядчества счи-
талось бегунство. Кроме того, нужно отметить, что многие старообрядческие центры 



245Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

и населенные пункты возникли в результате добровольной и принудительной мигра-
ции, как следствие «противораскольнической» политики имперских властей (к при-
меру, «поляки», «кержаки», «каменщики»).

Основными источниками данного исследования послужили отчеты Братства Святи-
теля Димитрия, Митрополита Ростовского, представленные в Томских Епархиальных 
Ведомостях, приложения ко всеподданнейшему отчету Томского губернатора, пред-
ставленные в Обзорах Томской губернии, а также архивные документы Государствен-
ного архива Алтайского края и Государственного архива Томской области.

Численный состав старообрядцев Томской губернии
По официальным данным томских губернских властей, «раскол» в Томской епар-

хии появился здесь почти одновременно с образованием селений и городов. Старо-
обрядцы самовольно бежали сюда из Европейской России, также в период правления 
Екатерины II на территории Бийского и Барнаульского округов были переселены так 
называемые ветковцы. По данным Томских епархиальных властей, «нет ни одной де-
ревни, населенной исключительно природными сибиряками, в которой не нашлось бы 
приверженцев мнимой старины; даже не редкость встретить в одном доме несколько 
различных вер, например, муж беспоповец, жена единоверка, брат мужа беглопопов-
ской секты, другой спасова согласия или австрийской лжеерархии» [Обзор Томской 
губернии за 1892 г., 1893: 36].

По официальным данным, в 1885 г. «раскольников» в пределах Томской епархии 
числилось 27673 чел. [Обзор Томской губернии за 1885 г., 1886: 9]. В 1892 году в чис-
лится уже 58995 чел. [Обзор Томской губернии за 1892 г., 1893: 37]. Однако сами свет-
ские и церковные власти были вынуждены признать, что данные цифры далеки от ре-
альных. Одной из причин сложности установления более точной численности старо-
веров состояла в том, что «последователи раскола живут скрытно». Об этом писало 
и официальное губернское издание: «Общее число раскольников, расселенных по всем 
округам с точностью определить нельзя, т. к. многие из них живут в лесах, ущельях гор, 
и вообще малодоступных местах» [Обзор Томской губернии за 1891 г., 1892: 39].

Важно отметить, что сведения Томского Епархиального противораскольническо-
го Братства Св. Димитрия Митрополита Ростовского существенно отличались от офи-
циальных: в 1888 г. «раскольников» Совет братства насчитывает более 80.000. Данные 
по округам представлены следующим образом: по Барнаульскому — 40000, Бийскому — 
35000, Каинскому — 2775, Томскому — 1415, Мариинскому — 1227, Кузнецкому — 652 
[Беликов, 1901: 6]. Исследователь томского старообрядчества XIX в. Д. Н. Беликов вы-
деляет основные «центры раскола»:

—	 по Барнаульскому округу: на левой стороне Оби вся Кулундинская степь, в пра-
вой стороне от Оби волости Косихинская, Белоярская, Тальменская, Боров-
лянская, Чумышская и Верх-Чумышская, «с главными гнездами раскола по Ку-
лунде в с. Тюменцевском, дер. Ключах. Ермачихе и Жарковой, Шипициной, 
Безпаловой»;

—	 по Бийскому округу такие поселения, как Выдриха, Секисовка, Быструха, Ма-
ло-Убинская, Сибирячиха, Топольная, Солоновка на р. Пещаной, Айское, Тавда, 
Платова и др., а также Бухтарминский край, основанный «каменщиками»;



246 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

—	 Тарсминская и Косминская волости Кузнецкого округа.
«Среди многих Кузнецких раскольнических селений и деревень по степени самой 

лютой раскольнической настроенности дер. Желтоногина занимает особое выдаю-
щееся место» — отмечает исследователь. Что касается Томского округа, то по его дан-
ным, «раскольники приютились здесь на отдельных заимках, обильно раскинувших-
ся к северо-востоку от г. Томска в так называемой Томско-Чулымской тайге» [Бели-
ков, 1901: 15–16].

В 1898 г. братством было отмечено, что общее количество «раскольников» в епapxии 
насчитывается уже до 93698 чел. Из округов по численности «раскольников» лидиру-
ет Барнаульский, за ним следуют Бийский и Змейногорский. Советом братства были 
также выделены и приходы «особенно обильные раскольниками»:

1)	 в округе Барнаульском: Ребрихинскй с 3060 раскольниками; Старобутырский — 
2055, Тюменцевский — 1733, Сорокинский — 1672, и Боровский — 1171;

2)	 в  Бийком: Айский  — 2462, Катандинский  — 2311, Куюганский  — 1274, 
Сычевский — 1380;

3)	 в Змеиногорском: Секисовский единоверческий — 7301, Верх-Убинский — 2588, 
Кабановский — 1960 [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 19–20].

Основная причина разницы между данными официальной статистики и братства 
состояла в том, что официальная статистика учитывала только так называемых рас-
кольников от рождения, т. е. официальных, и не учитывала так называемых тайных 
или уклонившихся из православия в раскол. Поэтому члены Братства непосредствен-
но входили в сношения с приходами через благочинных, прося их предоставить бо-
лее точные сведения о числе «раскольников», учитывая не только «явных», но и тех, 
кто числится официально православным, но на деле таковым не являлся, а в офици-
альном православии числились лишь формально [Извлечение из отчета о состоянии 
и деятельности Томского противораскольнического Братства во имя Святителя Дими-
трия Митрополита Ростовского за 1885–6 г., 1887: 3–7].

О. благочинный № 31 в своем отношении от 10 января 1889 г. пишет: «…с точностью 
определить число уклонившихся в раскол — невозможно. В приходе, где уклонивших-
ся в раскол значительная часть, — истинно-православных нет, так как духом раскола 
проникнуты и те, которые принимают таинства св. церкви, а потому считаются и пи-
шутся православными. Разность между православными и раскольниками в раскольни-
ческих приходах состоит только в степени приверженности к расколу и в степени об-
наружения раскола; заблуждения же раскольнические, их взгляды, их обряды разделя-
ются и православными; все они молятся двуперстием, уважают только медные иконы, 
любят ходить пОсолонь, двоить аллилуйя» [Отчет братства Святителя Димитрия, Ми-
трополита Ростовского в г. Бийске за 1887–8 четвертый отчетный год, 1889: 21].

Довольно много «тайных» старообрядцев было выявлено светскими и церковны-
ми властями (многие старообрядцы, официально числившиеся представителями офи-
циальной Церкви, сами открыто заявили о себе) после издания законов о метрической 
записи старообрядческих браков от 19 апреля 1874 г. и «О даровании раскольникам не-
которых прав гражданских и по отправлению духовных треб» от 3 мая 1883 г. [Ильин, 
2018: 117]. Фонды Государственного архива Томской области (ГАТО) содержат множе-



247Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ство документов по данному поводу (в том числе прошений от старообрядцев о внесе-
нии их и своих детей в особые метрические книги) [ГАТО. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2517; 2550; 
2568; 2643; 2652; 2655; 2700; 2702; 2722; 2757; 2758; 2759; 2785; 2825; 2826; 2832; 2833; 
2854; 2892; 2900; 2915; 2936; 2940; 2955; 2956; 2972; 2975; 2976; 2980; 2981; 2990; 2994; 
3005; 3006; 3008; 3019; 3025; 3028; 3046; 3059; 3107; 3118; 3257]. Примером служат све-
дения о состоянии прихода Меретской Свято-Троицкой церкви благочиния № 19 
за 1885 г.: «По церковным документам в приходе сей церкви раскольников не счита-
ется, кроме ниже поименных прихожан из д. Старо-Обинцевой, Инской и Верхне-Су-
зунской, прежде состояли в православии и принимали от православной Церкви таин-
ства: крещение, бракосочетание, а с некоторого времени стали себя считать раскольни-
ками, в церкви не ходят, детей не крестят, умерших хоронят сами без напутствования 
и отпетия священника, и считают себя сектантами поморской секты, свечами и икона-
ми церковными пренебрегают и в общей молитве с православными не участвуют, мо-
лебнов не служат, усопших в церкви не поминают… На обличие священника отвечают 
дерзко и с насмешкой, говоря, мы веруем так, как веровали до Никона, и более ничего 
знать не хотим и никаких Ваших увещаний слушать не хочем» [ГААК. Ф. 166 Оп. 1 Д. 1 
Л. 308]. О данном явлении, имевшем массовый характер в пределах Томской губернии, 
писали Томские Епархивальные ведомости: «Издавна находилось немало лиц, сочув-
ствующих Расколу, но до 1883 года они мало заявляли о себе, большей частью входили 
в состав православных приходов, принимали некоторые церковные таинства и не по-
зволяли себе открыто пропагандировать свои лжеучение. Но с 1883 года, когда расколь-
ником дарованы некоторые права, в среде их началось весьма заметное движение, об-
наружилось стремление выделиться из православных приходов [,] чтобы жить само-
стоятельной жизнью [,] как [,] например [,] жители деревни Петропавловской, которые 
обратился к местной власти с просьбой об отделении их от православной церкви, с та-
кой же просьбой обратились и крестьяне деревни Малая Бащалака на имя обер-про-
курора святейшего Синода по дозволения им состоять в расколе. Хотя большая часть 
просителей принимали таинства, а некоторые даже в 1886 году вступили в брак с бла-
гословения Святой церкви» [Извлечение из отчета о состоянии и деятельности Том-
ского противораскольнического Братства во имя Святителя Димитрия Митрополи-
та Ростовского за 1885–6 год, 1887: 3–7]. Наглядным документом по данному аспекту 
является «Ведомость о числе раскольников и уклонившихся в раскол из Православия 
и Единоверия, проживающих в приходах 15 церквей благочиния № 18 от 1887 г.», в ко-
торой указано 9434 «раскольников, кои считаются Православными, но на самом деле 
истинные раскольники» [ГАТО. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2892. Л. 104–105].

В своем вступительном слове перед открытием в Томске миссионерского епархи-
альнаго съезда 9 августа 1898 г. преосвященный Макарий, епископ Томский и Барна-
ульский заявил: «Когда пришло время выделить православную паству и подвести счет 
раскольников, то число сих последних оказалось чрезмерно великим. Те, которые пре-
жде считались православными, оказались издавна тайно принадлежащими к расколу, 
или уклоняющимися в раскол. В некоторых местах почти все православные сибиряки 
и доныне более или менее заражены духом раскола» [Первый Епархиальный миссио-
нерский съезд, 1900: 7].



248 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таким образом, многие староверы проживали тайно в малодоступных для предста-
вителей официальной церкви губернских властей местах, кроме того, многие из ста-
роверов официально числились прихожанами православной (никонианской) церкви, 
из‑за чего учет численности старообрядцев был затруднен. Томские Епархиальные Ве-
домости пишут по этому поводу: «При всём старании сотрудников Братства некото-
рые укромные и потаенные уголки раскольнического мира ускользнули от их наблю-
дения, а таковыми углами Томская епархия не бедна. Тайные поселения раскольников 
нередки и сегодня в Томской епархии, которые нигде в книгах не записаны. Не прохо-
дит и года [,] чтобы сколько‑нибудь таких поселений не было открыто в Томской епар-
хии и теперь в Томской, Мариинской, Колыванской или Кузнецкой тайге или где‑ни-
будь в ущельях Алтайских гор» [Состояние раскола в Томской епархии и летопись про-
исшедших в нем событий в 1894–95 году, 1896: 5].

Важно отметить, что количество староверов в пределах Томской губернии суще-
ственно увеличивалось за счет переселенческого процесса. Исследователь томского 
старообрядчества Д. Н. Беликов пишет: «Усиленное переселенческое движение в Си-
бирь началось с конца 1880‑х годов. Но почти ежегодно тысячами переселенцы осе-
дали в Томской губернии и ранее, и в этих тысячах всегда можно было насчитать если 
не сотни, то многие десятки семей, принадлежавших расколу… Покинувшие родину 
вследствие экономических затруднений, раскольники-переселенцы селились и не пе-
рестают селиться по всем округам губернии» [Беликов, 1901: 10].

Основной поток переселенцев шел из Рязанской, Тамбовской, Тобольской, Пермской, 
Воронежской, Вятской и других губерний. Переселенцы-староверы старались селиться 
в малодоступных отдаленных местах. Их манила плодородная земля и в определенной 
степени удаленность от властей. Еще с 40‑х гг. XIX в. в Уймонский край активно стали 
прибывать переселенцы из европейской части России, преимущественно из Вятской гу-
бернии, среди которых было много староверов. Активно переселялись староверы в Змеи-
ногорский округ. Избегая соседства c православными-никонианами, они селились рядом 
со своими единоверцами-староверами, а также осваивали новые земли и основывали но-
вые поселки. Также активно заселялась и Кулундинская степь. В отчете Братства Святи-
теля Димитрия, Митрополита Ростовского за 1890–91 г. указано: «Ряды старообрядцев 
особенно пополняются вновь приехавшими из России новоселами. Кулунда сплошь на-
селена раскольниками, — а новоселы приезжают туда ежегодно целыми тысячами и все 
народ бедный. Нужда заставляет их жить, или поденщиной, или в работниках у старо-
жилов-раскольников. Доколе вновь прибывший не изменит православию, не станет кре-
ститься двуперстно, — до тех пор хозяин не посадит его с собой за стол» [Отчет Братства 
Святителя Димитрия, Митрополита Ростовского за 1890–91 год, 1892: 20]. Томские Епар-
хиальные Ведомости писали по этому поводу: «С каждым годом с переселенцами к нам 
едут целые сотни, даже тысячи раскольников, селятся в удобных для них захолустьях, вда-
ли от духовной и гражданской власти. Раскол растет, крепнет, грозит совращением сот-
ням невежественной массы» [К вопросу о борьбе с расколом старообрядчества, 1896: 28].

Основные согласия и толки старообрядцев Томской губернии
В своем содержании представители старообрядчества Томской губернии принципи-

ально не различались, согласия и толки здесь были те же, что и в Центральной России.



249Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Поповцы. Распределились по всей губернии, с особою плотностью были представ-
лены в селениях польских выходцев («поляки»). Среди поповцев преобладали старо-
обрядцы, приемлющие священство белокриницкой иерархии (австрийцы). Д. Н. Бе-
ликов отмечает: «В прежнее время поповщиина существовала только в виде беглопо-
повщины, но с конца 1850‑х годов в Томской губернии появляется согласие австрий-
ского священства, которое развиваясь постепенно, захватывает в себе беглопоповщи-
ну все более и более» [Беликов, 1901: 17]. Австрийская иерархия возникла в 1846 г., ко-
гда основная часть беглопоповцев признала законность перехода в старообрядчество 
митрополита Босно-Сараевского Амвросия и поставленных им преемников. Местом 
его жительства было селение Белая Криница, находившееся тогда на территории Ав-
стрийской империи. Соответственно, данную иерархию стали называть Австрийская 
или Белокриницкая. В 1862 г. согласие раскололось на две неравные части по отноше-
нию к «Окружному посланию» — «окружников» и «противоокружников». Принци-
пиальным являлось то, что «окружники» признавали некоторые нововведения Ни-
кона и осуждали только преследования старообрядцев. «Окружников» на террито-
рии Томской губернии было большинство, противоокружники делились на «иовцев» 
и «раздорствующих».

Безпоповство. На территории Томской губернии численно лидировали безпопов-
цы. Среди безпоповцев выделялись:

1)	 поморцы (с внутренним делением на законобрачных поморцев, полубрачных 
даниловцев, небрачных федосеевцев и филиповцев);

2)	 истинно православные христиане странствующие;
3)	 спасовцы (нетовщина глухая и нетовщина поющая). Близкими к Спасову согла-

сию являлись самокрещенцы и «рябиновцы».
Характеризуя поморцев, миссионеры отмечали их крайне «враждебное» отноше-

ние к Русской православной церкви. «Федосеевцы и филиповцы при том наиболее фа-
натичны и враждебны по отношению к Русской православной церкви, даниловцы же 
значительно мягче» [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 25, 28].

Большая часть поморцев на территории Томской губернии принадлежали именно 
к законобрачному согласию. Его основными центрами были д. Гилева и с. Верх-Убин-
ское Змеиногорского округа, Солоновка Бийского округа и Ворониха Барнаульско-
го округа. Как отмечали миссионеры, последователи Поморского законобрачного со-
гласия, по сравнению с другими безпоповцами, были как бы «передовыми». В них бо-
лее всего отмечалось стремление к грамотности и просвещению, у них было немало 
своих школ, богатых библиотек, их наставники заметно выделялись по своему разви-
тию и начитанности [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 27]. Прихо-
дящих из Русской православной церкви и других христианских толков поморцы обя-
зательно перекрещивали.

От законобрачного поморского согласия Томское епархиальное Братство отличало 
так называемое старопоморство в виде федосеевщины, филиповщины и даниловщи-
ны [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 28].

Федосеевцы и филиповцы отличались от законобрачного поморства по вопро-
сам о браке и молении за царя, даниловцы — только по вопросам о браке. Федосеев-



250 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

цы решительно отвергали брак, который, по их мнению, может быть заключен толь-
ко священником, а так как истинного священства в «настоящее антихристовое вре-
мя» нет, то не может быть и брака. За царя федосеевцы не молились. Как отмечали 
миссионеры, «филиповцы живут в высшей степени замкнуто, строго блюдут свой 
старинный уклад жизни, и с такой же строгостью относятся к внешним, за что и по-
лучили прозвище «крепких Христиан». Их отличительной чертой было то, что они 
ни в каком случае не позволяют себе молиться иконам, изготовленным не их соглас-
никами. Филипповцы существовали в Каинском округе и в Чумышской волости Бар-
наульского округа [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 31]. Данилов-
цев, по мнению миссионеров, в последнее время «начинает тянуть к законобрачно-
му Поморскому согласию».

По убеждению томских епархиальных властей, истинно православные христиа-
не странствующие (странничество или бегунство) есть «секта вообще малораспро-
страненная, но по своим воззрениям крайне вредная, обосновалась в Томской епар-
хии прочно. Странники живут отдельными скитами в малодоступных горах, в боло-
тистой или лесистой тайге — вдалеке от православных поселений. Центром стран-
ничества является Чулымская тайга (Томский и Мариинский округа). Существуют 
скиты и в Алтайских горах» [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 32]. 
Как отмечают исследователи XIX в., «Бегунство по его принципу — самый строгий 
аскетизм. Все странники по идее — иноки. Уставы их необыкновенно строги» [Смир-
нов, 1895: 118].

Основная часть спасовцев в Томской губернии принадлежала к нетовщине глухой, 
меньшая часть — к нетовщине поющей. В 1860‑е гг. появились самокресты (самокре-
щенцы), выделившиеся из Спасова согласия. По данным Томского противораскольни-
ческого Братства «Нетовщина в Томской епархии насчитывает не одну тысячу своих 
последователей. Нетовцы проживают в Барнаульском, Кузнецком и Бийском округах» 
[Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 44]. Другим отвлетвлением нетов-
цев — самокрещенцев были восточники и рябиновцы. Соседи называли их дырника-
ми, оконопоклонниками или небесниками. По мнению восточников, неиспорченных 
икон не осталось, а новые писать и освятить некому, поэтому они молились на восток 
(на солнце), в хорошую погоду — на открытом воздухе, а в ненастье ‒ через отверстие, 
прорубленное в восточной стене дома.

Стариковщина. По утверждению Д. Н. Беликова, стариковщина представля-
ет собой нечто среднее между поповщиной и безпоповщиной. Так как представите-
ли стариковщины обходились без священства, довольствуясь требоисправителями 
из стариков и старух, то они подходят к безпоповству. Однако Д. Н. Беликов отмечает, 
что «последователи ее не восстают против священства или, по крайней мере, в прин-
ципе ничего не имеют против него, привыкши обращаться к старикам только нужды 
ради, мы должны отнести этот вид старообрядчества к толкам поповщинского харак-
тера. Можно с положительностью утверждать, что стариковщина возникла и разви-
лась из беглопоповщины вследствие затруднительного положения при относитель-
ной редкости беглых попов, а в Сибири иной раз и полного их отсутствия» [Беликов,  
1901: 17].



251Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Весьма близко к стариковщине подходит согласие часовенных. Стариковцы не счи-
тали для себя особенно тяжким грехом в необходимых случаях обращаться за таин-
ствами и погребением к официальной православной церкви, — часовенные относи-
лись к этому делу гораздо строже и потому прибегали к священникам РПЦ очень ред-
ко. Стариковцы, избирая из своей среды наставников, вводили их в круг обязанно-
стей безо всякого поставления, часовенные требовали, чтобы избранный в наставни-
ки был поставлен на его настоятельское дело через благословение от других наставни-
ков, в свою очередь преемственно получивших благословение от Иргиза, Рогожского 
кладбища или от екатеринбургских иноков. Местом наибольшей сплоченности стари-
ковщины в пределах Томской губернии была Кулундинская степь.

Если судить о количестве староверов в Томской губернии в последней четверти 
XIX — начале XX в., то здесь преобладали представители стариковщины, поморского 
согласия и поповщины.

Заключение
Томская губерния являлась одной из старообрядческих территориальных центров 

в количественном и качественном смысле. Епархиальному противораскольническому 
Братству Св. Димитрия Митрополита Ростовского удалось установить примерное чис-
ло староверов, равное более 90 тысяц человек, что существенно превышало число ста-
роверов по официальным данным. Основная причина разницы между данными офи-
циальной статистики и Братства состояла в том, что официальная статистика учиты-
вала только так называемых «раскольников от рождения», т. е. официальных и не учи-
тывала так называемых тайных или «уклонившихся из православия в раскол». Важно 
также учитывать, что многие староверы проживали тайно в малодоступных для пред-
ставителей официальной церкви и губернских властей на местах.

По численности «раскольников» лидирует Барнаульский округ, за ним следуют Бий-
ский и Змеиногорский. Вместе с тем количество староверов в пределах Томской гу-
бернии существенно увеличивалось в результате переселенческого процесса. Пересе-
ленцев манила плодородная земля и в определенной степени удаленность от властей.

Старообрядчество Томской губернии принципиально не отличалось согласий ста-
роверов Центральной России, согласия и толки здесь были те же самые. С точки зре-
ния численности, в Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. пре-
обладали представители стариковщины, поморского согласия и поповщины.

Благодарности и финансирование
Статья подготовлена в рамках гранта РНФ «Влияние имперской политики аккуль-

турации и советской модели государственно-конфессиональных отношений на поло-
жение религиозных общин в приграничных регионах и национальных автономиях ази-
атской части России» (проект № 23–18–00117).

Acknowledgements and funding
The article was prepared within the framework of the Russian Science Foundation 

grant «The Influence of the Imperial Acculturation Policy and the Soviet Model of State-
Confessional Relations on the Situation of Religious Communities in Border Regions and 
National Autonomies of the Asian Part of Russia» (project No. 23–18–00117).



252 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бежан Е. М. Классификация старообрядческих согласий и сектантских общин, 

их развитие и распространение на территории Западной Сибири в первой половине 
XIX в. // Вестник Омского университета. 2007. № 3. С. 87–95.

Беликов Д. Н. Томский раскол: (исторический очерк с 1834 по 1880‑е годы). Томск, 
1901. 246 с.

Гостюшева Е. М., Должиков В. А. Конфессиональный состав населения Томской гу-
бернии по данным Первой всероссийской переписи 1897 г. // Вестник Томского госу-
дарственного университета. История. 2019. № 59. С. 12–19.

Государственный архив Алтайского края. Ф. 166. Оп. 1. Д. 1.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2517.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2550.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2568.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2643.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2652.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2655.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2700.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2702.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2722.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2757.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2758.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2759.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2785.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2825.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2826.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2832.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2833.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2854.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2892.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2900.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2915.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2936.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2940.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2955.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2956.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2972.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2975.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2976.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2980.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2981.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2990.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2994.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3005.



253Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3006.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3008.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3019.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3025.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3028.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3046.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3059.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3107.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3118.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3257.
Ершова О. П. Старообрядчество и власть. М. : Уникум-Центр, 1999. 202 с.
Иванов К. Ю. Согласия и толки томского старообрядчества (вторая половина XIX — 

начало ХХ в.) // Исторические судьбы православия в Сибири: тезисы докладов и науч-
ных сообщений конференции. Иркутск, 1997. С. 91–94.

Иванов К. Ю. Старообрядчество юга Западной Сибири второй половины XIX — на-
чала XX в. : автореф. дис. … канд. ист. наук. Кемерово, 2001. 30 с.

Иванов К. Ю. Старообрядчество Змеиногорского уезда Томской губернии (XVIII — 
начало ХХ в.) // Наука и образование. Белово : Беловский полиграфист, 2009. Ч. 1. 
С. 75–76.

Извлечение из отчета о состоянии и деятельности Томского противораскольниче-
ского Братства во имя Святителя Димитрия Митрополита Ростовского за 1885–6 год // 
Томские Епархиальные Ведомости. 1887. № 6. Отдел неофициальный. С. 1–23.

Ильин В. Н. Старообрядческие браки в контексте государственно- конфессиональ-
ной политики Российской империи на территории Томской губернии в XIX в. // На-
роды и религии Евразии. 2018. № 2. С. 112–118.

К вопросу о борьбе с расколом старообрядчества // Томские Епархиальные Ведомо-
сти. 1896. № 5. Отдел неофициальный. С. 23–31.

Обзор деятельности ведомства православного исповедания за время царствования 
Императора Александра III. СПб., 1901. 727 с.

Обзор Томской губернии за 1885 год. Приложение ко всеподданнейшему отчету 
Томского губернатора. Томск, 1886. 48 с.

Обзор Томской губернии за 1891 год. Приложение ко всеподданнейшему отчету 
Томского губернатора. Томск, 1892. 69 с.

Обзор Томской губернии за 1892 год. Приложение ко всеподданнейшему отчету 
Томского губернатора. Томск, 1893. 66 с.

Отчет братства Святителя Димитрия, Митрополита Ростовского в г. Бийске за 1887–
8 четвертый отчетный год // Томские Епархиальные Ведомости. 1889. № 3. Отдел не-
официальный. С. 1–25.

Отчет Братства Святителя Димитрия, Митрополита Ростовского за 1890–91 год. // 
Томские Епархиальные Ведомости. 1892. № 3. Отдел неофициальный. С. 14–25.

Первый Епархиальный миссионерский съезд в г. Томске 10–27 августа 1898 года. 
Томск, 1900. 332 с.



254 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Смирнов П. С. Важность изучения внутренней жизни раскола: речь на магистерском 
коллоквиуме 20‑го декабря перед защитой диссертации «Внутренние вопросы в раско-
ле в XVII веке». СПб., 1898 // Христианское чтение. 1899. № 1. С. 155–165.

Смирнов П. С. История русского раскола старообрядчества. СПб., 1895. 276 с.
Состояние раскола в Томской епархии и летопись происшедших в нем событий 

в 1894–95 году // Томские Епархиальные Ведомости. 1896. № 1. Отдел неофициальный. 
С. 5–13.

Старухин Н. А. Белокриницкие общины Томской губернии: проблемы церковной 
организации и управления (вторая половина XIX века) // Вестник НГУ. Серия: Исто-
рия, филология. 2006. Т. 5. Вып. 1. С. 113–118.

Старухин Н. А. Белокриницкое согласие на Алтае: Барнаульская Крестовоздвижен-
ская церковь // Старообрядчество: история и культура. Барнаул, 1999. С. 93–103.

Старухин Н. А. Белокриницкое согласие Томской губернии во второй половине 
XIX — начале XX в. (этапы формирования и принципы организации) : автореф. дис. … 
канд. ист. наук. Новосибирск, 2012. 24 с.

Храпков Г. Н. Сущность раскола (старообрядчества) в трудах и очерках священно-
служителей и светских деятелей второй половины XIX–XX веков // Управленческое 
консультирование. 2017. № 3. С. 146–151.

REFERENCES
Belikov D. N. Tomskii raskol: (istoricheskii ocherk s 1834 po 1880‑ye gody) [Tomsk split: 

(historical essay from 1834 to 1880s)]. Tomsk, 1901, 246 p. (in Russian).
Bezhan E. M. Klassifikatsiya staroobryadcheskikh soglasii i sektantskikh obshchin, ikh 

razvitie i rasprostranenie na territorii Zapadnoi sibiri v pervoi polovine XIX v. [Classification 
of Old Believer agreements and sectarian communities, their development and distribution 
on the territory of Western Siberia in the first half of the 19th century]. Vestnik Omskogo 
universiteta [Bulletin of Omsk University]. 2007, no. 3, pp. 87–95 (in Russian).

Gostyusheva E. M., Dolzhikov V. A. Konfessionalnii sostav naseleniya Tomskoi gubernii 
po dannym pervoi vserossiiskoi perepisi 1897g. [Confessional composition of the population 
of Tomsk province according to the first all-Russian census of 1897]. Vestnik Tomskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Istoriya [Bulletin of Tomsk State University. History]. 2019, 
no. 59, pp. 12–19 (in Russain).

Gosudarstvennii arkhiv Altaiskogo kraya (GAAK) [State archive of the Altai territory]. 
Fund 166. Inventory 1. File 1 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2517 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2550 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2568 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2643 (in Russian).



255Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2652 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2655 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2700 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2702 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2722 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2757 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2758 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2785 (in Russian).

v Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2825 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2826 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2832 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2833 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2854 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2892 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2900 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2915 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2936 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2940 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2955 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2956 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2972 (in Russian).



256 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2975 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2976 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2980 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2981 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2990 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2994 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3005 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3006 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3008 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3019 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3025 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3028 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3046 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3059 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3107 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3118 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3257 (in Russian).

Ershova O. P. Staroobryadchestvo i vlast' [Old Believers and Power]. Moscow: Unikum-
Tsentr, 1999, 202 p. (in Russian).

Il'in V. N. Staroobryadcheskie braki v kontekste gosudarstvenno-konfessional'noi politiki 
Rossijskoi imperii na territorii Tomskoi gubernii v XIX v. [Old Believer marriages in the 
context of the state-confessional policy of the Russian Empire on the territory of the Tomsk 
province in the 19th century]. Narody i religii Evrazii [Nations and religions of Eurasia]. 2018, 
no. 2, pp. 112–118 (in Russian).

Ivanov K. Yu. Soglasiya i tolki tomskogo staroobryadchestva (vtoraya polovina XIX ‒ 
nachalo XX v.) [Consent and talk of the Tomsk Old Believers (the second half of the 19th — 



257Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

early 20th centuries)]. Istoricheskie sud'by pravoslaviya v Sibiri: Tezisy dokladov i nauchnykh 
soobshchenii konferentsii [Historical fate of Orthodoxy in Siberia: Abstracts of reports and 
scientific reports of the conference]. Irkutsk, 1997, pp. 91–94 (in Russian).

Ivanov K. Yu. Staroobryadchestvo yuga Zapadnoi Sibiri vtoroi polovini XIX — nachala 
XX v. Avtoref. Diss. Kand. Ist. nauk. [Old Believers in the South of Western Siberia in the 
Second Half of the 19th — Early 20th Century. PhD Thesis in History]. Kemerovo, 2001, 30 p.  
(in Russian).

Ivanov K. Yu. Staroobryadchestvo Zmeinogorskogo uezda Tomskoi gubernii (XVIII ‒ 
nachalo KhKh v) [Old Believers in the Zmeinogorsk District of Tomsk Province (18th — 
Early 20th Century)]. Nauka i obrazovanie [Science and Education]. Belovo: OOO “Belovskii 
poligrafist”, 2009, vol. 1, pp. 75–76 (in Russian).

Izvlechenie iz otcheta o sostoyanii i deyatel'nosti Tomskogo protivoraskol'nicheskogo 
Bratstva vo imya Svyatitelya Dimitriya Mitropolita Rostovskogo za 1885–6 god. [Extract 
from the report on the status and activities of the Tomsk anti-schismatic Brotherhood in the 
name of St. Demetrius Metropolitan of Rostov for 1885–6.] Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti 
[Tomsk Diocesan Vedomosti]. Otdel neoficial'nyj [The department is informal]. 1887, no. 6, 
pp. 1–23 (in Russian).

K voprosu o bor'be s raskolom staroobryadchestva [To the question of the fight against 
the split of the Old Believers]. Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti [Tomsk Diocesan Vedomosti]. 
1896, no. 5, otdel neoficial'nyi, pp. 23–31 (in Russian).

Khrapkov  G. N.  Sushchnost' raskola (staroobryadchestva) v trudakh i  ocherkakh 
svyashchennosluzhitelei i svetskikh deyatelei vtoroi polovini XIX ‒ XX vekov [The essence 
of the schism (Old Believers) in the works and essays of clergy and secular figures of the second 
half of the 19th ‒ 20th centuries]. Upravlencheskoe konsultirovanie [Management consulting]. 
2017, no. 3, pp. 146–151 (in Russian).

Obzor deyatel'nosti vedomstva pravoslavnogo ispovedaniya za vremya tsarstvovaniya 
Imperatora Aleksandra III [Overview of the activities of the department of the Orthodox 
confession during the reign of Emperor Alexander III]. St. Peterburg, 1901, 727 p. (in Russian).

Obzor Tomskoi gubernii za 1885 god. Prilozhenie ko vsepoddanneishemu otchetu Tomskogo 
gubernatora [Overview of the Tomsk province for 1885. Supplement to the Most Submissive 
Report of the Tomsk Governor]. Tomsk, 1886, 48 p. (in Russian).

Obzor Tomskoi gubernii za 1891 god. Prilozhenie ko vsepoddanneishemu otchetu Tomskogo 
gubernatora [Overview of the Tomsk province for 1891. Supplement to the Most Submissive 
Report of the Tomsk Governor]. Tomsk, 1892, 69 p. (in Russian).

Obzor Tomskoi gubernii za 1892 god. Prilozhenie ko vsepoddanneishemu otchetu Tomskogo 
gubernatora [Overview of the Tomsk province for 1892. Supplement to the Most Submissive 
Report of the Tomsk Governor]. Tomsk, 1893, 66 p. (in Russian).

Otchet bratstva Svyatitelya Dimitriya, Mitropolita Rostovskogo v g. Biiske za 1887–8 
chetvertyi otchetnyj god [Report of the brotherhood of St. Demetrius, Metropolitan of Rostov 
in the city of Biysk for 1887–8, the fourth reporting year]. Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti 
[Tomsk Diocesan Vedomosti]. 1889, no. 3, otdel neofitsial'nyi, pp. 1–25 (in Russian).

Otchet Bratstva Svyatitelya Dimitriya, Mitropolita Rostovskogo za 1890–91god. [Report 
of  the Brotherhood of St. Demetrius, Metropolitan of Rostov for 1890–91]. Tomskie 



258 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Eparkhial'nye Vedomosti [Tomsk Diocesan Vedomosti]. 1892, no. 3, otdel neofitsial'nyi, pp. 14–
25 (in Russian).

Pervyi Eparhial'nyi missionerskii s'ezd v g. Tomske [The First Diocesan Missionary Congress 
in Tomsk]. Tomsk, 1900, 332 p. (in Russian).

Smirnov P. S. Istoriya russkogo raskola staroobryadchestva [The history of the Russian split 
of the Old Believers]. St. Peterburg, 1895, 276 p. (in Russian).

Smirnov P. S. Vazhnost' izucheniya vnutrennei zhizni raskola: rech' na magisterskom 
kollokviume 20‑go dekabrya pered zashchitoi dissertatsii “Vnutrennie voprosy v raskole v 
XVII veke”. SPb., 1898 [The importance of studying the inner life of the schism: speech at 
the master's colloquium on December 20th before the defense of the dissertation “Internal 
questions in the schism in the 17th century”]. Hristianskoe chtenie [Christian reading]. 1899, 
no. 1, pp. 155–165 (in Russian).

Sostoyanie raskola v Tomskoi eparkhii i letopis' proisshedshikh v nem sobytii v 1894–
95godu [The state of the split in the Tomsk diocese and the chronicle of the events that took 
place in it in 1894–95.]. Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti [Tomsk Diocesan Vedomosti]. 1896, 
no. 1, otdel neofitsial'nyi, pp. 5–13 (in Russian).

Starukhin  N. A.  Belokrinitskie obshchini Tomskoi gubernii: problemi tserkovnoi 
organizatsii i upravleniya (vtoraya polovina XIX veka) [Belokrinitsky Communities of Tomsk 
Province: Problems of Church Organization and Management (Second Half of the 19th 
Century)]. Vestnik NGU. Seriya: Istoriya, filologiya [Bulletin of NSU. Series: History, Philology]. 
2006, vol. 5, iss. 1, pp. 113–118 (in Russiam).

Starukhin N. A. Belokrinitskoe soglasie na Altae: Barnaulskaya Krestovozdvizhenskaya 
tserkov [Belokrinitskoye consent in Altai: Barnaul Holy Cross Church]. Staroobryadchestvo: 
istoriya i kultura [Old Believers: history and culture]. Barnaul, 1999, pp. 93–103 (in Russian).

Starukhin N. A. Belokrinitskoe soglasie Tomskoi gubernii vo vtoroi polovine XIX ‒ nachale XX 
v. (etapi formirovaniya i printsipi organizatsii). Avtoref. Diss. Kand. Ist. nauk [Belokrinitskoye 
consent of Tomsk province in the second half of the 19th — early 20th centuries (stages 
of formation and principles of organization). PhD Thesis in History]. Novosibirsk, 2012, 24 p. 
(in Russian).

Статья поступила в редакцию: 16.03.2025
Принята к публикации: 02.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025


