
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Этнология

Религиоведение 
Археология

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2018

ISSN 2542-2332

2018  № 1 (14)



Издание основано в 2007 г.
Главный редактор:

П. К. Дашковский, доктор исторических наук (Россия, Барнаул)

Редакционная коллегия:
А. П. Забияко, доктор философских наук (Россия, Благовещенск)

А. К. Погасий, доктор философских наук (Россия, Казань)
Т. Д. Скрынникова, доктор исторических наук (Россия, Санкт-Петербург)

О. М. Хомушку, доктор философских наук (Россия, Кызыл)
Е. А. Шершнева (отв. секретарь), кандидат исторических наук (Россия, Барнаул)

Редакционный совет журнала:
Л. Н. Ермоленко, доктор исторических наук (Россия, Кемерово)

Л. С. Марсадолов, доктор культурологии (Россия, Санкт-Петербург)
С. А. Яценко, доктор исторических наук (Россия, Москва)
К. А. Руденко, доктор исторических наук (Россия, Казань)
Г. Г. Пиков, доктор культурологии (Россия, Новосибирск)

Л. И. Шерстова, доктор исторических наук (Россия, Томск)
А. С. Жанбасинова, доктор исторических наук (Казахстан, Усть-Каменогорск)

С. Д. Атдаев, кандидат исторических наук (Туркменистан, Ашхабад)
О. Ч. Касимов, доктор филологических наук (Таджикистан, Душанбе)

Н. И. Осмонова, кандидат философских наук (Кыргыстан, Бишкек)
Н. Цэдэв, доктор педагогики (PH.D) (Монголия, Улан-Батор)

Ц. Степанов, доктор исторических наук (PH.D) (Болгария, София)

Журнал утвержден Научно-техническим советом
Алтайского государственного университета и зарегистрирован Комитетом РФ 

по печати. Свидетельство о регистрации ПИ № ФС 77–69787 от 18.05.2017 г.
Все права защищены. Ни одна из частей журнала либо издание в целом не могут быть 

перепечатаны без письменного разрешения авторов или издателя.

Журнал подготовлен при частичной финансовой поддержке проекта Минобрнауки 
РФ «Развитие этнорелигиозной ситуации в трансграничном пространстве Алтая, 
Казахстана и Монголии в контексте государственно-конфессиональной политики: 

исторический опыт и современные тенденции» (проект № 33.2177.2017/4.6).

	 ©	 Оформление. Издательство 
		  Алтайского госуниверситета, 2018



ISSN 2542-2332

2018  № 1 (14)

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Ethnology

Religious studies

Archaeology

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2018



The journal was Founded in 2007

Executive editor:
P. K. Dashkovskiy, doctor of historical sciences (Russia, Barnaul)

The editorial Board:
A. P. Zabiyako, doctor of philosophical sciences (Russia, Blagoveshchensk)

A. K. Pogassiy, doctor of philosophical sciences (Russia, Kazan)
T. D. Skrynnikova, doctor of historical sciences (Russia, Saint-Petersburg)

O. M. Homushku, doctor of philosophy (Russia, Kyzyl)
E. A. Shershneva (resp. secretary), candidate of historical sciences (Russia, Barnaul)

The journal editorial Board:
L. N. Yarmolenko, doctor of historical sciences (Russia, Kemerovo)

L. S. Marsadolov, doctor of culturology (Russia, St. Petersburg)
S. A. Yatsenko, doctor of historical sciences (Russia, Moscow)
K. A. Rudenko, doctor of historical sciences (Russia, Kazan)
G. G. Pikov, doctor of cultural studies (Russia, Novosibirsk)
L. I. Sherstova, doctor of historical sciences (Russia, Tomsk)

A. S. Zhanbosynov, doctor of historical sciences (Kazakhstan, Ust-Kamenogorsk)
D. S. Ataev, candidate of historical sciences (Turkmenistan, Ashgabat)
O. Ch. Kasimov, doctor of philological sciences (Dushanbe, Tajikistan)

N. I. Osmonovа, candidate of philosophical sciences (Kyrgyzstan, Bishkek)
N. Cedev, doctor of pedagogical sciences (PH.D) (Mongolia, Ulaanbaatar)

Ts. Stepanov, doctor of historical sciences (PH.D) (Bolgariy, Sofiy)

Approved for publication by the Joint Scientific and Technical Council of Altai State University. 
All rights reserved. No publication in whole or in part may be reproduced without the written 

permission of the authors or the publisher. Registered with the RF Committee on Printing. 
Registration certificate PI № ФС 77–69787. Registration date 18.05.2017.

The magazine was prepared with the partial financial support of the project Ministry of 
education and science of the Russian Federation (the project “Development of ethno-religious 

situation in cross-border space of Altai, Kazakhstan and Mongolia in the context of state-
confessional policy: historical experience and modern trends”, No. 33.2177.2017 / 4.6).

	 ©	 Altai State University Publisher, 2018



СОДЕРЖАНИЕ

Раздел I
ЭТНОКУЛЬТУРНЫЕ ПРОЦЕССЫ В ДРЕВНОСТИ  
И СРЕДНЕВЕКОВЬЕ В ЕВРАЗИИ

Билялова Г. А. Некоторые аспекты истории образования Казахского ханства................9

Раздел II
РЕЛИГИОЗНЫЙ ФАКТОР В ИСТОРИИ ДРЕВНИХ  
И СРЕДНЕВЕКОВЫХ НАРОДОВ ЕВРАЗИИ

Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама 
в восточном Дашт-и-Кыпчаке по материалам городища Бозок........................................16

Раздел III
ЭТНИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ И ТРАДИЦИОННАЯ КУЛЬТУРА  
НАРОДОВ ЕВРАЗИИ

Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана  
(в записках исследователей XIX — начала XX в.)..................................................................31

Раздел IV
ПРОЗЕЛИТАРНЫЕ РЕЛИГИИ И ТРАДИЦИОННЫЕ ВЕРОВАНИЯ 
НАРОДОВ РОССИИ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

Абдуллаева С. Ш. Интерпретация некоторых особенностей ислама 
в российских и европейских источниках XVII–XXI вв........................................................45
Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй 
половины XIX в. из собрания Лаборатории археографических исследований 
Уральского федерального университета..................................................................................53
Хвастунова Ю. В. Экстатические практики — «небесные диктовки»  
на примере группы Ак Jаҥ в Республике Алтай.....................................................................63
Тимощук А. С. Вайшнавизм: стратегии конструирования и концептуализации...........72

Раздел V
ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ

Дашковский П. К., Шершнёва Е. А. Этнорелигиозный аспект развития 
образования на Алтае в 20‑е г. XX в..........................................................................................81
Баталко Т. И. Особенности национально-культурной политики белорусизации 
(психологический аспект)............................................................................................................93



6 ﻿

Кузинер И. Э. Особенности моделей взаимодействия старообрядцев бегунского 
(страннического) толка и советских органов власти в 20‑е гг. XX в.............................. 100
Чеджемов С. Р. Конфессиональная политика Российской империи  
в середине ХIХ в. (на примере переселения народов Кавказа,  
исповедовавших ислам, в Турцию)......................................................................................... 108

Раздел VI
РЕЗУЛЬТАТЫ МОНИТОРИНГА МЕЖЭТНИЧЕСКИХ 
И МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ  
В РЕГИОНАХ РОССИИ И ЗА РУБЕЖОМ

Цогзолмаа Нямаа. Распространение новых религиозных течений  
и их влияние на систему образования Монголии...............................................................117

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ......................................................................................................125

ДЛЯ АВТОРОВ...........................................................................................................................127



CONTENT

Section I
THE RELIGIOUS FACTOR IN THE HISTORY OF ANCIENT  
AND MEDIEVAL NATIONS OF EURASIA

Bilyalova G. A. New aspects of the history of formation of the Kazakh khanate.......................9

Section II
ETHNIC PROCESSES AND TRADITIONAL CULTURE  
OF THE NATIONS OF EURASIA

Khabdulina М. К., Bilyalova G. D., Bonora G. L. The diffusion of Islam in the eastern 
Dasht-i-Kipchak according to the materials from Bozok...........................................................16

Section III
PROSELYTE RELIGIONS AND TRADITIONAL BELIEFS OF THE NATIONS 
OF RUSSIA AND CENTRAL ASIA

Atdaev S. J. Information about wild cats of Turkmenistan  
(in the note of researchers XIX — the beginning of XX centuries)...........................................31

Section IV
RELIGIOUS AND NATIONAL POLICY: HISTORY AND MODERNITY

Abdullaeva S. Sh. The interpretation of some features of Islam in Russian and 
European sources of XVII–XXI centuries....................................................................................45
Bytko S. S. Manuscript staroboredschesky “Pseudozlatoust” of the second half  
of XIX century from the collection Laboratory of archeographic research  
of the Ural Federal University........................................................................................................53
Hvastunova J. V. Ecstatic practices — “divine dictation” on the example  
of Ak Jang the Republic of Altai.....................................................................................................63
Timoshchuk A. S. Vaishnavism: strategies for construction and conceptualization.................72

Section V
THE RESULTS OF THE MONITORING OF ETHNIC AND RELIGIOUS 
RELATIONS IN THE REGIONS OF RUSSIA AND ABROAD

Dashkovskiy P. K., Shershneva E. A. Ethno-religious aspect of education development 
in Altai in the 20th gg. XX century................................................................................................81
Batalko T. I. Peculiarities of the national-cultural policy  
of belarusization (psychological aspect).......................................................................................93



8 ﻿

Kuziner I. E. The specifics of the interaction models of the old believers  
of the runaways (wanderings) confession and soviet authorities  
in the 20es of XX century............................................................................................................. 100
Chedzhemov S. R. Religious policy of the Russian Empire in the mid 19th century  
(for example, the migration of peoples of the Caucasus, followers of Islam in Turkey)...... 108

Section VI
ETHNOCULTURAL PROCESSES IN ANCIENT TIMES  
AND THE MIDDLE AGES IN EURASIA

Nyamaa Tsogzolmaa. The spread of new religious movements and their impact on 
the education system of Mongolia...............................................................................................117

INFORMATION ABOUT CONFERENCES..........................................................................125

INFORMATION ABOUT THE AUTHORS..........................................................................127



Раздел I   
ЭТНОКУЛЬТУРНЫЕ ПРОЦЕССЫ 
В ДРЕВНОСТИ И СРЕДНЕВЕКОВЬЕ 
В ЕВРАЗИИ

Г. А. Билялова

Музей Алматы, Алматы (Казахстан)

НЕКОТОРЫЕ АСПЕКТЫ ИСТОРИИ ОБРАЗОВАНИЯ 
КАЗАХСКОГО ХАНСТВА

В статье рассматриваются вопросы, касающиеся новых аспектов образования Казах-
ского ханства, 550‑летие которого широко отмечалось в Республике Казахстан в 2015 г. 
В середине XV в. в юго-восточном Казахстане — Жетысу произошли важнейшие этно-
политические процессы, связанные с созданием нового политического объединения, 
вошедшего в историю как Казахское ханство. Это событие определило всю последую-
щую этнополитическую историю Казахстана, способствовало консолидации казахско-
го народа в нацию, оформлению этнической территории, развитию духовной и мате-
риальной культуры казахского народа.

Обострившаяся междинастийная борьба потомков старшего сына Шынгыс-хана 
Жошы-хана, развернувшаяся между наследниками его сыновей Орда-Ежена и Шиба-
на, привела к откочевке на запад Моголистана шибанидов Керея и Жанибека со сво-
ими подданными. За ними закрепился этноним «казахи», т. е. «откочевавшие», «отде-
лившиеся». Основным письменным источником по этому периоду истории Казахстана 
является рукопись Мухаммеда Хайдара Дулати «Тарих-и Рашиди», написанная на сред-
неазиатском диалекте фарси.

В статье исследуются некоторые вопросы истории местности в регионе Жетысу, где 
было провозглашено Казахское ханство. Речь идет о научных изысканиях известного 
казахстанского археолога Кемаля Акишева, определившего локализацию местности 
Козыбасы, находящуюся в Жамбылском районе Алматинской области.

В результате военных столкновений султанов Керея и Жанибека с ханом Узбекско-
го улуса Абулхаиром территория улуса вошла в состав Казахского ханства. При Бурын-
дык-хане, сыне Керей-хана, присырдарьинские города вошли в состав ханства. Касым-
хан, сын Жанибека, включил в состав своих подданных большую часть представителей 
дештикыпчакских племен кочевых узбеков. При Касым-хане численность казахов со-
ставляла примерно миллион человек, ханство достигло наивысшего расцвета, грани-



10 Раздел I. Этнокультурные процессы в древности и средневековье в Евразии 

цы государства расширились практически до границ современного Казахстана. Казах-
ское ханство предпринимает военные походы на Ташкент, ногайскую столицу Сарай-
шык, оттеснив Ногайскую Орду к Астраханскому ханству. Именно во время правле-
ния Касым-хана Казахское ханство получило известность и политический вес на тер-
ритории современной Евразии. Одним из первых государств, установивших дипло-
матические отношения с Казахским ханством, было Российское государство. Казах-
ское ханство стало известно в Западной Европе как новое политическое образование.

Ключевые слова: Казахское ханство, Мухаммед Хайдар Дулати, Моголистан, кон-
солидация казахского этноса, местность Козыбасы, «Тарих-и Рашиди», междинастий-
ные распри, среднеазиатский диалект фарси.

G. A. Bilyalova

Association of museums Almaty. Museum of Almaty, Almaty (Kazakhstan)

NEW ASPECTS OF THE HISTORY OF FORMATION  
OF THE KAZAKH KHANATE

The article deals with issues related to the new aspects of the formation of the Kazakh 
Khanate, whose 550th anniversary was widely celebrated in the Republic of Kazakhstan in 
2015. In the middle of the 15th century, in the southeastern Kazakhstan — Zhetysu, the most 
important ethnopolitical processes occurred, connected with the creation of a new political 
association that went down in history as the Kazakh Khanate. This event determined all the 
subsequent ethnopolitical history of Kazakhstan, the way to achieve the consolidation of 
the Kazakh people into the nation, the design of the ethnic territory, the development of the 
spiritual and material culture of the Kazakh people.

The aggravated inter-war struggle of the descendants of the eldest son of Shyngys Khan 
Zhoshi Khan, which developed between the heirs of his sons Orda-Yezhen and Shiban, led 
to the westward migration of Shibanids Kerey and Zhanibek with their subjects. For him, the 
ethnonym “Kazakhs’ was entrenched; “Departed”, “separated”. The main written sources for 
this period of Kazakhstan’s history are the manuscript of Mohammed Khaydar Dulati “Tarih-i 
Rashidi” written in the Central Asian dialect of Farsi.

The article discusses some issues of the history of the region in the Zhetysu region, where the 
Kazakh Khanate was proclaimed. It is about the scientific research of the famous Kazakhstani 
archaeologist Kemal Akishev, who determined the localization of the place of Kozibasy, located 
in the Zhambyl district of the Almaty region.

As a result of military clashes between the sultans of Kereya and Zhanibek with the khan of 
the Uzbek ulus, Abulkhair, the territory of the ulus became part of the Kazakh Khanate. Under 
Buryndyk Khan, the son of Kerey Khan, the Syr-Darya cities became part of the Khanate. 
Kasim Khan, son of Zhanibek, included in the subjects most of the nomadic tribes of the 
Deshtichypchak tribes of nomadic Uzbeks. Natural castes, the Kazakh Khanate undertakes 
military campaigns against Tashkent, the Nogai capital of Sarayshyk, pushing the Nogai Horde 



11Билялова Г. А. Некоторые аспекты истории образования Казахского ханства

to the Astrakhan khanate. It was during the rule of Kasim Khan that the Kazakh Khanate 
gained fame and political weight in the modern Eurasian arena. One of the first states to 
establish diplomatic relations with the Kazakh Khanate was the Russian state. The Kazakh 
Khanate became known in Western Europe as a new political entity.

Keywords: Kazakh Khanate, Mohammed Khaydar Dulati, Mogulistan, consolidation of 
the Kazakh ethnos, Kozibasy district, “Tarih-i Rashidi”, interdynastic strife, Central Asian 
dialect of Farsi.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-01

Образование Казахского ханства и становление казахской государственности 
по своей значимости относится к числу узловых проблем в истории Казахстана.

Празднование 550‑летия образования Казахского ханства проводилось 
во всех регионах страны в 2015 г. Основные юбилейные торжества состоялись, соглас-
но принятому правительством Казахстана плану мероприятий, в городе Таразе. Исто-
рические же факты свидетельствуют о том, что основные события периода образова-
ния Казахского ханства проходили в регионе не этого города, а Алматы, который от-
носится к числу ключевых исторических мест, где происходил процесс формирования 
казахского народа, зарождалась и развивалась казахская государственность.

По мнению видного востоковеда В. П. Юдина, возникновение Старшего, Среднего 
и Младшего жузов связано с «последовательным распространением власти казахских 
ханов на территории Казахстана». Казахи Старшего жуза занимали территорию бас-
сейна реки Иле и ее притоков, предгорья Заилийского Алатау, междуречье Шу и Тала-
са. «Старшая ставка», или «Старший дом» был главным среди других ставок Шагатаи-
дов [Утемиш-хаджи, 1992: 39]. Вопрос об исторических местах образования Казахско-
го ханства остается дискуссионным. Исторические источники свидетельствуют о за-
рождении Казахского ханства на западе Жетысу в местности Козыбасы (ныне Жам-
былский район Алматинской области). Эту версию высказал выдающийся историк-
археолог К. Акишев.

В рукописи Мухаммеда Хайдара Дулати «Тарих-и Рашиди» ясно обозначены запад-
ные и восточные границы улуса Жаныбек-хана. Средневековый топоним Козыбасы со-
хранился в названии горы на юге села Таргап Жамбылского района. Эта гора опреде-
ляла восточные границы расселения казахов и вместе с вершинами Бесбатыр, Дегерес, 
Жетижол образовала межгорную долину с многочисленными речками и родниками. 
Долина является южным пределом региона Козыбасы, на севере — долины Копа и Ка-
раой, на северо-западе — горы Аныракай и Хантау. По историческим сведениям Му-
хаммеда Хайдара Дулати эта территория протяженностью 1000–1200 км составляет об-
ласть Шу-Козыбасы [Акишев, Хабдуллина, 1998: 133].

В 70‑е гг. XX в. археологическая экспедиция, возглавляемая профессором К. Акише-
вым, выборочно обследовала в этом регионе десятки памятников хозяйственной дея-
тельности и материальной культуры XV–XVI вв. Это были руины стационарных жи-
лых и хозяйственных строений поселений Бесмойнак I–II и Бугымуиз. Поселение Бес-
мойнак II состояло из двух отдельно стоящих многосекционных зданий, напоминаю-
щих укрепленную усадьбу типа резиденции правителя.

Остатки зимовок, водяных мельниц, гидротехнических сооружений, циклопические 
ограждения из крупных каменных блоков, ограничивающие земельные участки от 15 



12 Раздел I. Этнокультурные процессы в древности и средневековье в Евразии 

до 25 га, свидетельствовали о регламентированном закреплении земель при освоении 
новых территорий расселения казахов в государстве Жаныбека и Керея. Имеющиеся 
сведения в географических, топографических, биологических, этнографических публи-
кациях XIX–XX вв. зафиксировали памятник Танбалытас, на поверхности которого вы-
сечены до 500 тамг. Топонимы и гидронимы Тажибай жайлау, Шойбек жайлау, Тайто-
рысай, Маметкайнар и другие говорят о давней принадлежности пригодных для жиз-
необеспечения земель главам родов и семей [Акишев, Хабдуллина, 1998: 135].

В своей статье «Казахское государство XV–XVI вв. — этническая территория, па-
мятники культуры» К. Акишев и М. Хабдулина проводят аналог памятников региона 
Козыбасы и Шу Каратау резиденции Бесмойнак и городища Култобе, отмечая архитек-
турно-планировочное сходство жилищ, строительной конструкции, типологии водя-
ных мельниц и зернохранилищ.

При исследовании проблем истории важное место занимают письменные, архивные, 
археологические, нумизматические, эпиграфические и устные источники.

Основной источник, на который опираются историки, — труд «Тарихи-и Раши-
ди» известного государственного деятеля средневековья Мухаммеда Хайдара Дулати, 
в котором излагается история образования Казахского ханства. В 1227 г. на террито-
рии Дешт-и-Кипчак было образовано в составе Золотой Орды государственное объ-
единение — Ак Орда (Улус Орда-Ежена). После отделения от Золотой Орды Ак Орда 
в 1361 г. становится независимым государством. Но после смерти Барак-хана в 1428 г. 
Ак Орда распадается на ханство Абулхаир-хана и Ногайскую Орду.

Будучи недовольны жёсткой политикой Абулхаира, около 200 тысяч человек, отко-
чевав из ханства Абулхаира, собрались на территории Жетысу под властью потомков 
старшего сына Жошы-хана — Орда Ежена, султанов Керея и Жаныбека.

Тюркоязычные племена, населявшие Центральный Казахстан, Северо-Западный 
Жетысу и Присырдарьинский регион, составили единую социально-политическую 
общность, создание которой завершило процесс образования самостоятельной казах-
ской государственности [Ерофеева, 2008: 67].

Мухаммад Хайдар Дулати пишет, что Керей и Жаныбек во главе своих подданных 
перекочевали во владения Моголистанского правителя Есен Буга-хана и обустроились 
«в местности Джуд-Козыбасы». По данным историка Т. Султанова, сведения об истории 
Казахского ханства XV–XVII вв. известны почти исключительно из сочинений ирано-
язычных и тюркоязычных авторов. Сочинение Дулати, написанное на среднеазиатском 
диалекте языка фарси, было переведено на английский язык и издано в Лондоне в 1898 г. 
В 1864 г. В. В. Вельяминов-Зернов во второй части «Исследования о Касимовских царях 
и царевичах» впервые приводит персидский текст рукописи и его перевод на русский 
язык [Султанов, 2006: 126]. Позже рукопись издавалась в переводе на русский язык, за-
тем осуществлен перевод на казахский язык. В итоге текст оригинала претерпел неко-
торые изменения. Многие годы большинство исследователей вслед за П. П. Ивановым, 
М. П. Вяткиным и другими известными историками, первый топоним Джуд отожде-
ствляли с рекой Шу, которая протекает по территории нынешней Жамбылской обла-
сти Казахстана, а местность Козыбасы располагали в Мойынкумах Жамбылской обла-
сти [Акишев, Хабдуллина, 1998: 133].

Решение вопроса о первоначальной этнической территории формирования социу-
ма становится определяющим в разработке темы государствообразования [Акишев, 
Хабдуллина, 1998: 132].



13Билялова Г. А. Некоторые аспекты истории образования Казахского ханства

В этом аспекте прежняя трактовка откочевки Керея и Жанибека в район Мойынку-
ма не имела бы смысла, так как не обеспечила бы их безопасность, эта территория на-
ходилась поблизости от владений Абулхаира.

Кроме того, Мухаммад Хайдар Дулати указывал, что «Джуд — местность в Моголи-
стане. Протяженность ее месяц пути… В Джуде в одном месте имеются следы большого 
города. В нескольких местах сохранились минареты, купола и медресе. Поскольку ни-
кто не знает названия этого города, то моголы называют его Минара» [Мухаммед Хай-
дар Дулати, 1999: 37]. По мнению ученого А. Бернштама, Минара — городище Бурана 
около Токмака. Таким образом, очевидно, что привязка топонима Джуд к реке Шу бес-
почвенна, а под Джуд нужно понимать более обширную территорию.

Здесь уместно упомянуть заключение известного ученого о том, что «от государ-
ства Кангюй до Казахского ханства социополитическая история Казахстана развивает-
ся в рамках единых этногосударственных границ в многообразии экономических и эт-
нокультурных проявлений. Культура оседлых поселений и городов на всех этапах ис-
тории определила их интегрирующую роль в формировании казахского этноса» [Cма-
гулов, 2008: 191–192].

Исследование источников доказывает, что Шу-Таласское междуречье было запад-
ными владениями Керея и Жанибека, центр же созданного ими государства находил-
ся восточнее, в районе современного Алматы. Это подтверждает изучение маршрутов 
походов на Казахское ханство Абулхаира в 1468 г. и Убайдаллаха в 1537 г. Оба Шиба-
нида оставляли позади Шу-Таласское междуречье и направлялись на восток, в райо-
ны современной Алматинской области и северного Кыргызстана [История Алматы, 
т. 1, 2006: 222].

Казахстанские ученые — доктор исторических наук К. Акишев и кандидат историче-
ских наук М. Хабдулина определяют границы Казахского ханства раннего периода так: 
«На западе граница проходила по долине реки Шу, северо-восточным склонам хребта 
Каратау. На востоке охватывала северо-западные гряды Заилийского Алатау с отрога-
ми Бесбатыр, Дегерес, Козыбасы» [Акишев, Хабдуллина, 1998: 141].

Археолого-топографические исследования, проведенные ими, констатировали, 
«что Мухаммед Хайдар был точен в своем представлении о территории расселения ка-
захов в XV в. Он четко представлял местоположение географических ориентиров, ко-
торые приводил в своем историческом сочинении. Напротив, для современных исто-
риков Козыбасы остается до сих пор «терра инкогнито» [Акишев, Хабдуллина, 1998].

Между тем средневековый топоним Козыбасы сохранился в названии горы, распо-
ложенной на юге села Таргап. Она оконтуривала восточные пределы территории рассе-
ления казахов на западной границе Моголистана. Небольшая гора Козыбасы (1149,6 м) 
вместе с двумя другими: Бесбатыр (1088,4 м) и Дегерес (1337,8 м) составляют горную 
гряду, протянувшуюся с востока на запад на 43–50 км. На юге гряда, соединяясь с горой 
Жетижол (3267 м), образует вместе с северными склонами Заилийского Алатау меж-
горную долину, орошенную многочисленными родниками и горными речками [Аки-
шев, Хабдуллина, 1998: 133].

Долина является южным пределом региона Козыбасы. На севере в него входили 
Шу-Илийские горы (1178) с долинами Копа и Карой, а на северо-западе — горы Аны-
ракай (1095 м) и Хантау (1042 м). Вся эта территория, включая на западе низовья и сред-
нее течение реки Шу — общей протяженностью 1000–1200 км, составляла, по мнению 
Мухаммеда Хайдару Дулати, округ Шу — Козыбасы.



14 Раздел I. Этнокультурные процессы в древности и средневековье в Евразии 

Еще в 50‑е гг. XIX в. великий казахский ученый Ш. Ш. Валиханов писал, что мест-
ность Козыбасы находится всего в двух днях пути к западу от города Верного [Исто-
рия Алматы, т. 1, 2006: 220]. Приведенные ученым данные показывают, что в этот пе-
риод в день можно было пройти в среднем около пятидесяти километров, в лучшем 
случае преодолеть около 80 км. Соответственно, указываемая местность находилась 
на расстоянии 100–120 км от современного Алматы [Акишев, Хабдуллина, 1998: 147].

То, что под именем Козыбасы была известна местность на территории современно-
го Жамбылского района Алматинской, области ясно из поэмы «Сураншы батыр» ве-
ликого казахского акына Жамбыла:

…Қозыбас, Қордай жаясы,
Сонан өрлеп тартылар… Жетісудың желіні.
В 1935 г. историки С. Асфендияров и П. Кунте более конкретно указывали, что «Ко-

зыбаши — горный джайлау на Курдае против Даргана (Таргана)».
Таким образом, еще в XIX — начале XX в. под названием Козыбасы была известна 

местность на территории современного Жамбылского района Алматинской области.
Археологи К. Акишев и С. Жолдаспаев проводили археологические работы в мест-

ности Козыбасы, где были исследованы поселения Бесмойнак 1–2 и Бугымуйиз, распо-
ложенные на северных склонах горы Жетижол. В ходе раскопок было обнаружено боль-
шое количество остатков жилищ, относящихся к середине XVI в. На поселении Бесмой-
нак-2 были исследованы здания, по своим параметрам и сложности планировки напо-
минающие укрепленную усадьбу резиденции правителя [История Алматы, т. 1, 2006: 
209]. На скалах вблизи села Таргап сохранились изображения родовых знаков (тамги) 
всех казахских жузов. По мнению исследователей, именно в этой местности — в районе 
села Таргап, представителями всех казахских жузов был поднят на белой кошме и про-
возглашен ханом нового государства — Казахского ханства — хан Керей.

В последующем, в течение нескольких ближайших лет казахские ханы в результате 
боевых действий вытесняют династию Шибанидов с занимаемой территории нынешне-
го Казахстана, а внук Абулхаира — Мухаммед Шейбани- хан перекочевывает на юг в ме-
ждуречье Амударьи и Сырдарьи и создает там Узбекское ханство, а место Ак-Орды пе-
реходит к Казахскому ханству во главе с Касым-ханом [История Алматы, т. 1, 2006: 210].

Таким образом, есть все основания считать, что местом создания и провозглаше-
ния Казахского ханства является не район Шу недалеко от города Тараза, а окрестно-
сти Алматы, от которого началось расширение государства на север, запад, юг и во-
сток. В результате чего в годы правления Касым-хана (1511–1521 гг.) население Казах-
стана, согласно историческим источникам, составляло более одного миллиона человек 
и занимало территорию, соответствующую нынешней территории Республики Казах-
стан, известную в мире как мощное самостоятельное государство — Казахское ханство.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Акишев К., Хабдуллина М. Казахское государство X–XVI вв.: этническая террито-

рия, памятники культуры // Евразийское сообщество: общество, политика, культура. 
Астана, 1998. Т. 1 (21). С. 132–147.

Ерофеева И. В. Система ханской власти в кочевом обществе кaзахов в XVI — сере-
дине XIX в.: структуры и механизмы управления // Роль степных городов и цивилиза-
ции номадов : материалы Международной научной конференции, посвященной 10‑ле-
тию Астаны. Астана, 2008.



15Билялова Г. А. Некоторые аспекты истории образования Казахского ханства

История Алматы. Астана, 2006. Т. 1. 354 с.
Мухаммед Хайдар Дулати. Тарих-и Рашиди. Астана, 1999. 652 c.
Смагулов Е. Средневековый Сауран: на перекрестке проблем и мнений // Роль степ-

ных городов и цивилизации номадов : материалы Международной научной конферен-
ции, посвященной 10‑летию Астаны. Астана, 2008. С. 191–192.

Султанов Т. Поднятые на белой кошме. Астана, 2006. 253 с.
Утемиш-хаджи. Чингиз-наме / перевод, транскрипция, текстологические примеча-

ния, исследование В. П. Юдина. Алма-Ата, 1992.

REFERENCES
Akishev K., Khabdullina M. Kazakhskoe gosudarstvo X–XVI vv.: ėtnicheskai͡a territorii͡a, 

pami͡atniki kul’tury [Kazakh state of X–XVI вв.: ethnic territory, monuments of culture]. 
Evraziĭskoe sobshchestvo: obshchestvo, politika, kul’tura. Astana, 1998. 1 v (21). Pp. 132–147 
(in Russian).

Erofeeva I. V. Sistema khanskoĭ vlasti v kochevom obshchestve kazakhov v XVI — seredine 
XIX v.: struktury i mekhanizmy upravlenii ͡a [System of khan power in nomadic society of 
кazakh in XVI — middle of XIX of century : structures and management mechanisms]. 
Materialy mezhdunarodnoĭ nauchnoĭ konferent͡sii “Rol” stepnykh gorodov itsivilizat͡sii 
nomadov”, posviashchennoĭ 10‑letii͡u g. Astana. Astana, 2008. P. 67 (in Russian).

Istorii͡a Almaty [History of Аlmaty].1 v. Astana, 2006. 354 p. (in Russian).
Mukhammed Khaĭdar Dulati. Tarikh-I Rashidi [Tarikh-I Rashidi]. Astana, 1999. 652 p. 

(in Russian).
Smagulov E. Srednevekovyĭ Sauran: na perekrestke problem i mneniĭ [Medieval Sauran: 

on crossing of problems and opinions]. Materialy mezhdunarodnoĭ nauchnoĭ konferent ͡sii 
“Rol” stepnykh gorodov v t͡sivilizat͡sii nomadov”, posvia͡shchennai͡a 10‑letnemu i͡ubileiu͡ g. Astana. 
Astana, 2008. Pp. 191–192 (in Russian).

Sultanov T. Podni ͡atye na beloĭ koshme [Lifted on white thick felt]. Astana, 2006. 253 p. 
(in Russian).

Utemish-khadzhi. Chingiz-name [Chingiz-name] / Faksimile, perevod, transkript͡sii͡a, 
tekstologicheskie primechanii͡a, issledovanie V. P. IU͡dina. Utemish-Haji. Alma-Ata, 1992. 296 
p. (in Russian).



Раздел II   
РЕЛИГИОЗНЫЙ ФАКТОР В ИСТОРИИ 
ДРЕВНИХ И СРЕДНЕВЕКОВЫХ НАРОДОВ 
ЕВРАЗИИ

М. К. Хабдулина1, Г. Д. Билялова1, Ж. Л. Бонора2

1Евразийский национальный университет им. Л. Н. Гумилева МОН РК, Астана 
(Казахстан)
2Международная ассоциация средиземноморских и восточных исследований, 
Рим (Италия)

РАСПРОСТРАНЕНИЕ ИСЛАМА В ВОСТОЧНОМ 
ДАШТ-И-КЫПЧАКЕ ПО МАТЕРИАЛАМ  
ГОРОДИЩА БОЗОК

Приведена историческая справка об этапах проникновения ислама в Дашт-и-Кып-
чак. Указано, что уже в VIII–X вв. степи Центрального Казахстана граничили с госу-
дарствами исламской культуры и идеологии. Центрами распространения ислама явля-
лись Волжская Булгария и мусульманские государства Средней Азии.

При отсутствии прямых письменных сведений по духовной культуре средневеко-
вой Сарыарки решающую роль приобретает археологический материал. Историче-
ская часть статьи подкреплена конкретным археологическим материалом, происхо-
дящим с городища Бозок (VIII–XV вв.). В статье приведены археологические показа-
тели исламизации: рост городов, возведение мавзолеев; мусульманская стандартиза-
ция погребального обряда. На некрополе городища Бозок раскопано 62 мусульман-
ских захоронения. Детали обряда раскрывают степень исламизированности населе-
ния, обитавшего в Восточном Даште в эпоху Средневековья. Изложены установле-
ния и требования шариата по погребальному обряду и их выполнение на конкрет-
ных захоронениях исследованного городища. Приведена типология и классифика-
ция погребений с учетом мусульманских могильников Поволжья, где осуществле-
ны масштабные раскопки. Дано краткое описание мавзолеев, остатки которых рас-
копаны на городище. Мавзолеи по конструкции и деталям погребального обряда да-
тированы XIII–XIV вв. Данные мавзолеи фиксируют северные пределы исламского 
мира в XIII–XIV вв.

Ключевые слова: ислам, мусульманские захоронения, некрополь, мавзолей, Бозок, 
Ишим, Дашт-и-Кыпчак, Сарыарка, Казахстан, улус Джучи, жженый кирпич.



17Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

М. К. Khabdulina1, G. D. Bilyalova1, G. L. Bonora2

1L.N. Gumilyov Eurasian National University, Astana (Kazakhstan)
2International Association of Mediterranean and Oriental Studies, Rome (Italy)

THE DIFFUSION OF ISLAM IN THE EASTERN  
DASHT-I KIPCHAK ACCORDING  
TO THE MATERIALS FROM BOZOK

The article provides historical reference on the stages of Islam’s diffusion into Dasht-i 
Kypchak. Already in 8th — 10th centuries Central Kazakhstan was bordering with states of 
Islamic culture and ideology. The main centres for the spread of Islam toward Dasht-i Kipchak 
were the Bulgaria Region along the Volga river and the Muslim states of Central Asia.

Considering the absence of written sources focusing on the spiritual culture of the 
medieval Saryarka, the archaeological findings are of crucial importance. Then the historical 
reconstruction is supported by concrete archaeological material from the ancient settlement 
of Bozok, dated back from the 8th till the 15th centuries. Archaeological evidences of 
islamisation are here presented: the growth of cities, the construction of mausoleums, and 
the standardisation of the funeral rite according to the muslim cultural tradition. Sixty-two 
muslim burials were excavated in the ancient settlement of Bozok. Details of the rite reveal 
the degree of islamisation of the population who lived in eastern part of the Dasht-i Kipchak 
in the Middle Ages. With precise references to the Sharia, the regulations and requirements 
for burial rituals and their implementation in specific graves of the Bozok town are set out. 
Also are here presented a typology and classification of the burials according to the Muslim 
burial grounds of the Volga region, where large-scale excavations were carried out in the past. 
Moreover, the article provides a brief description of some mausoleums, the remains of which 
were excavated at Bozok. On account of their architectural layouts and details of the funeral 
rite, these funerary constructions are dated to the 13th — 14th centuries. These mausoleums 
set then the northern borders of the Islamic world in the 13th — 14th centuries.

Keywords: Islam, Muslim burial places, necropolis, mausoleum, Bozok, Ishim, Dasht-i 
Kypchak, Saryarka, Kazakhstan, Ulus Jochi, burnt bricks

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-02

Ислам (с арабского — покорность) — одна из мировых религий, распространен-
ная на огромной территории Старого и Нового Света. Ислам не только религия, 
но и особое этнокультурное явление, определяющее особенности национально-

го самосознания, ценностные установки и этнические стереотипы поведения. Своеобра-
зие проявления ислама в различных локальных регионах обусловлено уровнем развития 
и характером историко-культурной среды, которая восприняла новое мировоззрение1.

1	 Следует отметить, что изучение распространения прозелитарных религий среди народов Централь-
ной и Средней Азии в эпоху раннего Средневековья на основе анализа археологических данных — 
одно из перспективных направлений современной археологии и религиоведения. Среди послед-
них работ, в которых в определенной степени рассматриваются особенности знакомства народов 
Центральноазаисткого региона с буддизмом, манихейством и несторианством с учетом археоло-
гического материала, можно отметить публикации П. К. Дашковского [2011; 2014; 2015]. См. так-
же: [Король, 2015; Рыбаков, 2015; 2016; 2017; Нуржанов, 2013; 2017; Кожа, 2017] и др.



18 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

В современную эпоху «мусульманского ренессанса» интересным является процесс 
распространения ислама в Сарыарке. Прямые письменные источники, характеризую-
щие духовную культуру населения глубинных степных районов Сарыарки, отсутству-
ют. Основным источником может служить археологический материал в сопоставле-
нии со сведениями по средневековой истории соседних территорий. Показателем ис-
ламизированности населения, с точки зрения археологии, являются изменение облика 
и архитектурного стиля городов, появление в них традиций мусульманского зодчества 
(мечети, медресе, бани), распространение новых культово-мемориальных комплексов 
(мавзолеи) и мусульманская стандартизация погребального обряда.

С VIII в. ислам по трассам торговых караванных путей проникает на Нижнюю 
и Среднюю Волгу. Новое вероучение разносят миссионеры и купцы, которые, осе-
дая в крупных торговых точках, создают мусульманские общины. Известно, что даже 
в столице Хазарского каганата, правящая элита которой приняла иудаизм, были му-
сульманская община численностью 10000 человек, соборная мечеть и 30 других мече-
тей [Бартольд, 1968: 597–600].

В это же время ислам стал известен в Прииртышье, в государстве кимаков. По све-
дениям арабоязычных средневековых авторов, у кимаков было 16 городов, каган имел 
летнюю и зимнюю столицы [Кумеков, 1972: 98–107]. И хотя в большинстве своем, судя 
по письменным источникам, кимаки были язычниками, однако есть данные, свиде-
тельствующие о принятии ислама частью кимаков. Само наличие городов, как и по-
дробное описание расстояний между ними, зафиксированные названия городов сви-
детельствуют о близком знакомстве мусульманских купцов с территорией этого госу-
дарства. У знаменитого арабского географа ал-Идриси (ХII в.) сохранилось имя сына 
царя кимаков — Джанаха ибн Хакана ал-Кимаки, который, судя по смыслу текста, на-
писал историю своего народа и государства, частично использованную ал-Идриси [Ку-
меков, 2001: 158]. Внимание привлекают мусульманское имя принца и его арабская 
грамотность, которые свидетельствуют о распространении мусульманской культуры 
и идеологии среди элиты кимаков. Археологически эти догадки подтверждаются по-
явлением в степи нового вида погребальных памятников — наземных оградок из сыр-
цового кирпича. Кирпичные оградки — это мусульманская традиция. Наиболее ран-
ние из них датируются IX–XI вв. Они не образуют отдельные могильники, расположе-
ны среди курганов предшествующего времени. Такие оградки раскопаны археологами 
в Барабинской и Кулундинской степях [Могильников, 1999: 68]. Известны они и в Се-
верном Казахстане.

В Х в. ислам стал официальной религией двух государств: Караханидов — в Семи-
речье и Волжской Булгарии — в Волго-Камском районе. Это привело к бурному росту 
городов, строительству мечетей, открытию в городах высших мусульманских учеб-
ных заведений. Последнее связано с тем, что в идеологии ислама особый упор делает-
ся на письменную грамотность, чтобы каждый правоверный мог читать Коран и вы-
полнять все его предписания. Эти государства, в свою очередь, становятся центрами 
распространения нового вероучения.

Таким образом, по данным восточных источников, Дашт-и-Кыпчак с VIII–X вв. гра-
ничил с государствами мусульманской культуры. И, следовательно, еще до монголь-
ского нашествия был знаком с исламом. В XI–XII вв. Кыпчакское ханство расшири-
ло свои границы и вошло в непосредственный контакт с могущественным мусульман-
ским государством хорезмшахов. Война за города Приаралья и Средней Азии, за кон-



19Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

троль над торговыми путями была окрашена в религиозную оболочку, как священная 
война с «неверными» [Ахинжанов, 1989: 205–206].

С. М. Ахинжанов, описывая сложные взаимоотношения Кыпчаков с Хорезмом, при-
водит данные о том, что кыпчакские ханы и знать имели два имени: языческое (тюрк-
ское) и мусульманское. Например, хан Сыгнакских владений Дашт-и-Кыпчака имел 
тюркское имя Икран и мусульманский титул — Кадыр-хан, наместник Отрара — Кып-
чак Алп-Дерек носил мусульманское имя Гайир-хан [Ахинжанов, 1989: 210, 213–215]. 
Конечно, эти данные не означают, что ислам пользовался огромной популярностью. 
В основной массе кочевники кыпчаки оставались язычниками.

Мусульманизация Дашт-и-Кыпчака начинается со времени монгольских завоева-
ний. Первый хан улуса Джучи — Бату (1224–1255 гг.) симпатизировал исламу, по дан-
ным некоторых восточных авторов, он даже был тайным мусульманином [Тизенгау-
зен, 1941: 15–16]. Своей временной столицей Бату избрал столицу Волжской Булгарии — 
город Болгар. Это была его зимняя ставка. В 1250 г. он начинает строить собственную 
столицу — город Сарай (городище Селитренное), в 150 км севернее Каспийского моря, 
на левом берегу реки Ахтубы.

Первый шаг к признанию ислама религией улуса Джучи был предпринят ханом Бер-
ке (1257–1266 гг.). Как пишет Джузджани, когда родился Берке, «отец его Джучи-хан 
взял Хорезм, и войско его находилось в землях саксинских, булгарских и саклабских». 
Уже тогда Джучи принял решение: «Этого сына я делаю мусульманином, добудьте ему 
мусульманскую кормилицу, чтобы она его пуповину обрезала по‑мусульмански и что-
бы он пил мусульманское молоко, ибо этот сын мой будет мусульманином» [Тизенгау-
зен, 1941: 17]. Берке обучался в Ходженде, имел наставника — шейха. Войско его со-
стояло из 30 000 мусульман. Джузджани отмечает, что «во всем войске его никто не пьет 
вина и при нем (Берке) постоянно находятся великие ученые из (числа) толкователей 
(Корана), изъяснителей хадисов, законоведов и догматиков. У него много богословских 
книг, и большая часть его собраний и собеседований происходит с учеными. Во двор-
це его постоянно происходят диспуты относительно науки шариата. В делах мусуль-
манства он чрезвычайно тверд и усерден» [Тулибаева, 2006: 35].

При такой ситуации значительная часть монгольской элиты была вынуждена при-
нять ислам. Об этом тоже есть свидетельства: «у каждого из эмиров (находящихся) 
при нем (Берке) есть муэдзин и имам, да у каждой хатуни (тоже) есть муэдзин и имам. 
Для детей же у них есть училища, в которых они читают Коран» [Тизенгаузен, 1884: 
194]. При Берке мусульманское духовенство получает доступ к государственной служ-
бе. Ислам проникает в армию. Все это вызывает недовольство кочевой монгольской 
аристократии. Однако государству нужны были образованные, грамотные люди, све-
дущие в делах управления.

В ходе завоеваний монголы столкнулись с тремя мировыми религиями: буддиз-
мом, исламом, христианством. Почему именно ислам стал государственной религией-
улуса Джучи?

Главная причина — экономическая. Монголы видели различия в уровне жизни за-
воеванных территорий. Два процветающих государства: Хорезм и Волжская Булгария — 
были мусульманскими. Вторая причина — внешнеполитическая. Для придания госу-
дарству международного статуса нужны были авторитетные союзники. Им стал мам-
люкский Египет. Если первая попытка исламизации Берке проводилась методом убе-
ждения, то введение ислама на всей территории улуса от Дуная до Иртыша ханом Уз-



20 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

беком (1312–1342 гг.) была осуществлена силой оружия. Он просто убрал всех, кто был 
против. Узбек стал первым ханом-мусульманином в государстве Чингисидов. Для ис-
ламского мира это имело большое значение, так как улус Джучи был самым крупным 
государством на средневековой карте мира. Тесные связи устанавливаются между улу-
сом Джучи и Египтом. В 1320 г. даже был заключен династийный брак, скрепивший 
союз двух мусульманских государств. Таким образом, дата официального принятия ис-
лама в улусе Джучи в качестве государственной религии — 1312 г.

Время правления хана Узбека и его сына Жанибека (1342–1357) — это время наивыс-
шего расцвета улуса Джучи. Города застраиваются монументальными общественны-
ми зданиями, караванные дороги стали безопасны и удобны, на них через каждые 25–
30 км была организована ямщицкая служба. Эти новшества коснулись в первую очередь 
столичного региона и крупных городов, расположенных на ветках караванных путей.

О степени исламизированности Сарыарки может свидетельствовать только архео-
логический материал. Территория Дашт-и-Кыпчака пронизана многочисленными ка-
раванными путями, на которых стояли города. Многие из них возникли еще в домон-
гольское время, в IХ–Х вв. [Смаилов, 1997]. Руины городов и поселений были зафик-
сированы А. Х. Маргуланом в середине ХХ в. [Маргулан, 1950]. Им же составлена кар-
та средневековых оседлых поселений Центрального Казахстана, на которую нанесено 
60 городов [Маргулан, 1978: 26]. Однако масштабные раскопки городов Сарыарки до на-
чала XXI в. не проводились, поэтому данные об их архитектурном облике отсутствуют.

Активные исследования оседлых памятников начаты в последние десятилетия. В За-
падном Казахстане, прилегающем к столичной зоне улуса Джучи, кроме известного го-
рода Сарайчика [Трепалов, 2002: 225–226], в течение ряда лет ведутся раскопки посе-
ления Жайык (XIV–XV вв.), расположенного у Уральска. На поселении исследованы 
усадьбы зажиточных феодалов, городская баня, на некрополе раскопаны два мавзолея 
[Байпаков, Смагулов, Ахатов, 2005]. Открыт еще ряд городов и поселений [Бисембаев, 
Ахатов, 2016: 75–76]. Этим, пожалуй, ограничиваются наши знания о мусульманской 
городской культуре степной зоны Казахстана.

Более полно представлен второй показатель исламизированности — мавзолеи. Мав-
золеи появляются в мусульманском мире в IX в. вопреки требованиям ортодоксального 
ислама, запрещавшего украшение могил и возведение любых монументальных постро-
ек. В раннем исламе, проповедовавшем равенство, предписывалось над могилой насы-
пать холмик земли высотой не более четырех пальцев, так, чтобы, отойдя на семь ша-
гов, нельзя было отличить могилу от окружающей поверхности [Керимов, 1978: 51]. Од-
нако эти предписания не прижились. Арабы, завоевывая новые земли, были вынужде-
ны приспосабливать свою религию к местным ритуалам и традициям. Так случилось 
с культом предков тюркоязычных народов. Культ предков трансформировался в культ 
мусульманских святых, над могилами которых стали возводить пышные мавзолеи.

Мавзолеи Центрального Казахстана отмечены в трудах путешественников и разве-
дывательных экспедиций XVIII–XIX вв. Научное изучение их началось в 1946 г. В ходе 
экспедиционных работ 1946–1949 гг. А. Х. Маргулан зафиксировал и описал мемори-
альные сооружения караванных маршрутов западной Сарыарки [Маргулан, Басенов, 
Мендикулов, 1959]. Наибольшая концентрация мавзолеев открыта им в долинах рек 
Сарысу, Кенгир, Тургай и оазисах Бетпак-Далы. Здесь архитектурные памятники тянут-
ся с интервалом в 5–20 км и отмечают собой остатки средневековых поселений и горо-
дов Сарысуйского тракта. А. Х. Маргулан отмечает: «Среди кенгирских архитектурных 



21Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

памятников большого внимания заслуживает группа мавзолеев, строительство кото-
рых восходит еще к XIII и более ранним векам. Эти памятники настолько значитель-
ны, что их вполне справедливо сравнивать с известными памятниками Средней Азии» 
[Маргулан, 1950: 116]. В числе ярких образцов культовых строений, схожих с мавзолея-
ми XI–XII вв. Карахана, Айша-Биби, названы мавзолеи Джучи и Алаша-хана. Многие 
из архитектурных памятников, известных в XVIII–XIX вв., как и те, что были описаны 
архитекторами Казахстана в середине ХХ в., не сохранились до наших дней.

В советскую эпоху лишь стараниями краеведов и музейных сотрудников собирались 
и фиксировались данные о культовых архитектурных памятниках XVII–XIX вв. [Шив-
рина, 2005: 53]. Но эти материалы остаются неизвестными широкой научной обще-
ственности. В настоящее время в ходе археологических работ нами ведется учет и сбор 
информации по культово-мемориальным комплексам Акмолинского Приишимья.

К числу археологически исследованных относятся мавзолеи средневекового горо-
дища Бозок. Городище Бозок расположено на южной окраине Астаны, среди болот ле-
вой пойменной долины Ишима. Руины памятника занимают компактную территорию 
вдоль восточного берега оз. Бузукты общей площадью 800х400 м (рис. 1). Городище 
было открыто К. А. Акишевым. Раскопки ведутся Ишимской археологической экспе-
дицией Евразийского национального университета им. Л. Н. Гумилева с 1999 г. [Аки-
шев, Хабдулина, 2008: 25–26]. Структурные части городища возникли не одновремен-
но. Установлено, что это место обживали, оставляли и возвращались к нему, достраи-
вали более восьми столетий — с VIII в. по XV–XVI вв.

Рис. 1. Городище Бозок. Космоснимок

К настоящему времени накоплен материал, который датирует появление городи-
ща Бозок в древнетюркскую эпоху и существование памятника в течение длительного 
периода от (VII) VIII по XV–XVI вв. В истории городища можно выделить три перио-
да: первый — (VII) VIII–IX вв.; второй — Х–ХIII вв.; третий — (ХIII) XIV–XVI вв. Тре-
тий период — это время, когда руины памятника стали местом захоронений. Здесь на-



22 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

чинают строить мавзолеи, сырцовые оградки, в оплывший вал и стены жилищ-земля-
нок впускают погребения.

Раннесредневековые объекты городища к XIII в. были заброшены, на их руинах фор-
мируется мусульманский некрополь. Здесь нами раскопано 5 мавзолеев и 62 мусуль-
манских погребения. Рядом с двумя мавзолеями, построенными из жженного кирпи-
ча, открыты кирпичеобжигательные печи.

Некрополь городища Бозок — первый средневековый культовый объект степ-
ной зоны, позволяющий на конкретном археологическом материале проследить 
особенности и масштабы исламизации глубинных степных регионов Восточного 
Дашт-и Кыпчака.

Мусульманские захоронения некрополя Бозок представлены могилами, имеющи-
ми наземную конструкцию, и могилами, перекрытыми сверху небольшим земляным 
холмиком. К наземным конструкциям относятся: мавзолеи, прямоугольные оградки 
из сырцового кирпича, круглые и овальные ровики, являющиеся остатками фундамен-
тов каких‑то невысоких ограждений, существовавших вокруг могилы (рис. 2).

Рис. 2. Городище Бозок. План раскопа 1–2



23Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

Ислам является религиозной системой, имеющей сильную правовую и обрядовую 
стороны. Мусульманское право — шариат регламентирует все сферы личной и обще-
ственной жизни. Расписан и погребальный обряд настоящего мусульманина. Текст его 
сохранился в средневековом своде законов «Аль-Хидая филь-фуру» (ХII в.) и исполь-
зуется археологами при классификации мусульманских погребений [Халикова, 1986: 
44; Васильев, 2007: 41]. Археологическая типология мусульманских погребений улу-
са Джучи опирается на детали обряда, зафиксированные в конструкции и содержании 
могильных ям, позе погребенного [Халикова,1986: 43–46]. Как отмечалось, строитель-
ство надгробных сооружений нормами шариата не предписывалось, поэтому их кон-
струкция не рассматривалась.

Среди комплекса требований археологическими показателями степени исламиза-
ции могут служить: 1) положение покойника лицом к кыбле2 с поворотом туловища 
на правый бок; 2) погребение без вещей и одежды, только в саване; 3) поскольку не ре-
комендуется засыпать покойника непосредственно землей, предлагаются конструкции 
могильных ям с подбоем (ляхад), обкладка могил кирпичом, или захоронение в гро-
бу, или уступы вдоль стен для укладки перекрытия над захоронением. Следует указать, 
что перечисленные конструкции могил, кроме обкладки стен кирпичом, не могут счи-
таться нововведением ислама, так как характерны для языческого погребального об-
ряда с древних эпох.

Соблюдение всех канонов ислама характерно только для кладбищ крупных горо-
дов, в которых проживали представители мусульманского духовенства, осуществляв-
шие неукоснительный контроль над выполнением всех правил обряда. Для регионов, 
отдаленных от столичных центров, такая стандартизация не характерна. Это касается 
и захоронений городища Бозок. Лишь половина мусульманских погребений обраще-
на лицом на юг. В географическом плане Мекка находится на юго-юго-запад от степей 
Сарыарки. Для того чтобы выдержать принцип кыблы, погребения должны быть ори-
ентированы головой на северо-запад. 30 погребений из 62 имеют такую ориентиров-
ку. Это направление особенно характерно для могил, сгруппированных рядом с мавзо-
леем № 3 (см. рис. 3) Это явно поздняя часть некрополя Бозок. Погребения здесь, судя 
по антропологическому материалу, были сделаны в период Казахского ханства. Более 
распространенным мусульманским признаком оказалось погребение без вещей. Вещи 
или ритуальная пища в виде костей баранов, черепов лошадей зафиксированы в лишь 
8 погребениях из 62.

С точки зрения процесса исламизации интересным является возведение на руи-
нах городища Бозок пяти мавзолеев, что свидетельствует об особом духовном статусе 
и сакральности этого пространства. Судя по конструкции, строительному материалу, 
мавзолеи были построены не единовременно. Процесс этот растянулся на сотню лет.

Мавзолеи занимают доминирующие по высоте площадки на поверхности оплывших 
валов (см. рис. 4). Мавзолеи относятся к типу однокамерных, квадратных в плане. Тол-
щина стен, воздвигнутых без фундамента, 0,8–1,2 м [Хабдулина, 2010: 386–390]. Стены 
четырех мавзолеев (кроме первого) неровные, разметка их сделана «на глазок». Мав-
золеи построены из жженого и сырцового кирпича. Вход с южной стороны. Какие‑ли-
бо данные по высоте и конструкции перекрытия не сохранились. Можно утверждать, 

2	 Кыбла (араб.) — определенная сторона поклонения молящегося, у мусульман — направление к Мек-
ке, точнее Каабе, храму, находящемуся в Мекке [Халикова, 1986: 102].



24 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

что своды кирпичных мавзолеев были увенчаны керамическими навершиями — куб-
бами, покрытыми темно-зеленой и ярко-синей глазурью. Для обжига кирпичей перво-
го и третьего мавзолея рядом были построены кирпичеобжигательные печи. Следова-
тельно, кирпичи, кубба и полива изготовлены из местного сырья.

Рис. 3. Городище Бозок. План раскопа 3: I — кирпичеобжигательная печь;  
II — мавзолей № 3; III — мусульманские погребения



25Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

Рис. 4. Городище Бозок. Топоплан с мавзолеями

Наиболее нарядным, судя по находкам резных кирпичей, был мавзолей № 1. Его дата 
(конец ХIII — первая половина XIV в.) устанавливается по находкам железных плоских 
наконечников стрел и стандарту кирпича, характерному для золотоордынских мавзо-
леев (см. рис. 5). Он выделяется тщательностью строительства. Портал был украшен 
резными кирпичами (рис. 5, 4–7). Ради этого мавзолея в XIII в., видимо, было дострое-
но и поднято в высоту межквартальное пространство. Все это наводит на мысль о при-
надлежности мавзолея личности, сыгравшей особую роль в распространении ислама 
в Нура-Ишимском регионе. Однако, уступая традициям языческого обряда, покойный 
был погребен с вещами. Непонятно варварское отношение к останкам погребенного 
в мавзолее человека. Кости его были раздроблены, даже пожжены и выкинуты из мо-



26 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

гилы. На его месте захоронен ребенок, но тоже не по требованиям ислама: с игральны-
ми альчиками. Такая же участь постигла основное погребение мавзолея № 3, где скелет 
человека был выброшен из склепа.

Рис. 5. Городище Бозок. Мавзолей № 1: 1–3 — железные наконечники стрел;  
4–7 — резная терракота; 8 — железное кольцо; 9 — кубба

Некрополь городища Бозок формировался в течение нескольких столетий. Ран-
ней и элитарной частью является центральная межквартальная площадка, на которой 
расположены два мавзолея и могилы с оградками. По архитектуре и конструкции по-
гребальных сооружений первые мусульманские погребения появляются здесь в конце 
ХIII в. Выбор руин городища под некрополь — частая практика в Средневековье. Та-
ким образом, поддерживалась связь времен и поколений. Возведение мавзолеев при-
давало окружающему пространству особую святость, избранность. Тем не менее не-
обходимо подчеркнуть, что ортодоксальный ислам не привился в степной зоне Дашт-



27Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

и-Кыпчака. Языческие традиции совмещаются с некоторыми требованиями ислама. 
И это отмечают все исследователи мусульманских некрополей улуса Джучи [Халико-
ва, 1986; Васильев, 2007; Иванов, Кригер, 1988].

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Акишев К. А., Хабдулина М. К. Результаты пятилетних раскопок городища Бозок // 

Бозок в панораме средневековых культур Евразии : материалы Международного поле-
вого семинара. Астана, 2008. С. 25–40.

Ахинжанов С. М. Кыпчаки в истории средневекового Казахстана. Алма-Ата, 1989. 
293 с.

Байпаков К. М., Смагулов Е. А., Ахатов Г. А. Средневековое городище Жайык. Ал-
маты, 2005. 220 c.

Бартольд В. В. Хазары // Соч. М., 1968. Т. V. 752 с.
Бисембаев А. А., Ахатов Г. А. Городища эпохи Золотой Орды на территории Запад-

ного Казахстана // Диалог городской и степной культур на Евразийском пространстве. 
Историческая география Золотой Орды : материалы Седьмой международной конфе-
ренции, посвященной памяти Г. А. Федорова-Давыдова. Казань ; Ялта ; Кишинев, 2016. 
С. 74–76.

Васильев Д. В. Ислам в Золотой Орде: историко-археологическое исследование. Аст-
рахань, 2007. 192 с.

Дашковский П. К. Мировоззрение кочевников Саяно-Алтая и сопредельных тер-
риторий поздней древности и раннего средневековья (отечественная историография 
и современные исследования). Барнаул, 2011. 244 с.

Дашковский П. К. Распространение прозелитарных религий у тюркоязычных ко-
чевников в Южной Сибири и Центральной Азии в эпоху средневековья // Религиоз-
ный ландшафт Западной Сибири и сопредельных регионов Центральной Азии : мо-
нография под ред. П. К. Дашковского. Т. I: Поздняя древность — начало XX в. Барна-
ул, 2014. С. 37–46.

Дашковский П. К. Кыргызы на Алтае в контексте этнокультурных процессов в Цен-
тральной Азии. Барнаул, 2015. 224 с.

Иванов В. А., Кригер В. А. Курганы кыпчакского времени на Южном Урале (XII–
XIV вв.). М., 1988. 250 с.

Керимов Г. М. Шариат и его социальная сущность. М., 1978. 222 c.
Кожа М. Б. Изображение Тенгри и Умай на резном дереве из Отрарского оазиса // 

Мировоззрение населения Южной Сибири и центральной Азии в исторической ретро-
спективе. Вып. VIII. Барнаул, 2017. С. 34–47.

Король Г. Г. Мотивы летящей птицы и крылатой богини в средневековой торевти-
ке и традиционное наследие народов Саяно-Алтая // Мировоззрение населения Юж-
ной Сибири и центральной Азии в исторической ретроспективе. Вып. VIII. Барнаул, 
2015. С. 47–63.

Кумеков Б. Е. Государство кимаков IX–XI вв. по арабским источникам. Алма-Ата, 
1972. 156 с.

Кумеков Б. Е. О триаде этнополитических объединений Кыпчакского мира по му-
сульманским источникам // Древнетюркская цивилизация: памятники письменности. 
Алматы, 2001. С. 156–163.

Маргулан А., Басенов Т., Мендикулов М. Архитектура Казахстана. Алма-Ата, 1959. 173 с.



28 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

Маргулан А. Х. Из истории городов и строительного искусства древнего Казахста-
на. Алма-Ата, 1950. 122 с.

Маргулан А. Х. Остатки оседлых поселений в Центральном Казахстане // Археоло-
гические памятники Казахстана. Алма-Ата, 1978. С. 3–37.

Могильников В. А. Курганы с сырцовыми выкладками на юге Западной Сибири // 
Вестник археологии, антропологии и этнографии. Тюмень, 1999. Вып. 2. С. 64–68.

Нуржанов А. А. Мусульманское денежное отношение Средней Азии и Казахстана 
в эпоху Средневековья (VII–XVIII вв.) // Мировоззрение населения Южной Сибири 
и Центральной Азии в исторической ретроспективе. Вып. VI. Барнаул, 2013. С. 50–62.

Нуржанов А. А. Культовый сосуд карлуков-несторианцев из городища Кастек // На-
роды и религии Евразии. Вып. 1–2 (10–11). Барнаул, 2017. С. 14–22.

Рыбаков Н. И. Дополнительные материалы о религии кыргызов Енисея: VIII–X вв. // 
Мировоззрение населения Южной Сибири и Центральной Азии в исторической ретро-
спективе. Вып. VIII. Барнаул, 2015. С. 93–101.

Рыбаков Н. И. Петроглифы горы Чуртаг и ее окрестностей // Мировоззрение насе-
ления Южной Сибири и Центральной Азии в исторической ретроспективе. Вып. IX. 
Барнаул, 2016. С. 135–159.

Рыбаков Н. И. Дипломатические контакты карлуков Семиречья и кыргызов Енисея: 
начало IX в. // Народы и религии Евразии. Вып. 1–2 (10–11). Барнаул, 2017. С. 56–66.

Смаилов Ж. Е. Памятники археологии Западной Сары-Арки (Средневековые горо-
дища и поселения). Балхаш, 1997. 63 с.

Тизенгаузен В. Г. Сборник материалов, относящихся к истории Золотой Орды. Т. 1: 
Извлечения из сочинений арабских. СПб., 1884. 560 с.

Тизенгаузен В. Г. Сборник материалов, относящихся к истории Золотой Орды. Т. 2: 
Извлечения из персидских сочинений. М. ; Л., 1941. С. 15–16.

Трепалов В. В. Сарайчук: переправа, некрополь, столица, развалины // Тюркологи-
ческий сборник. 2001: Золотая Орда и ее наследие. М., 2002. С. 225–243.

Тулибаева Ж. М. Персоязычные источники по истории казахов и Казахстана XIII–
XIX вв. Астана, 2006. 256 с.

Хабдулина М. К. Мавзолеи средневекового городища Бозок (р. Ишим) // Археоло-
гия Нижнего Поволжья: проблемы, поиски, открытия : материалы III Международ-
ной Нижневолжской археологической конференции. 18–21 октября 2010 г. Астрахань, 
2010. С. 384–391.

Халикова Е. А. Мусульманские некрополи Волжской Булгарии X — начала XIII вв. 
Казань, 1986. 160 с.

Шиврина Н. В. Культовая обрядность и архитектура Северного Казахстана XVII–
XIX вв. // Историко-политическая роль Астаны : доклады научно-практической кон-
ференции. Астана, 2005. С. 53–61.

REFERENCES
Akishev K. A., Khabdulina M. K. Rezul’taty piatiletnikh raskopok gorodishcha Bozok. 

Bozok v panorame srednevekovykh kul’tur Evrazii: Materialy mezhdunarodnogo polevogo 
seminara. Astana, 2008. Pp. 25–40 (in Russian).

Akhinzhanov S. M. Kypchaki v istorii srednevekovogo Kazakhstana. Alma-Ata, 1989. 293 p. 
(in Russian).



29Хабдулина М. К., Билялова Г. Д., Бонора Ж. Л. Распространение ислама... 

Baipakov K. M., Smagulov E. A., Akhatov G. A. Srednevekovoe gorodishche Zhaiyk. Almaty, 
2005. 220 p. (in Russian).

Bartol’d V. V. Khazary. Soch. T. V. M., 1968. 752 p. (in Russian).
Bisembaev A. A., Akhatov G. A. Gorodishcha epokhi Zolotoi Ordy na territorii Zapadnogo 

Kazakhstana. Dialog gorodskoi i stepnoi kul’tur na Evraziiskom prostranstve. Istoricheskaia 
geografiia Zolotoi Ordy: Materialy sed’moi mezhdunarodnoi konferentsii, posviashchennoi 
pamiati G. A. Fedorova-Davydova. Kazan’; Ialta; Kishinev, 2016. Pp. 74–76 (in Russian).

Vasil’ev D. V. Islam v Zolotoi Orde. Istoriko-arkheologicheskoe issledovanie. Astrakhan’, 
2007. 192 p. (in Russian).

Dashkovskii P. K. Mirovozzrenie kochevnikov Saiano-Аltaia i sopredel’nykh territorii 
pozdnei drevnosti i rannego srednevekov’ia (otechestvennaia istoriografiia i sovremennye 
issledovaniia). Barnaul, 2011. 244 p. (in Russian).

Dashkovskii P. K. Rasprostranenie prozelitarnykh religii utiurkoiazychnykh kochevnikov 
v Iuzhnoi Sibiri i Tsentral’noi Azii v epokhu srednevekov’ia. Religioznyi landshaft Zapadnoi 
Sibiri i sopredel’nykh regionov Tsentral’noi Azii: kol. monografiia pod red. P. K. Dashkovskogo 
Barnaul, 2014. T. I. Pozdniaia drevnost” — nachalo XX v. Рр. 37–46 (in Russian).

Dashkovskii P. K. Kyrgyzy na Altae v kontekste etnokul’turnykh protsessov v Tsentral’noi 
Azii. Barnaul, 2015. 224 р. (in Russian).

Ivanov V. A., Kriger V. A. Kurgany kypchakskogo vremeni na Iuzhnom Urale (XII–XIV 
vv.). M., 1988. 250 p. (in Russian).

Kerimov G. M. Shariat i ego sotsial’naia sushchnost”. M., 1978. 222 р. (in Russian).
Kozha  M. B.  Izobrazhenie Tengri i Umai na reznom dereve iz Otrarskogo oazisa. 

Mirovozzrenie naseleniia Iuzhnoi Sibiri i tsentral’noi Azii v istoricheskoi retrospektive. Barnaul, 
2017. Vyp. VIII. Рр. 34–47.

Korol’ G. G.  Motivy letiashchei ptitsy i krylatoi bogini v srednevekovoi torevtike 
i traditsionnoe nasledie narodov Saiano-Altaia. Mirovozzrenie naseleniia Iuzhnoi Sibiri 
i tsentral’noi Azii v istoricheskoi retrospektive. Barnaul, 2015. Vyp. VIII. Рр. 47–63.

Kumekov B. E. Gosudarstvo kimakov IX–XI vv. po arabskim istochnikam. Alma-Ata, 1972. 
156 p. (in Russian).

Kumekov  B. E.  O triade etnopoliticheskikh ob’edinenii Kypchakskogo mira po 
musul’manskim istochnikam. Drevnetiurkskaia tsivilizatsiia: pamiatniki pis’mennosti. Almaty, 
2001. Pp. 156–163 (in Russian).

Margulan A., Basenov T., Mendikulov M. Arkhitektura Kazakhstana. Alma-Ata, 1959. 
173 p. (in Russian).

Margulan A. Kh. Iz istorii gorodov i stroitel’nogo iskusstva drevnego Kazakhstana. Alma-
Ata, 1950. 122 p. (in Russian).

Margulan A. Kh. Ostatki osedlykh poselenii v Tsentral’nom Kazakhstane. Arkheologicheskie 
pamiatniki Kazakhstana. Alma-Ata, 1978. Pp. 3–37 (in Russian).

Mogil’nikov V. A. Kurgany s syrtsovymi vykladkami na iuge Zapadnoi Sibiri // Vestnik 
arkheologii, antropologii i etnografii. Tiumen’. 1999. Vyp. 2. Pp. 64–68 (in Russian).

Nurzhanov A. A. Musul’manskoe denezhnoe otnoshenie Srednei Azii i Kazakhstana v 
epokhu Srednevekov’ia (VII–XVIII vv.). Mirovozzrenie naseleniia Iuzhnoi Sibiri i Tsentral’noi 
Azii v istoricheskoi retrospektive. Vyp. VI. Baranul, 2013. Рр. 50–62 (in Russian).

Nurzhanov A. A. Kul’tovyi sosud karlukov-nestoriantsev iz gorodishcha Kastek. Narody i 
religii Evrazii. Vyp. 1–2 (10–11). Barnaul, 2017. Рр. 14–22 (in Russian).



30 Раздел II. Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии 

Smailov Zh. E. Pamiatniki arkheologii Zapadnoi Sary-Arki (Srednevekovye gorodishcha i 
poseleniia). Balkhash,1997. 63 p. (in Russian).

Rybakov N. I. Dopolnitel’nye materialy o religii kyrgyzov Eniseia: VIII–X vv. Mirovozzrenie 
naseleniia Iuzhnoi Sibiri i Tsentral’noi Azii v istoricheskoi retrospektive. Vyp. VIII. Barnaul, 2015. 
Рр. 93–101 (in Russian).

Rybakov N. I. Petroglify gory Churtag i ee okrestnostei. Mirovozzrenie naseleniia Iuzhnoi 
Sibiri i Tsentral’noi Azii v istoricheskoi retrospektive. Vyp. IX. Barnaul, 2016. Рр. 135–159 
(in Russian).

Rybakov N. I. Diplomaticheskie kontakty karlukov Semirech’ia i kyrgyzov Eniseia: nachalo 
IX v. Narody i religii Evrazii. Vyp. 1–2 (10–11). Barnaul, 2017. Рр. 56–66 (in Russian).

Tizengauzen V. G. Sbornik materialov, otnosiashikhsia k istorii Zolotoi Ordy. T. 1: 
Izvlecheniia iz sochinenii arabskikh. SPb., 1884. 560 p. (in Russian).

Tizengauzen V. G. Sbornik materialov, otnosiashikhsia k istorii Zolotoi Ordy. T. 2: 
Izvlecheniia iz persidskikh sochinenii. M. ; L., 1941. Pp. 15–16 (in Russian).

Trepalov V. V. Saraichuk: pereprava, nekropol’, stolitsa, razvaliny. Turkologicheskii sbornik. 
2001: Zolotaia Orda i ee nasledie. M., 2002. Pp. 225–243 (in Russian).

Tulibaeva Zh. M. Persoiazychnye istochniki po istorii kazakhov i Kazakhstana XIII–XIX vv. 
Astana, 2006. 256 p. (in Russian).

Khabdulina M. K. Mavzolei srednevekovogo gorodishcha Bozok (r. Ishim). Arkheologiia 
Nizhnego Povolzh’ia: problemy, poiski, otkrytiia. Materialy III Mezhdunarodnoi Nizhnevolzhskoi 
arkheologicheskoi konferentsii 18–21 oktiabria 2010 g. Astrakhan’, 2010. Pp. 384–391 (in 
Russian).

Khalikova E. A. Musul’manskie nekropoli Volzhskoi Bulgarii X — nachala XIII vv. Kazan”, 
1986.160 p. (in Russian).

Shivrina N. V. Kul’tovaia obriadnost’ i arkhitektura Severnogo Kazakhstana XVII–XIX 
vv. Istoriko-politicheskaia rol’ Astany: Sbornik dokladov nauchno-prakticheskoi konferentsii. 
Astana, 2005. Pp. 53–61 (in Russian).



Раздел III   
ЭТНИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ 
И ТРАДИЦИОННАЯ КУЛЬТУРА  
НАРОДОВ ЕВРАЗИИ

С. Дж. Атдаев

Институт археологии и этнографии Академии наук Туркменистана, Ашхабад 
(Туркменистан)

СВЕДЕНИЯ О ДИКИХ КОШКАХ ТУРКМЕНИСТАНА 
(В ЗАПИСКАХ ИССЛЕДОВАТЕЛЕЙ XIX —  
НАЧАЛА XX В.)

Материалы по Туркменистану XIX — начала XX в. (записки исследователей, отчеты 
государственных и военных чиновников) содержат исключительные сведения, позво-
ляющие всесторонне раскрыть историю края со всех без исключеня сторон. Имеются 
в них и данные относительно животного мира, в том числе сообщения о диких живот-
ных: тигре, барсе, леопарде, гепарде и др.

Материалы, а в основе своей это данные российских исследователей, дают широ-
кую палитру видов хищных животных семейства кошачьих. Эти сведения имеют осо-
бую ценность на фоне того факта, что некоторые из этих хищных, к сожалению, исчез-
ли из реестра дикой фауны Туркменистана.

Образ диких кошек нашел достойное отражение в культуре туркмен. С ними у лю-
дей связано множество представлений и суеверий. Эти животные были символом вла-
сти, силы и могущества. Названия диких кошек, сохранившиеся в ономатологии и ча-
сто встречаемые в этнонимах и местных топонимах, свидетельствуют о том, что образ 
этих величественных животных сохранился в народной памяти и занимает значитель-
ное место в культуре туркменского народа.

Ключевые слова: дикие кошки, тигр, леопард, барс, гепард, охота.



32 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

S. J. Atdaev

Institute of Archeology and Ethnography of Academy of Sciences of Turkmenistan, 
Ashgabat (Turkmenistan)

INFORMATION ABOUT WILD CATS OF TURKMENISTAN 
(IN THE NOTE OF RESEARCHERS XIX — THE BEGINNING 
OF XX CENTURIES)

Materials on Turkmenistan XIX — early XX centuries: notes of researchers, reports 
of state and military officials; contain exceptional information that makes it possible to 
comprehensively reveal the history of the region from all, without exception, the parties. They 
also contain data on the animal world, in this case, reports of wild animals: tigers, leopards, 
leopards, cheetahs, etc.

The materials, and at the core of this are the data of Russian researchers, give a wide palette 
of species of predatory animals of the cat family. This information is of particular value against 
the background of the fact that some of these predatory, unfortunately, disappeared from the 
register of wild fauna of Turkmenistan.

The image of wild cats found a worthy reflection in the culture of Turkmen. With them, 
people have a lot of ideas and superstitions. These animals were a symbol of power, strength 
and power. The names of wild cats, preserved in onomatology, and often found in ethnonyms 
and local toponyms, indicate that the images of these majestic animals have firmly settled in 
the people’s memory and occupy a sufficient place in the culture of the Turkmen people.

Keywords: wild cats, tiger, leopard, leopard, cheetah, hunting.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-03

С дикими кошками у людей связано множество представлений и суеверий. Эти 
животные были символом власти, силы и могущества. Их фигурки красовались 
на боевых знаменах и становились оттисками царских печатей на указах и гра-

мотах правителей. В народных представлениях и верованиях эти животные являлись 
тотемными существами, защищавшими людей от различных напастей и несчастий.

Одним из самых популярных жищников в культуре тюркских народов является 
барс. Известно, что у древних тюрков барс считалься тотемным животным. В ранней 
поэзии мы находим такие строки:

Семь волков я убил — семь искусных бойцов,
Но как барс, я не трогал ни барса, ни лань.

[Поэзия, 1993: 75].
Образ барса нашел достойное отражение и в культуре туркмен. В народной мифо-

логии барс слывет самым бесстрашным животным. Считается, что сила этого зверя 
равна силе сорока богатырей. Барс был включен в 12‑летний зодиакальный календарь 
туркмен. В старину говорили: «Если человек родился в год Барса, то он вырастет бес-
страшным воином». У тюркских народов родившегося в этот год человека наделяли все-
ми повадками барса, однако ему категорически запрещалось охотиться на этого зверя. 
Год барса считается удачливым и счастливым для земледельцев [Гундогдыев, 2009: 22].



33Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана... 

Барс является популярным персонажем многочисленных тюркских сказаний и ге-
роических песен, а в ряде случаев представляется прародителем тюркоязычных наро-
дов, их царем и предводителем. С этим животным связано имя легендарного богатыря 
Алп Эр Тонга. Махмут Кашгарли сообщал, что имя этого легендарного героя обозна-
чает «муж — сильный как барс», а название древнего города Барсхан могло быть свя-
зано с его именем.

Покровителем ханских династий традиционно считался лев. Убийство священного 
льва являлось тягчайшим преступлением против самой государственной власти. Ра-
шид-ад-дин часто использует яркие метафоры, с помощью которых описывается храб-
рость воинов: «как отважный лев, который кидается на добычу». Характеризуя бога-
тырскую стать и силу Джочи-Касара (родного брата и верного соратника Чингисхана), 
он уточняет, что имя касар означает — хищный зверь. А так как Джочи-Касар был че-
ловеком «весьма сильным и стремительным, то стал обозначаться этим эпитетом» [Ер-
моленко, 2008: 112].

В «Книге моего деда Коркута» легендарный Салор Казан называет четыре корня сво-
его рода, которые связаны с животными. Первым среди них называется тигр: «От сам-
ца-тигра белой скалы один мой корень». Далее следует лев: «От льва белых камышей 
один мой корень; твоим пегим коням он не дает останавливаться!» — говорит Салор 
Казан [Книга…, 1962: 98]. Инересен рассказ о храбром Бисате, вскормленном льви-
цей. Проявив бесстрашие, достойное льва, он убивает одноглазого великана Депе-гёза 
и спасает огузский народ [Книга…, 1962: 152]. В эпосе «Гёр-оглы» о мужестве джиги-
тов говорится, что они «с крыльями сокола, с сердцем льва», всегда готовые бросить-
ся на помощь Гёр-оглы «рычащие львы». Тигры и львы часто упоминаются в туркмен-
ских сказках. В некоторых из них просматриваются следы умилостивления тотема-по-
кровителя, когда отец перед смертью наказывает сыновьям отдать замуж дочерей «ли-
сице, волку и тигру» [Сакали, 1956: 51].

Семейство кошачьих Туркменистана ныне представлено такими видами: гепард 
(гечи гаплан, гум гапланы), леопард (аладжа гаплан), рысь (гум пишиги), камышовый кот, 
степной кот, каракал (гара гулак), барханный кот, манул (даг пишиги, ковук). В прежние 
времена здесь обитали также тигр (гаплан, пелен). Исчезнувший еще в Средние века 
азиатский лев в народном фольклоре сохранился под названиями: йолбарс, арслан, шер, 
хайдар, эсет [Демидов, 1999: 96].

В «Материалах для географии и статистике России» за 1865 г. сообщается об оби-
тании близ Каспийского моря гепарда, а на Усть-Юрте — сервала и степной кошки — 
манула [Мейер, 1865: 77].

В тридцатых годах XIX столетия русский натуралист и путешественник Г. С. Карелин, 
совершив восхождение на Большие Балханы, указывал на обитание в этом районе «гри-
вистого барса» (гепарда), а также манула [Рустамов, 2011: 13]. Тигр обитал в соседних 
приаральских степях. Сообщения об этом мы находим у А. И. Левшина: «Тигр-юлбарс, 
водится в южной части степей, особенно возле Аральского моря» [Левшин, 1996: 75].

По сообщениям Д. Н. Логофета, русского генерала, военного публициста и писате-
ля, востоковеда, в долинах рек Сумбар и Чандыр «попадаются часто барсы, тигры, ге-
парды и различные виды диких кошек. Всё это зверь сильный, нападающий частень-
ко на человека. Исключение из них составляют лишь гепарды… несмотря на свою до-
вольно страшную наружность, зверь миролюбивый… барс же другое дело; с тем встре-
чаться опасно. Иногда кинется — хоть его и не трогаешь. Бывали примеры, что сразу 



34 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

из зарослей прыгнет на круп лошади. Но замечательно грациозное животное. Иногда 
в разъезде видишь, сидит где‑нибудь на карнизе скалы, на солнце греется и даже жму-
рится от удовольствия. Прямо‑таки на него залюбуешься… Тигры встречаются реже, 
да и, правда сказать, этих встреч волей-неволей опасаешься. Уж очень серьезный зверь. 
С ним шутки плохие выходят… При самом благоприятном случае искалечит совершен-
но, а то и на тот свет отправит… Силища у него огромная. Много он вреда приносит 
здешнему населению… Бьют их порядочно» [Логофет, 1903а: 209].

Д. Н. Логофет отмечал, что особенно много тигров обитает в камышовых зарослях 
реки Теджен: «На низменных долинах Теджен широко разливается и его берега покры-
ты древесными зарослями и камышами, являющимися местом, где привольно живут 
целые стада диких свиней и кабанов. Царь здешней пустыни тигр, скрываясь в этих 
камышах, частенько тревожит своим мурлыканием спокойную жизнь всех остальных 
животных» [Логофет, 1903б: 214].

Далее он пишет: «Вот в особенности привольные места для тигров и пантер», — ука-
зал нам ехавший с нами есаул Н. — Тигров здесь пропасть, и правда сказать, зверь это 
настолько опасный, что с ним нет особенной охоты встречаться. Хотя все же из на-
ших офицеров есть всегда желающие отправиться на тигровую охоту. Бывает, что охо-
ты эти удачны, а иногда, коль неудача, так выходит дело совсем дрянь. У меня в про-
шлом году двое казаков отправились на тигра; поставили приманку в виде дохлой ло-
шади, да и засели невдалеке. Подошел среди ночи тигр, оба заторопились, да выстрели-
ли, плохо прицелившись, ну и поранили его. А от раненого тигра нет спасения. Страш-
но лютым он становится. Не успели, надо полагать, они глазами моргнуть, как он по-
рвал их буквально в клочья. Потом долго мы его подсиживали, чтобы убить, потому 
что тигр, попробовавший людского мяса, прямо таки начинает охотиться на людей. 
И этот, пока его не убили, еще двух-трех туркмен порвал, да еще одного казака в разъ-
езде с лошади стащил, но к счастью лишь плечо вырвал, когда схватил, ну а потом вид-
но, чего либо испугался и бросил. Пантера тоже зверь опасный. Здесь и солдаты по-
граничной стражи, и казаки, пока не привыкнут, порядком в разъездах труса праздну-
ют» [Логофет, 1903б: 220, 221].

Побывавший в начале XX в. на Больших Балханах Е. Марков слышал от местных 
о том, что «гиены там кишат, а барсы и тигры заходят вчастую» [Марков, 1901: 193]. 
И. Ф. Бларамберг указывал, что, продвигаясь по Атреку, «в высоком камыше вдоль бе-
рега мы обнаружили много следов диких кабанов и даже пантер» [Бларамберг, 1978: 64]. 
В журнале М. И. Войновича мы находим: «Плодородное качество горы (Балханской) 
причиною также, что на ней и около оной водятся в довольном изобилии и разные ди-
кие звери, как то: барсы, кабаны, волки, лисицы, дикие козы, или так называемые джай-
раны, и каменные бараны» [Русско-туркменские отношения…, 1963: 121]. Из записок 
Н. Н. Муравьева следует: «В вышеописанных горах водятся волки, лисицы, дикие козы, 
а иногда бывают и барсы, заходящие с Балханских гор, где, по словам жителей, их боль-
шое множество» [Русско-туркменские отношения…, 1963: 247].

По сообщению А. А. Олсуфьева, в горах Копетдага водились «гепарды, леопарды, 
барсы… и, наконец, даже королевские тигры» [Олсуфьев, Панаев, 1899: 59]. О тигре 
Олсуфьев пишет так: «Специальной, правильной охоты на тигра здесь не организо-
вано, отчасти потому, что этот зверь является уже довольно редким гостем Копет-Да-
га, а еще и потому, что мало у кого имеется столь свободного времени, чтобы тратить 
его на выслеживание тигра. Тигр обыкновенно обретает в камышах и густых зарослях 



35Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана... 

и только изредка разгуливает по открытым местам, встречаясь случайным путникам. 
Еслы вы не уверены в себе, в своем выстреле и главное полном хладнокровии, то по-
милуй Бог стрелять в этого свирепого из свирепейших зверей. Вообще надо заметить, 
что тигр редко нападает первым. Очевидцы, встречавшие его, рассказывали, что обык-
новеннно он тихим шагом, величественно и как‑то даже презрительно удалялся от них, 
изредка только оглядываясь, не посягает ли человек на его жизнь. Промах по тигру от-
плачивается неминуемой смертью и смертью ужасной» [Олсуфьев, Панаев, 1899: 60, 61].

В записках А. М. Полякова мы находим: «Часто мы с женой бывали на охоте, кото-
рую в Туркестане можно назвать богатейшей… Рыси, барсы, волки и прочие, — все это 
водится там в бесчисленном количестве! В бывшем Мургабском государевом имении, 
при станции Байрам-Али… бывал я на разных охотах, до барсов включительно» [По-
ляков, 2002: 526].

В журнале «Живописная Россия» за 1885 г. сообщается, что в Атрекских зарослях 
встречаются тигры и пантеры (леопарды). Далее мы находим: «В аму-дарьинской дель-
те… живут и множатся барс и тигр… дельта Аму-Дарьи представляет большие удобства 
для жизни тигра»; а также говорится, что «одна из местностей пустыни носит название 
Кифланкир (Гапдангыр), что означает — «поле тигров» [Живописная Россия, 1885: 15,  
22, 122]. К тому же, согласно сообщению М. И. Иванина, в XIX в. барсы еще водились 
в камышовых зарослях Амударьи [Иванин, 1879: 27].

Рис. 1. Тигр при переходе через барханную полосу. 
(см.: [Живописная Россия, 1885])

Арминий Вамбери, венгерский путешественник, востоковед, встречал тигров на юж-
ном побережье Каспийского моря, а также на Севере Туркменистана и в пригранич-
ных районах [Вамбери, 2003: 21]. П. Лессар, ссылаясь на показания местного населе-



36 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

ния, сообщал, что они «утверждают, что в густых камышах, растущих по берегу Аму-
Дарьи, водятся в большом количестве тигры» [Лессар, 1884: 207].

В приамударьинских тугаях тигры к концу XIX в. были уже истреблены. Художник 
Дмитриев-Кавказский во время путешествия по Амударье в 1887–1888 гг. ничего не слы-
шал о встречах здесь с ними. В своих записях он упоминает некоего шестидесятилетнего 
казахского султана Арасланова, курсирующего по делам между средним течением и ни-
зовьями реки, который, будучи смелым и опытным охотником, в свое время, т. е. середи-
не XIX в., убил 11 тигров [Дмитриев-Кавказский, 1894: 62]. Н. А. Варенцов в своих вос-
поминаниях пишет: «Один из всадников подъехал к нам и… ответил: «Губернатор Чар-
джуйского бекства, зная о вашем отъезде, поручил нам вас сопровождать и охранять, 
так как место, куда вы едете, глухое, где водятся тигры, кабаны…» [Варенцов, 2011: 34].

Тиры часто встречались в южных приграничных районах. Об одной подобной встре-
че И. Ф. Бларамбергу поведал майор Пантелеев, который сообщал, что «с удивлением 
увидел, как огромный тигр нес на спине лошадь, которую задрал, и, держа одну ногу 
в пасти, трусил к кустарнику, чтобы перенести свою добычу в безопасное место» [Бла-
рамберг, 1978: 44].

Судя по записям Е. Маркова, тигры достигали больших размеров и обладали огром-
ной силой. Автор приводит рассказ служащего железной дороги на станции Теджен: 
«Смотрим — здоровеннейший тигрище королевский; аршина четыре длины, борода-
тый такой, пушистый, — красота одно слово! — в капкан попался и ревет так, что воло-
сы дыбом становятся. И попался‑то как скверно, чуть лапу ему одну прихватило. Того 
и гляди, вырвется и пошел косить направо, налево… Остановились мы в шагах в пя-
тидесяти от него и хватили все разом из семнадцати ружей. Так что ж бы вы думали? 
Пули уж, конечно, все в него влепились, а он прыгает и рвется, как ни в чем не быва-
ло! Пристрелили уж его восемьнадцатою пулей, повалился наконец! Вот ведь на пулю 
как крепок! Упал он, лежит и не движется, а мы все труса празднуем, никто подойти 
не хочет, даром что ружья у всех. А ну, думается, как он очнется, да вскочит! Там по-
сле, что хочешь ему делай, а он с тебя рубашку кожаную живо снимет!.. Уж Текинец-
джигит подкрался наконец к нему, увидел, что убит; тогда только и мы подойти реши-
лись. Вот я вам доложу, какая это штука! Семнадцать человек и то трусят А по ночам, 
так мы здесь на станции друг к другу в гости из флигеля во флигель боимся перейти, 
потому что тигры бродят везде, им и жилье, и дорога — все ни почем. Кто его угадает, 
когда он вздумает навестить нас?» [Марков, 1901: 252.253].

В материалах «Обзора Закаспийской области» имеются сообщения относительно на-
селения Тедженского уезда, где говорится, что «некоторые из туркмен охотятся за ти-
грами, гепардами». Упомянуто также, что в 1885 г. капканами были пойманы «три ти-
гра громадной величины, один из них — в 8 верстах от плотины (Кары-Бенд), а два — 
верстах в 15 от неё» [Обзор, 1892: 126].

У ахальских туркмен, живущих в горных районах Копет-Дага, существовали особые 
способы охоты на тигров и барсов, приносивших большой вред стадам мелкого и круп-
ного рогатого скота в горах. В прежние времена наиболее распространенным приемом 
охоты на хищников был следующий: охотник обматывал левую руку кошмой или тол-
стой веревкой, а в правую брал нож. Идя навстречу хищнику, охотник выставлял впе-
ред левую руку, стараясь, чтобы зверь схватил ее зубами. В этот момент охотник на-
носил удар ножом зверю в сердце или живот. Иногда охотники в схватке становились 
жертвой хищника. Изготовлялись для хищника и большие капканы [Атаев, 1965: 12].



37Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана... 

Если после охоты на тигрицу в руках охотников оставались тигрята, то их не остав-
ляли на произвол судьбы и непременно забирали с собою. Описание одного такого слу-
чая мы находим в сообщении у С. Гунаропуло. Он пишет: «Капитан Малама приобрел 
маленького тигренка, ему была вырыта возле самой кибитки яма, 2‑х сажен в диаметре 
и аршин глубины, где тигренок и проживал, привязанный на цепи. В мое присутствие 
в Ташер-Ват-Кала (Дашрабат), тигренку этому было уже три месяца, и когда кто близко 
приближался к его берлоге, он уже рычал, скаля при этом зубы. Как‑то, выходя из ки-
битки, я совершенно потерял из виду опасного соседа; оступившись я полетел в ничем 
не загороженную яму; я услышал в эту минуту неистовое рычание зверя; но, вероят-
но, ошеломленный в первую минуту, он дал возможность подбежавшему в это время 
Дундуру помочь мне выскочить из ямы» [Гунаропуло, 1900: 580].

Тигр якро запечатлен в рисунках Н. А. Северцова и картинах Н. Н. Каразина. По-
следний даже отобразил хищника в своих рассказах. В них тигр обозначается словом 
«джул-барс», что означает дорожный барс [Каразин, 1972: 45].

Рис. 2. Казаки на охоте за тигром. Рис. Н. Н. Каразина. (см. [Карамзин, 1972: 181])

Ареал распространения тигра был обширен. Это горные районы юго-востока, юга 
и юго-запада Туркменистана, побережье Восточного Каспия, камышовые заросли вдоль 
Амударьи. Тигр обитал также на Сырдарье и в тростниковых гущах вдоль южного бе-
рега Арала. Поэтому материалы по этому району представляются нам весьма интерес-
ными и могут дать дополнительные любопытные сведения.

О пребывании тигров на Арале можно судить по рассказам Ф. Колушева. Поручик 
писал, что отряд охотников 5‑го Туркестанского линейного батальона выступил 4‑го 
января 1894 г. Во время охоты им удалось подстрелить одного тигра на озере Кара-Ун-
гур, еще двоих на озере Бузгуль и ранить одного на озере Сызгуль. Ф. Колушев также 



38 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

сообщал, что его отряд слышал крики камышовой рыси — кара-кулак. По его данным, 
местные жители считают тигра злым духом, а кара-кулака — добрым, предупреждаю-
щим их своим криком при приближении первого.

Поручик дополняет, что шкура тигра, его зуб, коготь или волос из усов придают 
их владетелю храбрость, потому считаются талисманами. Кроме того, по мнению мест-
ных женщин, если через разостланную шкуру тигра головой к солнцу перешагнуть три 
раза и столько же раз обойти с молитвой кругом ее, то они вылечиваются от всех жен-
ских болезней, считая в том числе и бесплодие, «и наши шкуры убитых тигров от та-
кого лечения порядочно загрязнились» [Колушев, 1894].

В отчетах и записках путешественников сообщения о львах практически отсутству-
ют. Можно привести лишь упоминание об этом хищнике в материалах А. Вамбери. По-
следний пишет, что, пробираясь через густые заросли леса на пути к Куня-Ургенчу, пут-
ники постоянно держали оружие наготове, так как там водилось «много львов и пан-
тер». Далее Вамбери сообщает, что в дельте Амударьи стадам овец «большой вред на-
носят дикие звери, особенно пантеры, тигры и львы» [Вамбери, 2003: 96, 114].

Как мы видим из сообщений путешественников и материалов исследователей, 
на территории Туркменистана обитали различные виды хищных кошачьих. Некото-
рая информация об этих животных носит конкретный описательный характер, дру-
гая же имеет повествовательную форму и представлена со слов информаторов. Дан-
ный материал свидетельствует о том, что популяция хищных кошачьих на террито-
рии Туркменистана в XIX — начале XX в. была намного богаче и шире, чем в настоя-
щее время.

Тем не менее память о свирепых хищниках сохранилась в народной памяти в фор-
ме легенд и преданий. Считалось, что хищники обладают сакральными свойствами. 
Эти качества часто использовались в обрядах бездетных женщин. В 1962 г. этнограф 
С. М. Демидов в селе Юван-Кала наблюдал у одной женщины яркую вышивку на ста-
ринном пюренджеке (халате-накидке), изготовленым в начале XX в. Вышивка нес-
ла оградительно-профилактическую нагрузку. На ней было изображено увенчанное 
рогами магическое дерево, справа от которого располагался барс (леопард). Счита-
ется, что когти барса — весьма эффективный амулет-оберег от «дурного глаза». Ког-
ти барса прикрепляют на спине к одежде детей. Их носят для защиты от сглаза, а так-
же для благополучия — согап учин. Когти барса, шерсть, кончик его хвоста подвеши-
вали к детской колыбели для предохранения ребенка от злых духов и несчастий [Де-
мидов, 1999: 94, 100].

В народе широко распространено представление о паломничестве тигров к свя-
тым местам. Среди таких мест выделяется святилище Шивлан у подножия горы Сюнт. 
Считается, что сюда в ночь на священные дни — среду (чаршенбе) или пятницу (анна, 
жума) совершает паломничество тигр, который якобы отдает дань уважения святому 
Шевлану, трижды обходя вокруг мазара. Иногда паломничество совершает одновре-
менно семейная пара тигров или тигрица с тигрятами [Басилов, 1963: 147].

Другим объектом паломничества тигра называлось святилище Овез-шехид у селе-
ния Куруждей на Среднем Сумбаре. Некоторые люди полагали, что под видом веще-
го паломника-тигра приходил сам святой пир-покровитель, или этот тигр был им по-
слан с определенным поручением. В Анау среди древних развалин стоит мазар Ходжа 
Музаффара, воздвигнутый в XIX столетии. По существующему преданию по ночам его 
оберегает тигр [Пугаченкова, 1959: 49].



39Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана... 

К тахтабазарскому этрапу относится святилище Ёлбарслы. По утверждению мест-
ных жителей, здесь похоронен лев, который ранее оберегал местных жителей от раз-
личных бед. Люди в благодарность превратили это место в святилище, ныне к нему 
приходят исключительно женщины.

Среди амударьинских рыбаков популярна одна легенда. Однажды рыбаки тяну-
ли бечевой против течения свое суденышко. Растянувшись цепочкой, они брели 
вдоль берега реки. Неожиданно из камышей показался огромный тигр. Люди замер-
ли в ужасе, ожидая смертельного прыжка хищника. Но тигр полз к людям на брюхе 
и смотрел на них жалкими глазами. Он вытянул переднюю лапу. Она была в крови, 
а в мякоти ее торчала страшная заноза. Люди вынули занозу, промыли рану аму-
дарьинской водой и перевязали лапу. Тигр промурлыкал и затем исчез в камышах 
[Снесарев, 1972: 175].

По сообщениям ряда исследоватлей, среди предметов торговли часто фогурировали 
шкуры кошачьих хищников. Э. Буланжье (XIX в.), описывая базары Мерва, писал: «Ря-
дом с дынями, персиками и другими фруктами вы видите тигровые и барсовые шкур-
ки» [От Парижа…, 1890: 85]. По сведениям АА. Олсуфьева, самой опасной считалась 
охота на тигра. Охота же на «гепардов, барсов и других хищных зверей считается ме-
нее опасной, и потому на базаре вы нередко встретите шкуры этих хищников за очень 
небольшую цену» [Олсуфьев, Панаев, 1899: 63].

А. В. Квитка в своих записках сообщает, что по прибытии в Бами он явился к князю 
Шаховскому. Кибитка князя была убрана коврами, несколько тигровых шкур лежали 
на земле. Далее он пишет, что в районе Кизыл-Арвата (ныне город Сердар) водятся ти-
гры и барсы [Квитка, 1883: 282, 286].

Чучела и шкуры жищных животных часто выставлялись на международных выстав-
ках. К примеру, первый экземпляр среднеазиатского тигра был представлен в 1872 г. 
на Московской политехнической выставке [Иверсен, 1873: 520]. На Московской вы-
ставке 11 мая 1891 г. дикие животные Закаспийской области были представлены более 
обширно. Это были чучела и шкуры волка, лисиц, рыси, барса, гепарда, куницы, тюле-
ня, фазана, баклана, лебедя, нырков [Обзор, 1893: 207]. Для участия в Нижегородской 
выставке 1896 г. из области были направлены шкуры тигра, барса, гепарда, медведя, 
разных пород диких кошек, горного барана, козла, джейрана, кабана и других живот-
ных [Обзор, 1898: 71, 72].

Интересны также данные статьи Р. Рахимова, посвященной дипломатическим свя-
зям среднеазиатских ханств с Россией. По материалам этой публикации можно судить 
об обитании ряда хищных кошачьих в северных и восточных окраинах Туркмениста-
на и его приграничных районах. Согласно архивным документам, в 1698 г. хивинское 
посольство во главе с Достек-бек-Бехадуром преподнесло Петру I в дар ряд ценных 
животных, а также шкуры диковинных хищников, в том числе «7 кож — рысьих» [Ра-
химов, 2013: 112].

Интересными представляются материалы о посольстве 1712 г. во главе с Ашурбеком. 
В перечне подарков числится «один прекрасный леопард» [Рахимов, 2013: 115]. В этой 
связи уместно напомнить о первом визите в 1689 г., когда к императору был направ-
лен Абреим Ажизов. Тогда в дар были преподнесены «2 зверя бабра» [Рахимов, 2013: 
110]. Судя по тому, что в последующих списках говорится уже о кожах «бобровых», т. е. 
о грызунах с ценным мехом, то под словом «бабр» следует понимать именно леопарда, 
издавна известного в Азии под этим именем.



40 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

Полезным будет отметить и бухарское посольство во главе с Кулибеком в 1717 г. То-
гда в дар были представлены «1 барс» и «1 кожа джульбарсовая» [Рахимов, 2013: 122]. 
Говоря о джульбарсе, Р. Рахимов отмечает, что здесь, по всей видимости, имелась в виду 
шкура умершего в дороге барса. Однако тот факт, что умерший барс и кожа джульбар-
са указаны в списке отдельно, свидетельствует о том, что под джульбарсом следует по-
нимать вымершего на данное время туранского (каспийского) тигра.

Однозначно утверждать, что упомянутые животные в достаточном количестве оби-
тали в пределах Хивинского ханства, сложно, к тому же надо учесть, что этих живот-
ных могли завозить из других регионов. Здесь уместно вспомнить, что Ашурбек был 
отправлен с небольшим поручением «ехать в Индию для покупки попугаев и барсов» 
[Рахимов, 2013: 115].

Из приведенного выше материала следует, что в XIX — начале XX в. в переделах тер-
ритории Туркменистана дикие кошачьи обитали в достаточном количестве. Они яв-
лялись неотъемлемой частью окружающего природного мира. В тюркоязычной среде 
большой популярностью пользовались имена, связанные с хищниками: Тонга-хан, Тон-
га-тегин, Арслан, Елбарс, Шир, Ширли. Тигр в качестве тотема зафиксирован в назва-
нии небольшого текинского рода гаплан. С именем льва связаны гора и основанный 
у ее подножия город Шергала (Ширгала), который лежал на торговом пути и был из-
вестен с незапамятных времен. Названия хищников, сохранившиеся в ономатологии 
и часто встречаемые в этнонимах и местных топонимах, свидетельствуют о том, что об-
раз этих величественных животных прочно сохранился в народной памяти и занима-
ет определенное место в культуре туркменского народа.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Атаев К. Охота у туркмен Ахала в конце XIX — начале XX в. // Известия АН ТССР. 

Сер.: Общественные науки. 1965. № 5. С. 8–13.
Басилов В. Н. О пережитках тотемизма у туркмен // Труды ИИАЭ АН ТССР. Т. VII. 

Ашхабад, 1963. C. 135–150.
Бларамберг И. Ф. Воспоминания. М., 1978. 357 c.
Вамбери А. Путешествие по Средней Азии. М., 2003. 306 с.
Варенцов Н. А. Слышанное. Виденное. Передуманное. Пережитое. 2‑е изд. М., 2011. 

848 c.
Гунаропуло С. В туркменской степи // Исторический вестник. Т. 82, № 11. 1900. 

C. 565–583.
Гундогдыев О. Барс — воплощение отваги и мощи земли // Возрождение. 2009. № 12. 

C. 22–23.
Демидов С. М. Образы Тигра, Барса и Льва в представлениях туркмен // Культур-

ные ценности 1997–1998. СПб., 1999. С. 94–107.
Дмитриев-Кавказский Л. Е. По Средней Азии. Записки художника. СПб., 1894. 115 c.
Ермоленко Л. Н. Об отзвуках героического эпоса в письменных памятниках, содер-

жащих сведения о кочевых народах // Мировоззрение населения Южной Сибири и Цен-
тральной Азии в исторической ретроспективе : сборник статей / под ред. П. К. Дашков-
ского. Вып. II. Барнаул, 2008. С.101–114.

Живописная Россия. Отечество наше в его земельном, историческом, племенном, 
экономическом и бытовом значении. Т. X / под общ. ред. П. П. Семенова. СПб. ; М., 
1885. 448 с.



41Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана... 

Иванин М. И. Хива и река Аму-Дарья. СПб., 1879. 64 с.
Иверсен В. Отчет о поездке на Московскую политехническую выставку // Труды Им-

ператорского Вольного экономического общества. Т. 1. 1873. С. 507–525.
Каразин Н. Охота на тигра в русских пределах. Эпизоды из туркестанской жизни 

Н. Каразина // Нива. 1972. № 12. С. 180–184.
Квитка А. В. Поездка в Ахал-Теке. 1880–1881 // Русский вестник. 1883. № 5. С. 258–291.
Книга моего деда Коркута. М. ; Л., 1962. 299 с.
Колушев Ф. Н. Охота на тигров // Разведчик. 1894. № 219. 220 с. [Электронный ре-

сурс]. — URL: https://rus-turk.livejournal.com/128900.html/ (дата обращения: 15.11.2017).
Левшин А. И. Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких гор и степей. Ал-

маты, 1996. 656 с.
Лессар П. Заметки о Закаспийском крае и соседних странах (Поездка в Персию, Юж-

ную Туркмению, Мерв, Чарджуй и Хиву) // Записки Кавказского отдела Императорско-
го Русского географического общества. Кн. XIII. 1884. С. 161–211.

Логофет Д. Н. По Каспийскому морю и Персидской границе (Путевые очерки 
по Средней Азии) // Военный сборник. 1903а. № 8. С. 179–220.

Логофет Д. Н. По Каспийскому морю и Персидской границе. (Путевые очерки 
по Средней Азии) // Военный сборник. 1903б. № 10. С. 193–228.

Марков Е. Россия в Средней Азии: очерки путешествия по Закавказью, Туркме-
нии, Бухаре, Самаркандской, Ташкентской и Ферганской областям, Каспийскому морю 
и Волге Евгения Маркова. СПб., 1901. Т. 1. 541 с.

Мейер Л. Материалы для географии и статистики России, собранные офицерами Ге-
нерального штаба. Киргизская степь Оренбургского ведомства. СПб., 1865. 414 с.

Обзор Закаспийской области за 1892 г. Асхабад, 1893. 212 c.
Обзор Закаспийской области за 1896 г. (Приложение. Участие Закаспийской обла-

сти на Всероссийской выставке 1896 года в Нижнем Новгороде). Асхабад, 1898. 189 с.
Обзор Закаспийской области с 1882 по 1890 год. Асхабад, 1892. 270 с.
Олсуфьев А. А., Панаев В. П. По Закаспийской военной железной дороге: путевые 

впечатления. СПб., 1899. 228 с.
От Парижа до пределов Индии. Закаспийская железная дорога, русские среднеази-

атские владения и краткий очерк Индии. М., 1890. 402 c.
Поляков А. М. Записки жандармского офицера // Жандармы России. М. ; СПб., 2002. 

С. 482–542.
Поэзия древних тюрков VI–ХII веков / стихотворная реконструкция и научн. пере-

вод И. В. Стеблевой; худож. перевод А. В. Преловского. М., 1993. С. 176.
Пугаченкова Г. А. Мечеть Анау. Ашхабад, 1959. 58 с.
Рахимов Р. Р. Дарообмен в контексте российско-хивинских и российско-бухарских 

связей в Петровскую эпоху // Иран-намэ. 2013. № 3 (27). С. 107–129.
Русско-туркменские отношения в XVIII–XIX вв. (до присоединения Туркмении 

к России). Ашхабад, 1963. 585 c.
Рустамов А. К. Животный мир Туркменистана и его охрана (на примере позвоноч-

ных животных). Ашхабад, 2011. 246 с.
Сакали М. Л. Туркменский сказочный эпос. Ашхабад, 1956. 154 c.
Снесарев Г. П. Люди и звери (этнографические поиски в области культа животных) // 

Советская этнография. 1972. № 1. C. 166–177.



42 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

REFERENCES
Ataev K. Okhota u Turkmen Akhala v kontse XIX — nachale XX v. [Hunting with Turkmens 

Akhal in the end of XIX — beginning of XX century]. Izvestiya AN TSSR. Ser. Obshchestv. 
Nauk [Izvestia AN TSSR. Ser. Societies. Science]. 1965. № 5. Pр. 8–13 (in Russian).

Basilov V. N. O perezhitkakh totemizma u Turkmen. [On surviving the totemism of 
Turkmens]. Trudy instituta istorii, arkheologii i etnografii AN TSSR [Proceedings of the 
Institute of History, Archeology and Ethnography of the Academy of Sciences of the TSSR]. 
Vol. VII. Ashgabat, 1963. Рр. 135–150 (in Russian).

Blaramberg I. F. Vospominaniya. [Memories]. M., 1978. 357 p. (in Russian).
Vamberi A. Puteshestviye po Sredney Azii. [Journey through Central Asia]. M., 2003. 306 p. 

(in Russian).
Varentsov N. A. Slyshannoye. Vidennoye. Peredumannoye. Perezhitoye. [Heard. The seen. 

Conceived. Experienced]. Ed. 2. M., 2011. 848 p. (in Russian).
Gunaropulo S. V turkmenskoy stepi. [In the Turkmen steppe]. Historical Herald. Vol. 82. 

No.11. 1900. Pр. 565–583 (in Russian).
Gundogdyev O. Bars — voploshcheniye otvagi i moshchi zemli. [Bars — the embodiment of 

courage and power of the earth]. Vozrozhdeniye [Revival]. 2009. № 12. Pр. 22–23 (in Russian).
Demidov S. M. Obrazy Tigra, Barsa i L’va v predstavleniyakh Turkmen. [Images of the Tiger, 

the Leopard and the Lion in the representations of the Turkmen]. Kul’turnyye tsennosti. [Cul-
tural values 1997–1998]. St. Petersburg. The European house. 1999. Pр. 94–107 (in Russian).

Dmitriyev-Kavkazskiy L. E. Po Sredney Azii. Zapiski khudozhnika. [By Central Asia. Notes 
of the artist]. St. Petersburg, 1894. 115 p. (in Russian).

Ermolenko L. N. Ob otzvukakh geroicheskogo eposa v pis’mennykh pamyatnikakh, 
soderzhashchikh svedeniya o kochevykh narodakh [On the echoes of the heroic epic in 
written monuments containing information about nomadic peoples]. Mirovozzreniye 
naseleniya Yuzhnoy Sibiri i Tsentral’noy Azii v istoricheskoy retrospektive: sbornik statey / pod 
red. P. K. Dashkovskogo. [World outlook of the population of Southern Siberia and Central 
Asia in historical retrospect: collection of articles / ed. PC. Dashkovsky]. Barnaul, 2008. Issue. 
II. Pр. 101–114 (in Russian).

Zhivopisnaya Rossiya. Otechestvo nashe v yego zemel’nom, istoricheskom, plemennom, 
ekonomicheskom i bytovom znachenii. [Our fatherland is in its land, historical, tribal, 
economic and everyday importance]. T. X. SPb.; М., 1885. 448 p. (in Russian).

Ivanin M. I. Khiva i reka Amu-Dar’ya. [Khiva and the Amu-Darya River]. St. Petersburg, 
1879. 64 p. (in Russian).

Iversen V. Otchet o poyezdke na Moskovskuyu politekhnicheskuyu vystavku. [Report on the 
trip to the Moscow Polytechnic Exhibition]. Trudy Imperatorskogo Vol’nogo ekonomicheskogo 
obshchestva. [Proceedings of the Imperial Free Economic Society]. T. 1. 1873. Pр. 507–525. 
(in Russian).

Karazin N. Okhota na tigra v russkikh predelakh. Epizody iz turkestanskoy zhizni 
N. Karazina. [Hunting for the tiger in the Russian range. Episodes from the Turkestan life of 
N. Karazin]. Niva. 1972. № 12. Pр. 180–184 (in Russian).

Kvitka A. V. Poyezdka v Akhal-Teke. 1880–1881. [A trip to Akhal-Tek. 1880–1881]. Russkiy 
vestnik. [Russian Bulletin]. 1883. No. 5. Pр. 258–291 (in Russian).

Kniga moyego deda Korkuta. [The book of my grandfather Corkut]. M. ; L., 1962. 299 p. 
(in Russian).



43Атдаев С. Дж. Сведения о диких кошках Туркменистана... 

Kolushev F. N. Okhota na tigrov [the lieutenant. Hunting for tigers]. Razvedchik. [Scout]. 
1894. № 219. 220 p. Available at: https://rus-turk.livejournal.com / 128900.html (in Russian).

Levshin A. I. Opisaniye kirgiz-kazach’ikh ili kirgiz-kaysatskikh gor i stepey. [Description of 
Kirghiz-Cossack or Kirghiz-Kaisak mountains and steppes]. Almaty, 1996. 656 p. (in Russian).

Lessar P. Zametki o Zakaspiyskom kraye i sosednikh stranakh (Poyezdka v Persiyu, 
Yuzhnuyu Turkmeniyu, Merv, Chardzhuy i Khivu). [Notes on the Trans-Caspian region 
and neighboring countries (Trip to Persia, South Turkmenia, Merv, Chardzhuy and Khiva)]. 
Zapiski Kavkazskogo otdela Imperatorskogo russkogo geograficheskogo obshchestva. [Notes of 
the Caucasian Department of the Imperial Russian Geographical Society]. Book XIII. 1884. 
Pр. 161–211 (in Russian).

Logofet D. N. Po Kaspiyskomu moryu i Persidskoy granitse. (Putevyye ocherki po Sredney 
Azii). [On the Caspian Sea and the Persian border. (Travel essays on Central Asia)]. Voyennyy 
sbornik. [Military Collection]. No. 8. 1903. Pр. 179–200 (in Russian).

Logofet D. N. Po Kaspiyskomu moryu i Persidskoy granitse. (Putevyye ocherki po Sredney 
Azii). [On the Caspian Sea and the Persian border. (Travel essays on Central Asia)]. Voyennyy 
sbornik. [Military Collection]. No. 10. 1903. Pр. 193–228 (in Russian).

Markov E. Rossiya v Sredney Azii Ocherki puteshestviya po Zakavkaz’yu, Turkmenii, 
Bukhare, Samarkandskoy, Tashkentskoy i Ferganskoy oblastyam, Kaspiyskomu moryu i Volge 
Yevgeniya Markova. [Russia in Central Asia Essays on the journey through Transcaucasia, 
Turkmenia, Bukhara, Samarkand, Tashkent and Ferghana regions, the Caspian Sea and the 
Volga Eugenia Markova]. In 2 volumes and 6 parts. SPb., 1901. Vol. 1. 541 p. (in Russian).

Meyer L. Materialy dlya geografii i statistiki Rossii, sobrannyye ofitserami general’nogo 
shtaba. Kirgizskaya step’ Orenburgskogo vedomstva. Sostavil general’nogo shtaba podpolkovnik 
L. Meyyer. [Materials for geography and statistics of Russia, collected by officers of the General 
Staff. Kirghiz steppe of the Orenburg department. Lieutenant-Colonel L. Meyer composed the 
General Staff]. St. Petersburg, 1865. 414 p. (in Russian).

Obzor Zakaspiyskoy oblasti s 1882 po 1890 god [Overview of the Transcaspian region from 
1882 to 1890. Askhabad, 1892. 270 p. (in Russian).

Obzor Zakaspiyskoy oblasti za 1892 g. [Overview of the Transcaspian region for 1892]. 
Askhabad, 1893. 212 p. (in Russian).

Obzor Zakaspiyskoy oblasti za 1896 g. (Prilozheniye. Uchastiye Zakaspiyskoy oblasti na 
Vserossiyskoy vystavke 1896 goda v Nizhnem-Novgorode). [Overview of the Transcaspian 
region for 1896 (Appendix: Participation of the Transcaspian region at the All-Russian 
Exhibition in 1896 in Nizhny Novgorod)]. Askhabad, 1898. 189 p. (in Russian).

Olsuf ’yev A. A. i Panayev V. P. Po Zakaspiyskoy voyennoy zheleznoy doroge: Putevyye 
vpechatleniya [By the Transcaspian military railway: Travel impressions]. St. Petersburg, 1899. 
(in Russian). 228 p.

Ot Parizha do predelov Indii. Zakaspiyskaya zheleznaya doroga, russkiye sredneaziatskiye 
vladeniya i kratkiy ocherk Indii. Sostavleno po grafu Sholle, Edg. Bulanzh’ye, Bonvallo i dr. 
[From Paris to the limits of India. The Transcaspian railway, Russian Central Asian possessions 
and a brief outline of India. Compiled by Count Scholl, Edg. Boulanger, Bonvallo, and others]. 
M., 1890. 402 p. (in Russian).

Polyakov A. M. Zapiski zhandarmskogo ofitsera. [Notes of a gendarme officer]. Zhandarmy 
Rossi. [Gendarmes of Russia]. M. ; St. Petersburg, 2002. P. 482–542. (in Russian).

Poeziya drevnikh tyurkov VI–XII vekov. [Poetry of ancient Turks of the VI–XII centuries]. 
M., 1993. 176 p. (in Russian).



44 Раздел III. Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии  

Pugachenkova G. A. Mechet' Anau [The mosque of Anau]. Ashgabat, 1959. 58 p. (in 
Russian).

Rakhimov R. R. Daroobmen v kontekste rossiysko-khivinskikh i rossiysko-bukharskikh 
svyazey v Petrovskuyu epokhu. [Daroobmen in the context of Russian-Khiva and Russian-
Bukharian relations in the Petrine era]. Iran-name. [Iran-Nime]. 2013. № 3 (27). Pр. 107–129. 
(in Russian).

Russko-turkmenskiye otnosheniya v XVIII–XIX vv. (do prisoyedineniya Turkmenii k 
Rossii). [Russian-Turkmen relations in the XVIII–XIX centuries. (before Turkmenistan’s 
accession to Russia)]. Ashgabat. Academy of Sciences of the Turkmen SSR. 1963. 585 p. (in 
Russian).

Rustamov A. K. Zhivotnyy mir Turkmenistana i yego okhrana (na primere pozvonochnykh 
zhivotnykh. [Fauna of Turkmenistan and its protection (on the example of vertebrates)]. 
Ashgabat, 2011. 246 p. (in Russian).

Sakali M. L. Turkmenskiy skazochnyy epos. [Turkmen fairy epic.]. Ashkhabad, 1956. 154 р. 
(in Russian).

Snesarev G. P. Lyudi i zveri (etnograficheskiye poiski v oblasti kul’ta zhivotnykh). [People 
and animals (ethnographic searches in the field of animal worship)]. Sovetskaya etnografiya. 
[Soviet ethnography]. 1972. № 1. Pр. 166–177 (in Russian). 



Раздел IV   
ПРОЗЕЛИТАРНЫЕ РЕЛИГИИ 
И ТРАДИЦИОННЫЕ ВЕРОВАНИЯ 
НАРОДОВ РОССИИ   
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ

С. Ш. Абдуллаева

Владимирский государственный университет имени А. Г. и Н. Г. Столетовых, 
Владимир (Россия)

ИНТЕРПРЕТАЦИЯ НЕКОТОРЫХ ОСОБЕННОСТЕЙ 
ИСЛАМА В РОССИЙСКИХ И ЕВРОПЕЙСКИХ 
ИСТОЧНИКАХ XVII–XXI ВВ.

Рассматривается интерпретация некоторых особенностей ислама в российских и ев-
ропейских источниках XVII–XXI вв., так как уже с XVII в. появляется необходимость 
именно в научном изучении интерпретации специфики ислама российскими и европей-
скими учеными-исламоведами. Основное внимание автор акцентирует на том, что в ис-
ламе четко прослеживается концепция преемственности всех Писаний как Вечного 
Слова Божьего, а пророк Мухаммед не являлся создателем нового вероучения, а лишь 
продолжал то, что Бог ниспосылал другим пророкам еще до него. Также необходимо 
подчеркнуть, что для исследования ислама как идеологической системы в целом до-
статочно обширный материал предлагают разнообразные и распространенные несун-
нитские учения. Проведение анализа учеными-религиоведами идеологии ислама пу-
тем изучения не только суннитского образа мыслей помогает исламоведам всесторон-
не освоить историю развития господствующих идей в исламе, что, в свою очередь, спо-
собствует определению специфики интерпретации ислама ввиду того, что формирова-
ние исламской идеологии проходило в условиях совместного бытования и взаимосо-
прикосновения различных представлений и верований многих народов.

Ключевые слова: религия, ислам, идеология, концепция, источник, интерпретация.



46 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

S. Sh. Abdullaeva

Vladimir State University named after Alexander and Nikolay Stoletovs, Vladimir (Russia)

THE INTERPRETATION OF SOME FEATURES  
OF ISLAM IN RUSSIAN AND EUROPEAN SOURCES  
OF XVII–XXI CENTURIES

The author examines in the article the interpretation of some features of Islam in Russian 
and European sources of XVII–XXI centuries, because with the time, starting from the 
XVII century, there is the necessity in the scientific study of interpretation of the specifics 
of Islam by Russian and European Islamic scientists. The author emphasizes on the fact that 
the conception of continuity of all Scriptures as the Eternal Word of God is traced clearly in 
Islam, and the prophet Muhammad wasn’t the creator of a new religion, he just continued 
what God had sent to other prophets before him. It is also necessary to emphasize that for 
the study of Islam as an ideological system the quite extensive material offer different and 
widespread not Sunni doctrines. To perform analysis of religious scientists of Islam ideology 
by studying not only the Sunni ways of thinking helps Islamic scientists learn thoroughly the 
history of the development of prevailing ideas in Islam, that helps to determine the specifics of 
Islam interpretation, because the formation of Islamic ideology passed in conditions of joint 
existence and contacts of different views and beliefs of many peoples.

Keywords: religion, Islam, ideology, conception, source, interpretation.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-04

Исторически интерпретацию ислама в российских источниках можно разде-
лить на два периода. В первый, ранний период, охватывающий X–XV вв., ис-
лам в российских и европейских источниках истолковывали преимуществен-

но не как «Божественное откровение», а как особую «ересь», т. е. «лжеучение» [Ари-
нин, Абдуллаева, 2015: 79]. Во второй, более поздний период (XVIII–XX вв.), включаю-
щий в себя появление научных интерпретаций специфики ислама, российские ученые 
опирались на исследования европейских ученых, во многом разделяя их выводы о том, 
что ислам представляет собой религию с четкой идеологией, которая сформировалась 
под влиянием идей и представлений, заимствованных его основоположником из иуда-
изма, христианства и различных религиозно-философских систем, которые получили 
распространение в Аравии [Аринин, Абдуллаева, 2016: 189].

Так, еще в средневековой Европе сложились особые легенды о пророке Мухаммеде, 
некоторые из них описывали его «как честолюбивого несостоявшегося римского кар-
динала, который, не добившись избрания римским папой, решил искать успеха в карь-
ере лжепророка» [Бернард, 2017: 53]. Затем в средневековый период «было время, ко-
гда европейские ученые изображали Мухаммеда эпилептиком и истериком; было даже 
установлено медицинское название его болезни. Теперь это мнение оставлено, эпи-
лептическая и истеричная натуры не могут быть свободны от болезненных колеба-
ний и увлечений; ничего подобного мы не видим ни в жизни Мухаммеда, ни в его про-
стом и ясном, может быть, слишком трезвом учении» [Бартольд, 1918: 17]. Однако уже 



47Абдуллаева С. Ш. Интерпретация некоторых особенностей ислама...

с XVII в., начиная с Вольтера (Voltaire, 1694–1778) и до Даниела Беля (Daniel Bell, 1919–
2011), появились публикации, где авторы позитивно оценивали пророка Мухаммеда 
[Курганов, 1878: 7, 8].

Научное изучение ислама начинается в российском востоковедении в XVIII–XIX вв. 
Первым отечественным исламоведческим текстом называют монографию Д. К. Канте-
мира «Книга Систима, или Состояние мухаммеданския религии» (1722), написанную 
по просьбе Петра Первого, где автор, с одной стороны, учитывая геополитику и вра-
ждебно-напряженные отношения с соседней Оттоманской империей, называл Мухам-
меда «лживым Пророком, притворным святым», а законы Корана рассматривались им 
как «смехотворные, не имеющие разума», тем не менее постарался создать вполне объ-
ективное и детальное описание этой «чужой религии» [Кантемир, 1722: 3, 5].

Бернард Льюис (Bernard Lewis, 1916) британский и американский историк XX в., про-
фессор Пристанского университета, востоковед, специализирующийся на истории ис-
лама и его взаимоотношениях с Западом, отмечал, что «пророк Мухаммед принес но-
вую религию языческим народам Западной Аравии, которая с ее монотеизмом и эти-
ческими доктринами стояла на несравнимо более высоком уровне, нежели смененное 
ею язычество. Мухаммед предоставил этой религии откровение, которое останется 
в веках и станет путеводной звездой для мыслей и поступков бесчисленных миллио-
нов верующих, но он сделал не только это, он создал общину и хорошо организован-
ное и вооруженное государство, мощь и престиж которого превратили его в домини-
рующую силу в Аравии» [Льюис, 2017: 52].

По словам Б. Льюиса, «Мухаммед был последним и величайшим из Божьих послан-
ников, печатью пророков, который принес окончательное откровение слова Божьего 
для человечества. Его жизнь и успех были предопределены и неизбежны и не нуждают-
ся в дополнительных объяснениях. Лишь благочестивая фантазия последующих поко-
лений верующих облачила неясную фигуру пророка в богатую и красочную ткань ле-
генд, сказок и чудес, не понимая, что за счет преуменьшения его подлинной человеч-
ности они лишают его одного из самых привлекательных качеств» [Льюис, 2017: 52–53].

Ислам как новая религия возникла в контексте двух сильных, сформировавшихся 
религий — иудаизма и христианства [Мизун Ю. В., Мизун Ю. Г, 2004: 10], так как по-
стоянные торговые связи способствовали проникновению в Аравию иудеев и христи-
ан, а вместе с ними и их религиозных учений [Смирнов, 2013: 10]. По словам амери-
канского писателя Вашингтона Ирвинга (Washington Irving, 1783–1859), которого часто 
называют «отцом американской литературы», «Магомет не объявлял открыто, что он 
основывает новую религию, а считал, что только возрождает веру, полученную людь-
ми в очень давние времена непосредственно от самого Бога» [Ирвинг, 2015: 53]. Другие 
исследователи отмечают, что «читая Коран, вы сразу окунетесь в стихию Ветхого Заве-
та Библии. Мухаммед много раз рассказывал в Коране об Аврааме, Моисее и всех про-
роках Ветхого Завета, а также о многом другом, о чем говорится в Библии. Дело в том, 
что Мухаммед не собирался создавать новую религию. Он считал, что ему поручена 
миссия только донести Священное Писание до арабов. Подобно тому, как апостол Па-
вел адаптировал идеологию учения Иисуса Христа к условиям верующих в языческих 
странах, так и Мухаммед должен был адаптировать Священное Писание к условиям 
арабов Аравийского полуострова» [Мизун Ю. В., Мизун Ю. Г, 2004: 10].

Известная британская исследовательница, религиовед, философ и публицист, по-
лучившая широкое признание в области сравнительного религиоведения, Карен Арм-



48 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

стронг (Karen Armstrong, 1944) в своей книге «Islam: A Short History» (2000, «Ислам. 
Краткая история от начала до наших дней») обращает внимание на то, что «посла-
ние Мухаммада было простым. Никаким новым доктринам о Боге он не учил араб-
ский народ: большинство курайшитов уже были убеждены, что Аллах сотворил мир 
и будет судить человечество в Судный день, как верили евреи и христиане. Мухам-
мад и не думал, что он был основателем новой религии, он был всего лишь послан-
ником старой веры в Единого Бога для арабов, у которых никогда до этого не было 
пророков. Он настоял на том, чтобы собрали богатство, раздали его и тем самым со-
здали общество, где к слабым и уязвимым относились с уважением. Если курайши-
ты не справятся с этой задачей, то их общество рухнет (как это происходило в про-
шлом и с другими несправедливыми кланами), так как они нарушают основные за-
коны бытия» [Armstrong, 2000: 4].

В. В. Бартольд (1869–1930), известный отечественный востоковед, ориенталист, ис-
торик и филолог, отмечал, «что в исламе с первых столетий его существования возника-
ют те же споры о Боге и его отношении к человеку, как и в христианстве; помимо пря-
мого влияния христианской догматики на мусульманскую, это объясняется одинако-
выми условиями, в которых находились обе религии. Для мусульманина, как и для хри-
стианина, Бог всемогущ и всеведущ; будущее Ему так же хорошо известно, как про-
шлое и настоящее; все, что делается в мире, делается по Его воле; и в то же время чело-
век может исполнять и не исполнять предписание Божие, и за их неисполнение подле-
жит ответственность [Бартольд, 1918: 67, 68].

По словам мусульманского общественного деятеля имама В. М. Пороховой, «отсюда 
идет несомненная преемственность всех Писаний, ниспосланных одной Рукой, и всех 
религий как различных временных и пространственных проявлений одной — Господ-
ней. Это единство и древность ислама, как религии Авраама, Моисея и Иисуса, застав-
ляют Мухаммеда осуждать всякую религиозную исключительность и требовать оди-
накового признания всех исторически различных проявлений этой единственной ре-
лигии» [Коран, 2015: 703, 734].

В. М. Порохова отмечает, что «в исламском мире полностью отсутствует характер-
ная для западной цивилизации дихотомия между священным и светским. Не делая 
различия между сакральным и профаническим, интегрируя религию во все аспекты 
жизни, а саму жизнь — в ритмику обрядов и правил, предписываемых религией, ис-
лам создает жизненное единство. В течение тысячелетий через слуг Божьих, пророков 
былых времен, Бог ниспослал Весть за Вестью, и всякий раз люди делали из нее рели-
гию! В этом‑то и состояло заблуждение, ибо религии отводилась некая особая сту-
пень, поодаль от повседневной жизни. Нам же надлежит воспринимать Весть Божью 
как ценные указания, внедрять ее в свою работу, в свое мышление, в свою жизнь» [Ко-
ран, 2015: 767–768].

Изучая интерпретацию специфики ислама в европейских источниках, можно под-
черкнуть одну важную особенность, которую отмечают авторы вышеуказанных работ 
и которая характерна для мусульманского учения в целом. Пророк Мухаммед не явля-
ется создателем нового вероучения, и даже предшествующие ему пророки не есть со-
здатели новой веры в Бога, а есть те избранные люди, через которых было ниспослано 
Единое Слово Божье. Согласно мусульманской традиции человечеству было отправ-
лено свыше 124 тысяч пророков, посланных для каждого народа из их соотечествен-
ников, во избежание того, чтобы ни один народ в Судный день не мог сказать, что они 



49Абдуллаева С. Ш. Интерпретация некоторых особенностей ислама...

были в неведении и не познали истины. Поэтому в исламе четко прослеживается кон-
цепция преемственности всех Писаний как Вечного Слова Божьего.

Необходимо подчеркнуть, что для исследования ислама как идеологической си-
стемы в целом достаточно обширный материал предлагают разнообразные и рас-
пространенные учения «еретических» (с точки зрения «ортодоксального» ислама — 
суннитского толка) движений [Прозоров, 1984: 83]. Исследование учеными-рели-
гиоведами идеологии ислама путем изучения «еретического» (не суннитского) обра-
за мыслей также помогает исламоведам всесторонне освоить историю развития гос-
подствующих идей в исламе, что в свою очередь способствует определению специ-
фики интерпретации ислама, так как образование исламской идеологии проходило 
в условиях совместного бытования и взаимосоприкосновения различных представ-
лений и верований многих народов.

По словам советского исламоведа, специалиста по шиизму С. М. Прозорова, «в се-
редине VIII в. во время свержения Омейядов и прихода к власти Аббасидов произо-
шли активизация шиитского движения и возникновение на его основе многочисленных 
религиозных направлений, что явилось следствием социального недовольства, роста 
оппозиционных настроений и неудовлетворенности официальной идеологией — сун-
нитским исламом. Характерно, что именно в то время широкое распространение по-
лучили чуждые первоначальному исламу мессианские идеи, учения об эманации «бо-
жественного» духа, о переселении душ, об обожествлении имамов и т. п. Идеи зоро-
астризма, иудаизма, христианства, язычества и других религиозных систем находили 
благодатную почву в среде «еретиков», в том числе «крайних» шиитов, пропагандист-
ская деятельность которых способствовала проникновению этих идей в шиизм, а за-
тем и в суннитский ислам. С этой точки зрения изучение идеологии «еретиков» име-
ет весьма важное значение для понимания социально-политических коллизий мусуль-
манского общества» [Прозоров, 1984: 83–84].

Автор вольно или невольно сближает ислам с христианством, где существовало раз-
деление на «ортодоксию» («официальную идеологию», обязательные нормы, наруше-
ние которых считалось государственным преступлением с эпохи «Codex The odosianus», 
438) и «секты» («ереси»), в духе риторики советского научного атеизма акцентируя вни-
мание на «сектантстве» и «еретизме» ведущих исламских движений, отражая общую 
тенденцию политики СССР, где религия в целом понималась тогда как негативный со-
циальный феномен, тормоз на пути социального прогресса: «Религия — извращенное, 
фантастическое отражение в головах людей господствующих над ними природных 
и общественных сил, один из видов духовного гнета, лежащего везде и повсюду на на-
родных массах, задавленных вечной работой, на других, нуждою и одиночеством» [Ле-
нин, 1967: 65]. История ислама в таком контексте выступала как «ересиография», что, 
однако, отражало не столько особенность ислама, сколько особенность советского ис-
ламоведения. Одним из примеров можно назвать перевод названия «Фирак аш-ши’а» 
как «шиитские секты», который представляется одиозным, ведь можно было переве-
сти как «шиитские учения», школы и т. п. [Прозоров, 1984].

В энциклопедическом словаре «Ислам» (1991) «фирка» (мн. ч. — фирак; синони-
мы — милла, та’ифа, синф) понимается как «организованная группа людей, придер-
живающаяся особого мнения по одному или нескольким вопросам догматики, шко-
ла, община. Понятие «фирка» лежит в основе всех классификаций общин в трудах му-
сульманских доксографов. Несмотря на различия в их методах классификации, исход-



50 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

ная позиция у них общая. Мухаммаду приписывается предсказание, что мусульман-
ская община распадется на 73 (или 72) общины («фирак»). Не делая строгого разгра-
ничения между религиозно-политической группировкой, богословской школой, об-
щиной и подобным, мусульманские доксографы употребляли термин «фирка» в зна-
чении одной из единиц деления, на которые распадается мусульманская община. Это 
позволяло им при необходимости расширять или сужать конкретное содержание тер-
мина «фирка», добиваясь тем самым соответствия между числом общин, предсказан-
ным Мухаммадом, и их собственной классификацией» [Милославский, Петросян, Пио-
тровский, Прозоров, 1991: 259].

«Арабско-татарско-русский словарь заимствований» (1965) К. З.  Хамзина, 
М. И. Махмутова, Г. Ш. Сайфуллина переводит понятие «фирка» как «партия, группа, 
команда; религиозная секта» [Хамзин, Махмутов, Сайфуллин, 1965: 630]. В некото-
рых словарях существует перевод понятия «фирка» как «секта», но «секта» не отра-
жает всего содержания термина «фирка», как уже было сказано выше. С. И. Ожегов 
и Н. Ю. Шведова в Толковом словаре русского языка (1992) дают следующее определе-
ние понятию «секта» — «религиозное течение (община), отделившееся от какого‑ни-
будь вероучения и ему противостоящее. Группа лиц, замкнувшихся в своих мелких, 
узких интересах [Ожегов, Шведова, 1960]. Поэтому переводить «фирка» как «секта» 
не совсем верно, так как различные течения в исламе не отделяются от него в целом 
и не являются ему противостоящими. В исламе никогда не существовало, как у като-
ликов и православных в период средневекового христианства, обязательной для всех 
догматики, иначе говоря, ислам невозможно разделить на «ортодоксию» и «секты-
ереси», и это его важная особенность, сходная с буддизмом, где тоже нет общей дог-
матики в отличие от христианства.

Современный философ А. В. Смирнов подчеркивал, что «при обсуждении вопросов 
исламского вероучения следует иметь в виду прежде всего тот факт, что в исламе от-
сутствует церковь. Следствием этого стало, с одной стороны, масштабное и разнооб-
разное развитие вероучения, породившее обширную литературу, а с другой — крайняя 
скудость установлений, которые можно считать фактически обязательными (и поэтому 
общими) для всех мусульман, т. е. догматикой в самом строгом смысле этого слова. Те-
чения в исламе (сунниты, шииты и др.) оформляются не как конфессии, когда каждая 
из них могла бы иметь собственную догматику, а как «группы», расходящиеся по во-
просам права, вероучения, и так далее, что не отменяет их общей конфессиональной 
идентификации как мусульман» [Смирнов, 2013: 42].

Многие российские и европейские исламоведы и востоковеды, исследуя специфику 
интерпретации ислама, обращают свое внимание на то, что формирование ислама от-
части происходило благодаря влиянию идей из иудаизма, христианства, а также дру-
гих вероисповеданий и конфессий, находившихся в территориальной близости к бу-
дущему исламу. Но следует отметить, что идеология ислама после стадии формирова-
ния стала развиваться в процессе последующей борьбы различных течений и религи-
озных школ, находившихся уже внутри самого мусульманского мировоззрения. Поэто-
му появляется необходимость изучения работ ученых-исламоведов, стремящихся ин-
терпретировать оригинальный образ ислама в его внутреннем саморазвитии, не огра-
ничиваясь внешними особенностями.



51Абдуллаева С. Ш. Интерпретация некоторых особенностей ислама...

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Armstrong K. Islam: A Short History. NewYork, 2000. P. 4 (на англ. яз.).
Аринин Е. И., Абдуллаева С. Ш. Наименование ислама в российских источниках X–

XV вв. // Вестник Владимирского гос. ун-та (ВлГУ). Социальные и гуманитарные на-
уки. 2015. № 4 (8). С. 79–86.

Аринин Е. И., Абдуллаева С. Ш. Наименование ислама в российских источниках 
XIX–XX вв. // Вестник Владимирского гос. ун-та. Социальные и гуманитарные науки. 
2016. № 5 (9). С. 76–84.

Бартольд В. В. Ислам. Пг., 1918. 352 с.
Ирвинг Вашингтон. Жизнь Магомета. Путь человека и пророка / пер. с англ. М., 

2015. 272 с.
Кантемир Д. Книга Систима, или Состояние мухаммеданския религии. СПб., 1722. 

462 с.
Коран / перевод смыслов и комментарии Валерии Пороховой ; гл. ред. Мухаммад 

Саид Аль-Рошд. 14‑е изд., доп. М., 2015. 912 с.
Курганов Ф. Заметка к вопросу о византийской противомусульманской литерату-

ре. Казань, 1878. 21 с.
Ленин В. И. Собр. соч. 1967. Т. 10. 568 с.
Льюис Бернард. Арабы в мировой истории. С доисламских времен до распада коло-

ниальной системы / пер. с англ. Т. М. Шуликовой. М., 2017. 223 с.
Мизун Ю. В., Мизун Ю. Г. Ислам и Россия. М., 2004. 368 с.
Милославский Г. В., Петросян Ю. А., Пиотровский М. Б., Прозоров С. М. Ислам: эн-

циклопедический словарь. М., 1991. 315 с.
Прозоров С. М. История ислама в средневековой исламской ересиографии // Ис-

лам. Религия. Общество. Государство / отв. ред. П. А. Грязневич, С. М. Прозоров. М., 
1984. С. 83–86.

Прозоров С. М. История исламоведения в ИВР РАН [Электронный ресурс]. URL: 
http://www.orientalstudies.ru/rus/index.php?option=content&task=view&id=195 (дата об-
ращения: 23.10.2017).

Смирнов А. В. История арабо-мусульманской философии. М., 2013. 255 с.
Толковый словарь русского языка / С. И. Ожегов, Н. Ю. Шведова [Электронный ре-

сурс]. URL: https://profilib.com/chtenie/72352/sergey-ozhegov-tolkovyy-slovar-russkogo-
yazyka-846.php#t1 (дата обращения: 22.10.2017).

Хамзин К. З., Махмутов М. И., Сайфуллин Г. Ш. Арабско-татарско-русский словарь 
заимствований / пер. с татар. Казань, 1993. Т. 2. 792 с.

REFERENCES
Armstrong K. Islam: A Short History. NewYork, 2000. P. 4 (in English).
Arinin E. I., Abdullaeva S. Sh. Naimenovanie Islama v rossiiskih istochnikah X–XV vv. 

[The description of Islam in Russian sources of X–XV centuries]. 2015. № 4 (8). Pp. 79–86 
(in Russian).

Arinin E. I., Abdullaeva S. Sh. Naimenovanie Islama v rossiiskih istochnikah XIX–XX vv. 
[The description of Islam in Russian sources of X–XV centuries]. 2015. № 4 (8). Pp. 76–84 
(in Russian).

Bartold V. V. Islam [Islam]. Pg., 1918. 352 p. (in Russian).



52 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

IrvingVashington. Zhizn’ Magometa. Put’ cheloveka i proroka [Mohammed’s life. The way 
of man and the prophet] per. s angl. M., 2015. 272 p. (in Russian).

Kantemir D. Kniga Sistima ili Sostoyanie muhamedanskiya religii [Book of Sistima, or 
position of muhammedanische religion]. Spb., 1722. 462 p. (in Russian).

Koran. Perevod smislov i kommentarii Iman Valerii Porohovoi [Quran. The translation of 
the meanings and commentary of Iman Valeria Porohova]. gl. red. d-r Muhammad Said Al’ — 
Roshd. Isd. 14‑e, dop. M., 2015. 912 p. (in Russian).

Islamovedenie [Islamic studies]. Available at: http://www.orientalstudies.ru/rus/index.php? 
option=content&task=view&id=195 (accessed 23.10.2017) (in Russian).

Kurganov F. Zametka k voprosu o vizantiiskoi protivomusul’manskoi literature [The note 
to the question about the Byzantine antimuslim literature]. Kazan’, 1878, 21 p. (in Russian).

Lenin V. I. Sobr. Soch. [Collected works]. 1967. V. 10. 568 p. (in Russian).
L’uis Bernard. Arabi v mirovoi istorii. S doislamskih vremyon do raspada colonial’noi 

sistemi [The Arabs in world history. From pre-Islamic times to the collapse of the colonial 
system] per. s angl. T. M. Shumakovoi. M., 2017. 223 p. (in Russian).

Mizun Yu. V., Mizun Yu. G. Islam i Rossiya [Islam and Russia]. M., 2004. 368 p. (in Russian).
Miloslavskii G. V., Petrosyan Yu. A., Piotrovskii M. B., Prozorov S. M. Islam. Entsk. slov. 

[Islam]. M., 1991. 315 p. (in Russian).
Prozorov S. M. Istoriya islama v srednevekovoy musul’manskoi eresiografii [The history of 

Islam in medieval Muslim heresiography]. M., 1984. Pp. 83, 84 (in Russian).
Smirnov A. V. Istoriya arabo-musul’manskoy filosofii [The history of Arab-Muslim 

philosophy]. M., 2013. 255 p. (in Russian).
Tolkovii slovar’ russkogo yazika [The explanatory dictionary of the Russian language]. 

Available at: https://profilib.com/chtenie/72352/sergey-ozhegov-tolkovyy-slovar-russkogo-
yazyka-846.php#t1 (accessed 22.10.2017). (in Russian).

Hamzin  K. Z., Mahmutov  M. I., Saifullin  G. Sh.  Arabsko-tatarsko-ruskii slovar’ 
zaimstvovanii [Arabic-Tatar-Russian dictionary of borrowing]. per. s. tatar. Kazan’, 1993. V. 2. 
792 p. (in Russian).



53Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй половины XIX в. ...

С. С. Бытко

Нижневартовский государственный университет, Нижневартовск (Россия)

РУКОПИСНЫЙ СТАРООБРЯДЧЕСКИЙ 
«ПСЕВДОЗЛАТОУСТ» ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ XIX В. 
ИЗ СОБРАНИЯ ЛАБОРАТОРИИ  
АРХЕОГРАФИЧЕСКИХ ИССЛЕДОВАНИЙ 
УРАЛЬСКОГО ФЕДЕРАЛЬНОГО УНИВЕРСИТЕТА

Исследуется старообрядческий рукописный сборник второй половины XIX в., об-
ладающий весьма нестандартной структурой. Автор проводит атрибуцию рукописи 
и исследует её внутреннее устройство. Делается вывод о том, что книга была состав-
лена в рамках одного из беспоповских согласий старообрядчества, что определило ос-
новные элементы её композиции. При этом сборник, по всей видимости, предназна-
чался для весьма широкого круга читателей, среди которых могли быть даже предста-
вители поповского направления староверия. В рамках работы устанавливаются прин-
ципы взаимодействия между собой отдельных содержательных «блоков» книги. От-
мечаются обширные эсхатологические и полемические элементы сборника. Исследо-
ватель заключает, что мотивом помещения в компиляцию того или иного произведе-
ния служили его архаичность и авторитетность в глазах «ревнителей древлего благо-
честия», что привело к широкому заимствованию текстов из наиболее популярных пе-
чатных изданий рубежа XVIII‒XIX вв.

Ключевые слова: старообрядческие сборники, кириллические компиляции, старо-
верие, мировоззрение, рукописи, «Златоуст».

S. S. Bytko

Nizhnevartovsk State University, Nizhnevartovsk (Russia)

MANUSCRIPT STAROBOREDSCHESKY 
“PSEUDOZLATOUST” OF THE SECOND HALF  
OF XIX CENTURY FROM THE COLLECTION LABORATORY 
OF ARCHEOGRAPHIC RESEARCH OF THE URAL 
FEDERAL UNIVERSITY

In the presented work the author studies the Old Believers hand-written collection of the 
second half of the XIX century, which has a very unusual structure. The author conducts the 
attribution of the manuscript and examines its internal structure. It is concluded that the 
book was compiled in the framework of one of the bespopovskih accords of the Old Believers, 



54 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

which determined the basic elements of its composition. In this case, the collection, apparently, 
was intended for a very wide range of readers, among whom could even be representatives of 
the priestly direction of the Old Believers. Within the framework of the work, the principles 
of interaction between individual content blocks of the book are established. Extensive 
eschatological and polemical elements of the collection are noted. The researcher concludes 
that the motive for placing in a compilation of a work was its archaic and authority in the eyes 
of “zealots of ancient piety”, which led to a wide borrowing of texts from the most popular 
printed editions of the turn of the XVIII–XIX centuries.

Keywords: Old Believer collections, Cyrillic compilations, Old Belief, world outlook, 
manuscripts, Zlatoust.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-05

Несмотря на почти полувековое забытье, в последней четверти XX в. среди оте-
чественных исследователей проявился заметный интерес к творческому насле-
дию старообрядческих книжников. Достаточно сказать, что именно в это вре-

мя в Свердловске создается Лаборатория археографических исследований, а в Ново-
сибирске складывается археографическая школа Н. Н. Покровского. Прошедшие деся-
тилетия не только позволили по‑новому взглянуть на все предшествующие этапы из-
учения кириллической книжности, но и совершить немало открытий в этой области. 
На этом фоне особое внимание ученых привлекла история создания и бытования ста-
рообрядческих сборников, служивших основой книжной традиции староверов.

Обращаясь к их кириллическому наследию, нельзя обойти вниманием такой выдаю-
щийся памятник «жанра», как «Златоуст». Сформировавшаяся на рубеже XV‒XVI вв. 
компиляция получила необыкновенную популярность в Древней Руси в силу своего 
злободневного содержания и взвешенной внутренней организации, позволявшей ре-
гулировать духовную жизнь мирян в обществе, переживавшем новый всплеск эсхато-
логических настроений [Черторицкая, 1993: 98, 107; Зеньковский, 2009: 59]. Порожден-
ное обрядовой реформацией Никона русское старообрядчество почти незамедлитель-
но заимствовало «Златоуст», остро нуждаясь в консервации постепенно отживавших 
себя религиозно-бытовых норм. О многочисленных (не менее 11 раз) публикациях ста-
рообрядцами «Златоуста» на рубеже XVIII‒XIX вв. подробно пишет А. В. Вознесенский 
[Вознесенский, 1996: 93‒97].

В конце XIX — начале XX вв. популярный у староверов годовой «Златоуст» начи-
нает активно издаваться усилиями единоверцев (примечательно, что аналогичная си-
туация сложилась при печатании староверами «Истории об отцах и страдальцах со-
ловецких», начатой на западных рубежах «вольными типографиями», а спустя столе-
тие возрожденном в Москве [Понырко, Юхименко, 2002: 26‒27]). Рукописные же «Зла-
тоусты» продолжали своё бытование и были весьма широко представлены в книжных 
собраниях староверов. Их структура при этом могла несколько разниться в зависимо-
сти от предпочтений книжника.

В собрании Лаборатории археографических исследований Уральского федерально-
го университета хранится весьма примечательный по своему структурному «устрой-
ству» рукописный старообрядческий сборник второй половины XIX в. [ЛАИ УрФУ. 
XVIII. 50р/1847]. Книга на первый взгляд представляет собой «годовую» разновидность 
«Златоуста». Надпись на заднем форзаце книги показывает, что сборник был передан 



55Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй половины XIX в. ...

сотруднику лаборатории С. А. Галишеву Поморской старообрядческой общиной Челя-
бинска в 1986 г. На полях 41‑го листа имеется помета «Прости меня грешного Тимо-
фея», выполненная тем же почерком и чернилами, что и текст компиляции.

В книге утрачена часть начальных листов, однако сличение текстов показывает, 
что сборник открывается «Словом о лжепророках и лжеучителях» [ЛАИ УрФУ. XVIII. 
50р/1847: 1‒15]. Решение выбрать это произведение в качестве вступительной главы 
следует считать весьма необычным. В частности, годовые «Златоусты» открывались 
в большинстве своём чтением «Притчи о мытаре и фарисее», расположенной в данном 
сборнике лишь во второй главе. Выяснение причин отступления составителя от «ка-
нона» позволит нам яснее понять характер взаимодействия старообрядческой книж-
ности с кириллическим наследием Древней Руси.

Первоначально обратимся к фрагментам, традиционно присущим большинству 
списков «Златоуста», и установим некоторые характерные особенности комплектова-
ния данного сборника. При изучении компиляции бросается в глаза крайне хаотиче-
ское расположение её глав. А. В. Вознесенский справедливо отметил, что все редакции 
«Златоуста» имели более или менее заметные отличия. Однако, как показывает приве-
денная им сравнительная таблица, все отличия носили весьма незначительный харак-
тер [Вознесенский, 1996: 94‒95]. В сборнике из ЛАИ УрФУ расположение поучений, на-
против, радикально отличается от всех ранее изучавшихся памятников. Наиболее пока-
зательным представляется сравнение сборника с печатным экземпляром 1894 г. [Злато-
уст, 1894], изданным Единоверческой типографией в Москве и в значительной степени 
ориентировавшимся на состав почаевского издания первой четверти XIX в.3

Чтение Москва, 1894 Рукопись ЛАИ УрФУ

Нед. о м. и ф. 1 2

Нед. о б. с. 2 3

Нед. мяс. 4 4

Нед. сыр. 8 5

Вт. 2 нед. п. 18 14

Вт. 2 нед. п. 19 16

Ср. 2 нед. п. 20 15

Чет. 3 нед. п. 29 7

Суб. 4 нед. п. 42 9

Нед. 4 п. 43 10

Вт. 6 нед. п. 53 6

Ср. 6 нед. п. 54 17

Нед. 5 по п. в.с. 83 13

Нед. 26 по п. в.с. 104 8

Как нетрудно заметить по представленной таблице, чтения располагаются в хаоти-
ческом порядке. При этом все слова в книге содержат указания на рекомендуемое вре-
мя для их прочтения. Следует думать, что данный сборник не предполагал его чтение 
в порядке годичного церковного круга. Выбор слов должен был наилучшим образом 
соответствовать общей нравственной концепции книги и с наибольшей точностью вос-

3	 В таблице привлечены к сравнению только чтения, содержащиеся в обоих книжных памятниках. 
Из традиционных для златоустовского цикла 112 чтений рукопись ЛАИ УрФУ включает лишь 14.



56 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

производить специфические религиозные взгляды старообрядческого согласия. Осо-
бенности их чередования в книге, как и во множестве других рукописных компиля-
ций, предполагало последовательное и планомерное, с точки зрения составителя, «по-
гружение» читателей в проблематику сборника. Сохранение указаний на рекомендуе-
мое время чтения слов следует объяснять не иначе как нежеланием составителя редак-
тировать оригинальные названия фрагментов «Златоуста».

Заметим, что первые четыре слова из златоустовского цикла представлены в той же 
последовательности, что и в его «традиционном» составе. Следует полагать, что, 
как и древнерусский составитель «Златоуста», старообрядческий книжник считал не-
обходимым расположить данные фрагменты в непосредственной близости. Вниматель-
ное их изучение показывает, что чтения находились в структурной «связке» и содер-
жательно дополняли друг друга. Так, «Притча о мытаре и фарисее» [ЛАИ УрФУ. XVIII. 
50р/1847: 15‒20] должна была вызвать острое неприятие греха читателем, а также при-
звать последнего к сердечному покаянию. «Притча о блудном сыне» [ЛАИ УрФУ. XVIII. 
50р/1847: 20‒23] на основании евангельского текста представляет пример такого покая-
ния. Характерной чертой старообрядческой учительной литературы являлось допол-
нение увещеваний наглядными примерами. Так, Н. Д. Зольникова отмечает, что призы-
вы отмаливать грехи в старообрядческих нравоучительных сборниках зачастую снаб-
жались образцами молебнов [Зольникова, 2004: 191].

С целью укрепления читателя в его борьбе со страстями в компиляцию вводи-
лось «Поучение Иоанна Златоуста о Втором пришествии Христа» [ЛАИ УрФУ. XVIII. 
50р/1847: 23‒34]. Как и большинство эсхатологических мотивов, данный текст должен 
был внушить чувство ужаса перед надвигающимся апокалипсисом, побуждая старо-
обрядческую аудиторию более внимательно относиться к соблюдению религиозно-
бытовых и нравственных требований. «Поучение Иоанна Златоуста о святом посте», 
в свою очередь, дополняет предыдущий текст, постулируя мысль о том, что «пост по-
может в день спасения» [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 34об.].

Определенную корреляцию мы можем наблюдать и в словах, предназначенных 
для чтения во вторую неделю поста. Несмотря на нарушенную последовательность, 
в книге они также представлены единым «блоком», что указывает на их структурную 
взаимосвязь. Так, «Поучение о твари небесной» содержит указания на необходимость 
покаяния под угрозой апокалипсиса [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 88]. «Поучение свя-
тых отцов о том, как жить православным христианам», дополняет изложенное ранее 
наставление предостережением о гибели грешников [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 93об.]. 
«Поучение Иоанна Златоуста о лечащихся от болезней волхованием», кроме своей ос-
новной функции — борьбы с распространенными в среде провинциального старо-
обрядчества магическими ритуалами, также дополняет компиляцию угрозой смерти, 
на этот раз физической: «смерть бывает прежде времени ходящим к волхвам» [ЛАИ 
УрФУ. XVIII. 50р/1847: 101‒101об.].

Похожий прием мы можем обнаружить в рукописном нравоучительном сборнике 
первой половины XIX в. из того же собрания ЛАИ УрФУ [ЛАИ УрФУ. XVIII. 10р/1651]. 
Как и в анализируемой компиляции, эсхатологические мотивы там чередуются с преду-
преждениями о физической смерти. Таким образом, даже в случае, если старообрядче-
ский читатель не являлся сторонником идеи о воцарении в мире антихриста, он не мог 
игнорировать неотвратимость своей биологической смерти и был вынужден задумать-
ся о судьбе своей души.



57Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй половины XIX в. ...

Данный «блок» чтений также убедительно позволяет судить о вероятной аудито-
рии сборника. В частности, выступление автора против волхования указывает на то, 
что в качестве читателей он видел главным образом выходцев из крестьянской среды, 
в которой наиболее широко распространились магические практики [ЛАИ УрФУ. XVIII. 
50р/1847: 179]. Следует также указать, что, несмотря на явную приверженность соста-
вителя беспоповству, сборник был рассчитан на читателей весьма широкого «конфес-
сионального диапазона». К примеру, несмотря на включение в компиляцию фрагмен-
тов, очень популярных именно в беспоповской среде [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 1‒15, 
41‒53, 129‒131, 155‒164], она тем не менее не содержит открытой критики церковной 
иерархии и может входить в круг чтения множества старообрядческих толков.

Многие книжники-беспоповцы занимались составлением компиляций, не содер-
жавших прямого указания на необходимость отказа от духовенства. Предполагалось, 
что читатели должны самостоятельно прийти к этому выводу посредством развернутой 
в книге критики морального облика современного священства. Ещё более любопытно, 
что для обличения духовенства старообрядцы не создавали новых текстов, а прибега-
ли к сочинениям, написанным в дораскольный период и первоначально предназначав-
шимся для исправления недостатков внутрицерковного быта.

Возвращаясь к анализу «Слова о лжепророках и лжеучителях», отметим, что оно 
должно было кратко резюмировать основной концепт книги. Так, в произведении со-
держатся мотивы, проходящие красной нитью через все части компиляции: обличение 
страстей, побуждение к соблюдению поста, устрашение надвигающимся апокалипси-
сом и др. Фрагменты «Златоуста», таким образом, оказывались в книге второстепенны-
ми и должны были лишь дополнять первую главу, обеспечивая наиболее полную аргу-
ментацию выдвигаемых в ней положений. В среде старообрядцев создание сборников, 
основополагающей частью которых выступало «Слово о лжепророках и лжеучителях», 
не являлось исключительным случаем. В частности, следует вспомнить одноименный 
сборник постоянного состава, включавший также «Слово Ефрема Сирина об антихри-
сте» и «Сказание от священных правил и от учителей церковных яко не подобает к ере-
тикам и схизматикам приобщения имети». Благодаря своей согласованной структуре 
и умелому взаимодействию второстепенных глав с центральным произведением сбор-
ник получил широчайшее распространение и был представлен как в рукописной, так 
и в печатной традиции староверов [Бытко, 2016а: 13, 15].

Кроме фрагментов «Златоуста», сборник из собрания ЛАИ УрФУ содержит также 
крупный блок правил, определявших порядок христианской религиозной жизни [ЛАИ 
УрФУ. XVIII. 50р/1847: 82 об., 111об. — 130об.]. Мы можем говорить о том, что все тек-
сты были дословно заимствованы из «Кормчей книги» [Кормчая, 1912 (1650)]. Все-
го сборник содержит 26 апостольских и святоотеческих правил. В целом, отрывки 
из «Кормчей» повторяют круг тем, определенных предыдущими главами книги: от-
гораживание от еретиков, соблюдение поста, необходимость молитвы. Но эти отрыв-
ки также затрагивают проблемы взаимоотношений внутри старообрядческих общин, 
особенности организации религиозно-бытовой и семейной жизни, ранее не освещав-
шиеся к компиляции.

Следует отметить, что общая структура сборника заметно коррелируется с уже упо-
мянутыми фрагментами «Златоуста» (главы 2‒5, 14‒16). В частности, как и слова злато-
устовского цикла, вслед за постулированием идеи, дававшей наглядный пример её реа-
лизации, блоки сборника выстроены таким образом, чтобы постепенно приводить чи-



58 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

тателя к необходимости воплощения праведных идеалов в мирской жизни. Фрагменты 
«Кормчей книги», стало быть, способствовали установлению строгого порядока жиз-
недеятельности староверов, что выступало непременным условием личного спасения, 
а на практике являлось необходимым для выживания общин в условиях инославного 
окружения [Сморгунова, 1999: 212].

Именно выборка статей, посвященных внутрисемейным и бытовым отношени-
ям староверов, позволяет нам определить догматическую принадлежность состави-
теля сборника. Весьма «демократический» характер сборника дает основания пола-
гать, что книжник Тимофей принадлежал к поморскому толку, являвшемуся наиболее 
умеренным направлением беспоповского старообрядчества в XIX в. Так, автор оправ-
дывает моление за царя, практиковавшееся лишь в поморской церкви [ЛАИ УрФУ. 
XVIII. 50р/1847: 152]. Не однажды в компиляции мы находим фрагменты, допускаю-
щие не только семейное сожительство, но и полноценное брачное венчание, не харак-
терное для большинства беспоповских согласий [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 119об.). 
При этом некоторые фрагменты сборника явственно обнаруживают специфические 
взгляды автора. В частности, он является убежденным сторонником воцарения в мире 
антихриста, а также резко выступает против каких‑либо сношений с официальной цер-
ковью [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 127 об., 130об.]. Следует указать, что признание бра-
ка «прелюбодеянием» (в случае венчания у православного священника), а также кате-
горический отказ креститься у инославных являлись признаками наиболее радикаль-
ного «крыла» поморства [Сырцов, 1883: 490, 491].

Следующим крупным «блоком» текстов служат четыре главы древнерусского учи-
тельного сборника «Альфа и Омега», снабженные пространными авторскими ком-
ментариями [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 131‒155]. Примечательно, что в данном 
блоке также нарушена очередность фрагментов, что становится очевидным при сли-
чении его с печатным изданием Супрасльской типографии 1788 г. [Альфа и Омега, 
1788]. Данный факт представляется чрезвычайно примечательным уже по той причи-
не, что составленный в первой половине XVII в. сборник «Альфа и Омега» включал 
статьи, расположенные в строгом алфавитном порядке (на что указывает также само 
название книги). По словам А. В. Вознесенского, столь же очевидным для читателей 
XVII в. и позднейшего времени являлось наличие у компиляции строгой структуры, 
базировавшейся на перекрестных отсылках между главами [Вознесенский, 1996: 83]. 
Следовательно, составитель сборника из собрания ЛАИ УрФУ не просто сделал вы-
борку наиболее подходящих, с его точки зрения, фрагментов, но и намеренно пере-
смотрел сложившуюся структуру сборника, попытавшись выстроить новый порядок 
взаимодействия его фрагментов.

Исследуя фрагменты «Альфы и Омеги» (среди которых главы «О женах», «О наде-
жде или уповании», «О лихве и о ласкании», «О начальстве мирских»), можно опре-
делить, что в составе старообрядческого сборника они вслед за отрывками «Кормчей 
книги» направлены на жесткую регламентацию религиозно-бытовой жизни старове-
ров. Новыми элементами повествования становятся лишь призывы к распростране-
нию старообрядческого вероучения, а также регламентация отношений с официаль-
ными властями [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 144, 151‒152]. Увеличение числа поборни-
ков «древлего благочестия» было одним из важных условий сохранения старообряд-
ческого вероучения и потому часто находило отражение в литературе его привержен-
цев [Бытко, 2015: 28].



59Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй половины XIX в. ...

Последний крупный «блок» текстов представлен разнородной выборкой из «Толко-
вой псалтыри», «Апокалипсиса седмитолкового», «Старчества» и др. [ЛАИ УрФУ. XVIII. 
50р/1847: 155‒192 об.]. Примечательно, что данные фрагменты возвращают читателей 
к проблематике, затронутой в начальных главах компиляции, — к обострению эсха-
тологических настроений в среде староверов. Следует указать, что подобное решение 
при составлении старообрядческих сборников не было исключительным. Зачастую ста-
роверы завершали свои компиляции сюжетами, повествующими о воцарении в мире 
антихриста и скором пришествии Христа, оставляя своих читателей с чувством надви-
гающегося апокалипсиса [Бытко, 2016б, с. 27].

В данном контексте интересно взглянуть на завершающее сборник произведение — 
«Сказание о явлении ангела Господня в пустыне преподобному Макарию Египтянину» 
[ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 187‒192 об.]. М. Г. Давидова напрямую связывает популяр-
ность данного произведения среди старолюбцев с его причастностью к группе текстов, 
затрагивающих проблематику посмертной судьбы человеческой души [Давидова, 2007]. 
Обращает на себя внимание и тот факт, что «Сказание…» сюжетно несколько дистан-
цированно от других завершающих сборник сочинений, поскольку не развивает апо-
калиптические мотивы, а лишь напоминает читателю о неизбежности физической кон-
чины. Заметим, что чередование эсхатологических мотивов с угрозами смерти уже ис-
пользовалось составителем при включении в сборник чтений из златоустовского ци-
кла [ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 88‒101об.].

Примечательно, что именно в заключительном «блоке» текстов обнаруживает себя 
резкая догматическая полемика с «никонианами», отсутствовавшая в предыдущих гла-
вах сборника. О. Н. Садовая указывает, что большинство старообрядческих книг в той 
или иной степени носило полемический характер [Садовая, 1982, с. 198]. Так, состави-
тель подвергает резкой критике написание имени Иисуса Христа с двумя «и», почита-
ние двусоставного «латинского крыжа», а также существующую церковную иерархию 
[ЛАИ УрФУ. XVIII. 50р/1847: 160‒161об.]. Вместе с тем незначительный объем критики 
в сравнении с общим размером сборника, а также отсутствие обстоятельных аргумен-
тов убедительно свидетельствуют о том, что компиляция не предназначалась для ве-
дения догматических диспутов со сторонниками официальной иерархии, а лишь дол-
жна была кратко резюмировать основы вероучения староверов.

Как мы можем заметить, данный сборник почти полностью состоит из дореформен-
ной учительной литературы и, за исключением выписки из «Апокалипсиса седмитол-
кового», не содержит непосредственно старообрядческой литературы. С этим обстоя-
тельством необходимо связывать и расположение отдельных «блоков» в структуре из-
учаемой нами компиляции. Приведем сравнительную таблицу, включающую данные 
об источниках глав изучаемого нами сборника и времени их создания.

Источник Время создания Расположение в сборнике

«Слово о лжепророках 
и лжеучителях» XII в. Л. 1–15

«Златоуст» XV в. Л. 15–82, 83–111

«Кормчая книга» XVII в. Л. 82 об., 111 об. — 130 об.

«Альфа и Омега» XVII в. Л. 131–155

Разнородные источники VII –XIX вв. Л. 155–192 об.



60 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Данные таблицы отчетливо показывают, что первые четыре «блока» текстов рас-
положены в строгом хронологическом порядке. Однако заключительная часть ком-
пиляции нарушает эту структуру, включая как общехристианские сочинения VII в., 
так и старообрядческие произведения XIX столетия. Таким образом, следует полагать, 
что главным критерием, регулировавшим расположение «блоков» в сборнике, являлась 
их авторитетность для рядовых старообрядцев. Значимость текстов в огромной мере 
зависела от времени и места их создания. Как мы можем видеть, наиболее авторитет-
ным составитель счел «Слово о лжепророках и лжеучителях», созданное в Византии 
и потому имевшее общехристианское значение. Чуть менее значимыми были призна-
ны древнерусские сборники XV–XVII вв.

Примечательно, что среди наименее авторитетных текстов оказалось единственное 
в книге старообрядческое сочинение — «Апокалипсис седмитолковый». Данный факт, 
не исключено, объясняется тем, что книжники предпочитали уделять внимание пре-
имущественно «старообрядческой классике» рубежа XVII–XVIII вв., более же близ-
кие к их времени памятники не пользовались такой же популярностью [Вознесенский, 
1996: 81]. Другой причиной может быть то, что сборник не был ориентирован на по-
лемику с инославными и потому не столь сильно нуждался в полемическом по своему 
характеру «Апокалипсисе…». Наконец, одним из главных недостатков данного произ-
ведения являлась его подложность (первоначально оно позиционировалось как древ-
нерусский текст, созданный в правление Иоанна IV). Возникший в беспоповской сре-
де на рубеже XVIII–XIX вв., данный памятник был быстро изобличен как противника-
ми раскола, так и представителями других старообрядческих толков [Агеева, 2010: 232]. 
Продолжая бытовать в среде поморцев, филипповцев и федосеевцев, данный апокриф, 
тем не менее, мог выступать не более чем дополнением к более «разработанным» в бо-
гословском отношении сочинениям.

Можно заметить, что большинство представленных в сборнике текстов относит-
ся к числу очень популярных в старообрядчестве книжных памятников. Так, напеча-
танная в 1653 г. «Кормчая книга», несмотря на незначительный тираж (несколько со-
тен экземпляров), надолго утвердилась как одна из наиболее цитируемых в староверии 
компиляций [Белякова, 2006: 131, 133]. «Слово о лжепророках…», «Златоуст», а также 
«Альфа и Омега» вовсе были впервые опубликованы в конце XVIII в. именно старооб-
рядцами, вслед за чем претерпели несколько этапов перепечатки. По всей видимости, 
при составлении сборника книжник Тимофей пользовался именно этими, крайне рас-
пространившимися в результате многочисленных перепечаток, экземплярами. Тем са-
мым подтверждается тезис А. В. Вознесенского о значительном влиянии печатной ки-
риллической книжности конца XVIII — начала XIX в. на рукописную традицию ста-
роверов [Вознесенский, 1996: 65].

Итак, рассмотренный сборник появился в поморской среде, где бытовал до того, 
как оказался передан в фонд Лаборатории археографических исследований. Удалось 
выявить печатные компиляции, послужившие источниковой базой данного сборника, 
и доказать наличие у него строго определенной структуры, основанной на расположе-
нии сюжетных «блоков» в зависимости от их архаичности и авторитетности в глазах 
рядовых староверов, причем налицо многочисленные примеры взаимодополнения от-
дельных глав компиляции.

Тем не менее выполненное исследование нуждается в продолжении. Представля-
ется необходимым провести тщательное сравнение сборника ЛАИ УрФУ с печатными 



61Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй половины XIX в. ...

«Златоустами» конца XVIII в., что позволит выявить изменения, произошедшие в си-
стеме комплектования сборников в первой половине XIX столетия. Подобное сличе-
ние необходимо произвести также в отношении сборников «Слово о лжепророках…» 
и «Альфа и Омега». Это, в свою очередь, позволит выявить специфические особенно-
сти составления компиляций поморской ветвью старообрядчества по сравнию со сбор-
никами, не имеющими определенной конфессиональной «привязки». Данная работа, 
возможно, позволит выявить элементы построения сборников, восходящие к древне-
русской книжности.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Агеева Е. А. Судьба старообрядца в императорской России: история жизни «учи-

тельного настоятеля» С. С. Гнусина // Старообрядчество в России (XVII–XX вв.). Вып. 4. 
М., 2010. С. 185–233.

Альфа и Омега. Типография Супрасльского Благовещенского монастыря, 1788 // 
Соборник: электронное периодическое издание [Электронный ресурс]. — URL: http://
sobornik.ru/text/alfaiomega/alfaiomega.htm (дата обращения: 11.03.2017).

Белякова Е. В. К вопросу о первом издании Кормчей Книги // Вестник церковной 
истории. 2006. № 1. С. 131–150.

Бытко С. С. Структурное оформление сборника «Слово о лжепророках и лжеучите-
лях» // Северный регион: наука, образование, культура. 2016а. № 2. С. 13–18.

Бытко С. С. Томский старообрядческий сборник назидательного характера: специ-
фика структурного оформления // Россия будет прирастать Сибирью. Сургут, 2016б. 
С. 19‒28.

Бытко С. С. Творчество дьякона Федора в контексте книжной культуры старообряд-
чества // Научные труды магистрантов, аспирантов и соискателей Нижневартовского 
государственного университета. Вып. 12. Нижневартовск, 2015. С. 25‒29.

Вознесенский А. В. Старообрядческие издания XVIII — начала XIX века: Введение 
в изучение. СПб., 1996. 160 с.

Давидова М. Г. Старообрядческий синодик из Причудского собрания Пушкинско-
го дома // Образовательный портал «Слово» [Электронный ресурс]. URL: http://www.
portal-slovo.ru/art/36139.php (дата обращения: 12.03.2017).

Зеньковский С. А. Русское старообрядчество: в 2 т. М., 2009. 688 с.
Златоуст. Единоверческая типография при Свято-Троицкой Введенской церкви, 

1894 // Соборник: электронное периодическое издание [Электронный ресурс]. URL: 
http://sobornik.ru/text/zlatoust/zlatoust.htm (дата обращения: 05.03.2017).

Зольникова Н. Д. Старообрядческий нравоучительный сборник непостоянного со-
става // Исторические источники и литературные памятники XVI–XX вв. Новосибирск, 
2004. С. 178‒202.

Кормчая, напечатанная с оригинала патриарха Иосифа. М., 1912 (1650). 1481 с.
Лаборатория археографических исследований Уральского федерального универси-

тета. XVIII. 10р/1651.
Лаборатория археографических исследований Уральского федерального универси-

тета. XVIII. 50р/1847.
Понырко Н. В., Юхименко Е. М. История об отцах и страдальцах соловецких: лице-

вой список из собрания Ф. Ф. Мазурина. М., 2002. 272 с.



62 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Садовая О. Н. Старообрядческие полемические сочинения о браке XVIII — первой 
трети XIX в. // Источники по культуре и классовой борьбе феодального периода. Но-
восибирск, 1982. С. 196‒218.

Сморгунова Е. М. Исход староверов вчера и сегодня: уход от мира и поиски зем-
ли обетованной // История Церкви: изучение и преподавание. Екатеринбург, 1999. 
С. 211‒219.

Сырцов И. Я. Современное состояние раскола в Тобольской епархии // Тобольские 
епархиальные ведомости. 1883. № 23‒24. С. 481‒499.

Черторицкая Т. В. Четьи сборники в составе Великих Миней Четьих митрополита 
Макария // Труды Отдела древнерусской литературы. Т. 46. СПб., 1993. С. 98‒108.

REFERENCES
Ageeva E. A. Sud’ba staroobriadtsa v imperatorskoi Rossii: istoriia zhizni “uchitel’nogo 

nastoiatelia” S. S. Gnusina [The fate of the Old Believer in Imperial Russia: the story of the life 
of the “teaching abbot” SS. Gnusin]. Moscow, 2010. Pp. 185‒233 (in Russian).

Al’fa i Omega. Tipografiia Suprasl’skogo Blagoveshchenskogo monastyria [Alpha 
and Omega. The printing house of the Supraslsky Annunciation Monastery]. Available 
at: http://sobornik.ru / text / alfaiomega / alfaiomega.htm (accessed: 11.03.2017) (in Church 
Slavonic).

Beliakova E. V. K voprosu o pervom izdanii Kormchei Knigi [On the issue of the first 
edition of the Pilot Books]. Moscow, 2006. Pp. 131‒150 (in Russian).

Bytko S. S. Strukturnoe oformlenie sbornika “Slovo o lzheprorokakh i lzheuchiteliakh” 
[Structural design of the collection “The Word of False Prophets and False Teachers”]. Surgut, 
2016. Pp. 13‒18 (in Russian).

Bytko S. S. Tvorchestvo d’iakona Fedora v kontekste knizhnoi kul’tury staroobriadchestva 
[Creativity of deacon Fedor in the context of Old Believers’ book culture]. Nizhnevartovsk, 
2015. Pp. 25‒29 (in Russian).

Bytko S. S. Tomskii staroobriadcheskii sbornik nazidatel’nogo kharaktera: spetsifika 
strukturnogo oformleniia [Tomsk Old Believer Collection of a Teaching Character: Specificity 
of Structural Design]. Surgut, 2016. Pp. 19‒28 (in Russian).

Voznesenskii A. V. Staroobriadcheskie izdaniia XVIII — nachala XIX veka: Vvedenie v 
izuchenie [Old Believers’ editions of the 18th and early 19th centuries: Introduction to the 
study]. St. Petersburg, 1996. 160 p. (in Russian).

Davidova M. G. Staroobriadcheskii sinodik iz Prichudskogo sobraniia Pushkinskogo doma 
[Old Believer Synodic from the Prichudskii Collection of the Pushkin House] // Available at: 
http://www.portal-slovo.ru / art / 36139.php (accessed: 12.03.2017) (in Russian).

Zen’kovskii S. A. Russkoe staroobriadchestvo [Russian Old Believers]. Moscow, 2009. 688 
p. (in Russian).

Zlatoust. Edinovercheskaia tipografiia pri Sviato-Troitskoi Vvedenskoi tserkvi 
[Chrysostom. Univeral printing house at the Holy Trinity Vvedensky Church]. Available at: 
http://sobornik.ru / text / zlatoust / zlatoust.htm (accessed: 05.03.2017) (in Church Slavonic).

Zol’nikova N. D. Staroobriadcheskii nravouchitel’nyi sbornik nepostoiannogo sostava 
[Old Believer moralizing collection of non-permanent composition]. Novosibirsk, 2004. 
Pp. 178‒202 (in Russian).

Kormchaia, napechatannaia s originala patriarkha Iosifa [Helmsman, printed from 
the original of Patriarch Joseph]. Moscow, 1912 (1650). 1481 p. (in Church Slavonic).



63Бытко С. С. Рукописный старообрядческий «Псевдозлатоуст» второй половины XIX в. ...

Laboratoriia arkheograficheskikh issledovanii Ural’skogo federal’nogo universiteta 
[Laboratory of Archeographic Studies of the Ural Federal University]. XVIII. 10r / 1651 (in 
Church Slavonic).

Laboratoriia arkheograficheskikh issledovanii Ural’skogo federal’nogo universiteta 
[Laboratory of Archeographic Studies of the Ural Federal University]. XVIII. 50r / 1847 (in 
Church Slavonic).

Ponyrko N. V., Iukhimenko E. M. Istoriia ob ottsakh i stradal’tsakh solovetskikh: litsevoi 
spisok iz sobraniia F. F. Mazurina [The story of the fathers and sufferers of the Solovki: a face 
list from the collection of F. F. Mazurin]. Moscow, 2002. 272 p. (in Russian).

Sadovaia O. N. Staroobriadcheskie polemicheskie sochineniia o brake XVIII — pervoi 
treti XIX v. [Old Believer polemics on the marriage of the XVIII — the first third of the XIX 
century]. Novosibirsk, 1982. Pp. 196‒218 (in Russian).

Smorgunova E. M. Iskhod staroverov vchera i segodnia: ukhod ot mira i poiski zemli 
obetovannoi [Old Believers Exit Yesterday and Today: Departure from the World and Search 
for a Promised Land]. Ekaterinburg, 1999. Pp. 211‒219 (in Russian).

Syrtsov I. Ia. Sovremennoe sostoianie raskola v Tobol’skoi eparkhii [The current state of 
the schism in the Tobolsk diocese]. 1883. Pp. 481‒499 (in Russian).

Chertoritskaia T. V. Chet’i sborniki v sostave Velikikh Minei Chet’ikh mitropolita Makariia 
[The collection of books in the Great Minas of Cheky Metropolitan Makarios]. St. Petersburg, 
1993. Pp. 98‒108 (in Russian).

Ю. В. Хвастунова

Горно-Алтайский государственный университет, Горно-Алтайск (Россия)

ЭКСТАТИЧЕСКИЕ ПРАКТИКИ —  
«НЕБЕСНЫЕ ДИКТОВКИ» НА ПРИМЕРЕ ГРУППЫ  
АК JАҤ В РЕСПУБЛИКЕ АЛТАЙ

Рассмотрена современная экстатическая практика контактерства, получения «небес-
ных диктовок — алт. бичимелдер» в алтайской религиозной группе Ак Jаҥ, а также дан 
анализ учения и культовых представлений последователей каракольской онгудайской 
инициативной группы В. Б. Чекурашева. Рассмотрена религиозная литература, напи-
санная авторами «небесных диктовок», практикующими данную технику как с начала 
формирования группы (О. Ерехинова, К. Мачула), так и в современный период (Н. Та-
баева, Л. Енчинова). Ряд авторов являются активными помощниками духовного лиде-
ра, редакторами газеты «Амаду Алтай». В статье также использован материал, пред-
ставляющий собой изложение интервью, проведенных с К. Б. Мачула (активная после-
довательница Ак Jаҥ и одна из авторов «небесных диктовок», благословений) в 2017 г. 
Анализ высказываний, текстов «небесных диктовок», духовной литературы, понятий 
и названий божеств четко фиксирует синкретический становящийся характер совре-
менной каракольской инициативной группы В. Б. Чекурашева, претендующей на ис-



64 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

тинное (объективное и аутентичное) позиционирование алтайской веры (Jаҥы Алтай/
Алтай дян) в Республике Алтай и за ее пределами.

Ключевые слова: Ак Jан, небесные диктовки, поклонение, тагылы, почитание при-
роды, религиозный синкретизм, религиозный опыт, алтайцы.

J. V. Hvastunova

Gorno-Altaisk state University, Gorno-Altaisk (Russia)

ECSTATIC PRACTICES — “DIVINE DICTATION”  
ON THE EXAMPLE OF AK JANG THE REPUBLIC OF ALTAI

The article examines the contemporary practice of ecstatic contactarte, getting “Heavenly 
dictations — Alt. biciminden” in the Altai religious group Ak Jang, and analysis of the teachings 
and religious beliefs of followers of the Ongudaysky Karakol initiative group V. B. Chekurashev. 
Considered religious literature, written by the authors of “celestial messages”, practicing 
this technique as from the beginning of group formation (O. Erukhimova, K. Machula) 
and in modern period of time (N. Tabaeva, L. Encynova). A number of authors are active 
assistants to the spiritual leader, the editors of “Amadou Altai”. The article also used a material 
consisting of a summary of interview conducted with K. B. Machula (active follower of 
Ak Jang and one of the authors of “celestial messages”, blessings) in 2017. Analysis of the 
statements, texts, “heavenly dictations”, spiritual literature, concepts and names of deities 
clearly captures becoming syncretic nature of contemporary Ongudai Karakol initiative group 
V. B. Chekurashev, claiming to be the true (objective and authentic) positioning of the Altai 
faith (Ak Altay / Altay jang) in the Altai Republic and abroad.

Keywords: Ak Jang “White Faith”, heavenly dictation, worship, cagily, the worship of nature, 
religious syncretism, religious experience, Altai.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-06

В основу статьи были положены материалы, полученные в ходе процесса озна-
комления с текстами «небесных диктовок», религиозной литературы, личны-
ми культовыми представлениями последователей Ак Jаҥ в городе Горно-Алтай-

ске в 2017 г., когда последователи алтайской веры предприняли попытку зарегистри-
ровать религиозную организацию «Горно-Алтайский духовно-религиозный Центр ал-
тайской веры «Алтай дян».

В шаманизме народов Сибири существует целый комплекс различных экстатиче-
ских практик, и в Республике Алтай наряду с традиционным шаманизмом существуют 
чисто алтайские реформированные синкретические разновидности поклонения при-
роде в виде современного Ак Jаҥ, в котором своеобразной визитной карточкой явля-
ется получение «небесных диктовок» (алт. бичимелдер) адептом-контактером. Визу-
альный анализ фиксирует наличие часто повторяющихся слов, определенных оконча-



65Хвастунова Ю. В. Экстатические практики — «небесные диктовки» на примере группы Ак Jаҥ ...

ний и понятий «небесных диктовок», которые написаны на двух языках — алтайском 
и русском. Сами «послания» обычно выражены в стихотворной форме, реже в прозе 
и могут представлять довольно длинные рифмированные предложения. По характеру 
послания чаще имеют восхваляющий формат гимна — обращения, воззвания от лица 
божества к алтайскому народу или воззвания-увещевания алтайского народа с призы-
вом обратиться к основам веры. Пример «небесной диктовки»:

Откройте глаза
Поднимите головы
Оглянитесь вокруг
Что Вы, натворили?
Что Вы, сделали?
              …
Почему искалечили
Почему разрушили
Почему загубили
Свои судьбы? (отсутствие пунктуации и неверно поставленные знаки препинания 

у получателя диктовки сохранены).
Среди последователей Ак Jаҥ такие диктовки распространяются путем записи 

их на бумагу и дальнейшего ксерокопирования. Они собраны в виде реферата, соеди-
нены скрепкой, могут иметь начальную страницу с оглавлением, например «Послание 
народу Алтай Jан Ак Jаҥ». Диктовки также печатались в газете «Амаду Алтай» на ал-
тайском языке. Сами послания датируются (время, месяц, год) и часто подписывают-
ся. Например: «послание записала Токоекова А.», или сокращенный вариант имени 
«Т. Надя», а в конце обращения пометка «Небесная диктовка».

Последователи Ак Jаҥ именуются: тярлых (jарлыкчы), или судурчи (священнослужи-
телем) и его шабычылар (помощником), или ясновидящим/ проводником (или «знаю-
щим нечто» — «неме билер кижи»), принимающим «небесные диктовки» (бичимелдер).

Среди городских последователей Ак Jаҥ особо выделяется Ксения Багаевна Мачу-
ла, которая хорошо знает религиозную литературу каракольской группы, активно рас-
пространяет газету «Амаду Алтай», сама практиковала получение «небесных диктовок» 
[Мачула, 2014]. В ходе бесед К. Б. Мачула поделилась своими представлениями об ал-
тайской вере, духовном лидере, тагылах и отношении группы к другим верованиям.

Сообщество Ак-Jаҥ состоит из последователей, проживающих на территории двух 
речных долин, Урсульской и Каракольской, в Онгудайском районе Республики Алтай. 
Часто в представлениях группы последователей встречается утверждение об «истин-
ных алтайцах» и остальных, которые не придерживаются правильных основ алтайской 
Белой веры. Последний по времени важный обряд «Мюргюл» — поклонение приро-
де — был проведен 28 сентября 2017 г. в одиннадцати селах в соответствии с культовы-
ми указаниями «неме билер кижи» Василия Багыровича Чекурашева.

У онгудайской инициативной группы преимущественно горизонтальная сетевая 
структура на низовом уровне, а верхний уровень представлен лидером Василием Багы-
ровичем Чекурашевым, его помощниками при исполнении культа и сооружении тагы-
лов, а также женщинами-контактерами (те и другие могут совмещать функции jарлык-
чи, башчи, бичимелдер, редакторов). Сначала диктовки получали четыре женщины, за-
тем появились еще новые, а ряд контактеров 2000‑х гг. в настоящий момент диктовки 
получать перестали. Получение «небесных диктовок» имеет базовое значение в группе.



66 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Процедура получения «небесных диктовок» происходит спонтанно, само посла-
ние записывают на бумагу (оно может быть как на русском, так и на алтайском язы-
ках), а затем копируют и раздают верующим. Одни контактеры пишут свою фамилию, 
а другие отказываются.

Первые получатели небесных диктовок в Ак Jаҥ: О. Р. Ойноткинова, А. В. Токоеко-
ва, Д. И. Алмашева, О. К. Ерехонова, Л. Енчинова, Н. Табаева (две последние женщины 
активно получают послания в настоящее время).

Описания в «небесных диктовках» часто идентичны характеристикам духовно-
го мира, духовных сущностей в оккультно-спиритуалистических сообществах Но-
вого века и неошаманистов. Более того, в диктовках встречается общий призыв пе-
рехода в Новую эпоху, следование Космическому Разуму, принятие космической  
энергии.

Аналогичные идеи оккульного-эзотерического формата повторяются и в статьях 
контактеров, например оккультная трактовка личности Иисуса Христа в статье Л. Ен-
чиновой (алт. Баш ла болзын баш болзын) [Енчинова, 2012].

Здесь мы видим классическую интерпретацию этой темы в среде оккультистов Но-
вого века, которые, во‑первых, сводят роль Христа к целительству посредством обла-
дания космической силы, таким образом, уравнивают его с собой и легализуют медиу-
мизм как традиционную практику, в том числе у христиан. Во-вторых, отрицают дог-
матическую трактовку в христианстве, где Христос — это Бог, лицо Святой Троицы, 
в‑третьих, отрицают и не понимают его миссию страдания и воскрешения (что явля-
ется принципиально важным в самом христианстве).

Далее в статье Л. Енчиновой объясняется роль в Ак Jаҥ пророка Василия Багыро-
вича Чекурашева: «Людей как Христос бывает очень мало… его сила в моем сыне Ба-
гырыче». Л. Енчинова подчеркивает для последователей идею о харизме и идентично-
сти Чекурашева с Христом. Цитата «Он от Христа ничем не отличается, с такой же си-
лой. Бог с божественной стороны посылает таких людей. Такие люди бывают нужны-
ми своему времени». Далее Л. Енчинова пишет о православной церкви: «Бог забрал 
своего сына, его в церкви нет. В церкви одни скелеты-трупы трясутся, страх может 
обуять человека, каких здесь только нет. Стоят среди народа. Как их глаза не видят?» 
Здесь Л. Енчинова делится своим духовным восприятием, свойствами контактера, ви-
димо, поэтому она интерпретирует природу Христа специфически в оккультном смыс-
ле — это Христос-медиум.

Еще одна получательница «небесных диктовок» — О. Ерехонова. В ее книгах про-
слеживается влияние оккультизма в виде теософии Е. П. Блаватской и учения Рерихов 
[Ерехонова, 2006].

Итак, в данной среде и в частности в каракольской инициативной группе происхо-
дит/продолжается трансформация понятий, когда исконные алтайские представления 
постепенно заменяются на современный эклектичный синкретический субстрат, где 
основное содержание состоит из «спиритуалистической информации экстрасенсов», 
подключающихся к «каналам из космоса», — «небесные диктовки», которые часто де-
монстрируют амбивалентные по смыслу утверждения.

Например, послание, полученное О. Ерехоновой:
Новая эпоха Космос
Новый язык — Космос
Новые люди — Космос…



67Хвастунова Ю. В. Экстатические практики — «небесные диктовки» на примере группы Ак Jаҥ ...

Новая эпоха огня
Новая эра Божества [Ерехонова, 2006: 51–52].
Так, в другой небесной диктовке встречается следующее утверждение: «Необходимо 

ломать старые устои, принимать и встречать все новое, передовое, звонкое, щемящее, 
что вселяло бы надежду… Все старое отжило свой век. Человечество сегодняшнего дня 
будет работать под диктовку космических сил» [Ерехонова, 2006: 54, 96–97]. В «Посла-
нии к народу» можно увидеть еще один пример смешения: «…посылает свое Учение — 
Ак Jаҥ. Так примите же его, это Божье Учение нового века, новой эры человечества…» 
[Архив автора: Токоекова, 2004: 3].

На официальном сайте Ак Jаҥ приводятся собственное видение и миссия караколь-
ской группы: «С начала 90‑х годов наша вера возрождается под началом Чекурашева 
Василия Багыровича, человека одаренного Богом, со сверхъестественными способно-
стями, человек, который лечит людей и возрождает веру алтайцев… Это люди, кото-
рые получают небесные диктовки, небесные послания. Эти небесные диктовки печа-
таются в газете «Амаду Алтай». «Амаду Алтай» — это газета простого народа… Не-
бесные диктовки, объяснения про веру, как правильно завязывать кыйра, как правиль-
но угощать очаг, мы не можем зарегистрировать или подогнать под стандарты. Бога 
не сможет человек зарегистрировать на бумаге А4, поставить печать, подпись, мы все-
го лишь люди по сравнению с Богом… Первые зачатки национального сознания несут 
в себе идею о том, что человек по природе добр, а зло в мире есть отклонение от нормы. 
У Алтайцев нравственная сторона (Ак jaны) преобладала над магической» [Енчинова].

Если смотреть с религиоведческой точки зрения, то нельзя полностью согласить-
ся с тем, что «небесные диктовки» относятся исключительно к нравственной стороне 
жизни, скорее всего, это как раз спиритуалистический магический аспект культовой 
деятельности, общения с духами/божеством в группе.

У актяновцев также появилась особая интерпретация ритуала, связанного с шир-
дек (ком) — ритуальным ковриком. У В. Б. Чекурашева с начала его шаманской дея-
тельности и проведения в 1999–2000 гг. первых молений женщины, получающие дик-
товки, начали делать коврики с вышивкой — ширдеки. Особенность ширдеков в том, 
что их нельзя вывозить из того места, где установлены тагылы, нельзя показывать нико-
му из посторонних. Время от времени их орнамент (священные изображения) по указа-
нию В. Б. Чекурашева дополняют. По сути, в культовой практике они имеют то же зна-
чение, что предметы в магических обрядах имитационной и проективной магии (созда-
вая мини-модель чего‑либо, воздействуя на нее, служители воздействуют на сам объ-
ект). У В. Б. Чекурашева есть особенности своего «дара», видимо, тех условий, которые 
он должен выполнять, чтобы его сохранить. Так, он сам как бы «привязан» к опреде-
ленному месту, и это место, включая практически всю долину, «особое место», руково-
дитель перепроектирует в соответствии с «волей духов и божеств».

В. Б. Чекуврашев изменил названия местных гор, не просто дал им другие назва-
ния, а создал другую систему их ранжирования, изменил изначальные представления 
алтайских сеоков о родовых горах и их магической силе. Культовые действия посте-
пенно модернизируются. Так, в статьях газеты «Амаду Алтай» о тагылах проводится 
мысль об отрицании исконного почитания своих родовых мест [Архив автора: Енчи-
нова, 2016].

Религиоведческий и лингвистический анализы некоторых небесных диктовок фик-
сируют в них наличие идей, терминов, понятий Нью Эдж. Очень редко встречается 



68 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

конкретная отсылка к алтайским верованиям и представлениям о духах и божествах. 
Так, алтайские имена богов (Кудай, Уч Курбустан, богиня Умай не упоминается вовсе) 
на протяжении всех восьми страниц подборки «Тагылы живой предмет» очень редко 
упоминаются. На первой странице один раз стречается Уч Курбустан, но это не дик-
товка, а скорее инструкция-пояснение. В небесной диктовке Л. Енчиновой дважды упо-
минаются Уч Курбустан и Кудай, на пятой странице три раза встречается имя бога Ку-
дай и дважды Быркан, а вот обращение к высшим силам, например «высший Разум», 
мы видим пять раз.

Итак, в данных диктовках фиксируется смещение акцентов от традиционных обра-
щений и имен божеств к более универсальным названиям духовных сущностей. Далее, 
на шестой странице слово «Разум» упоминается три раза, а «Космос, космический» — 
пять, наименование «Новая эра, эпоха, новое» — четыре. По одному разу упоминают-
ся на седьмой странице Уч Курбустан, восьмой — Кудай и Ак Быркан. А вот, например, 
слово «разум» в общей сложности упоминается более восьми раз, а слова «Космос, кос-
мический» — более десяти раз! Следовательно, даже небольшой статистический ана-
лиз смысловых единиц фиксирует преобладание общих современных оккультных тер-
минов в тексте над чисто алтайскими названиями божеств и духов из ряда шаманских, 
анимистических, языческих представлений. В результате статистического подсчета вы-
рисовывается постоянное и интенсивное использование терминов и понятий Нового 
века (Космос, Высший Разум, Новая эра, эпоха, эпоха перемен, энергетика) над алтай-
скими традиционными понятиями (Кудай, Уч Курбыстан, Быркан, тагыл). Общим ме-
стом является широкое употребление понятий «Природа» и «Земля», что роднит уче-
ния Нового века и современные алтайские верования.

Примеры небесных диктовок (орфография и отсутствие пунктуации получателя 
диктовки сохранены):

Небесные послания
Как белые птицы
Летят по свету
Зажигая сердца
Голос Разума слышится
Из глубины Вселенной
С эфира небесной сферы
Доносятся вести благие
Каждое слово Кудая
Окутано тайной Вселенной
Как это происходит
Человеку не понять
Не всем под силу принять
Послание Быркана
Нужен человек
С чистыми помыслами
С открытой душой…
Голос Разума людям земли
Человек не имеет право
Вмешиваться в ход мыслей Разума…
Каждый цвет имеет значение



69Хвастунова Ю. В. Экстатические практики — «небесные диктовки» на примере группы Ак Jаҥ ...

Не надо им пренебрегать
Белый цвет это Высший Разум
Желтый цвет это наша планета Земля
Зеленый цвет означает жизнь и Благоухание на Земле
Синий цвет это живительная влага морей… (23.05.2016)

…
Алтай — Священная земля
На Алтае грядущая перемена
В сознании людей
Люди должны быть готовы
Принять новую Космическую энергию
Звуки Вселенной все четче слышится
В сознании людей
Космические ливни
Турбулентные потоки
Устремляются на Землю
Алтайцы приняли эстафету
Нового времени
Наступила новая эпоха
В сознании людей
Космос обновляется… (30.11.2016).
Идеи об единстве всех людей в планетарном новом мышлении новой огненной 

эры — все это преобладает и в книге последовательницы Ак Jаҥ О. К. Ерехоновой 
«Красота — вдохновение души» [Ерехонова, 2006]. В книге фиксируется иное ви-
дение новой эпохи как великого будущего, единения с Космосом, эре планетарно-
го единства, единого пространства, где не будет места национальностям, отдельным 
народам, а только единое, подконтрольное «Высшему разуму» всечеловеческое со-
знание. Автор «излагает цели Доктрины нового учения, которое, по сути, является 
продолжением идей белой веры — «Ак Jаҥ» алтайцев… но во второй книге… автору 
удалось преодолеть традиционные рамки национальной религии алтайцев «Ак Jаҥ» 
и выйти на уровень глобального (космического) религиозного учения…» [Ерехоно-
ва, 2006: 4–5].

Заветы новой эпохи начинаются с перечисления заветов. Всего их 46. И далее на-
блюдается смещение акцента в сторону теософии. О. Ерехонова пишет диктовку «Вели-
кие открытия в эпоху космической регенерации возможны и должны, потому что при-
ходит новая эра, новая цивилизация, новое сознание, новые умы. Все старое отжило 
свой век. Человечество сегодняшнего дня будет работать под диктовку космических 
сил» [Ерехонова, 2006: 96–97]. Далее на описывает свойства божества: «Божество — 
это звезды Беспредела, мерцают, пылают, сжигают, томятся, призывают» [Ерехонова, 
2006: 99]. И далее в подтверждение влияния рериховского учения следует высказыва-
ние: «Сердце — учение Агни йоги, данное космическими вибрациями, большим Боже-
ством… Агни йога — учение благородное, истинное творение, созданное людьми, по-
сланниками космической эры, огненной эпохи» [Ерехонова, 2006: 101].

Влияние учения Рерихов прослеживается и в брошюре «Послание народу, 2004» Это 
послание, записанное А. Т. Токоековой от лица Урусвати: «Я, Урусвати, говорю вам — 
не бойтесь знания… или я, Урусвати… мой народ должен понять мое учение…» [Ар-



70 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

хив автора, Послание народу, 2004: 11]. Само имя «Урусвати» в алтайской космологии, 
перечне обращений к божествам и духам отсутствует.

О роли алтайцев. Диктовки «Тагылы живой предмет…»:
На Алтае грядущая перемена в сознании людей,
люди должны быть готовы принять новую Космическую энергию…
алтайцы приняли эстафету Нового времени.
Наступила новая эпоха в сознании людей…
Нового Миллениума.
Человечество должно кардинально измениться,
приняв новый закон Космоса…
Человек должен чувствовать на клеточном уровне космические потоки…
(30.11.2016)
[Архив автора: Т. Надя, 2016: 6].
Итак, здесь утверждается мысль о принятии установки на проект Нового века среди 

алтайцев и их готовность измениться, их установка на «новую космическую энергию».
В целом, благодаря таким записям, диктовкам и их четкой датировке возможно про-

следить генезис и становление «доктрины» онгудайской инициативной группы и ме-
тодов ее работы с населением. Неслучайно ряд исследователей отмечают, что учение 
Агни Йоги либо стало катализатором для собственного развития бурханизма в новом 
формате, либо само легло в основу эклектичной доктрины современных экстрасенсов 
в алтайской среде, которые где‑то объединились с шаманами, где‑то с исполнителями 
семейно-родовых обрядов. Там, где выделились наиболее активные и амбициозные 
деятели, началась работа по собиранию вокруг себя людей, желание зарегистрировать 
свою организацию под брендом алтайской веры. Но ситуация с самой верой остается 
неясной, вернее, она будет модернизироваться исходя из той роли и активности лиде-
ров, которые, используя религиозный формат, привлекут к себе алтайцев.

В 2017 г. последовательница Ак Jаҥ Ксения Багаевна Мачула познакомила меня с не-
которыми «небесными диктовками». Мачула — верующая со стажем, активно — три 
раза в год — посещает моления (мургуул), выступает против буддийского влияния, 
в частности, против проведения Чага байрам, читает и распространяет газету «Ама-
ду Алтай», верит в особую харизматичность лидера группы — В. Б. Чекурашева. Ранее 
Ксения Багаевна сама получала небесные диктовки.

С 6 по 20 февраля 2017 г. Ксения Багаевна Мачула давала мне интервью (здесь и да-
лее см.: [Полевые материалы…, 2017]). Она подчеркивает, что географически учение 
Ак-дян сосредоточено в Онгудайском районе, в деревнях, где живет его лидер Василий 
Чекурашев («… авторитет, который все знает и четко укажет, кому и когда что делать»). 
Сама К. Б. Мачула проводит некоторые обряды (алкыши — благохваления «по вызо-
ву», если просят, но не лечит), ездит с семьей в с. Кулада, помогает людям материально.

На альтернативные виды алтайской веры у нее четкие отрицательные установки. 
Так, услышав вопрос про Ак-Бурхан, во время беседы показала руками удавку на шее. 
В группе считают данную веру не алтайской, а употребление «негативного» наимено-
вания божества не из алтайского языка.

Про шаманов Ксения Багаевна сказала: «Есть черная магия и белая, вот шаманы, 
там и черная магия, а у нас с бурханизма только ярлыкчи — белые шаманы, белая ма-
гия». На вопрос о новых элементах в культе Ксения Багаевна ответила: «Сейчас новая 
эра, новое тысячелетие, новое время».



71Хвастунова Ю. В. Экстатические практики — «небесные диктовки» на примере группы Ак Jаҥ ...

На все вопросы о том, почему каракольскую группу критикуют, называют сектой, 
К. Б. Мачула отвечала: «Потому что правда глаза колет, вот и не нравится».

Ксения Багаевна во всем полагается на мнение духовного лидера Василия Багиро-
вича Чекурашева, «который сказал, что Бог даст еще 12 лет — твердых лет, а потом 
бедствия и 50 лет останется. Еще к алтайцам: кто святую веру не хочет, свою веру топ-
чет, те умирать будут все, таких Богу не надо… надо быстрее начинать входить и ве-
рить и молиться». Она считает, что за 2–3 месяца до землетрясения в с. Бельтире «Бог 
сказал Чекурашеву, и он помолился и поэтому не было смертей». Далее Ксения Бага-
евна посетовала: «Каракольских, так как их считают сектантами, чиновники и будди-
сты давят, тем, кто решает в деревнях, сразу же говорят, что лишатся работы, если та-
гыл построят… (описывает их как мучеников), а буддисты деньги дают Белекову и про-
чим и хитро давят…».

Отношение к буддистам: «У нас будет 30 тысяч буддийских лам… Они вместе с чи-
новниками все учебники изменили и буддизм навязывают алтайским детям в школе, 
как например и празднование Чага Байрам — не наш праздник». Далее Ксения Бага-
евна поделилась мнением группы о приезде хамбы-ламы: «Когда Аушеев приезжал все 
по 1000 рублей отдавали… [Это] религия денег. И дали им 8 гектар земли. А алтайцам 
на Алтай дян только 4 сотки предлагают… Буддисты… не женятся, они наносят вред 
природе… историю переврали…». К. Б. Мачула уверена, что именно «буддисты закры-
вают им вход, в правительстве буддистам помогают из‑за денег, нам нигде не дают сло-
во. В «Алтай Чолмоны» не публикуют, но прошел слух что там (в правительстве ряд чи-
новников) разочаровались в буддистах и скоро все изменится! Бог накажет буддистов, 
они нас трогают сами… но скоро они развалятся и их тут не останется…».

Итак, технически небесные диктовки у адептов группы — это оккультно-мистиче-
ская спиритуалистическая практика (медиумизм, ченнелинг), аналогичная практикам 
New Age (или эры Водолея, Огненной эпохи, Космического разума). Анализ небесных 
диктовок религиозной группы Ак Jяҥ четко фиксирует новый синкретический фор-
мат проекта, который органически вплетается в систему общей мировоззренческой 
платформы движения Нового века. Оговорка касается лишь акцентирования внима-
ния на алтайской составляющей, но такая этническая составляющая отличает целое 
направление в Новом веке. Терминология, характер подачи информации, отношение 
к харизматическому лидеру — все это показывает наличие факторов межрелигиозного 
и межэтнического взаимодействия на базе интернет-ресурсов, а также влияний ряда 
международных организаций и их последователей.

Чисто российские нюансы развития религиозной группы определяются, во‑первых, 
резким открытием постсоветского пространства для религиозных организаций, групп 
и учений, активным влиянием различных как оккультных систем, так и новых религи-
озных движений; во‑вторых, это процесс реставрации ранних традиционных верова-
ний с учетом реанимации традиции или ее полной реконструкции с чисто авторскими 
интерпретациями (отсюда такое разнообразие верований и конфликты в религиозной 
среде); в‑третьих, ужесточение государственной политики в сфере религиозного зако-
нодательства и привлечение к ответственности по статьям религиозного экстремизма.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Енчинова Л. А. Баш болзын Алтай Кудайым. Небесная диктовка от 07.05.2001 // Ама-

ду Алтай. 2012. № 5.



72 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Енчинова Л. А. Религиозная обстановка в Республике Алтай [Электронный ре-
сурс]. — URL: https://vk.com/club47031643 (дата обращения 11.01.2017).

Ерехонова О. К. Красота — вдохновение души. Горно-Алтайск, 2006. 128 с.
Мачула К. Б. Улгерлик Толук // Амаду Алтай. 2014. С. 30–31 [Электронный ресурс]. 

URL: https://vk.com/doc-47031643_268980181 (дата обращения: 21.02.2016).

Архив автора
Енчинова Л. А. О мой народ, Великий народ! От 01.03.2016 (ксерокопии небесных 

диктовок).
Надя Т., Токоекова А. В. Сборник небесных диктовок (ксерокопии небесных 

диктовок).
Надя Т. Тагылы живой предмет (ксерокопии небесных диктовок).
Токоекова А. В. Послания народу. 2004 (ксерокопии небесных диктовок).
Полевые материалы автора. Интервью с Ксенией Багаевной Мачула. 6 и 20 февра-

ля 2017 г.

REFERENCES
Enchinova L. A. Bash bolzyn Altai Kudaiym. Nebesnaia diktovka ot 07.05.2001. Amadu 

Altai. 2012. № 5. Enchinova L. A. Bash bolzyn. Amadu Altai. 2016. № 1. S. 6–8.
Erekhonova O. K. Krasota — vdokhnovenie dushi. Gorno-Altaisk. 2006. 128 s.
Machula K. B. “Ulgerlik Toluk”. Amadu Altai. 2014. S.30–31 [Elektronnyi resurs]. — URL: 

https://vk.com/doc-47031643_268980181 (data obrashcheniia 21.02.2016).

Arkhiv avtora:
Enchinova L. A. O moi narod, Velikii narod! ot 01.03.2016 (kserokopii nebesnykh diktovok).
Nadia T., Tokoekova A. V. Sbornik nebesnykh diktovok (kserokopii nebesnykh diktovok).
Nadia T. Tagyly zhivoi predmet (kserokopii nebesnykh diktovok).
Tokoekova A. V. Poslaniia narodu. 2004 (kserokopii nebesnykh diktovok).

А. С. Тимощук

Владимирский юридический институт ФСИН России, Владимир (Россия)

ВАЙШНАВИЗМ: СТРАТЕГИИ КОНСТРУИРОВАНИЯ 
И КОНЦЕПТУАЛИЗАЦИИ

Состояние вопроса заключается в неоднородности теоретического осмысления 
и самоидентификации Гаудия вайшнавизма. Предмет исследования: динамика моди-
фикации концептуальных категорий вайшнавизма. Методы исследования: общелоги-
ческие, общенаучные и частнонаучные. Результаты: подтверждается феноменологи-
ческая социология религии, где священное представляется как особое конструирова-
ние реальности.



73Тимощук А. С. Вайшнавизм: стратегии конструирования и концептуализации

Современная глобализация и основополагающая роль науки во всестороннем раз-
витии общества требуют от религиозных и духовных традиций, претендующих на уни-
версализм, самоэкспликации и самоидентификации на различных уровнях: мировоз-
зренческом, эпистемологическом, этическом, деятельно-практическом и др.

Взаимодействие вайшнавской традиции с западным обществом влияет не толь-
ко на самопознание, но и на самопрезентацию, особенно в ситуации иной культуры, 
в которой вайшнавизм существует и распространяется за пределами Индии, и вооб-
ще в ситуации глобализации.

Социальный образ Международного общества сознания Кришны (ИСККОН) в кон-
тексте социального конструирования в динамике его интерсубъективных структур 
формируется в процессах интернализации, эстернализации и объективации.

Основная проблема конкретизации учения Гаудия вайшнавизма — самоопределе-
ние в современных модернизационных процессах.

Ключевые слова: мультикультурализм, концептуализация религии, вайшнавизм, 
социальная неоднородность, единство в многообразии.

A. S. Timoshchuk

Vladimir Law Institute, Federal Penitentiary System of Russia, Vladimir (Russia)

VAISHNAVISM: STRATEGIES FOR CONSTRUCTION  
AND CONCEPTUALIZATION

Background of the issue is heterogeneity of theoretical understanding and identity of 
Gaudiya Vaishnavism. Subject of study: dynamics of the modification of the conceptual 
categories of Vaishnavism. Methods: general logical, common and specific scientific. Results: 
phenomenological sociology of religion is confirmed where the sacred is represented as a 
special construction of reality.

Modern globalization and the fundamental role of science in the all-around development 
of society require from religious and spiritual traditions, that claim to be universal, certain 
mode of self-expression and self-identification at various levels: worldview, epistemological, 
ethical, practical, etc.

The interaction of the Vaishnava tradition with Western society influences not only it’s self-
knowledge, but also self-presentation, especially in the situation of coexistence with different 
cultures, since in a situation of globalization Vaishnavism exists and spreads beyond India.

The social image of ISKCON in the context of social construction is the dynamics of its 
intersubjective structures, that are formed in the processes of internalization, esternalization 
and objectification.

Keywords: multiculturalism, conceptualization of religion, Vaishnavism, social 
heterogeneity, unity in diversity.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-07



74 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Известно противоречие между традиционной и научной датировкой Вед. Хроно-
логия индоарийской цивилизации и ведической литературы сложилась в конце 
XIX в. При ее формировании отталкивались от событий, чья датировка обычно 

не подвергалась сомнению, например эдикты обращённого в буддизм правителя Ашо-
ки, высеченные на камне и относимые к III в. до н. э. Ранние буддийские тексты напи-
саны на языке пали, литературном среднеиндийском языке. На основе лингвистиче-
ского анализа наиболее древним памятником индоариев была признана Ригведа (РВ). 
Отведя на каждый раздел ведийской литературы по 200 лет, Макс Мюллер (1823–1900) 
получил следующую хронологию:

1200 лет до н. э. — составление РВ (в период с 1400–1300 гг. до н. э. «арии навязыва-
ют свою культуру покоренным народам»);

1000 лет до н. э. — формирование Яджурведы, Самаведы, Атхарваведы;
800 лет до н. э. — брахманы;
600 лет до н. э. — араньяки, упанишады.
Наиболее важные тексты вайшнавизма — Рамаяна, Махабхарата — согласно этой 

датировке были созданы в конце первого тысячелетия до нашей эры, а зарождение 
Бхагавата пурана (БП), ключевого текста для современного вайшнавизма, относится 
к первым векам нашей эры.

Понимая, что его датировка носит весьма умозрительный характер, Макс Мюллер 
пишет следующее в одной из своих последних книг (1899): «К какому времени бы ни от-
носились ведийские гимны, 1500 или 15 000 лет до н. э., они занимают свое уникальное 
место в мировой литературе» [Мюллер, 1995: 48].

Макс Мюллер трудился в XIX в., который можно считать веком расцвета колониа-
лизма. Взаимодействие древней ведической культуры с западным миром принесло не-
однородные плоды. Само государство Индия — результат длительной рецепции тех-
ники, технологий, управленческих институтов завоевателей — моголов, а затем англи-
чан. При этом гибридизация была не только политической. Если влияние Великобри-
тании — это модернизация Индии, процесс предмодернизации ведической культуры 
начинается фактически с XVI в.

Во-первых, ислам — это система социального равноправия, выступающая против 
каст. Многовековая система, вызов которой бросали буддизм, джайнизм, течения шра-
манов, так и осталась непоколебима, а своих оппонентов маргинализировала. Ислам, 
движение завоевателей, шёл не снизу, а сверху, и поэтому отныне любые новые тече-
ния на почве старых текстов должны были учитывать этот факт конкурентного пре-
имущества и интегрировать социальное равенство в свои практики в виде разделения 
совместной трапезы, поддержки своих последователей внутри коммуны и продвиже-
ния их в иерархической ритуальной системе.

Во-вторых, ислам принес в Индию линейную рациональность в восприятии исто-
рии, что является ключевым моментом модерна. Для Индии это означало упадок фи-
лософских школ, даршан, которые больше не поддерживались как придворные. Веду-
щий логико-эпистемологический трактат Веданта-сутра начинает терять своё базо-
вое идеологическое значение и сохраняет свою ключевую позицию лишь номиналь-
но, как дань памяти. Сегодня же 4 из 6 философских школ вообще находятся вне вну-
треннего или внешнего философского дискурса, т. е. не транслируются как направле-
ния: ньяя, санкхья, мимамса, вайшешика. Только йога и веданта сохранили некоторую 
итерацию как философии, да и то благодаря практической части. Йога востребована 



75

как система оздоровления, поэтому иногда наиболее продвинутые последователи мо-
гут послушать лекции по йога-сутрам Патанджали.

Что касается веданта-сутры, то о ней вспоминают в религиозных направлениях виш-
нуитов и адвайтистов, однако по ней не ведутся диспуты. 18 из 20 комментариев на этот 
философский канон написаны до XIII в. включительно. Самые поздние толкования, Вал-
лабхи и Шуки, относятся к XVI в. Вместе с тем, количество комментариев на Бхагавата 
пурану растёт. Из 80 комментариев к главному вайшнавскому сказанию только два отно-
сятся к XIII и XV вв. — Мадхавы и Шридхары соответственно. Напротив, самое послед-
нее толкование, «Гаудия-бхашья» предложено Бхактисиддханта Сарасвати в XX в. Всё это 
свидетельствует о росте значения нарративов (пуран) и закате собственно философско-
метафизической традиции Веданта даршаны и других школ. К тому же, как замыслили 
анонимные составители Бхагавата пураны, она и является комментарием к Веданте. Вто-
рая строчка БП — это вторая сутра Веданты, janmAdy asya yataH (всё сущее произошло 
из Него). Однако первая строчка Веданты, — настало время вопрошать об Абсолютной 
истине (athAto brahma-vij~nAsA) — в БП заменено на мантру «ом намо бхагавате васу-
девая». Получается некий радикальный палимпсест, когда новый вероисповедный текст 
пишется на старом спекулятивном. При этом новый текст — конкретно религиозен, ни-
каких вопросов об истине, есть готовый ответ — поклоняйтесь Богу.

Особенность нарративизации предмодернистских индийских религиозных течений 
заключается в их эстетическом развёртывании сценария и эмоциональной личной ис-
тории как основы религиозного опыта [Frazier, 2015].

В-третьих, ислам запустил противоречивые силы религиозного самоопределения / 
секуляризации на оккупированной территории.

С одной стороны, в конкуренции с ближневосточным исламом, который уже осо-
знавал себя как веру (иман), в Индии стали появляться религии в современном смыс-
ле этого слова, которые до этого были дхармой. Дхарма не противопоставляла людей, 
она была одна, но по‑своему проявлялась в зависимости от социального статуса. Ин-
дийским традициям чужда идея «я уверовал в Единого Бога», «спасаюсь верой» и т. п. 
Вера в Бога, астикьям (признание его существования, «асти» — «существует»), — до-
статочно обыденная вещь для Индии, где убеждённые атеисты весьма малочисленны.

Приход мусульман положил начало дифференциации по религиозному принципу. 
Отсюда берёт начало «индуизм» как название всех местных ритуальных практик, ко-
торые не являются исламскими. Именно в период предмодернизации в Индии заро-
ждаются религиозно-социальные движения, которые сегодня часто являются визит-
ной карточкой страны за рубежом, — сикхизм и гаудия вайшнавизм (бенгальский виш-
нуизм, чайтанья вайшнавизм). При этом оба этих движения вобрали дух эпохи и вы-
ступали против каст.

С другой стороны, ислам как достаточно зрелая религиозная система уже проявлял 
признаки готовности к светскому правлению. Так, правитель Акбар осуществил попыт-
ку создания надрелигиозного государства, основанного на общечеловеческих нрав-
ственных принципах, где религия является частным делом. Он заключил брак с ин-
дийской принцессой и оставил ей право на вероисповедания, назначал министров, на-
местников и других чиновников из индусов.

Таким образом, ислам, который сегодня воспринимается как консервативная сила, 
в политико-религиозном смысле запустил процессы модернизации, которые с ещё боль-
шей скоростью стали разворачиваться в период Британской империи.

Тимощук А. С. Вайшнавизм: стратегии конструирования и концептуализации



76 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

В конце XX в. в Индии усилились тенденции культурной самобытности, традицио-
нализма. Самосознание патриотической интеллигенции обратилось к восприятию сво-
ей истории, осмыслению ее в мировой культуре. Периодизация стала интерпретиро-
ваться в контексте колониальной политики принижения статуса ведической литерату-
ры в мировой истории. Постколониальные штудии стали отодвигать нижнюю грани-
цу ведической литературы, прибегая к традиционным космическим периодам време-
ни — югам и самотолкованию самих текстов. Так, в Бхагавата пуране появление раз-
нообразной ведической литературы связывается с деятельностью аватары Кришны — 
мудреца Вьясадевы, который разделил одну Веду (одно знание) на разные подразде-
лы (Бхагавата пурана 1.3.21). Сама первая глава Бхагавата пураны задаёт свою хроно-
логию, отталкиваясь от окончания войны на Курукшетре и делая Махабхарату, таким 
образом, более ранним текстом. Проблема неоднородности текстов Бхагавата пураны 
и возникающие в связи с этим трудности её периодизации уже рассматривалась в иных 
публикациях [Тимощук, 2002, 2015]. В данной статье мы сфокусируемся на трудностях 
осмысления современного вайшнавизма в России.

Вайшнавизм отражает общие тенденции иных религиозных учений, а именно — 
динамический характер концептуализации вероучения. Это подтверждает феномено-
логическую социологию религии, являющуюся составной частью Питера Бергера, из-
ложенную в его книге «Священная завеса», где религия представлена как особое кон-
струирование реальности. Если концептуализация — это способ творческого осмыс-
ления, выторговывания смыслов, конструктивизм в религии — это проективный про-
цесс расширения границ её содержания и формы.

В качестве примера концептуализации вайшнавизма приведём современный за-
падный кришнаизм, яркое новое религиозное движение, сохранившее c 1988 г. в Рос-
сии свою институциональную форму местного, а с 1992 г. и централизованного рели-
гиозного Общества сознания Кришны (ОСК, ИСККОН, ISKCON). На примере этого 
нового для Запада культа хорошо прослеживается неоднородность процесса само-
идентификации и понимания религии / религиозности в малых религиозных груп-
пах и общинах.

Отношение ОСК к религии в целом и индуизму в частности носит непростой, по-
движный характер. Истоки этих антиномий восходят к глобализационным процессам, 
начавшимся для Индии с исламизации и продолжившиеся внутри Британской импе-
рии. Исламская цивилизация запустила в оборот термин «хинду», обозначавший кон-
гломерат неисламских практик по восточную сторону реки Синдху [Hawley, Narayanan, 
2006: 10–11]. Христианское влияние способствовало знакомству с рациональной тео-
логией и религиозным образованием, входившим в обязательную программу британ-
ских учебных заведений в Индии. Эти тенденции последовательно отражались на са-
моидентификации вайшнавов предмодернистского периода (XV–XVIII вв.) и эпохи мо-
дернизации (XIX–XX вв.).

В Средние века у последователей вайшнавизма преобладали самоназвания, связан-
ные с ключевыми текстами «вайкханас», «панчаратрин» или с объектом поклонения — 
«бхагават», с содержанием практики — «бхакта», «альвар» [Dandekar, 2005: 9498–9500]. 
«Чайтанья-Чаритамрита», текст предмодернистской эпохи, фиксирует более широкую 
идентификацию «хинду» (встречается 12 раз) в связи с тем, что появляется компарати-
вистский Другой в виде ислама. При этом более узкая самоидентификация как «вайш-
нава» встречается 176 раз [Bhaktivedanta, CC].



77

Основатель ОСК Бхактиведанта Свами в полной мере вобрал эти антиномии, с од-
ной стороны, получив образование в лучшем британском христианском колледже Каль-
кутты, с другой — получив посвящение и подготовку в гаудия сампрадае, вайшнав-
ской традиции, идущей от Чайтаньи. Впоследствии эти разнородные тенденции были 
выражены в его проповеди в США. С одной стороны, Бхактиведанта Свами выступал 
против отождествления своей организации с индуизмом или вообще с религией, счи-
тая индуизм искусственным чужеродным обозначением [Bhaktivedanta, BG, 1974]. Бо-
лее того, он проповедовал, что Сознание Кришны — это явление над- и внерелигиоз-
ного порядка, это вечная природа живого существа (санатана-дхарма, дживера сва-
рупа), а попытки ограничить ИСККОН национальными или религиозными рамками 
приводят к выхолащиванию основной духовной идеи служения Богу живого суще-
ства [Бхактиведанта, 1991; 1997: 28]. На основании высказываний Бхактиведанта Сва-
ми можно сделать вывод, что религия понимается им как система обычаев и формаль-
ных практик (дхарма), говоря о её преодолении, он опирается на заключение Кришны 
в Бхагавад-гите (18.66) — «оставь все виды дхарм (религий) и просто предайся Мне». 
При этом предание — это персоналистическое отношение к Абсолюту в виде памято-
вания о Боге, повторения его имён, слушания повествований о нём, противоположное 
внешним институализированным ритуалам.

С другой стороны, основатель-ачарья сам способствовал индуизации ИСККОН: 
1) установив главные святыни для ИСККОН в Индии; 2) тратя огромные силы на про-
поведь сознания Кришны в Индии; 3) придавая ИСККОН индийский имидж (ман-
дир, пуджа, дхоти, сари, кичри и т. д.). Сегодня зависимость ИСККОН от индийской 
диаспоры есть везде по всему миру, где сильна индийская конгрегация. Принимая 
на себя функции бенефициара индийской диаспоры, организация вынуждена рас-
ширять сферу услуг и принимать индуистский имидж [Jaya Madhava]. В России глав-
ной официальной тенденцией ОСК всегда была саморепрезентация в качестве ин-
дуистской религиозной организации. Для этого отдел по связям с общественностью 
Центр общество сознания Кришны России культивировал отношения с Ассоциаци-
ей индийцев в России, стремясь заручиться их поддержкой, а также приезжающих 
индийских политиков [Иваненко].

Идентификация ИСККОН с индуизмом ставит его в ряд (в лучшем случае в один) 
с мировыми религиями, а Сознание Кришны утрачивает, таким образом, свою транс-
цендентную суть. ИСККОН задумывался не только как носитель духовного знания, 
но и как проповедническая организация. Из-за притока людей (индусов в том числе) 
меняется и организация. ИСККОН встаёт перед выбором, как совместить массовость 
проповеднической организации и трансцендентную суть. В начале XX в. Бхактисидд-
ханта Сарасвати, учитель Прабхупады, называл организованные религии оплотом ате-
изма, которые под видом теизма поддерживают грубую форму обмирщённости. В сво-
ей статье он использовал «атеизм» в переносном смысле, как «механическая система, 
потерявшая свой первоначальный духовный смысл», имея в виду, что религиозные ин-
ституты не могут поддерживать долго свои высокие стандарты в условиях массовости 
последователей [Bhaktisiddhanta].

Гаудия вайшнавизм в его первозданном виде (XV–XVI вв.) не был массовым, орга-
низованным и бюрократизированным. Вместе с тем Бхактиведанта Свами высоко це-
нил западную рациональность, технику, организацию, а в качестве наиболее успешной 
модели управления религией называл Римскую католическую церковь.

Тимощук А. С. Вайшнавизм: стратегии конструирования и концептуализации



78 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Тенденция ОСК к удалению от религиозных форм напрямую связана, в том числе, 
с политикой государства, третьего агента развития общества, помимо эйдетического 
конструирования учителей прошлого и аутопоэтической самоорганизации общества 
вайшнавов. Первый закон РФ 1991 г. «О свободе совести и религиозных организациях» 
был наиболее равноправным и открытым по отношению к любым проявлениям рели-
гиозности. Второй закон от 1997 г. выделил некоторые исторические формы религии 
в преамбуле и усложнил регистрацию религиозных групп. ФЗ от 2002 г. «О противодей-
ствии экстремистской деятельности» затронул напрямую вайшнавов, чей центральный 
текст «Бхагавад-гита как она есть» рассматривался в суде по заявлению о признанию 
его экстремистским. И, наконец, законопроект от 2016 г. об ограничении миссионер-
ской деятельности вызывает озабоченность последователей ОСК как напрямую огра-
ничивающий проповедническую деятельность вайшнавов.

Чтобы понять степень тревоги, вызванной указанным пакетом поправок к религи-
озному законодательству, приводим цитату из устного выступления юриста ЦОСКР 
М. Фролова 10 июля 2016 г.: «Введение понятия «миссионерской деятельности» в Закон 
«О свободе совести и о религиозных объединениях» чревато неслыханным со времен 
СССР ограничением проповеднической деятельности как ятр и местных религиозных 
организаций, так и отдельно взятых последователей. Особенно если учесть тот факт, 
что ИСККОН — самое проповедническое движение в России» [Фролов].

Давление государственной машины приводит к тому, что последователи Бхактиве-
данта Свами уходят в иные внерелигиозные формы презентации учения, как‑то: йога, 
астрология, ретриты, психология, аюрведа, философия, малые группы духовного об-
щения, вегетарианские и веганские курсы кулинарии и пр. В связи с этим можно сви-
детельствовать о потере интереса к религиозному дискурсу, а именно: религия, бого-
служение, религиозная организация, культ, обряд, ритуал, церемония, молитва. Вместо 
этого учение может излагаться в иных дискурсах — традиционном (бхагаван, дхарма, 
атма, самсара, бхакти и т. п.), психологическом (сознание, отношения, настрой, стерео-
типы и т. п.), йогическом (медитация, сосредоточение, иллюзия и т. п.).

В связи с этим в вайшнавских группах в социальных сетях набирают популярность 
внерелигиозные цитаты Бхактиведанта Свами, такие как «Религия не означает, что Вы 
вешаете на себя ярлык «я — христианин», «я — индус», «я — мусульманин», «я — буд-
дист» и затем воюете между собой. Это не религия. Это — фанатизм. Религия означа-
ет стать преданным Господа» [Bhaktivedanta, SBh, 1974].

Таким образом, можно зафиксировать различные стратегии концептуализации 
ОСК — религиозную и внерелигиозную. Полилог этих стратегий и идентификаций 
влияет на набор программ миссионерской деятельности и социального служения, уста-
навливает границы желаемого и возможного в условиях глобализации. На ранних эта-
пах стратегии концептуализации и конструирования Гаудия вайшнавизма задавались 
материнской культурой, брахманизмом и взаимодействием с многочисленными секта-
ми шиваизма, шактизма и тантризма, то по мере коммуникации с авраамическими ре-
лигиями, исламом и христианством традиция Гаудия оформилась как миссионерская, 
глобалистская, с ситуативными границами самоидентификации.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бхактиведанта Свами Прабхупада. Сознание Кришны: индуистский культ или бо-

жественная культура? // Наука самоосознания. М., 1991. 401 c.



79

Бхактиведанта Свами Прабхупада. За пределами религии // Путешествие вглубь 
себя. М., 1997. 283 c.

Иваненко С. И. Новые тенденции в жизни Общества сознания Кришны в России // 
Kenston Institute [Электронный ресурс]. — URL: http://www.keston.org.uk/_russianreview/
edition63/03‑Ivanenko-about-Induism.htm (дата обращения: 22.09.2017).

Мюллер М. Шесть систем индийской философии. М., 1995. 448 c.
Тимощук А. С. Ведийская культура: сущность и метаморфозы. Владимир, 2002. 148 c.
Тимощук А. С. Концептуализация науки и религии в гаудия вайшнавизме // Фено-

мен религии и религиозности: концептуализация в академическом философском ре-
лигиоведении / под ред. Е. И. Аринина. Владимир, 2015. С. 277–322.

Фролов М. Закон о миссионерской деятельности (выступление 10 июля 2016 г. в Цен-
тре индийской культуры) // [Электронный ресурс]. URL: https://www.youtube.com/
watch?v=uy8fzSufq-E (дата обращения: 22.09.2017).

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Bhagavad-gita class (7.3) — Bombay, February 18, 
1974 // Bhaktivedanta Vedabase Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Interview with LA Times Reporter About Moon Trip — 
December 26, 1968, Los Angeles // Bhaktivedanta Vedabase Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Sri Caitanya-Caritamrita // Bhaktivedanta Vedabase 
Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Srimad Bhagavatam lecture 1.16.12 — Los Angeles 9, 
1974 // Bhaktivedanta Vedabase Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktisiddhanta Saraswati. Organized // Stephen Knapp site [Электронный ресурс]. 
URL: http://www.stephen-knapp.com/organized_religion.htm (дата обращения: 22.09.2017).

Dandekar R. N. Vaishnavism: an overview // Lindsay J. MacMillan Encyclopedia of 
Religion. MacMillan, 2005. P. 9498–9500.

Hawley J. S., Narayanan N. The Life of Hinduism. University of California Press, 2006. 
P. 10–11.

REFERENCES
Bkhaktivedanta Svami Prabkhupada. Soznanie Krishny: induistskii kul’t ili bozhestvennaia 

kul’tura? [Krsna consciousness: a Hindu cult or a divine culture?]. Nauka samoosoznaniia. M., 
1991. 401 c.

Bkhaktivedanta Svami Prabkhupada. Za predelami religii [Outside of religion]. Puteshestvie 
vglub’ sebia. M., 1997. 283 c.

Ivanenko S. I. Novye tendentsii v zhizni Obshchestva soznaniia Krishny v Rossii [New 
Trends in the Life of the Society for Krishna Consciousness in Russia]. Kenston Institute. 
Available at: http://www.keston.org.uk/_russianreview/edition63/03‑Ivanenko-about-Induism.
htm (data obrashcheniia: 22.09.2017).

Miuller M. Shest’ sistem indiiskoi filosofii [Six systems of Indian philosophy]. M., 1995. 
448 c.

Timoshchuk A. S. Vediiskaia kul’tura: sushchnost’ i metamorfozy [Vedic culture: essence 
and metamorphosis]. Vladimir, 2002. 148 c.

Timoshchuk  A. S.  Kontseptualizatsiia nauki i religii v gaudiia vaishnavizme [The 
Conceptualization of Science and Religion in Gaudiya Vaishnavism]. Fenomen religii i 
religioznosti: kontseptualizatsiia v akademicheskom filosofskom religiovedenii / pod red. 
E. I. Arinina. Vladimir, 2015. S. 277–322.

Тимощук А. С. Вайшнавизм: стратегии конструирования и концептуализации



80 Раздел IV. Прозелитарные религии и традиционные верования народов России... 

Frolov M. Zakon o missionerskoi deiatel’nosti (vystuplenie 10 iiulia 2016 v Tsentre 
indiiskoi kul’tury) [The law on missionary activity (speech on July 10, 2016 in the Center 
for Indian Culture, Moscow, Kuusinen street 19A)]. Available at: https://www.youtube.com/
watch?v=uy8fzSufq-E (data obrashcheniia: 22.09.2017).

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Bhagavad-gita class (7.3) — Bombay, February 18, 
1974 // Bhaktivedanta Vedabase Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Interview with LA Times Reporter About Moon Trip — 
December 26, 1968, Los Angeles // Bhaktivedanta Vedabase Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Sri Caitanya-Caritamrita // Bhaktivedanta Vedabase 
Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Srimad Bhagavatam lecture 1.16.12 — Los Angeles 9, 
1974 // Bhaktivedanta Vedabase Folio Bound Views Version 3.1.

Bhaktisiddhanta Saraswati. Organized // Stephen Knapp site. Available at: http://www.
stephen-knapp.com/organized_religion.htm (data obrashcheniia 22.09.2017).

Dandekar R. N. Vaishnavism: an overview // Lindsay J. MacMillan Encyclopedia of 
Religion. MacMillan, 2005. Pp. 9498–9500.

Hawley J. S., Narayanan N. The Life of Hinduism. University of California Press, 2006. 
Pp. 10–11.

Jaya Madhava das ACBSP. Hinduization of Iskcon? // The website Dandavats. Available at: 
http://www.dandavats.com/?p=127 (data obrashcheniia 22.09.2017).



Раздел V  
ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ 
И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА :  
ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ

П. К. Дашковский Е. А. Шершнёва

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

ЭТНОРЕЛИГИОЗНЫЙ АСПЕКТ РАЗВИТИЯ 
ОБРАЗОВАНИЯ НА АЛТАЕ в 20‑е гг. XX в.4

Рассматривается организация системы школьного образования на Алтае в 20‑е гг. 
XX в. Советское правительство видело своей задачей воспитание человека по комму-
нистическим идеалам, а помочь ему в этом должна была школа. Именно преобразова-
ние школьной системы с вовлечением национальных окраин в систему ее реформиро-
вания должно было способствовать воспитанию толерантности и лояльности к прави-
тельству в полиэтничном государстве. Одной из главных задач системы образования 
становится искоренение религиозного мировоззрения в национальной среде. В этой 
связи главной задачей педагогов новой формации стала активная борьба с религиоз-
ным мировоззрением и разъяснение в рамках комплексной программы принципов со-
ветского образа жизни. Однако, несмотря на задачи, которые ставило правительство 
перед системой школьного образования в 1920‑е гг., наблюдались существенные про-
блемы, связанные с недостатком финансирования данной сферы. Недостаточное чис-
ло квалифицированных кадров, в первую очередь из национальной среды, способных 
вести работу по реформированию школьной системы, также сказывалось на уровне 
грамотности населения. Еще одной проблемой, с которой стакнулось советское пра-
вительство, это нехватка школ на национальных окраинах и неспособность в корот-
кие сроки обучить всех желающих.

Ключевые слова: школа, образование, Алтай, национальные меньшинства, религи-
озное мировоззрение, мулла, антирелигиозная пропаганда, государственная политика.

4	 Работа выполнена при поддержке Фонда Президента РФ по проекту «Положение религиозных об-
щин Западной Сибири в системе государственно-конфессиональных отношений во второй поло-
вине XIX–XX вв.» (№ МК-701.2018.6).



82 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

P. K. Dashkovskiy, E. A. Shershneva

Altay State University (Russia)

ETHNO-RELIGIOUS ASPECT OF EDUCATION 
DEVELOPMENT IN ALTAI IN THE 20TH GG. XX CENTURY

The article deals with the organization of the system of school education in the Altai Republic in 
the 20s of XX century, the Soviet government saw as its goal the education of man in Communist 
ideals, and to help him in this supposed school. It is the transformation of the school system, with 
the involvement of the national Borderlands in the system of reform was to foster tolerance and 
loyalty to the government in the multiethnic state. One of the main tasks of the education system 
becomes the eradication of the religious worldview in the national environment. The main task 
of the teacher of new formation became active in the struggle against religious ideology and 
explanation in the framework of the comprehensive program of principles of the sоvetical lifestyle. 
However, despite the challenges posed by the government before the school education system 
in 1920th years, there has been significant problems associated with the lack of funding of this 
sphere of social life. Lack of qualified personnel is primarily from the national environment able 
to work to reform the school system also affects the level of literacy of the population. Another 
problem, which was the carrying-on of the Soviet government, is the shortage of schools in the 
national outskirts and the ability to embrace everyone to get an education.

Keywords: school, education, Altai Republic, national minorities, religious worldview, 
Mullah, anti-religious propaganda.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-08

Революционные события, произошедшие в России в 1917 г., и создание нового госу-
дарства требовали изменений в организации не только политической, но и соци-
альной жизни страны. Серьезные изменения стали происходить в правовом по-

ложении и деятельности религиозных общин как по всей стране, так и на Алтае [Даш-
ковский, Зиберт, 2016; 2017]. Одной из важнейших задач, вставшей перед правитель-
ством большевиков, стала организация советского школьного образования. В 1918 г. 
правительством был издан Декрет об отделении церкви от государства и школы от цер-
кви [Электронный фонд…]. В этом же году началась работа съездов учителей. Задачей 
данных съездов было выработать новую систему образования, которая способствова-
ла бы воспитанию советского гражданина [Ракунов, 2011].

Важнейшей задачей, которую ставило перед собой правительство при реформиро-
вании системы школьного образование в постреволюционные годы, являлось разру-
шение имперской школьной системы. Именно школа нового типа должна была стать, 
по мнению лидеров cоветского политического режима, идеологическим инструментом 
в воспитании коммуниста. В результате на разрушение старой системы школьного об-
разование был направлен ряд законодательных актов, принимаемых начиная с 1918 г. 
В принятых нормативных документах утверждался светский характер обучения, пра-
во преподавания на родных языках, введение во всех типах школ совместного обуче-
ния мальчиков и девочек и ряд других новшеств [Быкова, 2011: 183–184].



83

Указанные тенденции коснулись не только европейской части страны, но и регио-
нов Сибири, в том числе Алтая. В результате основой формирования новой системы 
школьного образования на Алтае, как и в других регионах, особенно полиэтничных, 
стали Положение о единой трудовой школе РСФСР, принятое ВЦИК и Совнаркомом 
РСФСР 16 октября 1918 г., и Постановление «О переустройстве школ национальных 
меньшинств» от 31 октября 1918 г., принятое Наркомпросом РСФСР [Собрание уза-
конений…, 1942].

В 1918 г. Наркомпрос разработал и разослал рекомендации по организации обра-
зовательной работы школьной системы, а в 1920 г. опубликовал первый учебный план, 
который носил лишь рекомендательный характер и не являлся обязательным для ис-
полнения. Предметы и количество часов в данном плане определялись по группам 
или классам [Ракунов, 2011].

Для реализации поставленных перед школами задач необходимо было увеличить 
количество учителей, которые не были бы знакомы с имперской системой образова-
ния и понимали свою роль в новой советской школьной системе. В связи с этим по всей 
стране стали организовывать учительские курсы. Территория Алтая также не осталась 
в стороне от этого процесса. Так, в 1920 г. всем революционным областным комитетам 
Алтайской губернии сообщалось о том, что в селе Чемал 15 сентября 1920 г. открыва-
ются учительские курсы для лиц обоего пола в возрасте от 16 до 30 лет, владеющих гра-
мотой и хорошо знающих алтайский язык, так как данные курсы направлены на под-
готовку учителей национальных школ [ГАСПД РА. ФР. 310. Оп. 1. Д. 3. Л. 1]. Несмотря 
на открытие курсов для подготовки учителей, тем не менее, нехватка педагогических 
кадров ощущалась на всей территории России. Для того, чтобы решить эту проблему 
на Алтае, в регионе вводилась обязательная учебно-трудовая повинность для членов на-
учных секций, профессоров, преподавателей и студентов вузов Сибири. Это было спе-
циально закреплено приказом Алтайского районного революционного комитета по от-
делу народного образования от 13 августа 1920 г. [ГАСПД РА. ФР. 310. Оп. 1. Д. 3. Л. 2].

Потребность в педагогических кадрах, а также в людях, способных вести просвети-
тельскую деятельность, в том числе и среди национальных меньшинств, была связана 
с задачей правительства по ликвидации неграмотности в советском обществе и под-
готовке национальных кадров для различных сфер деятельности [Халитова, 2010: 155]. 
В декабре 1919 г. Советом Народных Комиссаров был принял декрет «О ликвидации 
безграмотности среди населения РСФСР». По этому декрету все население от 8 до 50 лет 
обязано было обучаться грамоте на родном или русском языке. В декрете также преду-
сматривались организация учета неграмотных, предоставление помещений для заня-
тий кружкам по ликвидации безграмотности (кружкам ликбеза) и строительство но-
вых школ. В 1920 г. была создана Всероссийская чрезвычайная комиссия по ликвида-
ции безграмотности, которая существовала до 1930 г. [Кенжебаева, 2011: 139].

Важно отметить, что кампания по ликвидации безграмотности в 20‑е гг. XX в. на-
чинает охватывать значительную часть населения страны. Профессиональных педаго-
гов для всех ликбезов не хватало, поэтому к обучению взрослых были привлечены сту-
денты и даже старшеклассники, которые были не просто грамотными людьми, а имели 
за плечами уже несколько классов 2‑й ступени [Масленкин, 2009: 69]. Для успешной ра-
боты по ликвидации безграмотности по всей стране были организованны ячейки об-
щества «Долой неграмотность», задачей которых было содействие в организации про-
светительской работы. В 1923 г. Народным комиссариатом внутренних дел был утвер-

Дашковский П. К., Шершнёва Е. А. Этнорелигиозный аспект развития образования на Алтае...



84 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

жден устав общества «Долой неграмотность». Согласно уставу ячейка общества «До-
лой неграмотность» может быть организована при любой организации, ее задачей яв-
ляется борьба с неграмотностью в своем районе. Членами общества могут стать лица, 
достигшие восемнадцатилетнего возраста, независимо от своего пола, возраста и со-
циального положения. Существовать данное общество должно было за счет государ-
ственных субсидий, а также членских взносов [ГАСПД РА. ФР. 117. Оп. 1. Д. 9].

Следует отметить, что в отчете Ойратского облисполкома о ликвидации неграмот-
ности за 1924 г. сообщалось о проблемах, вставших при организации системы образо-
вания в регионе. Постановлением Всероссийской чрезвычайной комиссии по ликви-
дации безграмотности на территории Ойратской области (позднее Ойротской) необ-
ходимо было открыть 23 алтайских и три русских пункта ликвидации безграмотно-
сти. Одной из проблем, как отмечалось облисполкомом, стало отсутствие подготов-
ленных кадров, а также необходимой учебой литературы [ГАСПД РА. ФР. 33. Оп. 1. 
Д. 42. Л. 21].

Нужно подчеркнуть, что в первые годы советской власти перед правительством 
встал вопрос о финансировании системы образования в стране. При этом принимае-
мые законодательные акты, провозглашавшие обязательное просвещение всего трудо-
вого народа, требовали определенных материальных затрат, которых молодое советское 
государство, ведущее борьбу за отстаивание своих политических прав, не имело. Если 
для подготовки учителей, а также ведения борьбы с неграмотностью среди взрослого 
населения вводили учебно-трудовую повинность, либо данная обязанность возлагалась 
на учителей местных школ, то вопрос организации школьного образования оставался 
до конца не решенным. Согласно декрету СНК от 15 сентября 1921 г. «О мерах к улуч-
шению снабжения школ и других просветительных учреждений» вся ответственность 
за материальное обеспечение была переложена на местные органы советской власти 
в регионах [О мерах к улучшению…]. В рамках реализации данного декрета к 1923 г. 
содержание учебных заведений окончательно было переведено на места, что создало 
финансовые проблемы для экономически слаборазвитых регионов, к которым можно 
отнести и Ойратскую автономную область [Номогоева, 2009: 91].

В связи с принятыми мерами количество учебных заведений начинает сокращать-
ся, так как встает проблема с их содержанием. Так, для многих сельских школ основ-
ной проблемой того времени становится обеспечение учебного заведения дровами. 
Местные органы также сталкиваются с проблемой выделения зданий под школы либо 
строительства новых школ. На местах данная проблема решалась различными спосо-
бами. Так, в протоколе заседания президиума Ойратского областного исполнительно-
го комитета от 1923 г. указано, что поскольку в с. Усть-Кокса отсутствуют религиозные 
общины, то здание молитвенного дома следует передать под школу [ГАСПД РА. ФР. 33. 
Оп. 1. Д. 7. Л. 36]. При этом важно отметить, что отсутствие в данном селе религиозных 
общин маловероятно, если учитывать степень религиозности населения. Другое дело, 
что местные органы власти могли препятствовать деятельности религиозных общин, 
а порой и замалчивали факты их существования, стремясь показать успехи в реализа-
ции атеистического курса руководства страны.

Начиная с 1923 г. наблюдаются коренные изменения в системе школьного образо-
вания, вводится «комплексная программа». В основу данной программы было поло-
жено воспитание и обучение ребенка по принципам политизации и идеологизации. 
Ребенок становится средством построения коммунистического общества. Кроме того, 



85Дашковский П. К., Шершнёва Е. А. Этнорелигиозный аспект развития образования на Алтае...

«комплексная программа» ставила своей задачей не изучение конкретных предметов, 
а подготовку специалистов, умеющих применить полученные теоретические знания 
на практике в организации общества [Быкова, 2011: 186].

В 1923 г. был принят новый школьный Устав, в котором в противовес Уставу 1918 г. 
уже не говорилось о нейтральном отношении к религии. На первый план в советской 
школе выходила антирелигиозная пропаганда. В школах также была устранена свобо-
да преподавания, а учебный план становился обязательным и не мог корректировать-
ся на местах. Более того, единоличное правление назначенного директора ставилось 
выше школьного совета [Бердова, 2008: 230].

Позиция советского правительства в отношении религиозного аспекта в систе-
ме образования была однозначно отрицательной. Задачей советской школы объ-
являлась необходимость избавления от любых религиозных обрядов и вынос икон 
за пределы школьных стен [Яшина, 2011: 203]. Не являлись исключением в этом от-
ношении и школы Сибири, в том числе расположенные на Алтае, что подтвержда-
ют архивные материалы. Так, например, Бийский отдел народного образования на-
правил в 1920 г. в Кош-Агачский волревком разъяснения о работе школ, где указал, 
что система школьного образования отделена от церкви. В связи с этим было пред-
писано, что в школах не должны обсуждать религиозные темы, а также разрешать 
контакты учеников с представителями религиозных общин. Данные требования сле-
довало разъяснить на сельском сходе. Отдел народного образования обратил также 
внимание на то, что в Сибири проживает много национальностей, которые придер-
живаются различных религиозных традиций, и если государство разрешит соблю-
дение религиозных предписаний какой‑либо одной конфессии, то это может приве-
сти не только к ущемлению религиозных, но и в первую очередь национальных прав 
[ГАСПД РА. ФР. 310. Оп. 1. Д. 3. Л. 13].

Важно подчеркнуть, что в 20‑е гг. XX в. в рамках программы всеобщего образова-
ния особое внимание начинают уделять национальному образованию. Именно всеоб-
щая грамотность населения, по мнению правительства, должна была избавить граждан 
от национального неравенства внутри полиэтничного государства [Кагазежев, 2016: 31]. 
В Декларации прав народов России, принятой Советом Народных Комиссаров РСФСР 
еще в 1917 г., были провозглашены основные принципы советской национальной поли-
тики. Советское правительство декларировало равноправие языков, и самое главное — 
право на обучение в школе на родном языке [Халитова, 2010: 156].

Следует отметить, что в национальных автономиях советского государства вопрос 
об организации системы образования стоял еще более остро, чем в других регионах, 
поскольку было необходимо организовать именно национальные школы. В связи с тем, 
что обучение в национальных школах было организованно на родном языке, продол-
жительность начального обучения увеличивалась на один год. Таким образом, главное 
место в школе первой ступени в послереволюционный период отводилось изучению 
родного языка и арифметики. Несмотря на поддержание со стороны государства идеи 
всеобщего образования, национальные школы начинают испытывать серьезные труд-
ности. В национальных районах была слабо развита школьная система, а также отме-
чалась нехватка национальных кадров и недостаточное количество учебников и учеб-
ных пособий на родном языке [Ершова, 2006]. Национальные учреждения образова-
ния стремились обеспечить себя необходимыми учебными материалами, беря на себя 
обязательства по их покупке. Так, в 1924 г. между полномочным представительством 



86 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

Ойратской автономной области и Центральным издательством народов СССР был за-
ключен договор о том, что издательство обязуется издать на ойратском языке «Бук-
варь», «Первую книгу для чтения» и «Задачник» [ГАСПД РА. ФР. 33. Оп. 1. Д. 44. Л. 65].

Однако следует отметить, что местные органы власти далеко не всегда целенаправ-
ленно расходовали средства, выделяемые на ликвидацию безграмотности. Так, в про-
токоле заседания большого президиума Казахского Центрального исполнительного 
комитета от 1924 г. сообщалось, что население Казахской республики является одним 
из самых отсталых в культурном и образовательном плане, а неграмотное население 
составляет 84,6 %. Как следует из указанного документа, число неграмотного населения 
в возрасте от 14 до 30 лет очень велико. При этом 1/3 этого населения составляют рус-
ские и 2/3 казахи. При этом, несмотря на всю сложность ситуации в регионе, например, 
Акмолинский губернский отдел народного образования потратил выделенные средства 
на содержание театра и выплату жалованья артистам вместо создания в своем регионе 
пунктов ликвидации неграмотности [ГАСПД РА. ФР. 33. Оп. 2. Д. 7. Л. 6].

Важно подчеркнуть, что вопрос открытия национальных школ требовал участия 
не только местных властей, но и самого населения. Так, на заседании Кош-Агачско-
го аймакисполкома от 28 января 1926 г. было принято решение об открытии казах-
ской школы. Для этого, как отмечалось, необходимо провести разъяснительную ра-
боту среди населения, а также создать ревизионную комиссию, которая оценила бы 
расходы по содержанию и постройке школы. Школа должна была иметь сельско-
хозяйственный уклон, и с этой целью ей необходимо было выделить землю. Кро-
ме того, требовалось создать смету на открытие в школе мастерских, а также по-
строить интернат. Аймакисполком обратился в областной отдел народного обра-
зования с просьбой предоставить второго учителя в казахскую школу. На заседа-
нии аймакисполкома было также отмечено, что не все национальные кадры, назна-
ченные содействовать организации системы школьного образования, соответству-
ют занимаемой должности. Например, руководитель Кокоринской школы-инерна-
та Шарипов не знает теленгитский язык, а также не имеет ни должной квалифика-
ции, ни заинтересованности в организации образовательного процесса [ГАСПД РА. 
ФР. 19. Оп. 1. Д. 22. Л. 34–35об.].

В то же время в ряде случаев фиксировалась успешная работа по организации на-
ционального школьного образования. Так, согласно протоколу заседания казахско-
го школьного совета Кош-Агачского аймака, работа школы была признана удовле-
творительной. Кроме того, была также отмечена потребность обучения детей, в свя-
зи с чем школьный совет решил обратиться в областной отдел народного образова-
ния с просьбой увеличить число мест в интернате до 40 человек. Совет отметил по-
требность в открытии еще трех школ в разных районах аймака. Кроме того, совет ре-
шил обратиться с просьбой к областному отделу народного образования о разреше-
нии самостоятельно приобретать учебную литературу на казахском языке. На заседа-
нии школьного совета отмечалась необходимость учитывать национальные особен-
ности при разработке учебного плана для такого вида школ. Разработанный школь-
ным советом план было решено рассмотреть на съезде учителей и утвердить его в об-
ластном отделе народного образования [ГАСПД РА. ФР. 19. Оп. 1. Д. 27. Л. 20–21]. Кош-
Агачским исполкомом было отмечено, что следует уделить особое внимание организа-
ции школьного обучения, а именно срокам обучения в национальных школах [ГАСПД 
РА. ФР. 19. Оп. 1. Д. 56. Л. 4–4об].



87Дашковский П. К., Шершнёва Е. А. Этнорелигиозный аспект развития образования на Алтае...

Нужно обратить внимание на то, что в 20‑е гг. XX в. наблюдается нехватка на Ал-
тае учебных заведении второй ступени, направленных на подготовку учащихся для об-
учения в техникумах и институтах. Обучение же за пределами родного села для мно-
гих жителей было невозможным, так как это требовало дополнительных материаль-
ных затрат. Данный факт подтверждает направленное в 1927 г. в Ойратский отдел на-
родного образования председателем аймакисполкома сведения о том, что в истекшем 
году воспитанники интернатов успешно окончили местные школы. Однако продолжать 
обучение такие учащиеся далее не могут, так как являлись беспризорниками либо вы-
ходцами из бедных семей. Однако для развития общества необходимо было дальней-
шее обучение алтайского и казахского населения. В этой связи аймакисполком хода-
тайствовал о бронировании 8 мест в Чемальском и Улалинском интернатах для наи-
более развитых воспитанников, а также просил возбудить ходатайство перед Нарком-
просом Казахской АССР о приеме шести воспитаников-казахов для обучения в Орен-
бургской казахской школе повышенного типа.

Поскольку в аймаке средств для отправки указанных воспитанников-казахов 
не было, то посылался соответствующий запрос с просьбой также выделить сумму 
для их отправки в Казахстан [ГАСПД РА. ФР. 19. Оп. 1. Д. 27. Л. 18]. Народным комис-
сариатом просвещения Казахской АССР сообщалось о готовности принять на обуче-
ние пять мальчиков. Однако все расходы по их отправке должна была взять на себя ко-
мандирующая сторона [ГАСПД РА. ФР. 19. Оп. 1. Д. 56. Л. 7]. В результате председате-
лем аймачного исполнительного комитета было сообщено в областной отдел по поли-
тико-просветительной работе о командировании троих учеников-казахов в совпарт-
школу Омска. В отношении же ранее заявленной просьбы о резервировании мест в Че-
мальском и Улалинском интернатах было отказано в связи с их нехваткой [ГАСПД РА. 
ФР. 19. Оп. 1. Д. 27. Л. 43].

Нужно подчеркнуть, что одним из важнейших пунктов в работе учителя в послере-
волюционные годы становится установление контактов с населением. Учителя должны 
были проводить внеклассную работу по подготовке агитспектаклей, а также занимать-
ся общественно-политической работой среди местного населения [Бердова, 2008: 234]. 
Успешность такой работы была отмечена в отчете Казахско-Киргиской школы-интер-
ната Кош-Агачского аймака Ойратской автономной области за 1926–1927 гг. Благодаря 
регулярным собраниям родителей, проводимым учителем Казахско-Киргиской шко-
лы, была решена проблема, связанная с внушением со стороны мулл и беев идей о том, 
что дети, поступившие в школу, будут увезены из села и отданы в солдаты [ГАСПД РА. 
ФР. 19. Оп. 1. Д. 27. Л. 27–27об.].

Несмотря на проводимую среди местного населения работу вопрос женского об-
разования в национальной среде в середине 20‑х гг. XX в. оставался по‑прежнему од-
ним из самых сложных. По данным Центрального статистического управления (ЦСУ) 
в 1925–1926 учебном году девочки составляли в РСФСР только 35,6 % всех учащихся 
школы первой ступени. В городах этот процент достигал 49 %, а в сельской местности 
падал до 33,6 % [Ершова, 2006]. Данные цифры подтверждаются данными по Ойратской 
автономной области. Так, согласно статистике по Кош-Агачскому аймаку насчитыва-
лось 9 школ первой ступени, в которых обучалось 228 мальчиков и всего 63 девочки. 
В этом же аймаке была одна школа второй ступени, где обучалось 13 мальчиков и одна 
девочка. В аймаке имелась также одна изба-читальня, которую посещали 13 мужчин 
и 7 женщин [ГАСПД РА. ФР. 19. Оп. 1. Д. 93. Л. 34].



88 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

Несмотря на ряд мер, проводимых в 20‑е гг. XX в. по организации школьного обра-
зования на Алтае, образовательные учреждения по‑прежнему испытывали ряд проблем. 
Такие сложности вновь были выявлены в рамках учительских конференций, проходив-
ших в 1928–1929 гг. На основании проведенных учительских конференций были сдела-
ны выводы, что обучение в алтайских школах носит поверхностный характер. При этом 
недостаточно ведется просветительская и общественная работа среди как учеников, так 
и их родителей. Кроме того, отсутствовала необходимая литература на ойратском язы-
ке, а также учебные планы. Отмечалось также, что особое внимание следует уделить 
антирелигиозной пропаганде, которая велась несистематично. Например, в архивных 
документах указывается, что когда вставал вопрос о религии, учитель просто говорил 
о том, что тема религии будет рассмотрена в 4‑й группе. При этом от учителей требо-
вали, чтобы они разъясняли учащимся ограниченность религиозного мировоззрения, 
а религию трактовали как пережиток прошлого. В результате, как видно из докумен-
тов, учащиеся не могли сформировать четкие представления о том, нужно или нет ве-
рить в бога [ГАСПД РА. ФР. 55. Оп. 1. Д. 70. Л. 22–33].

Следует отметить, что в рамках учительской конференции, проходившей в 1929 г., 
в докладе «Об основных задачах учебного года» было отмечено, что при решении вос-
питательной задачи должен стоять вопрос коммунистического воспитания, который 
включает в себя интернациональные и антирелигиозные взгляды. Данная проблема 
встала в связи с тем, что наблюдалось враждебное отношение между учащимися — 
русскими и алтайцами, приводящее к дракам и отсутствию взаимопомощи. Относи-
тельно антирелигиозной работы было отмечено, что некоторые учителя сами склон-
ны к исполнению религиозных обрядов. Неслучайно в квартирах учителей часто со-
хранялись иконы. Кроме того, родственники учителей нередко были замечены в со-
блюдении обрядов. В ряде случаев отмечалось, что в регионе отмечено пассивное от-
ношение к непосещению учащимися школы в дни церковных праздников [ГАСПД РА. 
ФР. 55. Оп. 1. Д. 139. Л. 2].

Следует обратить внимание на то, что вопрос посещения учащимися школ подни-
мался неоднократно. Так, на съезде крестьянского общества Усть-Коксинского райис-
полкома в 1926 г. предписывалось обязательное посещение школы. В случае уклоне-
ния от посещения учащимися учебного заведения учителю следовало сообщить о та-
ких фактах в исполком [ГАСПД РА. ФР. 117. Оп. 1. Д. 45. Л. 91].

Необходимо учитывать тот факт, что деревенские учителя не обладали достаточ-
ным уровнем общеобразовательной подготовки и в большинстве случаев не были 
готовы к роли «проводников коммунистических идей». Уроки политграмоты у них 
вообще не получались. И дело здесь было не только в отсутствии каких‑либо ме-
тодических пособий. Разобраться в установках коммунистического воспитания 
или же политехнического обучения можно было только после соответствующего 
обучения или самообразования. Но свободного времени у деревенского учителя 
практически не оставалось, так как он был загружен работой по ликвидации без-
грамотности. Важно подчеркнуть, что введение новой системы образования при-
вело к падению не только успеваемости, но и дисциплины, так как любые формы 
наказания категорически запрещались [Ермолов, 2009: 151]. В рамках подготовки 
учителей в 1926 г. Народным комиссариатом просвещения отмечалась необходи-
мость уделить особое внимание учителям из национальной среды. Для это пред-
полагалось направить их на курсы в Барнаул с целью знакомства с основными за-



89Дашковский П. К., Шершнёва Е. А. Этнорелигиозный аспект развития образования на Алтае...

дачами советского строительства в стране в целом и на Алтае в частности [ГАСПД 
РА. ФР. 19. Оп. 1. Д. 56. Л. 5–5об.].

Задачей учительской конференции 1929 г. было выработать меры, способствующие 
улучшению школьного образования. Так, в рамках конференции были разработаны 
планы обучения для различных групп школы. Было уделено также внимание формиро-
ванию различных тем, связанных со здоровьем, уборкой урожая, и обсуждению роли 
религии в данных вопросах. Отдельно рассматривался вопрос о необходимости чтения 
литературы, а также выявления и разъяснения в ней образов нечистой силы [ГАСПД 
РА. ФР. 55. Оп. 1. Д. 139]. При этом антирелигиозную работу рекомендовали в рамках 
школы увязывать с деятельностью ячейки общества безбожников. Школа должна была 
принимать самое активное участие в анитрелигиозных кампаниях. Кроме того, следо-
вало выявить религиозность самих детей. Для этого школа должна была организовы-
вать экскурсии в «странные» (священные) места, чтобы показать отсутствие наделе-
ния их сверхъестественными силами. Кроме того, предписывалось читать атеистиче-
скую литературу, в том числе газету «Безбожник». Для более успешной атеистической 
работы школам рекомендовалось организовать кружок «Безбожник», а также готовить 
стенгазету и создать в образовательном учреждении «уголок безбожника» [ГАСПД РА. 
ФР. 55. Оп. 1. Д. 139. Л. 96–97].

Еще одна проблема, которая была рассмотрена на конференции, это интернацио-
нальное воспитание. Для знакомства с интернациональной работой советского государ-
ства в школах предлагалось ввести чтение газет [ГАСПД РА. ФР. 55. Оп. 1. Д. 139. Л. 98–
98 об.]. Для организации интернационального воспитания конференцией было пред-
ложено организовать переписку со школами, где обучались лица других националь-
ностей [ГАСПД РА. ФР. 55. Оп. 1. Д. 139. Л. 142]. При решении данного вопроса была 
принята резолюция, согласно которой учитель должен устранить различные клички, 
связанные с национальными особенностями, проводить беседы, как со школьниками, 
так и со взрослым населением. Следует также организовывать художественные вечера 
и проводить беседы о вреде национальной розни. В должностную инструкцию учите-
ля предлагалось ввести обязанность об обеспечении школы литературой по вопросам 
интернационального воспитания [ГАСПД РА. ФР. 55. Оп. 1. Д. 139. Л. 199].

Наряду с учительской конференцией в 1929 г. планировалось проведение второго 
Всероссийского съезда общества «Долой неграмотность» с целью оценить работу этой 
организации. В рамках подготовки к данному съезду всем краевым, областным, губерн-
ским и окружным советам данного общества было предписано собрать информацию 
о своей деятельности. Особое внимание следовало уделить национальным меньшин-
ствам в оценке ситуации с количеством неграмотного населения в их среде [ГАСПД РА. 
ФР. 55. Оп. 1. Д. 71. Л. 67–68].

Таким образом, в рамках формирования новой системы советского школьного об-
разования перед правительством в 20‑е гг. XX в. встало множество проблем, часть 
из которых так и не была решена. Одной из важнейших проблем, стоящих перед госу-
дарством, становится создание сети национальных школ и вовлечение «национально-
го компонента» в образовательный процесс. Однако на национальных окраинах госу-
дарства остро стояла проблема с нехваткой как самих национальных школ, так и учи-
телей, владеющих языком и способных внедрить новые программы подготовки уча-
щихся. Нехватка учителей и чрезмерная их занятость в вопросах ликвидации негра-
мотности среди населения страны приводила к еще одной проблеме — возможности 



90 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

проведения антирелигиозной работы среди учащихся. При этом антирелигиозная ра-
бота в образовательном секторе становилась одним из основных факторов воспита-
ния подрастающих поколений.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бердова О. В. Из истории школьного образования и костромского учительства пе-

риода формирования советской школы (1918–1930‑е гг.) // Вестник Костромского гос. 
ун-та им. Н. А. Некрасова. 2008. Т. 14. С. 228–234.

Быкова Е. Ю. Реформирование системы школьного образования в СССР в 1917–
1930 гг.: организационные и идеологические аспекты // Вестник Томского гос. ун-та. 
2011. № 1. С. 179–189

Государственный архив социально-правовой документации Республики Алтай 
(ГАСПД РА). ФР. 19.

ГАСПД РА. ФР. 33.
ГАСПД РА. ФР. 55.
ГАСПД РА. ФР. 117.
ГАСПД РА. ФР. 310.
Дашковский П. К., Зиберт Н. П. Влияние государственно-конфессиональной поли-

тики на положение религиозных общин Алтая в первые годы советской власти // Из-
вестия Алтайского гос. ун-та. 2016. № 4 (92). С. 50–56.

Дашковский П. К., Зиберт Н. П. Изъятие церковных ценностей на территории Ал-
тайской губернии в начале 20‑х гг. XX в // Известия Алтайского гос. ун-та. 2017. № 2 
(94). С. 88–93.

Декрет об отделении церкви от государства и школы от церкви // Электронный фонд 
правовой и нормативно-технической документации. [Электронный ресурс]. — URL: 
http://docs.cntd.ru/document/9054838 (дата обращения: 19.10.2017).

Ермолов В. А. Реформа школьного образования в рамках культурной политики со-
ветской власти в 20‑х гг. ХХ века (на примере Новгородской губернии) // Общество. 
Среда. Развитие. 2009. № 2. С. 143–157.

Ершова О. В. Начальное образование в РСФСР в 1920‑е годы: исторический опыт // 
Вестник Чувашского гос. ун-та. 2006. № 5. С. 15–21

Кагазежев Б. С. История развития народного образования в Адыгейской автономной 
области в 20–30‑е годы XX века // Вестник Адыгейского гос. ун-та. 2016. № 4. С. 30–34

Кенжебаева С. Е. Идейно-политическая борьба в области культуры и образования 
в Казахстане в 20–30‑е годы XX века // Вестник Астраханского государственного тех-
нического ун-та. 2011. № 2. С. 137–143.

Масленкин А. И. Роль общеобразовательной школы в подготовке рабочих в 1920–
1930‑е годы (по материалам Верхневолжья) // Наука и школа. 2009. № 3. С. 68–70

Номогоева В. В. Государственная политика в сфере материально-финансового обес-
печения школьного образования в Бурятии (1920‑е гг.) // Власть. 2009. № 6. С. 90–93.

О единой трудовой школе Российской Социалистической Федеративной Советской 
Республики: Декрет Всероссийского Центрального Исполнительного Комитета Сове-
тов // Собрание узаконений и распоряжений правительства за 1917–1918 гг. Управле-
ние делами Совнаркома СССР. М., 1942 [Электронный ресурс]. — URL: http://istmat.
info/node/31601 (дата обращения: 19.10.2017).



91Дашковский П. К., Шершнёва Е. А. Этнорелигиозный аспект развития образования на Алтае...

О мерах к улучшению снабжения школ и других просветительных учреждений: Де-
крет СНК РСФСР от 15.09.1921 [Электронный ресурс]. — URL: http://www.consultant.
ru/cons/cgi/online.cgi?req=doc; base=ESU; n=9317#0 (дата обращения: 19.10.2017)

О школах национальных меньшинств: Постановление Народного комиссариата 
просвещения // Собрание узаконений и распоряжений правительства за 1917–1918 гг. 
Управление делами Совнаркома СССР. М., 1942 [Электронный ресурс]. URL: http://
istmat.info/node/31674 (дата обращения: 19.10.2017).

Ракунов В. А. Государственная политика в сфере школьного образования в 1920–
30‑х годах // Знание. Понимание. Умение: информационный гуманитарный портал. 
2011. № 1 [Электронный ресурс]. URL: http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2011/1/Rakunov_
Formal_Education/ (дата обращения: 19.10.2017).

Халитова А. М. Языковая политика в СССР в 1920–1930 гг.: региональный опыт // 
Вестник Башкирского гос. ун-та. 2010. Т. 15. № 1. С. 155–157.

Электронный фонд правовой и нормативно-технической документации [Электрон-
ный ресурс]. URL: http://docs.cntd.ru/document/9054838.

Яшина М. А. Антирелигиозные образование и воспитание в СССР в 1920‑е годы: 
уроки истории и современность // Вестник Челябинского государственного педагоги-
ческого ун-та. 2011. № 3. С. 201–208.

REFERENCES
Berdova O. V. Iz istorii shkol’nogo obrazovaniya i kostromskogo uchitel’stva perioda 

formirovaniya sovetskoi shkoly (1918–1930‑e gg.) [From the history of the school and 
Kostroma teaching the period of the formation of the Soviet school (1918–1930‑ies)]. Vestnik 
KGU im. N. A. Nekrasova. [Vestnik of KSU. N. A. Nekrasov]. 2008. Thom 14. Pp. 228–234 (in 
Russian).

Bykova E. Yu. Reformirovanie sistemy shkol’nogo obrazovaniya v SSSR v 1917–1930 
gg.: organizatsionnye i ideologicheskie aspekty [Reforming the system of school education 
in the USSR in 1917–1930: organizational and ideological aspects]. Vestnik Tomskogo 
gosudarstvennogo universiteta. [Bulletin of the Tomsk state University]. 2011, no. 1. Pp. 179–
189 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv sotsial’no-pravovoi dokumentatsii Respubliki Altai (GASPD RA) 
[State archive of socio-legal documentation of the Republic of Alta]. Fund 19 (in Russian).

GASPD RA. Fund 33 (in Russian).
GASPD RA. Fund 55 (in Russian).
GASPD RA. Fund 117 (in Russian).
GASPD RA. Fund 310 (in Russian).
Dashkovskii P. K., Zibert N. P. Vliianie gosudarstvenno-konfessional’noi politiki na 

polozhenie religioznykh obshchin Altaia v pervye gody sovetskoi vlasti [The influence of 
state-confessional policy on the status of religious communities of the Altai Republic in the 
first years of Soviet power]. Izvestiia Altaiskogo gosudarstvennogo universiteta [News of Altai 
state university]. 2016. № 4 (92). Pp. 50–56 (in Russian).

Dashkovskii P. K., Zibert N. P. Iz’iatie tserkovnykh tsennostei na territorii altaiskoi gubernii 
v nachale 20‑kh gg. XX v [The confiscation of Church property in the territory of the Altai 
province in the early 20‑ies of xx century]. Izvestiia Altaiskogo gosudarstvennogo universiteta 
[News of Altai state university [. 2017. № 2 (94). Pp. 88–93 (in Russian).



92 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

Dekret Vserossiiskogo Tsentral’nogo Ispolnitel’nogo Komiteta Sovetov. O Edinoi Trudovoi 
Shkole Rossiiskoi Sotsialisticheskoi Federativnoi Sovetskoi Respubliki [The Decree Of The All-
Russian Central Executive Committee Of Soviets. On The Single Labor School Of The Russian 
Socialist Federative Soviet Republic]. Sobranie uzakonenii i rasporyazhenii pravitel’stva za 
1917–1918 gg. Upravlenie delami Sovnarkoma SSSR. M., 1942 [The collection of legalizations 
and orders of the government in 1917–1918, the Management of the Affairs of the people’s 
Commissars of the USSR, Moscow, 1942]. Available at: http://istmat.info/node/31601 (accessed 
October 19, 2017) (in Russian).

Dekret ob otdelenii tserkvi ot gosudarstva i shkoly ot tserkvi [The decree about branch 
of Church from state and school from Church]. Elektronnyi fond pravovoi i normativno-
tekhnicheskoi dokumentatsii [Electronic Fund of legal and normative-technical documentation]. 
Available at: http://docs.cntd.ru/document/9054838 (accessed October 19, 2017) (in Russian).

Dekret SNK RSFSR ot 15.09.1921 “O merakh k uluchsheniyu snabzheniya shkol i drugikh 
prosvetitel’nykh uchrezhdenii” [The decree of the SNK RSFSR from 15.09.1921 “On measures 
to improve the supply of schools and other educational institutions”]. Konsul’tant Plyus. 
[Сonsultant plus]. Available at: http://www.consultant.ru/cons/cgi/online.cgi?req=doc; 
base=ESU; n=9317#0 (accessed October 19, 2017) (in Russian).

Ermolov V. A. Reforma shkol’nogo obrazovaniya v ramkakh kul’turnoi politiki sovetskoi 
vlasti v 20‑kh gg. XX veka (Na primere Novgorodskoi gubernii) [Reform of school education in 
the framework of the cultural policy of the Soviet government in the 20‑ies of the XXth century 
(On the example of Novgorod province)]. Obshchestvo. Sreda. Razvitie. [Society. Environment. 
Development]. 2009. No. 2. Pp. 143–157 (in Russian).

Ershova O. V. Nachal’noe obrazovanie v RSFSR v 1920‑e gody: istoricheskii opyt [Primary 
education in the USSR in 1920‑e years: the historical experience]. Vestnik Chuvashskogo 
universiteta. [Bulletin of the Chuvash University]. 2006. No. 5. Pp. 15–21 (in Russian).

Kagazezhev B. S. Istoriya razvitiya narodnogo obrazovaniya v Adygeiskoi Avtonomnoi 
oblasti v 20–30‑e gody XX veka [The history of the development of public education in 
the Adygei Autonomous region in the 20–30‑ies of XX century]. Vestnik Adygeiskogo 
gosudarstvennogo universiteta. [Bulletin of Adyghe state University]. 2016, no. 4. Pp. 30–34 
(in Russian).

Kenzhebaeva S. E.  Ideino-politicheskaya bor’ba v oblasti kul’tury i obrazovaniya v 
Kazakhstane v 20–30‑ye gody XXveka [Ideological-political struggle in the field of culture 
and education in Kazakhstan in the 20–30‑ies of the XX century]. Vestnik Astrakhanskogo 
gosudarstvennogo tekhnicheskogo universiteta. [Vestnik of Astrakhan state technical University]. 
2011, no. 2. Pp. 137–143 (in Russian).

Maslenkin A. I. Rol’ obshcheobrazovatel’noi shkoly v podgotovki rabochikh v 1920–1930‑e 
gody (po materialam Verkhnevolzh’ya) [The role of secondary schools in training workers in 
the 1920–1930th years (on materials of the upper Volga region)]. Nauka i shkola. [Science and 
school]. 2009, no. 3. Pp. 68–70 (in Russian).

Nomogoeva V. V. Gosudarstvennaya politika v sfere material’no-finansovogo obespecheniya 
shkol’nogo obrazovaniya v Buryatii (1920‑e gg.) [State policy in the field of material-financial 
support of school education in Buryatia Republic (1920s)]. Vlast’. [Government]. 2009. no. 6. 
Pp. 90–93 (in Russian).

Postanovlenie Narodnogo Komissariata Prosveshcheniya. O shkolakh natsional’nykh 
men’shinstv [The Resolution Of National Commissariat Of Enlightenment. On the schools 
of national minorities]. Sobranie uzakonenii i rasporyazhenii pravitel’stva za 1917–1918 gg. 



93Баталко Т. И. Особенности национально-культурной политики белорусизации...

Upravlenie delami Sovnarkoma SSSR. M., 1942 [The collection of legalizations and orders 
of the government in 1917–1918, the Management of the Affairs of the people’s Commissars 
of the USSR, Moscow, 1942]. Available at: http://istmat.info/node/31674 (accessed October 
19, 2017) (in Russian).

Rakunov V. A. Gosudarstvennaya politika v sfere shkol’nogo obrazovaniya v 1920–30‑kh 
godakh [State policy in the sphere of school education in 1920–30‑ies]. Informatsionnyi 
gumanitarnyi portal “Znanie. Ponimanie. Umenie”. [Information humanitarian portal 

“Knowledge. Understanding. The ability to”]. 2011, no. 1. Available at: http://www.zpu-journal.
ru/e-zpu/2011/1/Rakunov_Formal_Education/ (accessed October 19, 2017) (in Russian).

Khalitova A. M. Yazykovaya poltika v SSSR v 1920–1930 gg: regional’nyi opyt [Language 
policy in the USSR in 1920–1930: a regional experience]. Vestnik Bashkirskogo universiteta. 
[Bulletin of Bashkir state University]. 2010, Thom 15, no. 1. Pp. 155–157 (in Russian).

Yashina M. A. Antireligioznye obrazovanie i vospitanie v SSSR v 1920‑gody: uroki istorii 
i sovremennost’ [Anti-religious education and upbringing in the USSR in 1920‑years: the 
lessons of history and modernity]. Vestnik Chelyabinskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo 
universiteta [Bulletin of the Chelyabinsk state pedagogical University]. 2011. No. 3. Pp. 201–
208 (in Russian).

Т. И. Баталко

Витебский филиал учреждения образования Федерации профсоюзов Беларуси 
Международный университет «МИТСО», Витебск (Белоруссия)

ОСОБЕННОСТИ НАЦИОНАЛЬНО-КУЛЬТУРНОЙ 
ПОЛИТИКИ БЕЛОРУСИЗАЦИИ  
(ПСИХОЛОГИЧЕСКИЙ АСПЕКТ)

Автор рассматривает психологический аспект широкой проблемы политики бело-
русизации. Современная белорусская историческая наука отказалась от позиции пря-
молинейного утверждения, что белорусизация, как и украинизация, были спланиро-
ванными заранее акциями, чтобы выявить лучшие силы этих народов, а затем обру-
шить на них массовые репрессии. Все было сложнее. Внутри страны были как свои 
горячие сторонники и энтузиасты белорусского возрождения, так и те, кто оказывал 
как активное, так и пассивное сопротивление его проведению. Не способствовала успе-
ху политики белорусизации и национальная дифференциация между городом и дерев-
ней, внося специфику и в языковую ситуацию — русскоязычный город и белорусско-
язычная деревня. Значительная часть белорусских служащих денационализировалась 
и от белорусского языка отказалась, предав его забвению как язык «мужицкий». Объ-
явление белорусского языка государственным и требования его знания и пользова-
ния им не могло не вызвать сопротивления русифицированной части чиновничества. 
К сожалению, дух кампанейщины витал в атмосфере тех лет и был легко обоняем даже 
темным и неграмотным крестьянином, у которого вследствие многовековой колониза-



94 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

торской политики сформировалось пассивное неприятие всего, что так или иначе свя-
зано с «беларускасцю».

Ключевые слова: белорусская национальная идея, культурный процесс, националь-
но-культурное строительство, политика белорусизации, противники и приверженцы 
национального возрождения.

T. I. Batalko

The Vitebsk Branch of the International University “MITSO”, Vitebsk (Belarus) 

PECULIARITIES OF THE NATIONAL–CULTURAL POLICY 
OF BELARUSIZATION (PSYCHOLOGICAL ASPECT)

The author considers the psychological aspect of the broad problem of Belarusian politics. 
Modern Belarusian historical science rejected the position of a straightforward assertion that 
belorussization, like ukrainization, was planned in advance to reveal the best forces of these 
peoples and then bring down massive repression on them. Everything was more complicated. 
Inside the country there were both ardent supporters and enthusiasts of the Belarusian revival, 
as well as those who provided both active and passive resistance to its conduct.

National differentiation between town and country didn’t contribute to the success of 
the policy of Belarusization and contributed to the specificity in the language situation — a 
city that speaks Russian and a village that speaks Belarusian. A significant part of Belarusian 
officials denationalized and avoided using Belarusian language, betraying his oblivion as the 
language <peasant>. The announcement of the Belarusian language as the state language and 
demands for his knowledge and use of it caused resistance of Russified part of the bureaucracy. 
Unfortunately, the spirit of campaigning soared in the atmosphere of those years and even a 
peasant could smell it, who due to centuries of colonial policy had passive rejection of all that 
is somehow related to the Belarusian language.

Keywords: The Belarusian national idea, the cultural process, the national cultural 
construction, the policy of belorussization, the opponents and adherents of the national revival.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-09

Стремление получить поддержку многонационального населения страны, завое-
вать доверие народа подтолкнули партию большевиков в 20‑е гг. ХХ в. начать 
национально-культурное строительство, которое в Беларуси получило назва-

ние «белорусизация».
Под белорусизацией принято понимать комплекс мер, направленных на развитие 

национальной культуры, создание литературного белорусского языка, проведение язы-
ковой политики, строительство национальной белорусской школы (с одновременной 
организацией школ для национальных меньшинств, населяющих республику), форми-
рование белорусских войсковых частей, перевод периодической печати, издательского 



95Баталко Т. И. Особенности национально-культурной политики белорусизации...

дела на белорусский язык, выдвижение и воспитание кадров из числа коренного насе-
ления (не только белорусского, но и представителей других национальностей, которые 
хорошо бы знали быт и местные условия). Одновременно решались задачи широкого 
распространения в массах знаний по истории, культуре, географии, литературе Бела-
руси. Таков далеко не полный перечень задач, которые призвана была осуществить по-
литика белорусизации, объявленная в республике «всерьез и надолго».

В белорусской научной исторической среде нет единства по вопросам целей, причин, 
механизмов, итогов, просчетов и, наконец, места политике национально-культурного 
возрождения (белорусизации) в белорусской истории [Борисенок, 2006: 111–117; Ва-
силевская, 1989: 25–26; Ершова, 2012: 527–535; Кароль, 1993: 118–164; Лозицький, 1989: 
16–20; Ненароков, 1990: 2–14; Платонов, 1998: 300–320]. Нам представляется, что че-
рез белорусизацию государственного аппарата (коренизацию) советское правитель-
ство рассчитывало сделать крестьянство своим союзником. Ведь белорусское кресть-
янство противостояло малочисленному русскоязычному городу, а это ослабляло по-
зиции города (и власти!) в деревне. Именно в этих целях политико-просветительную 
работу среди белорусских крестьян предполагалось вести на родном языке, о чем на-
стаивали подписанты знаменитого «заявления 32‑х». Следующей задачей, стоящей пе-
ред творцами белорусизации, было воспитание лояльной белорусской интеллигенции. 
Как показала дальнейшая история, они в этом преуспели. Важной целью в реализации 
политики национально-культурного строительства становится стремление большеви-
ков возглавить белорусское национальное движение, которое набирает популярность 
среди местных интеллигентов. И, наконец, необходимо отметить умелое использова-
ние достижений национальной политики во внешнеполитической деятельности и про-
паганде, которое принесло успех: разоружение белорусской эмиграции, прекратившей 
антисоветскую борьбу и признавшую БССР «единственным центром белорусского на-
ционального движения». Таким образом, одной из причин взятия курса на белорусиза-
цию была совокупность политических выгод и идеологических приоритетов.

Несомненно, что политика белорусизации была необходима. Это была прежде всего 
самая значительная попытка духовного самоподъема забитой нации, обретение ею сво-
его первородного лица, освобождение от несообразных подделок под него. Это был на-
циональный порыв, право на который белорусы добились своей революционной борь-
бой, упорным стремлением «людьми зваться». В период БНР благодаря деятелям газе-
ты «Наша Нiва» было сформировано свое белорусское сознательное ядро, свои куль-
турные достижения, своя государственная воля — у страны были все возможности 
для действительно своего, белорусского, а не иного пути, который бы означал прежде 
всего национальную культуру, суверенную политику и экономику. Это была, наконец, 
решительная заявка на самостоятельное духовное самодвижение, собственную исто-
рическую инициативу сквозь непроходимую толщу иноземщины. Тут было, однако, 
много наивного идеализма и явно недостаточно трезвой критической оценки нацио-
нальной ситуации, имевшей место в республике к началу 20‑х гг. Слишком большие 
последствия в народном сознании имели уходившие в глубокую историю русско-бе-
лорусские православные традиции, полуторавековое совместное существование двух 
славянских народов в едином государстве, усиленное распространение царскими вла-
стями русской духовности на новоприобретенных землях. Белорусские жители на офи-
циальном уровне слышали повсеместно русскую речь — от школьного ли учителя, пра-
вославного попа-батюшки или местного чиновника, а в северных и восточных районах 



96 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

Беларуси она вообще довлела над ними и в бытовом плане, так что вполне естествен-
но было многим («тутэйшым») гражданам считать себя русскими.

Особое положение занимали города, русско-еврейские по своему преимущественно-
му составу из‑за проходившей здесь черты оседлости евреев. Форпосты западнорусиз-
ма, очаги денационализации, местные города оказывали сильное сопротивление бело-
русской волне, в частности, в школьном обучении. Но и значительная масса крестьян-
ства не воспринимала никакой белорусской государственности, но видела свою даль-
нейшую судьбу только в пределах Российской державы. Это нашло отражение в вы-
ступлениях депутатов расширенного съезда сельсоветов Витебской губернии 25 июля 
1923 г.: «Мы белорусского языка не знаем и ни к какой Беларуси присоединяться не же-
лаем». Другой подчеркивал: «Мы все русские, чувствуем себя свободными граждана-
ми Российской республики» [ГАВО. Ф. 10050. Д. 624. Л. 85].

Да, население Витебщины в наибольшей степени ощущало на себе воздействие 
«русскости» в силу своего специфического географического положения. Северо-во-
сточные земли Беларуси значительно раньше вошли в состав России, так что мест-
ные жители, даже и признавая себя белорусами при опросе, прежде всего чувствовали 
на себе след богатой русской культуры. Тем более, что белорусская духовность не успе-
ла еще в элитарном плане достаточно мощно о себе заявить. У сельчан существовали 
мысли, что своя крестьянская речь — это для домашнего употребления, для здешних 
мелких нужд или забав, а учиться нужно на «ученом», «правильном» языке, на котором 
говорят в городе и от которого будет больше пользы в жизни — свой же и так с грехом 
пополам знаем. Болезненно проходило преодоление этой психологии, и она сказалась 
на сроках белорусизации.

Протоколы собраний того времени свидетельствуют о горячем накале споров, бес-
компромиссном разнобое мнений — в республике никак не могло быть единодушия 
по поводу обретения ею своего истинного лица. Тут уже неизбежной была тогда, ак-
туальной остается и в наше время проблема — что значит «истинное лицо», в чем его 
подлинные критерии. Видимо, прежде всего в родном белорусском языке, от которого 
когда‑то отошла социальная и духовная элита общества, перейдя сначала в польские, 
а затем русские культурные координаты. Руководители белорусизации — большевики 
В. Игнатовский, З. Жилунович, А. Балицкий, А. Червяков много делали на пути воз-
рождения и, в частности, в своем рабочем окружении были энергичными примерами 
употребления родной речи и перевода на нее всего делопроизводства. Именно с этих 
людей начиналось непосредственное воплощение идей белорусизации в жизнь, с их го-
рячей инициативы и непоколебимой веры в свое дело. Именно они наиболее полно от-
ражали в своей деятельности государственность белорусского голоса и стремились ре-
ально закрепить ее во всей республике.

Однако рядом с подлинными подвижниками белорусизации среди партийных и го-
сударственных руководителей, организаторов культурного процесса были и люди, чу-
жие по своей внутренней сущности белорусскому духу и поставленные, таким обра-
зом, в противоречивое положение. С одной стороны, над ними довлела партийно-го-
сударственная дисциплина, а с другой — очень не лежала душа к порученному делу. 
И в любом случае они находили возможности для скрытого саботажа — подмену жи-
вого дела бумажной процентоманией, проявляли сверхэнергичный, едва ли не прово-
кационный энтузиазм, прямое неисполнение со ссылкой на объективные трудности. 
Выступая с официальными речами и отчетами в кабинетах, они говорили те слова, ко-



97Баталко Т. И. Особенности национально-культурной политики белорусизации...

торых от них требовали, в кулуарах же, благо единомышленников было много, часто 
ворчали и недовольно пожимали плечами. Понятно, что когда политика белорусиза-
ции была свернута, эти люди явились активными и старательными исполнителями го-
сударственной воли.

Отрицательная ситуация усиливалась существованием такого досадного явления, 
как «самосуйщина» — по имени главного героя сатирического произведения Андрея 
Мрия, белорусского писателя 1920‑х гг., «Записки Самсона Самосуя» — неуча и прохво-
ста, который, тем не менее, занимал определенную государственную должность и ор-
ганизовывал культурно-просветительский процесс. Раз за разом этот «просветитель» 
и «вестник новой культуры» попадает в абсурдные, нелепые положения, то организуя 
в городе массовое уничтожение собак, то проводя показательное тушение пожара у на-
доевших ему соседей, то создавая движение любителей культурно загорать. Конечно, 
Самосуй — это гипербола, но автор, работник сферы образования, имел для создания 
этого образа определенные основания, наблюдения, к которым нельзя было относить-
ся без досады. Ему встречались и лекторы-цитатчики, которые не могли толком от-
ветить ни на один вопрос слушателей, и «белорусизаторы», не владевшие доскональ-
но даже русским языком, и разные инспекторы и уполномоченные, которые говорили 
только языком лозунгов и приказов. Это были грустные результаты так называемого 
ленинского набора пополнения партийных рядов за счет интеллектуально неразвитых, 
но социально активных граждан, местных шариковых, для которых не только белорус-
ский язык, но и вообще культура были делом десятым. Легко можно представить, ка-
кой вред они наносили делу белорусского национального культурного строительства.

Как бы противоестественно это ни звучало, но противниками возрождения бело-
русской духовности были и труженики интеллектуальной сферы, белорусскоязычные 
по своему происхождению и форме деятельности. Далеко не все из них обладали той же 
духовной толерантностью, что и В. И. Пичета, первый ректор Белорусского государ-
ственного университета [Баранова, 2009: 178–186]. Не белорус, приехавший из Москвы, 
В. И. Пичета на заре белорусизации доказывал исторические права и основы белорус-
ского языка в своей статье «Белорусский язык как фактор национально-культурный» 
[Пичета, 1923: 35]. Ему противостояла значительная часть интеллектуальной элиты бе-
лорусского общества, которая стояла на позициях технократического подхода к разви-
тию послереволюционного общества. Эти люди не склонны были идеализировать роль 
белорусского языка и других примет белорусскости в развитии общества. Наоборот, 
они настаивали на том, что необходимы укрепление единой связующей формы инфор-
мационного простора, концентрация усилий на углубление интернационального мыш-
ления. Такой склад мыслей хорошо сочетался с идейными интернационалистскими мо-
тивами, а также с практической будничностью духовной жизни большинства местно-
го населения («Какая разница на каком языке говорить?») [Сухоцкая, 2010: 124–128].

За свои считанные годы белорусизация не смогла переломить отношения к бело-
русскому языку у значительной массы местной интеллигенции. К сожалению, и часть 
школьных учителей, призванных возрождать белорусский язык, относились к этой 
задаче с нигилизмом [Балiцкi, 1925: 117–208]. Так, в письме П. Голошевского, учителя 
Угольшинской школы, стоит вопрос: «Зачем возрождать забытый и утраченный бело-
русский язык? Ведь социализм должен стремиться к объединению… не идем ли мы 
в этом отношении назад, вместо того, чтобы идти вперед?» [ГАВО. Ф. 10062. Д. 620. 
Л. 43].



98 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

В 1928 г. сводка ОГПУ о политическом состоянии Оршанского округа характеризо-
вала отношение научно-педагогических кадров к белорусскому языку как пассивное со-
противление. Преподаватель рабфака Белгосакадемии сельского хозяйства Д. П. Титен-
ков в открытую заявлял: «С белорусским языком не только социализма, но даже Осин-
строя не построишь» [ГАВО Ф. 10062. Д. 620. Л. 448]. Впрочем, с ним боролись не ме-
нее непримиримо — «за упорное нежелание изучать белорусский язык и фактическое 
вредительство политике белорусизации» уволили с занимаемой должности [ГАВО. 
Ф. 10062. Д. 626. Л. 448]. Проявление национального нигилизма у значительной части 
населения не могло не волновать руководителей Наркомпроса. Выступая по этому по-
воду, нарком просвещения и белорусский историк В. Игнатовский рассуждал: «Поче-
му мы считаемся так с мнением крестьянина по вопросу о трудовой школе? Надо по-
мнить, что работа в школе — это специальность, поэтому надо спрашивать мнение спе-
циалиста» [НАРБ. Ф. 4. Оп. 2. Д. 17. Л. 197].

Примерно то же сказал и Я. Лесик, редактор «Вольной Беларуси», филолог, дея-
тель БНР, еще в сентябре 1917 г. по поводу бесконечных ссылок противников бело-
русского возрождения на настроения народных масс: «Враги «беларушчыны» говорят, 
что не стоит строить белорусские школы, так как народ их не хочет. Народ… Как же 
народ наш потребует свои белорусские школы, если он никогда их не видел и ничего 
в этом деле не понимает? Разве можно спрашивать у народа о том, нужны ли нам, к при-
меру, те лаборатории, где работают всю жизнь ученые? Темный народ всегда скажет, 
что не нужны. И странная привычка ссылаться на народ там, где эта ссылка ни к чему. 
Во многих других вопросах мы обращаемся к специалистам и знатокам, а вот в вопро-
сах государственного строительства мы довольствуемся мнением таких специалистов, 
как темный, некультурный народ… Народу нужно сначала рассказать, объяснить, его 
нужно сначала просветить, обучить, а потом звать к себе на совет» [НАРБ. Ф. 4. Оп. 2. 
Д. 17. Л. 200].

Но у белорусского языка были свои великие подвижники, горячие энтузиасты глу-
боко патриотического дела. К их числу, кроме вышеназванных, следует отнести основ-
ные силы белорусского учительства, тружеников различных культурно-просветитель-
ских учреждений, студенческую молодежь, особенно будущих педагогов, служащих ор-
ганов массовой информации, писателей и литераторов, ученых — филологов, истори-
ков, этнографов. Люди, глубоко проникнутые белорусской идеей, как праздник при-
нявшие возрождение национальных духовных корней, они ощущали всю судьбонос-
ность своего времени, спешили, как будто знали, что оно скоро пройдет и больше уже 
может не повториться. В тогдашних протоколах их выступления назывались «нацио-
налистическими». Впрочем, исправно и с легкостью вешались и другие ярлыки типа 
«шовинисты». Дух революции, войны, гром фронта еще господствовали вокруг, что на-
зывается — сплошное «дыхание грозы». Тут неизбежно одна ошибка приходила за дру-
гой и семь раз резали, прежде чем один — отмерить.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Балiцкi А. П. Беларусiзацыя культурна-прасветных устаноу // Полымя. 1925. № 4–5. 

С. 117–203.
Баранова Е. В. Пичета В. И. и власть в 1920‑е гг.// Российские и славянские исследо-

вания:  научн. сб. / редкол. А. П. Сальков, О. А. Яновский (отв.ред.) [и др.]. Мiнск, 2009. 
Вып. 4. С. 178–186.



99Баталко Т. И. Особенности национально-культурной политики белорусизации...

Борисенок Ю. А. Белорусизация 1920‑х годов: предыстория // Вопросы истории. 
2006. № 6. С. 111–117.

Василевская М. С. Листая журналы 20‑х (о культурном строительстве в республи-
ке) // Политический собеседник. 1989. № 11. С. 25–26.

Государственный архив Витебской области (ГАВО). Ф. 10050.
ГАВО. Ф. 10062.
Ершова Э. Б. Алгоритм развития культуры Беларуси в 20‑е гг. ХХ в. // Институт бе-

лорусской культуры и становление науки в Беларуси: к 90‑летию создания институ-
та белорусской культуры : материалы Международной научной конференции. Минск, 
8–9 декабря 2011 г. Минск, 2012. С. 527–535.

Кароль А. И. Беларусiзацыя — палiтыка нацыянальнага адраджэння // Крыжовы 
шлях. Мiнск, 1993. С. 118–164.

Лозицький В. С. Политiка украiнiзацii в 20–30‑х рр.: Iсторiя, проблемы, урокi // Укр. 
iсторiчны журнал. 1989. № 3. С. 16–20.

Национальный архив Республики Беларусь (НАРБ). Ф. 4.
Ненароков А. П. Из опыта национально-языковой политики первых лет Советской 

власти // История СССР. 1990. № 2. С. 2–14.
Пiчэта В. I. Беларуская мова як фактар нацыянальна-культурны. Мiнск, 1923. 35 с.
Платонов Р. П. Лесы: Гiсторыка-дакументальныя нарысы аб людзях малавядомых 

падзеях духоунага жыцця у Беларусi 20–30‑х гг. Мiнск, 1998. 326 с.
Сухоцкая С. Ю. Образование на Витебщине в 1920‑х гг.: национальный аспект // 

Адукацыя на Вiцебшчыне: гiсторыя i сучаснасць: матэрыялы рэспублiканскай навук. — 
практыч.канф., Вiцебск, 30–31 сакавiка 2010 г. / рэдкал.: У. Акуневiч [i iнш.]. Вiцебск: 
ВДУ iмя П. М. Машэрава, 2010. С. 124–128.

REFERENCES
Balitski A. P. Belarusizatsyia kul’turna-prasvetnykh ustanou [Belarusizatsyya cultural 

institutions prasvetnyh]. Polymia. 1925. № 4–5. Pp. 117–203.
Baranova E. V. Picheta V. I. i vlast’ v 1920‑e gg. [Picheta V. I. and power in the 1920s]. 

Rossiiskie i slavianskie issledovaniia: nauchn. sb. / redkol. A. P. Sal’kov, O. A. Ianovskii (otv.red.) 
[i dr.]. Minsk, 2009. Vyp. 4. Pp. 178–186.

Borisenok Iu. A. Belorusizatsiia 1920‑kh godov: predystoriia [Belorusizatsiya 1920’s: 
prehistory]. Voprosy istorii. 2006. № 6. Pp. 111–117.

Vasilevskaia M. S. Listaia zhurnaly 20‑kh: (o kul’turnom stroitel’stve v respublike) [Scrolling 
through the magazines of the 20th: (on cultural construction in the republic)]. Politicheskii 
sobesednik. 1989. № 11. Pp. 25–26.

Gosudarstvennyi arkhiv Vitebskoi oblasti (GAVO). F. 10050.
GAVO. F. 10062.
Ershova E. B. Algoritm razvitiia kul’tury Belarusi v 20‑e gg. KhKh v. [Algorithm of the 

development of Belarusian culture in the 20‑ies. XX century]. Institut belorusskoi kul’tury 
i stanovlenie nauki v Belarusi: k 90‑letiiu sozdaniia instituta belorusskoi kul’tury: materialy 
mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii, Minsk, 8–9 dekabria 2011 g. / redkol.: A. A. Kovalenia 
[i dr.]. Minsk, 2012. Pp. 527–535.

Karol’ A. I. Belarusizatsyia — palityka natsyianal’naga adradzhennia [Belarusizatsyya — 
policy of national revival]. Kryzhovy shliakh. Minsk, 1993. Pp. 118–164.



100 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

Lozits’kii V. S. Politika ukrainizatsii v 20–30‑kh rr.: Istoriia, problemy, uroki [The Politics 
of Ukraine in the 20’s and 30’s: Istoriya, problems, lessons]. Ukr. istorichny zhurnal. 1989. № 3. 
Pp. 16–20.

Natsional’nyi arkhiv Respubliki Belarus’ (NARB). F. 4.
Nenarokov A. P. Iz opyta natsional’no-iazykovoi politiki pervykh let Sovetskoi vlasti [From 

the experience of the national language policy of the first years of Soviet power]. Istoriia SSSR. 
1990. № 2. Pp. 2–14.

Platonov R. P. Lesy: Gistoryka-dakumental’nyia narysy ab liudziakh malaviadomykh 
padzeiakh dukhounaga zhytstsia u Belarusi 20–30‑kh gg [Historical and documentary essays on 
people of little-known events of the spiritual life of the 20–30‑ies in Belarus]. Minsk, 1998. 326 p.

Picheta V. I. Belaruskaia mova iak faktar natsyianal’na-kul’turny [Belarusian masters of fact 
are nattsyyanalna-cultural]. Minsk, 1923. 35 p.

Sukhotskaia S. Iu. Obrazovanie na Vitebshchine v 1920‑kh gg.: natsional’nyi aspekt 
[Education in the Vitebsk region in the 1920s: the national aspect]. Adukatsyia na Vitsebshchyne: 
gistoryia i suchasnasts’: materyialy respublikanskai navuk.-praktych.kanf., Vitsebsk, 30–31 
sakavika 2010 g./redkal.: U. Akunevich [i insh.]. Vitsebsk, 2010. Pp. 124–128.

И. Э. Кузинер

Российский государственный педагогически университет им. А. И. Герцена, Санкт-
Петербург (Россия)

ОСОБЕННОСТИ МОДЕЛЕЙ ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ 
СТАРООБРЯДЦЕВ БЕГУНСКОГО (СТРАННИЧЕСКОГО) 
ТОЛКА И СОВЕТСКИХ ОРГАНОВ ВЛАСТИ в 20‑е гг. XX в.

Отечественная историческая наука, пережившая опыт влияния сначала советской 
мировоззренческой системы, а затем, в 1990‑е и 2000‑е гг., и антисоветских клише, с оди-
наковой тенденцией к упрощенному толкованию исторических событий и стремлени-
ем описать многогранные процессы, происходившие в нашей стране в прошлом веке, 
устаревшим языком бинарных оппозиций, в последние годы обозначает для себя путь 
к объективному взгляду на события последних ста лет. Путем нахождения парадоксов 
в столь привычных черно-белых антагонистических схемах мы можем продемонстри-
ровать, насколько сложными порой предстают взаимоотношения, казалось бы, непри-
миримых противников. Одним из подобных парадоксальных примеров могут служить 
взаимоотношения религиозных организаций и советского государства в первые после-
революционные годы. В настоящей статье проанализированы некоторые перипетии 
взаимодействия представителей такого мощного русского религиозно-мировоззрен-
ческого движения, как староверие и, конкретно, его крайнего направления — бегун-
ства-странничества с официальными советскими органами.

Ключевые слова: старообрядчество, СССР, антирелигиозная политика, бегуны, 
странники, государственно-конфессиональные взаимоотношения.



101Кузинер И. Э. Особенности моделей взаимодействия старообрядцев бегунского...

I. E. Kuziner

The Herzen State Pedagogical University of Russia, St. Petersburg (Russia)

THE SPECIFICS OF THE INTERACTION MODELS OF THE 
OLD BELIEVERS OF THE RUNAWAYS (WANDERINGS) 
CONFESSION AND SOVIET AUTHORITIES IN THE 20s  
OF XX CENTURY

The Russian historical humanity, which first experienced the influence of the Soviet 
worldview system, and then, in the 1990s and 2000s, also suffered anti-Soviet clichés, with their 
similar tendency to a simplified interpretation of historical events and the desire to describe the 
multidirectional processes that took place in our country in the past Century, by the obsolete 
language of binary oppositions, in recent years finds a way for itself to take an objective view 
of the events of the last century. By finding paradoxes in such understandable black and 
white antagonistic schemes, we can demonstrate how complex sometimes the seemingly 
irreconcilable opponents seem to be. One of the paradoxical examples is the relationship 
between religious organizations and the Soviet state in the first post-revolutionary years. In 
this article, we will analyze in more detail some features of the interaction of participants of 
the Russian religious movement, as the Old Believers and, specifically, its extreme industry, 
runaways (wanderings) with Soviet officials.

Keywords: Old Believers, the USSR, anti-religious policies, runners, strangers, state-
confessional relations.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-10

При общем крайне неблагоприятном для взаимоотношений антирелигиозном 
фоне 20‑е гг. XX в. дали нам множество доселе фантастических вариантов взаи-
модействия части старообрядцев (особенно радикальных согласий) с форми-

рующейся бюрократической системой советского государства. В разных концах стра-
ны мы фиксируем локальные попытки поиска общих интересов и возможных сценари-
ев сотрудничества. Молодая советская власть, еще не успевшая распространить свою 
идеологическую монополию на все сферы жизни общества, вступает в общение с пред-
ставителями различных религиозных направлений, ранее подвергавшихся гонениям 
со стороны дореволюционной государственной системы и господствующей церкви. 
Центральным эпизодом этого движения можно назвать публикацию в 1921 г. воззва-
ния Наркомзема [Эткинд, 1998: 652], в котором большевики предлагают землю для сель-
скохозяйственного использования «сектантам и старообрядцам». Конечно, протяги-
вая руку для сотрудничества, большевики в первую очередь обращались к сектантству, 
к которому, руководствуясь дореволюционным заблуждением, относили и старообряд-
цев радикальных толков [Пыжиков, 2015: 47–48].

Причинами кратковременного сближения раскольников и большевиков могли по-
служить разнообразные факторы, одним из важнейших в череде которых можно на-
звать влияние исследований Бонч-Бруевича с его стремлением разглядеть связь ме-



102 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

жду идеалами коммунистической догматики и общежитийными особенностями функ-
ционирования старообрядческих и сектантских хозяйств [Эткинд, 1998: 648], равно 
как и крайний нонконформизм в отношении имперского государства. И если больше-
вик-религиовед в большей степени наделял подобными чертами сектантские общи-
ны, то его предшественники, расколоведы XIX в. Афанасий Щапов и Николай Аристов 
прослеживали социальную подоплеку непосредственно в старообрядческом религи-
озном движении [Паскаль, 2011: 39]. В частности, исследования Щапова, сконцентри-
рованные на антисамодержавных тенденциях в старообрядческом движении, оказа-
ли серьезное влияние на его последователей — революционеров, в дальнейшем искав-
ших контактов с раскольниками, особенно крайних деноминаций [Сажин, 2015: 116].

Другим фактором можно назвать поиск советской власти идеологических союзни-
ков в борьбе с ранее господствующей Русской православной церковью, и встречные 
поиски старообрядческих сообществ возможностей легализоваться в новых условиях, 
когда никонианская церковь более не является единственным актором конфессиональ-
но-государственного процесса со стороны религиозных организаций. Так или иначе, 
в 1920‑е гг. мы можем зафиксировать несколько независимых друг от друга попыток 
движения навстречу объектов исследования данной статьи. Сближение это не было 
глобальным, а короткий «медовый месяц» закончился с «Великим переломом» к нача-
лу 1930‑х гг. Тем не менее ряд примеров такого парадоксального взаимодействия но-
сителей, казалось бы, несовместимых мировоззренческих взглядов позволяет нам если 
и не пошатнуть дихотомические рамки противодействия «безбожных властей» и «ре-
лигиозников-мракобесов», то хотя бы обозначить точки соприкосновения объектов 
исследования.

История старообрядчества периода первых десятилетий XX в. с момента прихода 
к власти большевиков изучена достаточно подробно. Проблематикой конфессиональ-
но-государственных отношений старообрядцев и советской власти в вынесенный в за-
головок исторический момент занимались в разное время Н. Н. Покровский, Н. Д. Золь-
никова, Е. Е. Дутчак. Однако не только их исследования носили, как правило, локаль-
но географический (Урал и Западная Сибирь) или локально конфессиональный харак-
тер (представители часовенного согласия — у Н. Н. Покровского и Н. Д. Зольниковой 
и бегуны-странники — у Е. Е. Дутчак). Общее систематизирующее исследование дан-
ного вопроса в рамках указанного периода еще ждет своего автора.

В отношении старообрядцев нужно сделать традиционную оговорку. Принимая 
во внимание все многообразие мировоззренческой палитры старообрядчества, по-
нимая, насколько далеки в догматическом и религиозно-бытовом плане друг от дру-
га различные толки и согласия староверов, мы можем лишь с натяжкой говорить о су-
ществовании каких‑либо общих взглядов на идеальные модели конфессионально-го-
сударственных взаимоотношений у достаточно интегрированных в дореволюционное 
общество купцов и промышленников-поповцев и гораздо более социально обособ-
ленных беспоповцев, в религиозном мировоззрении которых некоторые исследовате-
ли усматривают антисобственнические черты, близкие идеологии большевиков [Пы-
жиков, 2016: 73, 82–83].

Однако именно на примере представителей старообрядчества, с разной степенью 
интенсивности, но практически весь период с середины XVII в. до Февральской револю-
ции, подвергавшихся гонениям со стороны царской власти, безусловно, связывающих 
определенные надежды на изменение своего положения с трансформацией политиче-



103Кузинер И. Э. Особенности моделей взаимодействия старообрядцев бегунского...

ской ситуации в 1917 г., мы можем судить о том, насколько многогранна и сложна про-
блема функционирования религиозных обществ в условиях атеистического государства.

Бегунское, или странническое согласие, о представителях которого пойдет речь 
ниже, является одним из крайних в широком спектре разнообразных старообрядче-
ских толков. Отколовшись от филипповцев во второй половине XVIII в., странники 
сформировали свое собственное богословие, центральным аспектом которого явля-
лось «учение о побеге» как единственном способе спасения из мира воцарившегося 
Антихриста [Зеньковский, 2009: 336]. Пережив несколько расколов на почве отноше-
ния различных общин к принятию/непринятию денег и документов, бегуны избрали 
для себя путь изоляции, минимизировав до предела контакты с внешним миром. Наря-
ду с «крещеными» странниками, постоянно меняющими место пребывания, существу-
ют и оседлые («оглашенные»), в обязанности которых входит прием в своих жилищах 
бегствующих. Как правило, перед смертью вторые принимали крещение и переходили 
в разряд первых, начиная тем самым свой «побег». На момент описываемых событий 
верующие данного согласия ввиду особенностей своей жизнедеятельности распростра-
нились по всей территории бывшей Российской империи и за ее пределами, оставаясь 
при этом гораздно менее заметными в социально-политическом плане, чем представи-
тели крупных старообрядческих общин: поповцев белокринницкой иерархии или бес-
поповцев: поморцев и федосеевцев. Тем не менее в настоящее время доступен ряд исто-
рических материалов, на основании которых можно судить о том, как странники вос-
принимали советскую власть и какие модели контакта с ней считали приемлемыми.

Частым лейтмотивом восприятия революционных событий и последующего утвер-
ждения большевистского государства становится эсхатологический нарратив.

Наставник бегунской общины Бакчарской тайги старец Левушка прямо определя-
ет отречение Николая II как точку отсчета 45 дней так называемой проповеди Илии 
и Еноха, за которой последует Конец Света [Дутчак, 2007: 264]. В странническом сочи-
нении «Лекция о последнем отступлении в России и казнех Божиих» революционные 
события и становление советской власти приобретают свойства библейской предопре-
деленности и закономерности. «Бог посетит на высоте царей, и они будут свергнуты 
и посажены в ров, и через несколько времени будут судиться, как судится всякий пре-
ступник» [Дутчак, 2007: 265].

Восприятие новой государственной системы как «безбожной, но избавительной вла-
сти», например, фиксируется в «Очерке истории церкви» страннического инока Ни-
киты, который, помимо прочего, отмечает усиливающуюся тенденцию к легализации 
среди своих единоверцев [Дутчак, 2007: 268]. Кроме того, в Пермской области в дан-
ный период отмечается, что странники разворачивают крайне не характерную для это-
го согласия миссионерскую деятельность и даже добиваются некоторых результатов 
[Безгодов, 2017: 286]. Ослаблением градуса антигосударственной радикальности мож-
но объяснить случай избрания на Южном Урале представителя того же толка, Родио-
на Нифонтова, председателем сельсовета. Там же местные бюрократические инстан-
ции не препятствуют религиозной жизни старообрядческих общин. В свою очередь это 
сказывается на отношении верующих к советской власти, которое, как констатирова-
ли в 1922 г. представители Советов, подчиненных Челябинскому губисполкому, оста-
валось «нейтральным или сочувственным» [Сляднев, 2003: 251–253].

Восприятие советской власти как избавителя, определенное доверие к ней, необ-
ходимость существовать в новых политических условиях подталкивали старообряд-



104 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

цев к поиску форм сотрудничества. Красочным выглядит пример Даниловской бегун-
ской сельскохозяйственной артели «Аксиома» [Петров]. Причем староверы достаточно 
быстро усваивают советские бюрократические нормы и делопроизводственный язык, 
что хорошо заметно на примере одного из интереснейших документов исследуемого пе-
риода — «Очерка истории странствующих православных христиан», составленного да-
ниловским странником П. С. Морозовым для ВЦИК и лично М. И. Калинина. В «Очер-
ке» достаточно полно описана насыщенная драматическими событиями история стран-
нического согласия, полная гонений и внутренних расколов. И если мотивация соста-
вителя «Очерка» — стремление донести до советского руководства собственные взгля-
ды и убеждения (в основном их непротиворечие официальной идеологии), то прило-
женные к нему обращения и жалобы — попытка проинформировать власти о произ-
воле низшего партийного аппарата, представители которого, будучи слабо осведом-
лены в особенностях учения странников, видят в них контрреволюционные элемен-
ты со всеми вытекающими для бегунов последствиями [Петров, 2010]. Действительно, 
некоторые догматические взгляды бегунов могли показаться советским карательным 
органам как минимум подозрительными, в частности, речь идет об одной из поздних 
особенностей учения — неприятия паспортов и иных документов.

П. С. Морозов констатирует, что послереволюционные годы стали для его едино-
верцев временем религиозной свободы и возможности жить открыто, не опасаясь пре-
следований. В то же время он приводит множество фактов преследования странни-
ков местными партийными органами, обращая внимание адресатов на то, что обще-
ство странников исключительно религиозное, и его участники никакими политиче-
скими (революционными или контрреволюционными) взглядами не обладают и обла-
дать не могут. Просьбы Морозова носят достаточно бытовой характер и касаются в ос-
новном вопросов возврата личного и богослужебного имущества, отобранного продо-
вольственным комитетом и иными государственными представительствами [Петров].

«Очерк» насыщен невероятно сложными для предполагаемого адресата, хотя и до-
статочно лаконично составленными, списками особенностей вероучения, описани-
ем специфики толкования природы Антихриста и аргументами в полемических спо-
рах с представителями других толков. Но интересно не только то, что составляет текст 
«Очерка» и прилагаемых заявлений, но и то, как они составлены. Попытки найти об-
щий язык коммуникации проявляются практически в каждой строчке. Автор исполь-
зует непривычные для обладателя столь радикальных религиозно-мировоззренческих 
взглядов на новую советскую орфографию и гражданское летоисчисление, что являет-
ся редчайшим случаем даже для внешней старообрядческой корреспонденции и гово-
рит о высоком уровне готовности к компромиссу с новой властью.

Так или иначе, отсутствие сведений о возможном ответе Калинина или иных со-
ветских чиновников говорит о том, что усилия П. С. Морозова и его даниловских еди-
номышленников не увенчались успехом. Артель функционировала до 1930 г. [Маль-
цев, 2000а:]. И именно в этот период (конец 20‑х — начало 30‑х гг.) фиксировавшиеся 
и до этого трения между советской властью и старообрядческими общинами перешли 
в острую фазу, когда советская репрессивная машина, заработав на полную мощность, 
уже не оставляла возможности для существования таким любопытным формам кон-
фессионально-государственного взаимодействия. И если до 1929 г. официальные орга-
ны периодически еще позволяли себе вести антирелигиозную деятельность ненасиль-



105Кузинер И. Э. Особенности моделей взаимодействия старообрядцев бегунского...

ственными, пропагандистскими методами, то в дальнейшем ставка была сделана ис-
ключительно на карательные операции [Симоненков, 2012: 121].

«Обострение классовой борьбы в деревне», не оставляющее пространства для су-
ществования независимых религиозных организаций, невозможность вести привыч-
ный образ жизни вновь толкают странников к переходу в «аварийный режим» [Дутчак, 
2007: 272], для которого характерен уход от коммуникации с «миром» [Дутчак, 2007: 
253]. Усиление гонений ставит под угрозу взаимоотношения странников, «принявший 
крещение», и их единоверцев, более-менее интегрированных в общественно-государ-
ственную систему. Опасения за собственную безопасность заставляют первых уходить 
от контакта со вторыми, а вторых, соответственно, воздерживаться от того, чтобы при-
нимать странников в своих домах или оказывать им поддержку [Дутчак, 2007: 277].

Также одной из характерных черт данного периода является вызванный актуали-
зацией эсхатологических схем восприятия происходящих событий «ренессанс гарей». 
С проповедью самосожжения выступил в середине 30‑х гг. вятский страннический на-
ставник Христофор Иванович Зырянов [Мальцев, 2000б]. Воззрения этого религиоз-
ного деятеля дошли до нас лишь в полемических сочинениях его идеологических оп-
понентов. По мнению Зырянова, истинному верующему не следует дожидаться аре-
ста или смерти от рук Антихриста в лице власти, единственным возможным выходом 
для странника является самоумервщвление. В числе цитат из наставлений Христофо-
ра Ивановича полемистом приводится один из основных его посылов: «Я всем разре-
шаю … умирайте, а в руки мучителям не давайтесь» [Мальцев, 2000б]. Тем не менее 
сам Зырянов был арестован в 1935 г. по обвинению в контрреволюционной деятельно-
сти и антисоветской пропоганде и после короткого следствия расстрелян в 1936 г. [Ко-
мелина, 2013: 150–151].

Было ли это результатом успеха проповеди Зырянова, или гари представлялись его 
единоверцам единственным возможным методом борьбы против репрессивной маши-
ны, но в указанный период действительно отмечаются вспышки самоубийств старо-
обрядцев. В уголовном деле Зырянова фигурирует цифра — 60 смертей, спровоциро-
ванных деятельностью наставника, среди которых несколько детей, в частности, не-
кая Мария Пестрикова, пропажа которой инициировала расследование в отношении 
страннической общины [Комелина, 2013: 150–151].

Одним из самых известных эпизодов широкой репрессивной кампании можно на-
звать разгром страннического центра на р. Иксе в Томской области в апреле 1933 г. При-
чиной разгрома послужила антиколхозная пропаганда, которую вели жители поселе-
ния [Шигапов, 2016: 45]. До своего разорения в 1947 г. просуществовал Белобородов-
ский скит в 100 км от Томска, который был обнаружен властями в ходе работы по под-
готовке строительства Сибирского химического комбината [Дутчак, 2007: 259].

Таким образом, в начале 1930‑х гг. время бегунских артелей и начетчиков-пред-
седателей сельсоветов ушло, а на смену ему пришла эпоха жесткого идеологическо-
го единовластия, не признававшего самоценность альтернативных мироззренческих 
схем, а определенные надежды на революционные события, на новую власть оберну-
лись для старообрядцев разочарованием и новыми, доселе невиданными по жестоко-
сти гонениями.

Безусловно, характеризуя взаимоотношения старообрядцев-странников и советской 
государственной системы в период 1920‑х гг., никак нельзя называть их бесконфликт-
ными или идилличными. Однако, изучая различные примеры сотрудничества между 



106 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

ними, мы можем сказать, что стороны этого взаимоотношения не воспринимали друг 
друга исключительно через парадигму антагонизма. В частности, множество фактов 
говорит о том, что старообрядцы искали и находили возможности для сотрудничества 
с новой властью, принимая ее авторитет и надеясь на нее в решении своих насущных 
проблем. Советская власть, в свою очередь, озабоченная в 1920‑е гг. борьбой с гораздо 
более опасными идеологическими противниками в среде религиозных организаций — 
Русской православной церковью, также была готова к компромиссам для достижений 
своих локальных целей. К сожалению, подобные опыты не получили развития и прак-
тически повсеместно сошли на нет к началу 30‑х гг.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Безгодов А. А. Староверы-странники в Верещагинском районе Пермской области 

в 1920‑х — 1930‑х годах // Церковь. Богословие. История: материалы V Международ-
ной научно-богословской конференции (Екатеринбург, 2–4 февраля 2017 г.). Екатерин-
бург, 2017. С. 283–288

Дутчак Е. Е. Из «Вавилона» в «Беловодье»: адаптационные возможности таежных об-
щин староверов-странников (вторая половина XIX — начало XXI в.). Томск, 2007. 414 с.

Зеньковский С. А. Русское старообрядчество : в 2 т. / сост. Г. М. Прохоров; общ. ред. 
В. В. Нехотина. М., 2009. 688 с.

Комелина Н. Г. Христофор Зырянов и его последователи в Вятском крае: из исто-
рии конфессиональных стереотипов // Межэтнические и межконфессиональные свя-
зи в русской литературе и фольклоре. СПб., 2013. С. 147–177 (Россия — Запад — Во-
сток: Литературные и культурные связи).

Мальцев А. И. Старообрядческий наставник XX в. инок Арсений (А. В. Рябинин): 
материалы к биографии. 2000 [Электронный ресурс]. URL: http://starajavera.narod.ru/
Malcev8.html (дата обращения: 29.08.2017).

Мальцев А. И. Страннический наставник XX века Христофор Иванов и его учение. 
2000 [Электронный ресурс]. URL: http://starajavera.narod.ru/Malcev14.html (дата обра-
щения: 21.08.2017).

Паскаль П. Протопоп Аввакум и начало Раскола / пер. с фр. С. С. Толстого; науч. ред. 
перевода Е. М. Юхименко. М., 2011. 680 с.

Петров С. Г. Староверы-странники и Советская власть: очерк истории странствую-
щих православных христиан для председателя ВЦИК М. И. Калинина [Электронный ре-
сурс]. URL: http://starajavera.narod.ru/IstoriaStranniki2.html (дата обращения: 21.08.2017).

Пыжиков А. М. Истоки и траектория русского социализма // Свободная мысль. 2016. 
№ 5 (1659). С. 71–86.

Пыжиков А. М. Корни сталинского большевизма. М., 2015. 384 с.
Сажин Б. Б. Отношение к старообрядчеству и религиозному сектантству в револю-

ционном народничестве в 70‑е гг. XIX в. // Старообрядчество: история и современность, 
местные традиции, русские и зарубежные связи : материалы VI Международной науч-
но-практической конференции. Улан-Удэ, 2015. С. 114–120.

Симоненков К. В. Старообрядчество Курского края в условиях советской анти-
религиозной кампании 1920‑х — 1930‑х гг. // Вестник Ленинградского гос. ун-та 
им. А. С. Пушкина. СПб., 2012. С. 119–126.

Сляднев М. Старообрядчество на Южном Урале (политика местных государствен-
ных органов по отношению к старообрядческим религиозным объединениям. 1917–



107Кузинер И. Э. Особенности моделей взаимодействия старообрядцев бегунского...

2002 гг.). // Евразийский журнал региональных и политических исследований. 2003. 
Т. 10. № 2 (3). С. 248–254.

Шигапов С. Р. Советская власть и староверы: развитие взаимоотношений в 1920–
1930‑е гг. (на материалах Томского уезда) // Вестник Томского гос. ун-та. 2016. № 3 (41). 
С. 44–49.

Эткинд А. М. Секты, литература и революция. М., 1998. 688 с.

REFERENCES
Bezgodov A. A. Starovery-Stranniki v vereshchaginskom raione Permskoi oblasti v 

1920‑kh — 1930‑kh godakh. [Old Believers (wanderings) of Vereshchagino’s district of 
Perm region in 1920–1930s]. Tserkov’. Bogoslovie. Istoriia: materialy V Mezhdunarodnoi 
nauchno-bogoslovskoi konferentsii (Ekaterinburg, 2–4 feb. 2017 g.). Ekaterinburg, 2017.  
Pp. 283–288.

Dutchak E. E. Iz “Vavilona” v “Belovod’e”: adaptatsionnye vozmozhnosti taezhnykh 
obshchin staroverov-strannikov (vtoraia polovina XIX — nachalo XXI v.) [From “Babylon” to 

“Belovodie”: adaptive opportunities of the taiga communities of Old Believers (wanderings) 
(second half of XIX — beginning of XXI century)]. Tomsk, 2007. 414 p.

Zen’kovskii S. A. Russkoe staroobriadchestvo. (in 2 vol.) [Russian Old Believers]. Compiled 
by G. M. Prokhorov, edited by V. V. Nekhotina. M., 2009. 688 p.

Komelina N. G. Khristofor Zyrianov i ego posledovateli v Viatskom krae: iz istorii 
konfessional’nykh stereotipov. [Christophor Zyryanov and his followers in the Vyatsk region: 
from the history of confessional stereotypes]. Mezhetnicheskie i mezhkonfessional’nye sviazi v 
russkoi literature i fol’klore. St.P, 2013. Pp. 147–177 (Rossiia — Zapad — Vostok: Literaturnye 
i kul’turnye sviazi).

Mal’tsev A. I. Staroobriadcheskii nastavnik XX v. inok Arsenii (A. V. Riabinin). Materialy 
k biografii. [Old Believer dogmatist of the XX century. The monk Arseny (A. V. Ryabinin). 
Materials for biography]. 2000. Available at: http://starajavera.narod.ru/Malcev8.html 
(accessed: 29.08.2017).

Mal’tsev A. I.  Strannicheskii nastavnik XX veka Khristofor Ivanov i ego uchenie 
[Wanderings dogmatist of XX century Khistofor Ivanov and his teachings]. 2000. Available 
at: http://starajavera.narod.ru/Malcev14.html (accessed: August 21, 2017).

Pascal P. Protopop Avvakum i nachalo Raskola [Protopop Avvakum and the beginning of 
Great Schism (Raskol)] / Translated by S. S. Tolstogo; edited by E. M. Iukhimenko. Moscow, 
2010. 680 p.

Petrov S. G. Starovery-stranniki i Sovetskaia vlast’: ocherk istorii stranstvuiushchikh 
pravoslavnykh khristian dlia predsedatelia VTsIK M. I. Kalinina. [Old Believers and Soviet 
Authority: An Outline of the History of Wandering Orthodox Christians for the Chairman of 
the All-Russian Central Executive Committee M. I. Kalinin]. Available at: http://starajavera.
narod.ru/IstoriaStranniki2.html (accessed: August 21, 2017).

Pyzhikov A. M. Istoki i traektoriia russkogo sotsializma. [The origins and trajectory of 
Russian socialism]. Svobodnaia mysl’. 2016. № 5 (1659). Pp. 71–86.

Pyzhikov A. M. Korni stalinskogo bol’shevizma [The origins of Stalin’s Bolshevism]. M., 
2015. 384 p.

Sazhin B. B. Otnoshenie k staroobriadchestvu i religioznomu sektantstvu v revoliutsionnom 
narodnichestve v 70‑e gg. XIX v. [The attitude of revolutionary narodniks to Old Believers and 
religious sectants in 1870s]. Staroobriadchestvo: istoriia i sovremennost’, mestnye traditsii, russkie 



108 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

i zarubezhnye sviazi. Materialy VI Mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferentsii. Publ.: 
Buriatskii gosudarstvennyi universitet. Ulan-Ude, 2015. Pp. 114–120.

Simonenkov K. V. Staroobriadchestvo Kurskogo kraia v usloviiakh sovetskoi antireligioznoi 
kampanii 1920‑kh — 1930‑kh gg. [Old Belief of Kursk region in conditions of Soviet anti-
religious campaign in 1920‑s — 1930‑s]. Vestnik Leningradskogo Gosudarstvennogo Universiteta 
im. A. S. Pushkina. Sankt-Peterburg, 2012. Pp. 119–126.

Sliadnev M. Staroobriadchestvo na Iuzhnom Urale (politika mestnykh gosudarstvennykh 
organov po otnosheniiu k staroobriadcheskim religioznym ob’edineniiam. 1917–2002 gg.) 
[Old Belief in the Southern Urals (the policy of local state officials in relation to the Old 
Believer religious communities, 1917–2002)]. Evraziiskii zhurnal regional’nykh i politicheskikh 
issledovanii. 2003. Vol. 10. № 2 (3). Pp. 248–254.

Shigapov S. R. Sovetskaia vlast’ i starovery: razvitie vzaimootnoshenii v 1920–1930‑e gg. 
(Na materialakh Tomskogo uezda) [Soviet Authority and the Old Believers: the progress of 
mutual relations in the 1920s — 1930s. (Based on documents of Tomsk district)]. Vestnik 
Tomskogo gosudarstvennogo universiteta. 2016. № 3 (41). Pp. 44–49.

Etkind A. KhLYST (Sekty, literatura i revoliutsiia) [KHLYST (sects, literature and 
revolution)]. Moscow, 1998. 688 p.

С. Р. Чеджемов

Северо-Осетинский государственный университет им. К. Л. Хетагурова, 
Владикавказ (Россия)

КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА РОССИЙСКОЙ 
ИМПЕРИИ В СЕРЕДИНЕ ХIХ В. (НА ПРИМЕРЕ 
ПЕРЕСЕЛЕНИЯ НАРОДОВ КАВКАЗА, 
ИСПОВЕДОВАВШИХ ИСЛАМ, В ТУРЦИЮ)

Анализируется актуальный вопрос в современном общественно-политическом вос-
приятии истории России ХIХ в. — переселение некоторой части народов Кавказа в Тур-
цию. Автор пытается ответить на вопрос: явилось ли мухаджирство осознанным ре-
лигиозным стремлением самих переселяющихся или за этим просматривались опреде-
ленные силы, далекие от истинных чувств мусульман? На основании анализа устного 
народного творчества как исторического источника автор делает вывод о том, что уже 
в первые годы пребывания в Турции ногайцы и осетины стали подавать прошения 
о разрешении им вернуться в Россию. Это их требование не находило поддержки, по-
скольку не входило в планы турецкого правительства. В отличие от него российское 
правительство Александра II, хотя в целом и не приветствовало религиозную эмигра-
цию, но разрешало как ногайцам, так и осетинам возвращаться на Родину. Основная 
идея статьи, отражающая исследовательскую концепцию автора, заключается в том, 
что дореволюционная Российская империя не была «тюрьмой народов».



109Чеджемов С. Р. Конфессиональная политика Российской империи в середине ХIХ в. ...

Ключевые слова: Российская империя, Турция, ислам, Мусса Кундухов, мухаджир-
ство, ногайцы, осетины, религиозная политика, тюрьма народов, эмиграция.

S. R. Chedzhemov

North-Ossetian State University. K.l. Khetagurov. Vladikavkaz (Russia)

RELIGIOUS POLICY OF THE RUSSIAN EMPIRE  
IN THE MID 19TH CENTURY (FOR EXAMPLE,  
THE MIGRATION OF PEOPLES OF THE CAUCASUS, 
FOLLOWERS OF ISLAM IN TURKEY)

The article deals with an important issue in contemporary socio-political perception of the 
history of Russia of the XIX century-the relocation of some part of the peoples of the Caucasus 
in Turkey. The author tries to answer the question: whether the muhajirun realized religious 
desire resettling themselves, or for that certain forces were distant from the true feelings of 
Muslims? Based on the analysis of oral folklore as a historical source, the author concludes 
that in the early years of stay in Turkey nogais and Ossetians began to petition for permission 
to return to Russia. This requirement is not found because it does not support found in the 
plans of the Turkish Government. In contrast, the Russian Government Alexander II, though 
in General and not welcomed religious emigration, but allow both nogajcam and Ossetians to 
return to their homeland. The main idea of the article reflects the author’s concept of research, 
is that pre-revolutionary Russian Empire was not a “prison of the peoples”

Keywords: The Russian Empire. Turkey, Islam, Moussa Kunduhov, the muhajirun, nogais, 
Ossetians, religious policy, the prison of the peoples, emigration.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-11

В современном общественно-политическом восприятии переселение некоторой 
части народов Кавказа в Турцию в середине ХIХ в. и их возвращение до сих пор 
является малоизученной страницей, хотя в последние годы появились и новые 

публикации по этой теме [Дашковский, Шершнева, 2015; Dashkovskiy, Shershneva, 2017]. 
Согласно устоявшемуся мнению, изложенному в массе энциклопедий и словарей, это 
явление именуется мухаджирством. Под этим термином понимается целенаправлен-
ное переселение мусульман в мусульманскую страну из немусульманских стран, где 
мусульмане являются меньшинством. Этот термин восходит своими корнями ко вре-
менам жизни пророка Мухаммеда, когда живших в Медине людей именовали «анса-
рами», что переводится с арабского как «помощники», а переселивших вместе с про-
роком из Мекки людей называли «мухаджиры», т. е. «переселенцы». В контексте этого 
мы понимаем мухаджирство как эмиграцию по религиозным мотивам. Чем было вы-



110 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

звано это явление, как оно было связано со внутренней и внешней политикой страны 
и какие особенности имело? Попытаемся ответить на этот вопрос.

В середине XIX в. на Северном Кавказе стали утверждаться основы гражданской 
жизни в соответствии с проведенными Александром II реформами в системе государ-
ства и права. В условиях единого централизованного российского государства — Рос-
сийской империи — административно-территориальное деление не имело того значе-
ния, которое оно имеет сегодня в условиях федеративного устройства. В стране были 
объявлены и проведены государственные реформы, оказавшие влияние и на её юж-
ные окраины. Здесь, как и в центре, стал осуществляться переход от военно-полицей-
ских к гражданским формам правления. 30 декабря 1869 г. было объявлено о прове-
дении реформирования системы власти и управления в Терской области. В соответ-
ствии с ней все население было разделено на гражданское, казачье и горское сословия. 
В связи с этим было пересмотрено и изменено внутреннее административное деление 
Терской области.

Военные отделы упразднялись, а в состав области напрямую стали входить семь 
округов. В их состав вошли существовавшие ранее округа и участки. Таким образом, 
в Терскую область входили следующие округа: Владикавказский, Георгиевский, Гроз-
ненский, Аргунский, Веденский, Хасавюртовский и Кизлярский. По мнению некото-
рых ученых, названия округов были специально деэтнизированы, так как их коренное 
население предполагалось выселить [Ибрагимов, 2002: 84].

С этим утверждением сложно согласиться, нак как мы не считаем переселение гор-
цев Северного Кавказа в Турцию в XIX в. ни массовым, ни инициированным царским 
правительством, о чем неоднократно писали [Чеджемов, 2009: 77; 2014а: 1828; 2014б: 
9–14]. На территории вышеназванных округов, помимо русских и представителей кав-
казских народов, проживали казаки. Хотя де-факто они составляли часть Терского ка-
зачьего войска, юридически оно никак не было представлено в рамках администра-
тивно-территориального деления России. Причиной этого была военно-приграничная 
сущность казачьих войск. Данное положение дел было изменено в соответствии с со-
зданием 21 марта 1888 г. на юге России казачьих отделов как административно-терри-
ториальных частей Терской области. С вышеуказанного времени в состав Терской об-
ласти стали входить три казачьих отдела — Пятигорский, Кизлярский и Сунженский. 
Впоследствии на базе 7 территориальных округов путем укрупнения было создано че-
тыре: Владикавказский, Нальчикский, Грозненский и Хасавюртовский.

Мы считаем, что политико-правовом плане в рамках области административных 
границ между округами и отделами не было. Многие населенные пункты являлись ча-
стью и первых, и вторых, что же касается приставства, то оно вообще кочевало вме-
сте с курируемыми им народами, иногда даже за пределы Северного Кавказа по всему 
югу Российской империи. Данное геополитическое положение сохранилось практиче-
ски в неизмененном виде вплоть до революционных событий 1917 г., причем разме-
жевание по национальному, религиозному и социальному признакам стало юридиче-
ски и фактически реальным после отречения императора Николая II от престола [Че-
джемов, 2012: 180].

Кавказ в середине ХIХ в. продолжался оставаться ареной если уже не войн армий, 
то войны дипломатической и идеологической. В западноевропейской политике, а уже 
затем и историографии отчетливо видна тенденция, высказанная Э. Спенсером и впер-
вые переведенная на русский язык профессором В. В. Дегоевым: «использовать народы 



111Чеджемов С. Р. Конфессиональная политика Российской империи в середине ХIХ в. ...

Кавказа и из их числа „вооружить двести тысяч храбрейших в мире воинов, способных 
дойти с огнем и мечом до самых ворот Москвы“» [Дегоев, 2003: 22].

Явилось ли мухаджирство осознанным религиозным стремлением самих переселяю-
щихся, или за этим просматривались определенные силы, далекие от истинных чувств 
мусульман? Этот вопрос был давно поставлен как в отечественной, так и в зарубежной 
историографии. Нам представляется, что одним спонтанным желанием народов Север-
ного Кавказа выселиться из состава христианского государства это явление не объяс-
нить. Как правило, к переселению население провоцируется неблагоприятными соци-
ально-экономическими факторами. Имели ли они место, причем не на бытовом, еди-
ничном уровне, и являлись ли они частью государственной политики?

Чтобы ответить на этот вопрос, необходим тщательный политико-правовой анализ 
социальной истории народов Северного Кавказа в ХIХ в. Имеющиеся материалы сви-
детельствуют, что переселение возглавляли видные представители национальных элит 
того времени. В общую канву рассуждений о переселении не укладывается и то обстоя-
тельство, что, скажем, у осетинского народа это переселение возглавил не кто иной, 
как генерал, бывший начальник Терской области Мусса Кундухов.

Так, видный осетинский ученый и поэт Ш. Ф. Джигкаев отмечал, что «переселение 
части горцев в Турцию было спровоцировано правительством Турции, а выразите-
лем трагедии обманутых людей, их дум и страданий на чужбине стал поэт Темирболат 
Мамсуров… Поэт создает потрясающие картины народных бедствий на пути смерти 
и «добровольного» изгнания, с болью в сердце говорит о падении нравов среди пере-
селенцев на чужбине» [Джигкаев, 1984: 11].

В стихотворении «Два друга» Мамсуров писал:
И отплыли в шуме, гаме,
Здесь — ни сесть ни встать, так людно.
Умирали под ногами,
Уходили за борт судна…
Матери детей теряли,
Плачем звали, вскрикнув разом,
И вот здесь же, на развале,
Кто‑то занят был намазом.
Кончен путь, мы — на причале,
Вот мы — в лодках плоскодонных…
И в песке нас раскидали,
Беспризорных, изнуренных.
Нем язык… Нет счета ранам,
Не исчислить все печали!
Братьев в саване песчаном
Тысячами погребали.
Жар дневной, ночная стужа.
Утром, босы и убоги,
Вновь бредем, и нам все хуже.
Видно нет конца дороге.
Иссякала жизни сила,
Истекало сердце кровью,
Пищей нам трава служила,



112 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

А уж хлеб… Что суесловье!
Детский вой по переулкам,
Мы детей дарили туркам,
Нет уж дела до младенцев!
Оземь здесь одних бросали,
А другие угасали
На руках переселенцев.
[Мамсуров, 1984: 67–68].

С этими горькими словами перекликаются слова народной песни ногайцев, часть 
которых также переселилась в Турцию. Об этом хорошо пишет молодой историк 
А. Т. Джумагулова: «Поражение России в Крымской войне 1853–1856 гг. оказало боль-
шое влияние на ход происходивших событий. Турецкими агентами стали распростра-
няться слухи о намерении правительства перевести всё население Кавказа и Крыма 
в северные губернии империи и насильно обратить всех мусульман в православную 
веру… [Джумагулова, 2016].

К этому времени кавказские ногайцы уже были охвачены движением мухаджир-
ства и тысячами переселялись в Турцию. В начале 1860 г. в ногайских селениях Бердян-
ского и Мелитопольского уездов зазимовали на своем пути 16 тысяч кавказских но-
гайцев. Их пример увлек и крымских кочевников, «и тотчас началась эмиграция, ка-
кой еще никогда не было… сборы в далекий путь носили тревожно-торопливый ха-
рактер, точно эмигранты боялись, что русские одумаются и возьмут назад свое реше-
ние» [Кипкеева, 2008: 220].

Начав хлопоты о переселении, ногайцы вместе с тем принялись за ликвидацию сво-
их хозяйств. Русское население было в недоумении от этого ухода, похожего на бегство, 
и спрашивало переселяющихся, почему же они уходят, в ответ получая: «Не знаем, надо 
выходить, коли один пошел, то все должны идти». Объясняя массовую эмиграцион-
ную волну, следует учитывать родоплеменные связи, игравшие огромную роль в жиз-
ни ногайцев, во многом определявшие их менталитет. Из этого диалога можно заклю-
чить, что в ногайском обществе считалось недопустимым, когда представители одно-
го колена не подчинились мнению большинства [Кидирниязов, 2010: 111].

Эмиграционное движение из пределов чуждой им по вере и культуре России в «еди-
новерную» Турцию стало тяжелым испытанием для ногайцев и трагическим событи-
ем в их исторической судьбе. Фольклор ногайцев в масштабах эпической идеализа-
ции сохранил эти события прошлого в народной памяти. В произведении «Переселе-
ние в Стамбул» отмечается:

«К добру или к худу», — сказали ногайцы
И ушли снова в Стамбул.
Но что они там нашли?
Шестидесятилетние старики,
Грудные дети —
На проклятой турецкой земле
Ходили пешком, изнемогая от жажды,
И сами в конце концов
Стали прахом.
Народ ушел искать счастья,
Но где же там ему быть,



113Чеджемов С. Р. Конфессиональная политика Российской империи в середине ХIХ в. ...

Если оно утонуло в море с нашими детьми? [Джумагулова, 2016: 167].
В народном творчестве ногайцев даются меткие характеристики представителей 

феодальной верхушки, которые из корыстных соображений способствовали исходу 
ногайцев с их исторической родины.

Наши предводители бии и мурзы —
Чтобы их похоронили без молитвы! —
Это они обманом завлекли народ на чужбину.
Даже не верится, что смогли вы так с народом своим поступить!

В «Песне мухаджиров» сами переселенцы-ногайцы описали тяжести жизни, пере-
несенные переселенцами в Османской империи:

В каждом городе тысячами ногайцы
Стали погибать от нищеты и голода.
Турки хоронили наших, не обмывая,
Те, кто остался жив, стали продавать своих детей.
Мир для нас перевернулся,
Женщин и девушек наших угнали, привязав к верблюдам.
Пусть наши проклятия обрушатся на головы турков,
Продавших свою честь за деньги.
Как мы могли так обмануться, доверившись им.

А в песне «Продажные мурзы» констатируется:
Турецкая земля — один сплошной камень.
Нет здесь ни пастбищ, ни просто травы.
Негде землю пахать, некуда семя бросать.
И многие турки будут вас унижать,
Станете рабами,
Потерявшими счастье [Джумагулова, 201: 178–181].

Уже в первые годы пребывания в Турции ногайцы и осетины стали подавать проше-
ния о разрешении им вернуться в Россию. Это их требование не находило поддержки, 
поскольку не входило в планы турецкого правительства. В отличие от него российское 
правительство Александра II, хотя в целом и не приветствовало религиозную эмигра-
цию, но разрешало как ногайцам, так и осетинам возвращаться в родные места [Клыч-
никова, Клычников, 2006: 67].

Резюмируя вышеизложенное, считаем себя вправе сделать вывод о том, что многие 
общественно-политические проблемы современного миропорядка уходят своими кор-
нями в историческое прошлое, и их решение во многом обусловливается необходимо-
стью учета сложившихся историко-правовых традиций. Основная идея нашей статьи, 
отражающей исследовательскую концепцию, заключается в том, что дореволюционная 
Российская империя не была «тюрьмой народов», о чем мы неоднократно писали [Че-
джемов, 2013: 36; Чеджемов, 2014б: 14].

Нерусские народы, войдя в состав России, приобщались к качественно более высо-
кому уровню экономического и культурного развития, что благоприятно воздейство-
вало на их общественно-политическое устройство. Вхождение в состав российского го-
сударства фактически спасло народы Кавказа от физического истребления, позволило 
им сохранить свои национальные обычаи и культуру. Вместе с тем не нужно и идеали-
зировать политику тех лет, в некоторых вопросах внутренней политики юридического 
равенства не было. Были определенные ограничения в правах по национальной и кон-



114 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

фессиональной принадлежности. Но в целом мы солидаризируемся со словами выдаю-
щегося исследователя Кавказа М. М. Ковалевского, писавшего: «К чести нашей поли-
тики надо сказать, что в сношениях с народностями, населяющими империю, мы ни-
когда не обнаруживали той готовности ломать установленный у них веками строй, ка-
кой отличалась, например, английская политика в Индии… Русскую администрацию 
менее всего можно винить в непонимании или отрицании чужих религиозных, нрав-
ственных и правовых устоев» [Ковалевский, 1886: 266].

Мухаджирство в целом было обусловлено религиозными мотивами и боязнью но-
вых «русских» порядков, но по мере упрочения российской власти на Кавказе народы, 
исповедовавшие ислам, на себе ощутили благотворное влияние вхождения в состав 
Российской империи. Переселившиеся в Турцию их соплеменники в основном обма-
нулись в своих ожиданиях и стали возвращаться на Родину. Некоторая их часть и сего-
дня проживает в Турции и не пользуется теми политическими правами, что их сопле-
менники в России. В то же время взаимодействие кавказских диаспор Турции заинте-
ресовано в налаживании культурных связей с родиной своих предков [Сокаева, Кану-
кова, Марзоев, Дзапарова, Дзлиева, 2016: 206].

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Дашковский П. К., Шершнева Е. А. Исламский фактор в миграционных процессах 

в Российской империи во второй половине XIX — начале XX в. // Религиоведение. 2015. 
Т. 1. С. 48–52.

Дегоев В. В. Большая игра на Кавказе: история и современность. М., 2003. 512 с.
Джумагулова А. Т. Ногайцы Северного Кавказа, Крыма и Северного Причерномо-

рья в социально-политических и экономических коллизиях XVIII — 60‑х гг. XIX вв.: 
дис. … канд. ист. наук. Владикавказ, 2016. 210 с.

Джигкаев Ш. Ф. Свет правды и добра // Антология осетинской поэзии. Орджони-
кидзе, 1984. С. 3–16.

Ибрагимов З. X. Чеченская история, политика, экономика, культура второй поло-
вины XIX в. М., 2002.

Кидирниязов Д. С. Экономические и культурные связи ногайцев Северо-Восточно-
го Кавказа с соседними народами в XVIII–XIX вв. Махачкала, 2010. 152 с.

Кипкеева З. Б. Северный Кавказ в Российской империи: народы, миграции, терри-
тории. Ставрополь, 2008. 432 с.

Клычникова М. В., Клычников Ю. Ю. Вхождение Северного Кавказа в культурное 
поле России (1777–1864 гг.): монография. Пятигорск, 2006. 158 с.

Ковалевский М. М. Современный обычай и древний закон. М., 1886. С. 266–289.
Мамсуров Т. О. Два друга // Антология осетинской поэзии. Орджоникидзе, 1984. 

С. 67–68.
Сокаева Д. В., Канукова З. В., Марзоев И-Б. Т., Дзапарова Е. Б., Дзлиева Д. М. Ком-

плексная экспедиция по изучению осетинской диаспоры в Турции // Вестник Россий-
ского гуманитарного научного фонда. 2016. № 1 (82). С. 200–206.

Чеджемов С. Р. Развитие государственно-правовых отношений и правовой культу-
ры на юге России (ХVIII — начало ХIХ вв.) // Государство и право. 2009. № 7. С. 77–81.

Чеджемов С. Р. Развитие государственно-правовых отношений и правовой культу-
ры на юге России : монография. Владикавказ, 2012. 336 с.



115

Чеджемов С. Р. Политика российского государства и православной церкви в обла-
сти образования на юге России до 1917 г. (на примере осетинского народа) // Религио-
ведение. 2013. № 1. С. 36–44.

Чеджемов С. Р. Кавказ для России: фронтир или союзник? // Актуальные проблемы 
российского права. 2014а. № 9. (46). С. 1828–1831.

Чеджемов С. Р. Осетинские посольства и переговоры о вхождении Осетии в состав 
России в системе международного и внутригосударственного права // История госу-
дарства и права. № 18. 2014б. С. 9–14.

Dashkovskiy P. K., Shershneva E. A. The role of muslims in migration processes in the 
Russian empire in the second half of XIX — early XX century // Былые годы. Российский 
исторический журнал. 2017. № 44 (2). С. 551–559.

REFERENCES
Dashkovskii P. K., Shershneva E. A.  Islamskii faktor v migratsionnykh protsessakh 

v rossiiskoi imperii vo vtoroi polovine XIX — nachale XX v [The Islamic factor in the 
migration processes in the Russian Empire in second half XIX — beginning of XX centuries]. 
Religiovedenie [Religious studies]. 2015. T. 1. Рр. 48–52.

Degoev V. V. Bol’shaia igra na Kavkaze: istoriia i sovremennost’ [Great game in the 
Caucasus: history and modernity]. M., 2003. 512 p.

Dzhumagulova A. T. Nogaitsy Severnogo Kavkaza, Kryma i Severnogo Prichernomor’ia 
v sotsial’no-politicheskikh i ekonomicheskikh kolliziiakh XVIII — 60‑kh gg. XIX vv. [The 
Nogais of the North Caucasus, Crimea and the Northern Black Sea Region in the socio-
political and economic collisions of the 18th-60th. XIX centuries]. Diss. kand. ist. nauk. 
Vladikavkaz, 2016. 210 p.

Dzhigkaev Sh. F. Svet pravdy i dobra [Light of Truth and Good]. Antologiia osetinskoi poezii. 
Ordzhonikidze, 1984. Pp. 3–16.

Ibragimov Z. X. Chechenskaia istoriia, politika, ekonomika, kul’tura vtoroi poloviny XIX v. 
[Chechen history, politics, economy, culture of the second half of the XIX century]. M., 2002. 
Pp. 84–125.

Kidirniiazov D. S. Ekonomicheskie i kul’turnye sviazi nogaitsev Severo-Vostochnogo 
Kavkaza s sosednimi narodami v XVIII–XIX vv. [Economic and cultural ties of the Nogais 
of the North-Eastern Caucasus with neighboring peoples in the XVIII–XIX centuries]. 
Makhachkala, 2010. 152 p.

Kipkeeva Z. B. Severnyi Kavkaz v Rossiiskoi imperii: narody, migratsii, territorii [The North 
Caucasus in the Russian Empire: peoples, migrations, territories]. Stavropol’, 2008. 432 p.

Klychnikova M. V., Klychnikov Iu. Iu. Vkhozhdenie Severnogo Kavkaza v kul’turnoe pole 
Rossii (1777–1864 gg.) [Entry of the North Caucasus into the cultural field of Russia (1777–
1864 gg.)]. Monografiia. Piatigorsk, 2006. — 158 s.

Kovalevskii M. M. Sovremennyi obychai i drevnii zakon [Modern custom and ancient law]. 
M.,1886. Pp. 266–289.

Mamsurov T. O. Dva druga [Two friends]. Antologiia osetinskoi poezii. Ordzhonikidze, 
1984. Pp. 67–68.

Sokaeva D. V., Kanukova Z. V., Marzoev I-B. T., Dzaparova E. B., Dzlieva D. M. Kompleksnaia 
ekspeditsiia po izucheniiu osetinskoi diaspory v Turtsii. Vestnik Rossiiskogo gumanitarnogo 
nauchnogo fonda [Comprehensive expedition to study the Ossetian diaspora in Turkey. 
Bulletin of the Russian Humanitarian Scientific Foundation]. 2016. № 1 (82). Pp. 200–206.

Чеджемов С. Р. Конфессиональная политика Российской империи в середине ХIХ в. ...



116 Государственно-конфессиональная и национальная политика...

Chedzhemov S. R. Razvitie gosudarstvenno-pravovykh otnoshenii i pravovoi kul’tury na 
iuge Rossii (KhYIII — nachalo KhIKh vv.). Gosudarstvo i pravo. 2009. № 7. Pp. 77–81.

Chedzhemov S. R. Razvitie gosudarstvenno-pravovykh otnoshenii i pravovoi kul’tury 
na iuge Rossii [Development of state-legal relations and legal culture in the south of Russia 
(ХYIII-beginning of the nineteenth century)] : monografiia. Vladikavkaz, 2012. 336 p.

Chedzhemov S. R. Politika rossiiskogo gosudarstva i pravoslavnoi tserkvi v oblasti 
obrazovaniia na iuge Rossii do 1917 g. (na primere osetinskogo naroda) [The Politics of the 
Russian State and the Orthodox Church in the Field of Education in the South of Russia until 
1917 (on the Example of the Ossetian People)]. Religiovedenie. 2013. № 1. Рр. 36–44.

Chedzhemov S. R. Kavkaz dlia Rossii: frontir ili soiuznik? [Caucasus for Russia: frontier or 
ally?]. Aktual’nye problemy rossiiskogo prava. 2014. № 9. (46). Pp. 1828–1831.

Chedzhemov S. R. Osetinskie posol’stva i peregovory o vkhozhdenii Osetii v sostav 
Rossii v sisteme mezhdunarodnogo i vnutrigosudarstvennogo prava [Ossetian embassies 
and negotiations on the integration of Ossetia into Russia in the system of international and 
domestic law]. Istoriia gosudarstva i prava. 2014. № 18. Pp. 9–14.

Dashkovskiy P. K., Shershneva E. A. The role of muslims in migration processes in the 
Russian empire in the second half of XIX — early XX century. Bylye gody. Rossiiskii istoricheskii 
zhurnal. 2017. № 44 (2). Рр. 551–559.



Раздел VI   
РЕЗУЛЬТАТЫ МОНИТОРИНГА 
МЕЖЭТНИЧЕСКИХ 
И МЕЖКОНФЕССИОНАЛЬНЫХ 
ОТНОШЕНИЙ  В РЕГИОНАХ РОССИИ 
И ЗА РУБЕЖОМ

Нямаа Цогзолмаа

Педагогический институт при Монгольском государственном университете 
образования, Улан-Батор (Монголия)

РАСПРОСТРАНЕНИЕ НОВЫХ РЕЛИГИОЗНЫХ ТЕЧЕНИЙ 
И ИХ ВЛИЯНИЕ НА СИСТЕМУ ОБРАЗОВАНИЯ 
МОНГОЛИИ

В настоящей статье говорится о влиянии нетрадиционных религий и их различных 
направлений на систему образования в Монголии в последние годы, после перехода 
страны к рыночно-экономическим отношениям. Стали вуозникать монастыри и цер-
кви чужих, не традиционных для Монголии религий. Под влиянием процесса глобали-
зации взрослые люди, в том числе школьники, стали ходить в эти церкви, там они по-
лучают новые убеждения, по‑иному смотрят на мир и события, происходящие на на-
шей земле. Такие негативные влияния в области образования страны приводят к не-
поправимым последствиям.

Ключевые слова: отрицательное влияние, чужое вероисповедание, развитие, социа-
лизация, глобализация, влияние нетрадиционных религий, принятие чужого вероис-
поведания, посещение христианской церкви, проповедники протестантизма.



118 Раздел VI. Результаты мониторинга межэтнических и межконфессиональных отношений... 

Nyamaa Tsogzolmaa

Pedagogical Institute at MSUE, Ulan Bator (Mongolia)

THE SPREAD OF NEW RELIGIOUS MOVEMENTS  
AND THEIR IMPACT ON THE EDUCATION SYSTEM  
OF MONGOLIA

In this article we talk about the influence of nontraditional religions and their different 
areas of the education system in Mongolia in recent years, after the country’s transition 
to market-economic relations. Were established monasteries and churches of others non-
traditional religions under the influence of globalization adults, including students began to 
go to meetings of the churches, where they get new beliefs, a different look at the world and 
what is happening in our land. Such negative impact in the field of education lead to irreparable 
consequences.

Keywords: negative impact, someone else’s religion, development, socialization, 
globalization, the influence of nontraditional religions, adoption of foreign religion, to go to 
a Christian Church, the preachers of Protestantism.

DOI: 10.14258/nreur(2018)1-12

После 1990‑х гг., когда страна перешла к рыночной экономике, система образо-
вания Монголии, на наш взгляд, не смогла найти подходящую стратегию раз-
вития образовательной сферы, хотя ежегодно декларирует что‑то новое. Од-

ним из факторов торможения образовательной системы страны мы считаем свобод-
ное проникновение в Монголию нетрадиционных религий и их различных направле-
ний, осуществление там своей деятельности, в результате чего многие школьники ста-
ли посещать церкви нетрадиционных религий и принимать чужое вероисповедание.

В настоящей статье нами рассмотрено влияние нетрадиционных религий на систе-
му образования Монголии.

В последнее время многие исследователи и педагоги обеспокоены тем, что в резуль-
тате слишком открытой политики в отношении других стран мира, особенно Запада 
и США, процветают чужие, нетрадиционные религии, что является одним из факто-
ров, мешающих развитию образовательной системы в целом. Об этом наглядно свиде-
тельствуют и этноконфессиональные исследования, которые на протяжении несколь-
ких лет проводят ученые Алтайского государственного университета (Россия), Ховд-
ского государственного университета (Монголия) и Монгольского национального уни-
верситета (Монголия), что отражено в серии работ [Дашковский, 2012; Дашковский, 
Кушнерик, 2009; Дашковский, Кушнерик, Цэдэв, 2009; Дашковский, Цэдэв, Шершне-
ва, 2010; Дашковский, Кушнерик, Цэдэв, Ганболд, 2009; Дашковский, Шершнева, 2011; 
Дашковский, Шершнева, Цэдэв, 2013; 2017; Дашковский, Цэдэв, 2017; Цэдэв, 2017; Бу-
рэн-Улзий, Цэдэв, Баяртунгалаг, 2013].

Начиная с 1990‑х гг. в Монголии вместо социализма установились рыночные отно-
шения, страна проводила открытую политику, сюда свободно проникали чужие рели-
гии. Наряду с демократическими настроениями, постсоциалистические страны были 



119

вовлечены в процесс так называемой глобализации. Одни рассматривали глобализа-
цию как развитие и прогресс, как закономерный процесс, охватывающий весь мир, дру-
гие считали, что необходимо принимать антиглобализационные меры.

В вузах и общеобразовательных школах в последние десятилетия осуществлялись 
самые различные события под флагом образовательных реформ: поступление в шко-
лу с шести лет, Кембриджская программа, национальная программа «Правильное мон-
гольское дитя», программа «Ядрo» и др.

Хотя и сегодня в условиях глобализации распространяется плюрализм, при раз-
работке образовательной политики следует учитывать характерные черты монго-
ла, особенности его менталитета, четырехвременное территориальное расположение 
(по временам года), питание и продукты, культуру и цивилизацию. В частности, вме-
сто разработки «своей» стратегии или политики развития правительство, министер-
ства и их канцелярские управления предпочитают копировать образовательную поли-
тику высокоразвитых стран. Это приводит не только к недочётам в развитии страны, 
но и проблемам в обеспечении обучающихся качественным образованием, развитии 
и социализации, что видно из пройденного пути.

Согласно данным нашего исследования, одним из серьезных факторов торможения 
образовательной системы нашей страны является проникновение чужих, не традици-
онных для Монголии религий, принятие их школьниками и студентами.

Сразу после 1990 г. в Монголию свободно проникали такие чуждые религии, как 
христианство, его различные течения и направления (протестантизм, католицизм 
и др.). Немалое количество школьников свободно посещают протестантские церкви 
и их службы, особенно по субботам и воскресеньям. У тех ребят, которые ходят в цер-
кви нетрадиционных религий, формируется другое мировоззрение, не свойствен-
ное монголам. Привожу один пример. В одном аймаке лет 7–8 назад пропала девуш-
ка-школьница, оставив письмо следующего содержания: «Меня не ищите, я уеду в тот 
мир райский, там я буду жить богато и в достатке». Ее нашли мертвой через несколь-
ко дней. Подобное и случилось в столице года два назад. Тоже девушка, ученица стар-
ших классов, решила умереть: поднялась на восьмиэтажный дом и спрыгнула отту-
да. Она писала примерно то же самое: «Мне надоело жить, уеду в тот мир, меня спасет 
Христос, мой Учитель».

Некоторые государства проводят весьма строгую политику в отношении чужих ре-
лигий, обратив на этнорелигиозные проблемы серьезное внимание. Например, на Пле-
нуме ЦК КПК глава Китайской Народной Республики Си Цзиньпин сообщил о разде-
лении религии и образования, об уважительном отношении к национальному обра-
зу жизни и обычаям народа. А у нас в Монголии отсутствует чёткая политика в отно-
шении чужих, нетрадиционных религий, малолетних ребят-школьников, а также мо-
лодежь знакомят не с научными идеями или концепциями, а чужими религиозными 
доктринами.

В Улан-Баторе стали функционировать образовательные учреждения, где явно про-
поведуют чужие религии: например, Международный университет «Улан-Батор», со-
зданный с помощью финансирования Южной Кореи, общеобразовательная школа «Но-
мын ёс» (Порядок учения или книги). Девиз Международного университета «Улан-Ба-
тор» — «Вера — Надежда — Любовь». А миссия была охарактеризована следующим 
образом: «Мы осуществляем Веру — Надежду — Любовь. Каждый успех человека ба-
зируется на доверии. Мы работаем, чтобы давать гуманистическое и этическое обра-

Цогзолмаа Нямаа. Распространение новых религиозных течений...



120 Раздел VI. Результаты мониторинга межэтнических и межконфессиональных отношений... 

зование студентам, которые стремятся преодолеть любые трудности и преграды, ста-
ли любить и беречь других. Цель наша — готовить позитивного гражданина, пользую-
щегося доверием».

Рис. 1. Один из учебных корпусов международного университета «Улан-Батор»

Рис. 2. Один из учебных корпусов международного университета «Улан-Батор»

Рис. 3. Призыв Международного университета «Улан-Батор»: «Вера — Надежда — Любовь»



121Цогзолмаа Нямаа. Распространение новых религиозных течений...

Таким образом, школьники и студенческая молодежь становятся главной целевой 
группой для расширения круга воздействия чужих религиозных учреждений. Самое 
вредное — это использование образовательных учреждений в качестве места для про-
поведи своей религии.

Университет — это центр обучения и научных исследований, а не место для подго-
товки граждан со стремлениями преодолеть трудности, любить и беречь других, не ме-
сто для проведения митингов и проповеди чужих религий. Какую же деятельность 
проводит этот университет? Известно, что университет прививает студентам этиче-
ские воззрения, осуществляет социализацию, формирует личность. Однако не это яв-
ляется первоочередной целью высшего учебного заведения. Разрешена ли на между-
народном уровне такая миссия университета, тем более международного? Какие имен-
но цели и задачи он преследует?

Подозреваем, что этот университет нацелен на проповедь религиозных учений. 
На страницах СМИ писали об этом и критиковали его за это. Этот вуз, финансируемый 
Южной Кореей, организовал однажды открытие нового учебного года в христианской 
церкви «Гэгээрэл» (Просвещение), что вызвало возмущение абитуриентов. Об этом 
писали в прессе, затем забыли. Университет «Улан-Батор» продолжает осуществлять 
свою деятельность по сей день.

Каждый гражданин имеет право быть суеверенным, однако нельзя осуществлять 
религиозную деятельность в образовательных учреждениях. А после окончания вуза, 
после социализации человеку можно свободно выбирать религию. Таким образом, не-
которые образовательные учреждения в какой‑то мере связаны с чужой религиозной 
деятельностью и находятся под ее влиянием, такого рода явление является интеллек-
туальным насилием, как писали в сайте [Боловсролын салбарыг…, 2016].

Чуждые религиозные взгляды, несомненно, оказывают и будут оказывать отрица-
тельные воздействия на развитие и социализацию детей, особенно на их мировоззре-
ние и менталитет.

В последнее время много пишут о негативных последствиях чужих агрессивных 
религий. Как считает Б. Саран, «нынешняя молодежь ходит в христианскую церковь, 
когда болеет, по своим личным интересам, она верит в Аллаха, по уговорам родите-
лей, особенно дедушек и бабушек, посещает буддийский монастырь, почитает шама-
низм…» [Саран, 2016]. В этом есть доля правды. Когда студент недостаточно подгото-
вился к экзаменам, он ходит к шаману и просит о том, чтобы шаман положительно ре-
шил его проблему.

Таким образом, увеличивается количество молодых людей, верующих в Христа, они 
не отмечают Цагаан сар — один из любимых национальных праздников Монголии. Ко-
гда играют свадьбу, они ходят в христианскую церковь, поклоняются кресту и полу-
чают там благословение, когда прощаются с покойными, они прибегают не к монголь-
ским, а чужим, нетрадиционным ритуалам. Из-за этого в семье возникают непонима-
ние друг друга, даже споры и разногласия среди родных и близких [Боловсролын сал-
барыг…, 2016]. Такие нездоровые явления, возникшие из‑за чужих религиозных веро-
исповеданий, ослабляют «монгольский иммунитет».

Мы пришли к следующим выводам. Во-первых, из‑за свободного проникновения 
в Монголию чужих нетрадиционных религий и их различных течений и направле-
ний этноконфессиональная ситуация в стране стала довольно пёстрой: сосуществу-
ют монастыри, церкви и храмы самых различных религиозных конфессий. В неко-



122 Раздел VI. Результаты мониторинга межэтнических и межконфессиональных отношений... 

торых местах превалируют монастыри и церкви нетрадиционных религий. Во-вто-
рых, из‑за «из‑за слишком глубокого верования в чужие религии в последние 4 года 
108 школьников покончили жизнь самоубийством» [Хүрэл, 2016]. Такие сообщения 
и действительные факты просто наводят страх на читателей, простых людей. В-треть-
их, среди религий, негативно воздействующих на детей и молодежь, по нашему мне-
нию, это извращенные христианские направления и секты, такие как мормоны (цер-
ковь просветителей позднего периода Исуса Христа), религия Муна (Церковь Соли-
дарности), Свидетели Иеговы [Цэдэндамба, 2013: 138]. Таким образом, чужие, нетра-
диционные религии и их извращенные направления и секты оказывают весьма нега-
тивные влияния на еще не окрепшие души и умы наших детей — сегодняшних школь-
ников, и вообще на образовательную сферу страны. Образовательным учреждениям 
всех ступеней страны предстоит весьма актуальная задача — защита юных умов и сер-
дец школьников от вторжений негативных нетрадиционных религий и их извращен-
ных направлений и сект.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Боловсролын салбарыг шашнаас салгая [Электронный ресурс]. — URL: www.unen.

mn (дата обращения: 12.05.2016)
Бурэн-Улзий И. Цэдэв Х. Баяртунгалаг Г. Некоторые исследования по религиоз-

ным вопросам, проведенным в Ховдском аймаке // Мировоззрение населения Южной 
Сибири и Центральной Азии в исторической ретроспективе. Вып. VI. Барнаул, 2013. 
С. 192–203.

Дашковский П. К. Современные этноконфессиональные процессы в Монгольском 
Алтае // Религиоведение. 2012. № 1. С. 134–143.

Дашковский П. К., Кушнерик Р. А. Некоторые особенности формирования религи-
озного ландшафта на территории Монгольского Алтая // Природные условия, история 
и культура Западной Монголии. Ховд ; Томск, 2009. Т.  I. С. 29–32.

Дашковский П. К., Кушнерик Р. А., Цэдэв Н. Этноконфессиональные процессы в Се-
веро-Западной Монголии (по материалам полевых исследований 2008 г.) // Полито-
логические и этноконфессиональные исследования в регионах. Барнаул, 2009. Т. II. 
C. 241–245.

Дашковский П. К., Цэдэв Н., Шершнева Е. А. Некоторые особенности этноконфес-
сиональной ситуации в Баян-Ульгийском аймаке Монголии // Мировоззрение насе-
ления Южной Сибири и Центральной Азии в исторической ретроспективе. Барнаул, 
2010. Вып. IV. С. 180–186.

Дашковский П. К., Кушнерик Р. А., Цэдэв Н. Х., Ганболд О. М Баруун Xойд Монгол-
дахь угсаатны шашны уйл явц (2008 оны хээрийн судалгааны материалл тулгуурлав // 
Эрдэв шинжилгээний бичиг. № 2 (14) (Нийгэм хумуунлэгиийн ухаан). Улаанбататар, 
2009. С. 30–34.

Дашковский П. К., Шершнева Е. А. Продолжение этноконфессиональных исследова-
ний в Ховдскоим аймаке Монголии // Религия в истории народов России и Централь-
ной Азии. Барнаул, 2011. С. 230–235.

Дашковский П. К., Шершнева Е. А., Цэдэв Х. Монгол улсын Баян-Өлгий аймаг дахь 
угсаатны шашны нӨхцӨл байдлын зарим онцлог // Эрдэм шинжилгээний бичиг. 2013. 
№ 1 (6). С. 24–29.



123Цогзолмаа Нямаа. Распространение новых религиозных течений...

Дашковский П. К., Шершнева Е. А., Цэдэв Н. Этноконфессиональные исследования 
в Монголии в 2016 г. // Народы и религии Евразии. 2017. Вып. 1–2 (10–11). С. 115–128.

Дашковский П. К., Цэдэв Н. Этноконфессиональные процессы в Монгольском айма-
ке // Религиозный ландшафт Западной Сибири и сопредельных регионов Центральной 
Азии. Т. 3: Конец XX — начало XXI в. : коллективная монография / отв. ред. П. К. Даш-
ковский. Барнаул, 2017. С. 122–135.

Саран Б. Шашны энэ олон урсгалд толгой нь эргэсэн Монгол залуус [Электронный 
ресурс]. — URL: www.news.mn (дата обращения: 16.05.2016).

Хүрэл Э. Шашны гаж урсгалаас болж сурагч хүү ангидаа өөрийгөө боомилсон байж 
болзошгүй гэнэ // Өдрийн сонин. 2016. № 295.

Цэдэв Х. Наваанзоч. Некоторые проблемы изучения этноконфессиональной си-
туации в Монголии // Народы и религии Евразии. 2017. Вып. 3–4 (12–13). С. 128–134.

Цэдэндамба С. Шашин шүтлэгт гарч буй өөрчлөлт // Монголын нийгмийн өөрчлөлт. 
ФСЭХ. Улан-Батор, 2013. С. 129–140.

REFERENCES
Bolovsrolyn salbaryg shashnaas salgaia [Discourage Education from the Ministry of 

Education]. Available at: www.unen.mn (data obrashcheniia: 12.05.2016).
Buren-Ulzii I. Tsedev Kh. Baiartungalag G. Nekotorye issledovaniia po religioznym 

voprosam, provedennogo v Khovdskom aimake. Mirovozzrenie naseleniia Iuzhnoi Sibiri I 
Tsentral’noi Azii v istoricheskoi retrospektive. Vyp. VI. Barnaul, 2013. Pp. 192–203.

Davgazhamts G. KhKhI zuuny ekhen үeiin Mongol ulsyn geopolitikiin orchin. UB., 2014. 
174 p.

Dashkovskii P. K. Sovremennye etnokonfessional’nye protsessy v Mongol’skom Altae 
[Modern ethno-confessional processes in the Mongolian Altai]. Religiovedenie [Religious 
studies]. 2012. № 1. Pp. 134–143.

Dashkovskii P. K., Kushnerik R. A. Nekotorye osobennosti formirovanie religioznogo 
landshafta na territorii Mongol’skogo Altaia [Some features of formation of the religious 
landscape in the territory of the Mongolian Altai]. Prirodnye usloviia, istoriia i kul’tura 
Zapadnoi Mongolii [Natural conditions, history and culture of Western Mongolia]. Khovd; 
Tomsk, 2009. T. I. Pp. 29–32.

Dashkovskii P. K., Kushnerik R. A., Tsedev N. Etnokonfessional’nye protsessy v Severo-
Zapadnoi Mongolii (po materialam polevykh issledovanii 2008 g.) [Ethnoconfessional 
processes in the North-West Russia (on materials of field research, 2008)]. Politologicheskie i 
etnokonfessional’nye issledovaniia v regionakh [Political science and religious studies in the 
regions]. Barnaul, 2009. T. II. Pp. 241–245.

Dashkovskii P. K., Tsedev N., Shershneva E. A. Nekotorye osobennosti etnokonfessional’noi 
situatsii v Baian-Ul’giiskom aimake Mongolii [Some peculiarities of ethno-confessional 
situation in Bayan if you aimag, Mongolia]. Mirovozzrenie naseleniia Iuzhnoi Sibiri i 
Tsentral’noi Azii v istoricheskoi retrospektive [World population of southern Siberia and 
Central Asia in the historical retrospective]. Barnaul, 2010. Vyp. IV. Pp. 180–186.

Dashkovskii P. K., Shershneva E. A. Prodolzhenie etnokonfessional’nykh issledovanii v 
Khovdskoim aimake Mongolii [Continued ethno-religious research in Chudskom aimag of 
Mongolia]. Religiia v istorii narodov Rossii i Tsentral’noi Azii. [Religion in the history of the 
peoples of Russia and Central Asia] Barnaul, 2011. Pp. 230–235.



124 Раздел VI. Результаты мониторинга межэтнических и межконфессиональных отношений... 

Dashkovskii P. K., Shershneva E. A., Tsedev N. Mongol ulsyn Baian-Өlgii aimag dakh’ 
ugsaatny shashny nӨkhtsӨl baidlyn zarim ontslog [Mongolian Olsen Bayan-Lgii aimag 
Dahpsaty chasny nhcl baglin of sarim ontslag]. Erdem shinzhilgeenii bichig [Erdem Shinigami 
of bicig]. 2013. № 1 (6). Pp. 24–29.

Dashkovskii P. K., Shershneva E. A., Tsedev N. Etnokonfessional’nye issledovaniia v 
Mongolii v 2016 g. [Ethno-religious research in Mongolia in 2016]. Narody i religii Evrazii 
[Nations and religions of Eurasia]. 2017. № 1–2 (10–11). Pp. 115–128.

Dashkovskii P. K., Shershneva E. A., Tsedev N. Etnokonfessional’nye issledovaniia v 
Mongolii v 2016 g. [Ethno-religious research in Mongolia in 2016]. Narody i religii Evrazii 
[Nations and religions of Eurasia]. 2017. Vyp. 1–2 (10-11). Pp. 115–128.

Dashkovskii P. K., Tsedev N. Etnokonfessional’nye protsessy v Mongol’skom Altae 
[Ethnoconfessional processes in the Mongolian Altai]. Religioznyi landshaft Zapadnoi Sibiri 
i sopredel’nykh regionov Tsentral’noi Azii.: kol. monografiia pod red. P. K. Dashkovskogo 
[The religious landscape of Western Siberia and adjacent regions of Central Asia: count the 
monograph under the editorship of P. K. Dashkovsky]. Barnaul, 2017. T. III, Pp. 122–135.

Saran B. Shashny ene olon ursgald tolgoi n’ ergesen Mongol zaluus [The Mongolian 
youth who have turned heads in this multiracial society]. Available at: www.news.mn (data 
obrashcheniia: 16.05.2016).

Khүrel E. Shashny gazh ursgalaas bolzh suragch khүү angidaa өөriigөө boomilson baizh 
bolzoshgүi gene [Because of the distrust of religious beliefs, a student might be suspicious of 
his class in his class]. Өdriin sonin. № 295.

Tsedev Kh. Navaanzoch. Nekotorye problemy izucheniia etnokonfessional’noi situatsii v 
Mongolii [Some problems of studying ethno-religious situation in Mongolia]. Narody i religii 
Evrazii [Nations and religions of Eurasia]. 2017. Vyp. 3–4 (12–13). Pp. 128–134.

Tsedendamba S. Shashin shүtlegt garch bui өөrchlөlt [Changes in Religion]. Mongolyn 
niigmiin өөrchlөlt. FSEKh. Ulan-Bator, 2013. Pp. 129–140.



СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

Абдуллаева Сабина Шихсеидовна, аспирант кафедры философии и религиове-
дения, преподаватель колледжа инновационных технологий и предпринимательства 
Владимирского государственного университета им. А. Г. и Н. Г. Столетовых, Влади-
мир (Россия).

Адрес для контактов: amirseiidova.sabina@yandex.ru.

Атдаев Сердар Джумаевич, кандидат исторических наук, ведущий научный со-
трудник Института археологии и этнографии Академии наук Туркменистана, Ашха-
бад (Туркменистан).

Адрес для контактов: serdar63atdayev@gmail.com, serdar-atdayev@rambler.ru.

Баталко Тамара Ивановна, кандидат исторических наук, доцент кафедры право-
ведения и социально-гуманитарных дисциплин Витебского филиала учреждения об-
разования Федерации профсоюзов Беларуси «Международный университет «МИТ-
СО», Витебск (Россия).

Адрес для контактов: tamarabatalko55@gmail.com.

Билялова Гульзат Дулатовна, магистр археологии, докторант PhD по специаль-
ности 6D020800 «Археология и этнология», научный сотрудник НИИ археологии 
им. К. А. Акишева, Астана (Казахстан).

Адрес для контактов: gulzat_84@inbox.ru.

Билялова Гульмира Алимгазиевна, ведущий научный сотрудник Музея Алматы, 
Алматы (Республика Казахстан).

Адрес для контактов: mira.bilyal@yandex.kz.

Бонора Жан Лука, доктор археологии и антропологии, профессор Международной 
ассоциации средиземноморских и восточных исследований, Рим (Италия).

Адрес для контактов: eclglbonora@gmail.com.

Бытко Сергей Станиславович, аспирант Нижневартовского государственного уни-
верситета, Нижневартовск (Россия).

Адрес для контактов: labarum92@rambler.ru.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор, заве-
дующий кафедрой политической истории, национальных и государственно-конфес-
сиональных отношений Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия).

Адрес для контактов: dashkovskiy@fpn.asu.ru.

Кузинер Игорь Эдуардович, магистрант Российского государственного педагоги-
ческого университета им. А. И. Герцена, Санкт-Петербург (Россия).

Адрес для контактов: igorkuziner@gmail.com.



126 Сведения об авторах

Тимощук Алексей Станиславович, доктор философских наук, доцент, профессор 
кафедры гуманитарных и социально-экономических дисциплин Владимирского юри-
дического института ФСИН России, Владимир (Россия).

Адрес для контактов: a@timos.elcom.ru.

Хабдулина Марал Калымжановна, кандидат исторических наук, доцент кафедры 
археологии и этнологии Евразийского национального университета им. Л. Н. Гумиле-
ва, директор НИИ археологии им. К. А. Акишева, Астана (Казахстан).

Адрес для контактов: mk_khabdulina@mail.ru.

Хвастунова Юлия Викторовна, кандидат философский наук, доцент кафедры пра-
ва, философии и социологии Горно-Алтайского государственного университета, Гор-
но-Алтайск (Россия).

Адрес для контактов: hvastunovoy@mail.ru.

Цогзолмаа Нямаа, кандидат педагогических наук, старший преподаватель Педа-
гогического училища при Монгольском государственном университете образования, 
Улан-Батор (Монголия).

Адрес для контактов: navaanzoch@ yandex.ru.

Чеджемов Сергей Русланович, кандидат исторических наук, доктор педагогических 
наук, профессор кафедры теории и истории государства и права Северо-Осетинского 
государственного университета им. К. Л. Хетагурова, Владикавказ (Россия).

Адрес для контактов: srchedgemov@mail.ru.

Шершнёва Елена Александровна, кандидат исторических наук, доцент кафедры 
политической истории, национальных и государственно-конфессиональных отноше-
ний Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия).

Адрес для контактов: d2703@yandex.ru.



ДЛЯ АВТОРОВ

Учредителем журнала является кафедра политической истории, национальных 
и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государственного уни-
верситета. Издается с 2007 г. как сборник научных статей, а с 2016 г. — как научный 
журнал «Мировоззрение населения южной Сибири и центральной Азии в истори-
ческой ретроспективе». С 2017 г. журнал называется «Народы и религии Евразии».

Журнал включен в РИНЦ как периодическое издание.

Периодичность издания: 4 выпуска в год.

Все работы, поступившие в редколлегию, проходят обязательное рецензирование.

Статьи принимаются по следующим основным темам:
➢	 Этнокультурные процессы в древности и средневековье в Евразии.
➢	 Социальные процессы и развитие государственности в древних и средневеко-

вых обществах.
➢	 Религиозный фактор в истории древних и средневековых народов Евразии.
➢	 Этнические процессы и традиционная культура народов Евразии.
➢	 Прозелитарные религии и традиционные верования народов России и Цен-

тральной Азии.
➢	 Государственно-конфессиональная и национальная политика: история 

и современность.
➢	 Результаты мониторинга межэтнических и межконфессиональных отноше-

ний в регионах России и за рубежом.
➢	 Рецензии на книги.
➢	 Информация о конференциях.
➢	 Персоналии.

ТРЕБОВАНИЯ К ОФОРМЛЕНИЮ СТАТЕЙ
Статьи принимаются на русском и английском языках.
Для публикации статьи в журнале необходимо прислать ее в электронном вариан-

те, а также указать сведения об авторе (фамилия, имя, отчество, место работы, долж-
ность, ученая степень, ученое звание, почтовый адрес, телефон, e-mail). Статья может 
включать текст и иллюстрации до 12 страниц (14 кегль, одинарный интервал, в фор-
мате Word: поля: верхнее — 2 см, нижнее — 2 см, левое — 2 см, правое — 2 см). Рисун-
ки (фотографии) предоставлять отдельными файлами. К статье обязательно прикла-
дывается полный список использованных работ.

Cтатья должна содержать ключевые слова (до 15 слов) и аннотацию на русском 
и английском языках (не менее 1000 знаков без пробелов).



128 Для авторов

ОБРАЗЕЦ ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ И БИБЛИОГРАФИЧЕСКОГО СПИСКА
Фамилия, имя, отчество автора на русском языке
Название статьи на русском языке
Аннотация (на русском языке не менее 1000 знаков)
Ключевые слова (на русском языке до 15 слов)
Фамилия, имя, отчество автора на английском языке
Название статьи на английском языке
Аннотация (на английском языке не менее 1000 знаков)
Ключевые слова (на английском языке до 15 слов)

ПРИМЕР ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ

В. А. Бурнаков
Институт археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия)

ЧЕЛОВЕК И ПРИРОДА В ТРАДИЦИОННЫХ ВОЗЗРЕНИЯХ 
ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ ЮЖНОЙ СИБИРИ5

Целью статьи является изучение восприятия природы в традиционном мировоз-
зрении тюркских и монгольских народов Южной Сибири. Хронологические рамки ра-
боты охватывают конец XIX — середину XX в. Выбор таких временных границ вызван, 
прежде всего, состоянием базы источников по теме исследования. Основными источ-
никами выступают исторические и этнографические материалы. Работа основывает-
ся на комплексном, системно-историческом подходе к изучению прошлого. Методика 
исследования опирается на историко-этнографические методы — научного описания, 
конкретно-исторического и реликта.

Коренные жители Южной Сибири в процессе длительного взаимодействия с окру-
жающей средой и в результате адаптации к ней сформировали наиболее приспособ-
ленную к данным природным условиям культуру. Значительное место в ней отводит-
ся традициям, связанным с экологическими воззрениями и нормами. Основу эколо-
гического сознания народов этого региона составляла идея неразрывной связи чело-
века со средой обитания — родиной, т. е. с тем местом, где он родился, жил и умирал. 
По сути, оно являлось тем пространством, в котором осуществлялась вся жизнедея-
тельность человека. В мышлении верующих природа воспринималась в качестве жи-
вого и чувствующего существа, что нашло отражение и в соответствующем практиче-
ском отношении к ней. В традиционном мировосприятии человек не выделен из при-
роды. Отсутствует жесткая граница между ним и окружающим миром, который в ми-
фологическом сознании, как уже отмечалось, имел частичное или полное отождеств-
ление человеку.

Ключевые слова: тюркские и монгольские народы, Южная Сибирь, хакасы, куль-
тура, традиция, человек, природа, экологические воззрения.

5	 Работа выполнена в рамках Программы фундаментальных исследований Президиума РАН «Адап-
тация народов и культур к изменениям природной среды, социальным и техногенным трансформа-
циям) (проект № 07–01–00842а) 



129

V. A. Burnakov
Institute of archaeology and ethnography Siberian branch Russian academy of sciences, 

Novosibirsk (Russia)
MAN AND NATURE IN TRADITIONAL VIEWS OF TYURCO-MONGOLIAN 

PEOPLES OF SOUTH SIBERIA

The aim of the work is to study the perception of nature in the traditional worldview of the 
Turkic and Mongolian peoples of Southern Siberia.

The chronological scope of work covers the end of the XIX — mid XX centuries. Selection 
temporal boundaries caused primarily by the status of the database sources on the research topic. 
The main sources are archival and ethnographic materials. The work based on comprehensive, 
system-historical approach to the study of the past. The research methodology based on 
historical and ethnographic methods — scientific description, the specific historical and relic.

The indigenous inhabitants of Southern Siberia, in the process of prolonged interaction 
with the environment and result of adaptation to it, formed the culture most adapted to 
the given natural conditions. A significant place in it given to traditions associated with 
environmental views and norms. The basis of the ecological consciousness of the peoples of 
this region was the idea of an inseparable connection between man and his environment, the 
homeland, that is, with the place where he was born, lived and died. In fact, it was the space 
in which the entire life activity of man. In the thinking of believers, nature perceived as a 
living and sentient being, which reflected in the corresponding practical relation to it. In the 
traditional worldview, man is not isolated from nature. There is no rigid boundary between it 
and the surrounding world, which, as already noted, in the mythological consciousness, had 
a partial or complete identification with man.

Key words: Turkic and Mongolian peoples, Southern Siberia, Khakas, culture, tradition, 
man, nature, ecological views.

Текст cтатьи на русском языке: Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст

Библиографический список
Библиографические ссылки приводятся в тексте в квадратных скобках: фами-

лия (фамилии), год публикации, страница (страницы). Например: [Иванов, 1962: 62] 
или [Иванов, Петров, 1997: 39–45]. Указываются все авторы независимо от их количе-
ства. При совпадении фамилий авторов и года издания в ссылке и списке литературы 
год издания дополняется буквенным обозначением. Например: [Иванов, 1997а: 49; Ива-
нов, 1997б: 14]. После библиографического списка размещается References.



130 Для авторов

Образец оформления литературы:
1. Монография:
Леви-Стросс К. Структурная антропология. М. : Наука, 1983. 432 с.
2. Статья в сборнике:
Кузьмина Е. Е. Конь в религии и искусстве саков и скифов // Скифы и сарматы. М. : 

Наука, 1977. С. 96–119.
3. Статья в журнале
Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Положение христианских общин в Алтай-

ском крае в середине 1960‑х — середине 1970‑х гг. // Религиоведение. 2016. № 1. С. 75–83.
4. Автореферат или диссертация:
Соловьев А. И. Погребальные памятники населения Обь-Иртышья в Cредневековье 

(обряд, миф, социум) : дис. … д-ра ист. наук. Новосибирск, 2006. 250 с.
5. Архивные материалы:
Государственный архив Алтайского края. Ф. Р. 1692. Оп. 1. Д. 76.
6. Интернет-ресурс:
История буддизма в Монголии // Ньяме Шераб Гьялцен [Электронный ресурс]. 

URL: http:// bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-gyalcen.html/ (дата обращения 
19.10.2016).

7. Издания на иностранном языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass // Journal of 

Archaeological Science. 1995. Vol. 22. P. 429–439. (на англ. яз.).

References
Список “References” (латинизированный список) содержит все публикации списка 

«Научная литература», но в латинизированной форме и расположенные по англ. алфа-
виту. Все сведения о публикациях на кириллице из списка литературы должны быть 
транслитерированы на латинице и переведены на английский язык. Транслитерация 
осуществляется: а — a, б — b, в — v, г — g, д — d, е — e, ё — yo, ж — zh, з — z, и — i, й — 
i, к — k, л — l, м — m, н — n, о — o, п — p, р — r, c — s, т — t, у — u, ф — f, х — kh, ц — 
ts, ч — ch, ш — sh, щ — shch, ъ — ”, ы — y, ь — ’, э — e, ю — yu, я — ya. Данный список не-
обходим для того, чтобы Ваши публикации правильно индексировались в зарубежных 
научных базах данных (Scopus и Web of Science).

Кроме того, обратите внимание, что вместе с транслитерацией дается перевод 
работы на английский язык.

Инструкции для формирования References (латинизированный список)
1) Воспользуйтесь автоматическим транслитератором на сайте «Convert Cyrillic»:
www.convertcyrillic.com/Convert.aspx. В левом столбике (CONVERT FROM) выбери-

те тот вариант, напротив которого Вы видите правильно отображенную фразу «Рус-
ский язык» — скорее всего, это будет: Unicode [Русский язык]. В правом столбике 
(CONVERT TO) выберите второй вариант: ALA-LC (Library of Congress) Romanization 
without Diacritics [Russkii iazyk]. Скопируйте весь список «Научной литературы2 из Ва-
шей статьи в окно левого столбика. Нажмите кнопку Convert посередине. В правом 
окне Вы получите транслитерированный текст. Скопируйте его из окна в файл с Ва-
шей статьей.



131

2) Примеры оформление литературы и архивных материалов:
1. Монография:
Okladnikov A. P. Liki Drevnego Amura [Faces of the Ancient Amur]. Novosibirsk: Zapadno-

Sibirskoye knizhnoye Publ., 1968, 240 p. (in Russian).
2. Статья в журнале:
Chirkov N. V. Etnos, natsiia, diaspora [Etnos, nation, diaspor]. Religiovedenie [Study of 

Religions]. 2013, no. 4, pp. 41–47 (in Russian).
3. Переводное издание:
Brooking A., Jones P., Cox F. Expert Systems. Principles and Case Studies. Chapman and 

Hall, 1984, 231 p. (Russ. ed.: Brooking A., Jones P., Cox F. Ekspertnye sistemy. Printsipy raboty 
i primery. Moscow: Radio i sviaz’ Publ., 1987, 224 p.).

4. Интернет-ресурс:
Tsentr izucheniya tibetskoy traditsii Yundrung bon [Centre for Studying the Tibetan 

Tradition of Yundrung Bon]. Available at: http://bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-
gyalcen.html/ (accessed August 4, 2013). (in Russian).

5. Диссертация или автореферат:
Ermolina Yu. V. Magiya kak kul’turno-religiozny fenomen. Diss. kand. filos. nauk [Magic as 

Cultural and Religious Phenomenon. Ph. D. Thesis in Philosophy]. Oryol: OSU Publ., 2009, 
155 p. (in Russian).

6. Материалы конференций:
Nesterova T. P. Religiya i politika v 20 veke. Materialy vtorogo Kollokviuma rossiyskikh I 

ital’yanskikh istorikov [Religion and Politics in the 20th century. Proc. of the Second Symposium 
of Russian and Italian Historians]. Moscow, 2005. P. 17–29 (in Russian).

7. Архивные материалы:
Gosudarstvennyi arkhiv Altaiskogo kraya [State archive of the Altai Krai]. Fund 1. 

Inventory 1. File 664, fol. 33 (in Russian).
8. Иностранный источник (не на английском языке):
Horyna B. Introduction to the Study of Religion [Úvod do religionistiky]. Praha: Oikomene, 

1994. 131 p. (in Czech).
Li Fengmao. Wonderland and Travel: The Imagination of the Immortal World. Beijing: 

Zhonghua shuju, 2010, 468 p. (in Chinese).

Оформление иллюстраций
Иллюстрации (рисунки, фотографии, графики, диаграммы) в текст Word не внедря-

ются и прилагаются в виде отдельных файлов в формате JPG или TIFF. Они должны 
быть отсканированными при разрешении не менее 300 dpi. Размер изображений не дол-
жен превышать 190х270 мм. Предметы в поле рисунка должны быть расположены ком-
пактно, без неоправданно больших по размеру незаполненных мест. Каждый отдель-
ный предмет (изображение) на каждом рисунке должен иметь порядковый номер. Этот 
номер, как и нивелировочные отметки, надписи, линии сечений, рамки, границы рас-
копов и т. п. должны быть выполнены не вручную, а машинописным образом. Все ци-
фры и надписи на рисунках выполняются шрифтом Arial, не жирным, в размере, соот-
ветствующем масштабу рисунка. Номера для предметов следует располагать по их по-
рядку слева-направо и сверху-вниз. Каждая первая ссылка в тексте статьи на рисунок 
и на предмет обязательно должны начинаться с номера 1, последующие — 2, 3 и далее. 
Вторая и последующие ссылки на рисунок или предмет выполняются свободно. Сле-



132 Для авторов

дует стремиться к тому, чтобы большая часть пояснений с площади самой иллюстра-
ции была убрана в подрисуночные подписи.

Авторы статей также сообщают следующие данные, которые публикуются 
в конце каждого номера журнала: фамилия, имя, отчество (полностью), ученая сте-
пень и звание, место работы и должность, почтовый адрес (с индексом) контактный 
телефон, адрес электронной почты.

Статьи следует высылать по адресу:
656049, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66, Алтайский государственный университет, ка-

федра политической истории, национальных и государственно-конфессиональных 
отношений, Дашковскому Петру Константиновичу.

Электронная почта: dashkovskiy@fpn.asu.ru (c пометкой журнал «Народы и рели-
гии Евразии»).

Контактный телефон: (3852) 366342

Сайт журнала: http://journal.asu.ru/index.php/wv



Для заметок



Научное издание

НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

Этнология
Религиоведение 

Археология

2018  № 1 (14)

Редактор Л. И. Базина
Подготовка оригинал-макета О. В. Майер

Дизайн обложки: П. К. Дашковский, Ю. В. Плетнева

Издательская лицензия ЛР 020261 от 14.01.1997.
Подписано в печать 13.02.2018.

Формат 60х84 / 8. Бумага офсетная.
Усл.‑печ. л. 15,4. Тираж 300 экз. Заказ ???.

Издательство Алтайского государственного университета
Типография Алтайского государственного университета

656049, Барнаул, ул. Димитрова, 66


