
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2020

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2020  № 2 (23)



Издание основано в 2007 г.
Учредитель: ФГБОУ ВО «Алтайский государственный университет»

Главный редактор:
П. К. Дашковский, доктор исторических наук (Россия, Барнаул)

Редакционная коллегия:
С. А. Васютин, доктор исторических наук (Россия, Кемерово)
Н. Л. Жуковская, доктор исторических наук (Россия, Москва)

А. П. Забияко, доктор философских наук (Россия, Благовещенск)
А. А. Тишкин, доктор исторических наук (Россия, Барнаул)

Н. А. Томилов, доктор исторических наук (Россия, Омск)
Т. Д. Скрынникова, доктор исторических наук (Россия, Санкт-Петербург)

О. М. Хомушку, доктор философских наук (Россия, Кызыл)
М. М. Шахнович, доктор философских наук (Россия, Санкт-Петербург)

Л. И. Шерстова, доктор исторических наук (Россия, Томск)
А. Г. Ситдиков, доктор исторических наук (Россия, Казань)

Е. А. Шершнева (отв. секретарь), кандидат исторических наук (Россия, Барнаул)

Редакционный совет журнала:
Л. Н. Ермоленко, доктор исторических наук (Россия, Кемерово)

Ю. А. Лысенко, доктор исторических наук (Россия, Барнаул)
Л. С. Марсадолов, доктор культурологии (Россия, Санкт-Петербург)

Г. Г. Пиков, доктор исторических наук, доктор культурологии (Россия, Новосибирск)
А. К. Погасий, доктор философских наук (Россия, Казань)
К. А. Руденко, доктор исторических наук (Россия, Казань)
С. А. Яценко, доктор исторических наук (Россия, Москва)

А. С. Жанбасинова, доктор исторических наук (Казахстан, Усть-Каменогорск)
Н. И. Осмонова, доктор философских наук (Кыргыстан, Бишкек)
Н. Цэдэв, кандидат педагогических наук (Монголия, Улан-Батор)

Ц. Степанов, доктор исторических наук (Болгария, София)
З. С. Самашев, доктор исторических наук (Казахстан, Астаны).

Журнал утвержден научно-техническим советом
Алтайского государственного университета и зарегистрирован Федеральной службой 

по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций. 
Свидетельство о регистрации ПИ № ФС 77–69787 от 18.05.2017 г.

Все права защищены. Ни одна из частей журнала либо издание в целом не могут быть 
перепечатаны без письменного разрешения авторов или издателя.

Адрес редакции: 656049, Барнаул, ул. Димитрова, 66,  
Алтайский государственный университет, кафедра религиоведения России, 

национальных и государственно-конфессиональных отношений.

Журнал подготовлен при поддержке РНФ «Религия и власть: исторический опыт 
государственного регулирования деятельности религиозных общин в Западной Сибири 

и сопредельных районах Казахстана в XIX–XX вв.» (проект № 19‑18‑00023).

	 ©	 Оформление. Издательство 
		  Алтайского госуниверситета, 2020



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2020  № 2 (23)

NATIONS AND RELIGIONS  
OF THE EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2020



The journal was founded in 2007
The founder of the journal is Altai State University

Executive editor:
P.K. Dashkovskiy (doctor of historical sciences)

The editorial Board:
S. A. Vasutin, doctor of historical sciences (Russia, Kemerovo)

N. L. Zhukovskay, doctor of historical sciences (Russia, Moskow)
A. P. Zabiyako, doctor of philosophical sciences (Russia, Blagoveshchensk)

A. A. Tishkin, doctor of historical sciences (Russia, Barnaul)
N. А. Tomilov, doctor of historical sciences (Russia, Omsk)

T. D. Skrynnikova, doctor of historical sciences (Russia, Saint-Petersburg)
O. M. Homushku, doctor of philosophical sciences (Russia, Kyzyl)

M. M. Shakhnovich, doctor of philosophical sciences (Russia, Saint-Petersburg)
L. I. Sherstova, doctor of historical sciences (Russia, Tomsk)
A. G. Sitdikov, doctor of historical sciences (Russia, Kazan)

E. A. Shershneva (resp. secretary), candidate of historical sciences (Russia, Barnaul)

The journal editorial Board:
L. N. Yarmolenko, doctor of historical sciences (Russia, Kemerovo)

U. A. Lusenko, doctor of historical sciences Russia, Barnaul)
L. S. Marsadolov, doctor of Culturology (Russia, St. Petersburg)

G. G. Pikov, doctor of historical sciences, doctor of cultural studies (Russia, Novosibirsk)
A. K. Pogassiy, doctor of philosophical sciences (Russia, Kazan)

K. A. Rudenko, doctor of historical sciences (Russia, Kazan)
S. A. Yatsenko, doctor of historical sciences (Russia, Moscow)

A. S. Zhanbosynov, doctor of historical sciences (Kazakhstan, Ust-Kamenogorsk)
N. I. Osmonovа, candidate of philosophical sciences (Kyrgyzstan, Bishkek)

N. Cedev, candidate of pedagogical sciences (Mongolia, Ulaanbaatar)
Ts. Stepanov, doctor of historical sciences (Bolgariy, Sofiy)

Z. S. Samashev, doctor of historical sciences (Kazakhstan, Astana)

The journal is approved by the scientific and technical Council Altai state University  
and registered by the Federal service for supervision of communications, information technology 

and mass communications.
Certificate of registration of PI no. FS 77–69787 dated 18.05.2017 All rights reserved.  

No part of the journal or the entire publication may be reprinted without the written permission  
of the authors or publisher.

Editorial office address: 656049, Barnaul, ul. Dimitrova, 66, Altai State University, Department  
of regional studies of Russia, national and state-confessional relations.

The journal was prepared with the support of the RSF project “Religion and power: historical 
experience of state regulation of religious communities in Western Siberia and neighboring 

regions of Kazakhstan in the XIX–XX centuries” (project № 19‑18‑00023).

	 ©	 Altai State University Publisher, 2020



СОДЕРЖАНИЕ

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Кубаев С. Ш. Аултепе — первый открытый караван-сарай, рабат (рибат) 
Средней Азии....................................................................................................................................7
Лихачева О. С. Средняя конница каменской культуры и эволюция военного 
дела населения лесостепного Алтая в VI–I вв. до н.э. ..........................................................21
Тишин В. В., Акымбек Е. Ш., Железняков Б. А. Древнетюркская руническая 
надпись из Тоспалы (долина реки Чу (Шу), Казахстан).......................................................37

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Горте Ю. Д., Рыкова В. В. Эвенки: наукометрический анализ материалов, 
представленных в БД Web of Science и Научная Сибирика...................................................54
Мухамадеев А. Р. К вопросу о брачно-семейных взаимоотношениях у кыпчаков.........66

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА
Недзелюк Т. Г. Источники для изучения государственно-конфессиональных 
отношений в Западной Сибири (по материалам исторического архива  
Омской области).............................................................................................................................78
Ожиганов А. Н. Религиозные здания Барнаула в контексте изменений 
государственно-конфессиональной политики в ХХ — начале XXI в...............................86
Чирков Н. В. Проблематика перевода и интерпретации фундаментальной 
богословской терминологии на примере миссионерской деятельности  
Маттео Риччи в Китае.................................................................................................................104
Дикова Н. В. Роль архиереев в институциональном развитии Омской епархии 
и основные итоги архиерейского управления......................................................................117

ДЛЯ АВТОРОВ...........................................................................................................................132



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

CONTENT

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Kubayev S. Sh. Archaeology and Etno-Cultural history the first opened caravanserai, 
rabat (ribat) of Central Asia..............................................................................................................7
Likhacheva O. S. Medium cavalry of the Kamenska culture and the evolution  
of military affairs of the population of the forest-steppe Altai in VI–I BC..............................21
Tishin V. V., Akymbek E. Sh., Zheleznyakov B. А. The Early Turkic runic inscription 
from Tospaly (Chu (Shu) river valley, Kazakhstan).....................................................................37

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Gorte Yu. D., Rykova V. V. Evenks: scientometric analysis of materials presented  
in the databases Web of Science and Scholar Sibirica.................................................................54
Mukhamadeev A. R. To the question of marriage-family relations in kipchakov....................66

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Nedzelyuk T. G. Sources for the study of state-confessional relations in Western 
Siberia (based on the matherials of the historical archive of the Omsk region)......................78
Ozhiganov A. N. Religious buildings in Barnaul in the context of changes in State and 
Confessional policy in the XX — the early XXI Century...........................................................86
Chirkov N. V. The issue of translation and interpretation of fundamental theological 
terminology on the example of missionary activities of Matteo Ricci in China....................104
Dikova N. V. The role of high priests in the institutional development of the Omsk 
eparchy and the main results of high priest’s administration...................................................117

INFORMATION ABOUT AUTHORS....................................................................................132



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел I   
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ 
ИСТОРИЯ

УДК 902 (575.114) 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–01

С. Ш. Кубаев

Национальный центр археологии Академии наук Республики Узбекистан,  
Ташкент (Узбекистан)

АУЛТЕПЕ — ПЕРВЫЙ ОТКРЫТЫЙ КАРАВАН-САРАЙ,  
РАБАТ (РИБАТ) СРЕДНЕЙ АЗИИ

Аултепе — один из хорошо изученных памятников раннего Средневековья Средней 
Азии. С. К. Кабанов, руководитель раскопок, основываясь на полученных данных, пред-
полагал, что это руины замка местного землевладельца. Многие специалисты по ар-
хитектуре Средней Азии поддерживали выводы автора о назначении памятника. По-
сле этих исследований долгие годы Аултепе считался эталонным памятником раннего 
Средневековья, с которым сравнивали вновь открытые памятники. Но масштабные ар-
хеологические раскопки, проведенные в последние годы на территории Центральной 
Азии, дали новые материалы по архитектуре региона. Эти данные позволили нам сно-
ва обратиться к выводам автора. До сегодняшнего дня многие исследователи истории 
архитектуры появление караван-сараев (рибат или рабатов) связывали именно с рас-
пространением ислама в Средней Азии. Новые исследования материалов памятника 
Аултепе дали возможность выдвинуть предположение, что возведение караван-сара-
ев, рабат или рибатов относится к более раннему времени. Вероятнее всего, истоки ра-
батов и караван-сараев, игравших в Средневековье важную роль в развитии торгов-
ли, отражают возросшую роль Великого шелкового пути. В статье также поднимается 
вопрос об истоках традиции сооружения рабатов в Средней Азии, игравших важную 
роль в развитии торговли на Великом шелковом пути.



8

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20

Ключевые слова: Аултепе, Средняя Азия, замок, рабат, караван-сараи, торговые 
пути, архитектура, суфа, замок, крепостная стена, башня, платформа, жилищи, храни-
лище, «пахса», сырцовые кирпичи.

S. Sh. Kubayev

National center of archeology, Academy of Sciences Republic of Uzbekistan, Tashkent 
(Uzbekistan)

THE FIRST OPENED CARAVANSERAI, RABAT (RIBAT) 
OF CENTRAL ASIA

Aultepe is one of the well-studied monuments of the early middle ages of Central Asia. The 
excavation author S. K. Kabanov, based on the data obtained suggested that it was the ruins of 
a castle of a local landowner. Many Central Asian architecture experts supported the author’s 
findings on the purpose of the monument. After these studies, for many years Aultepe was 
considered a reference monument of the early middle ages, with which newly discovered 
monuments were compared. But large-scale archaeological excavations conducted in recent 
years in Central Asia have provided new materials on the architecture of the region. These 
data allowed us to turn again to the conclusions of the author. Until today, many scholars of 
the history of architecture, the emergence of caravanserais, ribat or rebates associated precisely 
with the spread of Islam in Central Asia. New studies of the materials of the monument to 
Aultepe made it possible to put forward the assumption that the construction of caravanserais, 
discounts or ribates dates back to an earlier time. Most likely, the origins of the discounts and 
caravanserais, who played an important role in the development of trade in the middle ages, 
reflect the increased role of the Great Silk Road. The article also raises the question of the 
origins of the tradition of building discounts in Central Asia, which played an important role 
in the development of trade on the Great Silk Road.

Key words: Aultepe, Central Asia, castle, discount, caravanserais, trade routes, architecture, 
sufa, castle, fortress wall, tower, platform, dwellings, storage, “pakhsa”, mud bricks;

Кубаев Суръат Шавкатович, младший научный сотрудник Национального цен-
тра археологии академии наук Республики Узбекистан, Ташкент (Узбекистан). Адрес 
для контактов: kubaev.surat@gmail.com. 
Kubaev Surat Shavkatovich, Junior research associate of the National center of Archeology 
of the Academy of Sciences of the Republic of Uzbekistan, Tashkent (Uzbekistan). Contact 
address: kubaev.surat@gmail.com.



9

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 7–20

На древних торговых маршрутах, таких как Великий шелковый путь, были необ-
ходими специальные места для временной ночёвки, чтобы пополнить запасы 
еды и питьевой воды для людей и животных. Эти стратегически важные места 

называются караван-сараи, рабат или рибат. Караван-сараи, рабаты или рибаты рас-
полагались во всех частях Великого шелкового пути.

Караван-сараи на териториях Ирана, Турции и Арабского полуострова комплексно 
изучены специалистами [Мансури и др., 2015]. История возникновения караван-сараев 
Средней Азии мало изучена в науке. Хотя на сегодняшней день на просторах Средней 
Азии археологами было открыто много известных сооружений подобного типа. Но ос-
новная часть этих сооружений относится к периоду от X до XIX в. Из-за этого среди ар-
хеологов по поводу возникновения караван-сараев появились разные предположения.

Некоторые исследователи истории архитектуры, основываясь на этих материалах, 
появление караван-сараев, рабат или рибатов связывали именно с распространением 
ислама на просторах Средней Азии. Например, Н. Б. Немцева, изучавшая один из круп-
нейших рабатов Средней Азии — Рабат-и Малик — также в своих работах отмечает, 
что «…рабаты (рибаты) — станции для конной охраны в пограничных зонах, крепо-
сти для газиев — борцов за веру — появились во времена исламизации арабами стран 
Востока. В первой четверти VIII в. омейядский наместник в Хорасане Ашрас ибн Аб-
даллах (727–729 гг.) впервые учредил рабаты» [Немцева, 1983: 112]. Но она сама пишет, 
что «… эти крепости для охраны дорог по существу были и раньше, их устанавлива-
ли в пограничных зонах уже римляне и сасаниды на Ближнем Востоке…», но поче-
му‑то Среднюю Азию автор не включает в этот список [Немцева, 1983: 112].

В наши дни также много исследователей — археологов, архитекторов — планиров-
ку караван-сараев, рабат или рибатов связывали с «вкладом исламской цивилизации». 
Утверждалось, что центральноазиатский караван-сарай был задуман как укрепленное 
строение с центральным внутренним двором и комнатами вокруг этого центра. Это 
было квадратное, круглое или восьмиугольное в плане сооружение, концентрическое, 
с бастионами и башнями по углам крепостных стен. Доступ часто был через единствен-
ный вход, «расположенный в месте на ортогональной оси…» [Ahmad, Chase, 2004: 44]. 
Другой исследователь считает, что «… идея обеспечения закрытых остановок вдоль до-
рог не является новшеством... но мусульманская цивилизация развила эту идею ориги-
нальным образом… придорожный караван-сарай распространился по всему мусуль-
манскому миру…» [Cinzia Travernari, 2010: 191].

Но на сегодняшней день анализ открытых ранее памятников Средней Азии дал но-
вые данные о появлении и распространении караван-сараев, рабат или рибатов.

Аултепе — один из хорошо изученных памятников Средней Азии (см. рис. 1). В ходе 
археологических работ экспедиционной группы во главе с С. К. Кабановым в полевой 
сезон 1956 г. памятник был раскопан полностью [Кабанов, 1981: рис. 23]. Автор раско-
па, основываясь на полученных данных, предполагал, что здание было замком местно-
го землевладельца — «дихкана» [Кабанов, 1981]. В результате Аултепе рассматривает-
ся как эталонный памятник сельской замковой архитектуры раннего Средневековья. 
В таком качестве его оценивали различные специалисты в области истории среднеази-
атской архитектуры. Так, В. А. Нильсен, один из авторов исторической архитектурной 



10

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

реконструкции, в своих работах поддерживает автора раскопа [Нильсен, 1966: 135–139]. 
Позднее, руководствуясь оценкой В. А. Нильсена и С. Хмельницкого, Т. И. Лебедева так-
же в своих работах включает Аултепе в список замков [Лебедева, 2000: 147]. С. Г. Хмель-
ницким дается емкая характеристика замков раннего Средневековья: «…в архитектур-
ном аспекте укрепленный замок мог быть и сравнительно небольшой постройкой типа 
жилой башни-донжона, используемой для жилья в опасные экстремальные моменты 
и окруженной жилыми и хозяйственными постройками, крупными многокомнатным, 
двух- и трехэтажным зданием, «рыцарским гнездом» знатного землевладельца, окру-
женным жилищами челяди и крестьян, и, наконец, обширной резиденцией местного, 
более или менее крупного правителя, состоящей из множества помещений, парадных 
залов, внутренних дворов и укреплений» [Хмельницкий, 2000: 65]. 

Рис. 1. План памятника Аултепе (Нильсен, 1966)

Этот же исследователь считает первой особенностью замков «оборонный характер 
этой архитектуры: … непомерная толщина стен, высокие монолитные (или почти мо-
нолитные) платформы — «стилобаты», поднимающие здание над местностью на 5, 6, 
а то и на 10 метров». Т. И. Лебедева, исследуя замки Центрального и Южного Согда, так-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20



11

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

же ещё боле конкретно описывает особенности этих строений: «…замок должен был 
иметь усиленную оборонительную систему: высокую платформу здания, мощные сте-
ны, оборонительные башни и стрелковую галерею, обеспечивающую свободное пере-
мещение вдоль системы бойниц и башен. На определенном этапе вокруг здания появи-
лись усилившие оборону внешнего каре оборонительной стены… Кроме этого, в за-
мке должна была находиться жилая площадь и парадная часть — зал для приема го-
стей и проведения семейных и религиозных празднеств. И обязательно — культовое 
помещение, размеры которого варьировали и зависимости от степени религиозности 
отдельных владельцев замков…» [Лебедева, 2000: 142].

Спустя боле чем полвека широкомасштабные археологические раскопки, проведен-
ные на территории Средней Азии, дали много новых материалов по архитектуре ре-
гиона. Эти данные позволили вновь обратиться к заключениям С. К. Кабанова. Приво-
дим краткое описание памятника.

Аултепе — это развалины отдельно стоящего здания, непосредственно к которо-
му не могли примыкать другие постройки из‑за окружавшего его с трех сторон рвов 
оборонительного значения, а с одной стороны (южной) внешняя стена была возведе-
на на краю террасы. Хозяйственные постройки (стойла для скота, склады) могли быть 
только за рвом, на уровне третьей террасы; они были разрушены обитателями более 
позднего поселения. Размеры сохранившейся части здания на уровне пола 33x27 м; до-
статочно точно устанавливается, что протяженность здания с востока на запад не пре-
вышала 34 м.

Здание прямоугольное, вытянутое с востока на запад, возможно, с башенными вы-
ступами на углах; ориентировка сторон здания по странам света почти правильная, 
с небольшим смещением по часовой стрелке. Организующим архитектурным элемен-
том внутреннего пространства был обходной коридор с длиной сторон около 20 м, охва-
тывающий центральный жилой массив со всех сторон [Кабанов, 1958: 146]. Централь-
ный массив состоит из шести помещений, разделенных на восточную и западную ча-
сти двумя узкими проходными помещениями. Одно из них, как мы увидим ниже, было 
лестничной клеткой, другое, по‑видимому, хозяйственным помещением.

На внешней стороне коридора расположены дверные проемы в помещения, обрам-
ляющие со всех сторон центральный массив, кроме южной, и расположенные в один 
ряд, соответственно, с каждой стороны. Характерная особенность планировки вне-
шнего обвода — правильное чередование больших и малых помещений. По данным 
С. К. Кабанова, сохранилось 21 помещение, если считать по первоначальному плану, 
два из них не сохранились (в юго-западном углу) [Кабанов, 1958: 148]. Всего, таким 
образом, было 23, из них 8 небольших и 8 больших помещений внешнего обвода. Два 
больших помещения были разделены на две почти равные части стенкой из сырцово-
го кирпича, причем обе части этих помещений соединены проемами. Как указывалось 
выше, в центральном массиве было шесть жилых помещений, из них пять разделены 
на две части, причем три из них перекрыты наглухо. Во многих помещениях устроены 
невысокие суфы (возвышения), высотой 10–20 см, шириной около 90 см.

Помещение 2 (западу от входного коридора) имеет размеры 4,3×4,07 м; На полу по-
мещения вдоль всех стен, кроме южной, в середине которой обнаружен проем, веду-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 7–20



12

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

щий в коридор, устроена невысокая (15–20 см) суфа, в западной стороне не достигав-
шая южной стены; ширина суфы 0,85–1 м. Помещение 3 (западу от помещения 2) — 
2,5×2,1 м; В этой комнате относительно хорошо сохранился дверной проем, перекры-
тый полуциркульной аркой высотой 1,9 м. Помещение 4 (в северо-западном углу зда-
ния) имеет размеры 3,8×3,8 м; позже стенкой была разделена на две почти равные, со-
единенные проемом комнаты (на плане — 6 и 7). Помещение 4 небольшое (2,5×2,1 м), 
слегка вытянутое с востока на запад, с двумя проемами в северо-восточном углу, один 
из которых (в восточной стене) вел в коридор, второй (в северной стене) — в уже опи-
санное помещение, находившееся в угловой (северо-западной) части здания. Пол по-
мещения обнаружен на глубине 2,3 м от уровня сохранившейся части восточной сте-
ны; западная стена, остатки которой расположены ниже по склону, сохранились в вы-
соту на 1,2 м. Пол плотный, серый, в северо-западном углу расчищены глинобитная 
суфа (высота 10 см) и возле нее пятно обожженной земли.

Характерная особенность напластований помещения 5, расположенного южнее по-
мещения 4, — наличие признаков обрушения со стороны коридора; в составе завала от-
мечены большие прослойки из комков пахсы, видимо, от разрушенных стен. Вдоль всех 
стен проложена суфа высотой 15 см и шириной до 1 м. Кроме керамики, на полу этого 
помещения было много золы. Размеры помещения 4,2×3,7 м, вытянутость с севера на юг. 
Южнее сохранилось небольшое помещение 8 и один из уголков очередного помещения. 
Всего под западным склоном тепе раскрыты остатки четырех отдельных помещений.

Теперь переходим к описанию помещений восточной половины внешнего обво-
да. К востоку от входного коридора расчищено помещение, почти квадратное в плане 
(4,3×4,1 м), симметричное помещению 2, но в отличие от него разделенное на две по-
ловины — южную и северную (на плане помещения 9, 10). Это помещение разделено 
стеной из сырцового кирпича, уложенного в один ряд торцами наружу, толщина сте-
ны 50 см; соединяющий обе части помещения проем находится возле западной стены, 
ширина проема 80 см. В отличие от помещений 6–7, где между промежуточной стен-
кой и северной стеной обнаружена штукатурка, здесь в месте смыкания стен штука-
турки не оказалось. Все помещение заполнено довольно плотной и однородной жел-
той глиной с небольшой примесью малохарактерной керамики.

К востоку от описанного помещения обнаружена небольшая (2,6×2 м) комната 
(на плане помещение 11), вытянутая с севера на юг. Всю северную часть помещения за-
нимает суфа. Проем в восточной стене комнаты вел в еще одно помещение — 12, в на-
правлении с севера на юг размер помещения 4,05 м; несомненно, что помещение было 
квадратным или почти квадратным. Вдоль стен были устроены широкие суфы; на полу 
обнаружено гнездо от столба. По восточному фасу здания, южнее помещения 12, рас-
крыто небольшое (2,45×2,05 м) помещение 15. В помещении 16 также хорошо выявля-
ется структура стен: внизу, у пола, кладка из пахсы толщиной 80 см перекрыта двумя 
рядами сырцового кирпича, положенного плашмя, затем опять полоса пахсовой клад-
ки толщиной 70 см, выровненная вверху одним рядом кирпича. В середине восточного 
фаса вскрыто небольшое помещение 24, находившееся между двумя большими комна-
тами (16 и 22); размер помещения 2,35×2,05 см. В стенах хорошо выявляется комбини-
рованная кладка. В помещении 22 обнаружен завал, неоднородный во всех частях по-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20



13

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

мещения. На южном склоне тепа, у восточного края, выявлено помещение 21, по раз-
меру примерно равное ранее раскрытым небольшим помещениям (3, 12, 15), но отли-
чающееся от них планировкой.

Теперь рассмотрим помещения центрального жилого массива. Здесь шесть круп-
ных жилых помещений, пять из них разделены перегородками на две комнаты с от-
дельными выходами в коридор.

В северо-западном углу центрального массива раскрыто помещение 1, заполненное 
завалом рыхлого грунта с примесью органических остатков и керамики. В целом разме-
ры помещения 4,15×3,85 м. Южнее помещения 1 раскрыто примерно такое же помеще-
ние, разделенное на две комнаты в ходе использования (на плане 25 и 13), с отдельны-
ми выходами в коридор. Южнее помещения 13 (25), под поверхностью южного склона 
тепа, обнаружено помещение, также разделенное на две части сплошной стеной, с дву-
мя дверными проемами, обращенными теперь в сторону южного сектора коридора.

Трем помещениям западной части центрального жилого массива соответствуют 
в плане три помещения восточной части. Помещение 19 — самое северное, размерами 
3,8×3,1 м, вытянуто с севера на юг. С. К. Кабанов, основываясь на особенностям наслое-
ний в помещении 19 и наличию в нем четырех зольных ям, предположил, что это поме-
щение имело производственное назначение; возможно, здесь была кузница. В середине 
восточной части центрального массива раскрыто помещение 23, размером 4,5×3,65 м, 
разделенное перегородкой на две комнаты; большое из которых (западное) располо-
жено в глубине помещения. На южном склоне тепе раскрыто довольно большое поме-
щение (20). На уровне 2,05 м от поверхности в сохранившейся части стены обнаруже-
на тонкая перегородка, разделявшая помещение на две части — западную и восточ-
ную. Каждая из частей помещения имела отдельные проемы, ведущие во двор: проем 
в восточной части помещения выводил в восточный сектор коридора, проем запад-
ной части вел к югу.

По данным С. К. Кабанова основную часть материалов, полученных при раскопках 
Аултепе, составили фрагменты бытовой керамической посуды, типологически однород-
ные во всех помещениях и на всех уровнях [Кабанов, 1958: 150]. Западная часть здания 
дает относительно больше находок, обилием керамики отличались помещения 1, 2, 5 
и 17. Большие помещения восточной части (16 и 22) оказались почти пустыми, срав-
нительно много керамики обнаружено в промежуточном небольшом помещении 24.

Особенность керамических материалов Аултепе выражается в наличии малого ко-
личества лепных сосудов [Кабанов, 1981: 79]. Найдено всего несколько фрагментов кот-
лов грубой лепки, один из которых довольно крупный, дающий представление о форме 
верхней части сосуда. Среди керамики, изготовленной на гончарном круге, наиболее 
характерная керамическая форма комплекса — высокие кубковидные чаши с поддоном 
или без поддона, сосуды в виде крынок со сливом, проделанным под венчиком, в пле-
чевой части сосуда; курильницы, кувшинчики различных видов, котлы для приготов-
ления пищи, а также хумы (средне- и крупноразмерные сосуды для жидкостей или зер-
на). Также было найдено более трех десятков пряслиц, пуговиц, грузиков для верти-
кального ткацкого станка, «шашлычницы», или очажные подставки, каменные изде-
лия — зернотерки, жернова, точила, терки разных видов, бусы из различных материа-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 7–20



14

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лов, два медных перстня, орудия производства из железа, главным образом прямые 
и серповидные ножи, небольшая теша (тесло). Кроме того, при раскопках Аултепе было 
обнаружено пять монет, одна из них серебряная и четыре медные, названные условно 
нахшебскими. Таким образом, опираясь на керамические и нумизматические данные, 
С. К. Кабанов предполагал, что памятник Аултепе не может быть древнее середины V в., 
что убедительно подтверждают обнаруженные здесь монеты, чеканенные в подража-
нии монетам Варахрана V [Кабанов, 1981: 79].

Как мы видели выше, жилые помещения памятника значительно отличаются от дру-
гих замков раннего Средневековья. Судя по сравнительному анализу с другими замка-
ми Средней Азии и плану помещений, а также по основным критериям замков, мож-
но выяснить своеобразные особенности памятника Аултепе.

Во-первых, памятник, в отличие от других замков, не характеризуется, что отме-
чали С. Г. Хмельницкий и В. А. Нильсен, обороноспособностью. Памятник постро-
ен в 500 м севернее реки, на краю третьей террасы. Высота бугра от подошвы с юга 7 м, 
но над террасой он возвышался только на 3 м. Это подтверждает, что памятник был 
построен на обычном возвышенном месте, без каких‑либо искусственных платформ. 
Стратиграфические разрезы помещений 15 и 16 показали, что стены и полы памятни-
ка были построены прямо над материком [Кабанов, 1981: 46–47]. Гипотеза о традици-
онном замке с четырьмя угловыми башнеобразными сооружениями, которые видны 
в реконструкциях С. К. Кабанова, также не подтверждается. Спустя 10 лет после от-
крытия основного здания Аултепе В. А. Нильсен уже в своих реконструкциях отрица-
ет первоначальную оценку, данную С. К. Кабановым [Нильсен 1966: 137, рис. 48] (см. 
рис. 1). Ещё один недостающий элемент, усиливающий оборону мощных стен замка, — 
бойницы, также отсутствует в стенах Аултепе.

Во-вторых, отсутствуют какие‑либо парадные или служебно-бытовые помещения, 
предающие основному зданию полноценный характер, присущий замкам или дворцам 
богатых «дихканов». На плане Аултепе мы не видим ни одного помещения, соответ-
ствующего критериям парадной гостиной — «мехманханы». Также ни в одном из жи-
лых помещений не обнаружены очаги, пригодные для приготовления пищи. Признаки 
такого очага в виде обожженного пятна на полу у стены, ограждённого кусками кир-
пичей, поставленных на ребро, найдены только в одном помещении (в центральной 
части), определенное нами как хозяйственное. В двух помещениях были зольные ямы, 
в трех других — пятна обожженной земли случайного характера.

С. К. Кабанов, судя по наличию в центре здания капитальной лестничной клетки 
с пандусом, предполагал существование второго этажа над центральным жилым мас-
сивом. Но он предполагал, что «… план второго этажа в основном соответствовал пла-
ну нижнего этажа, судя по его массивным стенам, способным выдержать тяжесть вы-
шерасположенных конструкций», что противоречит его же мнению о существовании 
парадной гостиной — «михманханы» на втором этаже строения;

В-третьих, основные керамические изделия, происходящие из раскопов Аултепе, 
также отличаются от аналогичных материалов в близ расположенных замках. Это отме-
чалось и автором раскопа: «…поразительный факт, что памятники (Аултепе и Джангал-
тепе) столь близкие территориально (1,5 км) и, надо полагать, хронологически, в то же 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20



15

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

время столь различны по характеру культуры. … если на Аултепе изделия лепной ра-
боты, даже во фрагментах, встречались лишь изредка, то на Джангалтепа они состав-
ляли не менее половины всех материалов…» [Кабанов 1981: 78–79].

Таким образом, выше отмеченные особенности архитектуры основного здания па-
мятника, а также находки, полученные во время раскопок, не дают основания считать 
Аултепе замком местного дихканина, что предполагалось С. К. Кабановым. В таком слу-
чае возникает вопрос: если не замок, то каким было предназначение такого монумен-
тального сооружения и почему материалы, найденные здесь, также резко отличаются 
от соседних памятников?

Решение этих несоответствий С. К. Кабанов обосновал с тем, что «… резкое отли-
чие культуры, представленной Аултепе, от культуры хронологически и территориаль-
но близкой ей Джангальтепа дает основание полагать, что некий представитель согдий-
ской аристократии вместе с подвластным ему населением покинул оазис верхней части 
Зарафшана и, перешедший горный хребет (это всего 2–3 дня пути для всадника), занял 
удобные для орошения и малонаселенные земли в средней части долины Кашкадарьи».

Но на сегодняшний день данные по стратиграфии городища Еркурган дают нам 
основание, что керамическое производство Аултепе не только тесно связано с самар-
кандским Согдом, но и также совместимы с керамическим производством Еркургана 
[Исамиддинов, 1984: 118]. А наличие изделий, родственных керамике самаркандского 
Согда, можно объяснить культурными взаимосвязями двух регионов. Здесь своеоб-
разность заключается в том, что основные керамические материалы гончарного про-
изводства являются типологически редкими для Средней Азии V–VI вв. В этот пери-
од не только на Еркургане (40 % керамического материала), но и по всей Средней Азии 
наблюдается внедрение кочевнических традиций в гончарное производство [Исамид-
динов, 1984: 151–152].

Путем сравнительно-сопоставительного анализа можно объяснить планировоч-
ное своеобразие Аултепе. В общем плане можно увидеть своеобразную закономер-
ность расположения помещений: сначала большое помещение со суфами, после него 
малые помещения без суф. Все помещения обводного коридора были сооружены со-
ответственно. Размеры некоторых помещений варьируют, но это не влияет на законо-
мерность их расположения. Большие помещения с суфами, очевидно, были предна-
значены для жилья, но в малых помещениях не зафиксированы суфы. Исходя из этого 
можно предположить, что они предназначались для хранилищ. И у каждого большо-
го помещения рядом находилось малое помещение-хранилище. С этой точки зрения 
можно увидеть 12 подобных комплексов (жилое помещение с хранилищем). Функцио-
нальное назначение памятника в целом становится понятным в сопоставлении с пла-
нировкой ранее открытых архитектурных сооружений Согда и соседних с ним регио-
нов, и становится очевидной редкость сооружений с планировкой, аналогичной пла-
нировке Аултепе. Наиболее близкие аналогии обнаруживаются в городище Ханабад-
тепе в Ташкентском оазисе.

В ходе археологических работ на памятнике выявлено уникальное сооружение с от-
крытым двором (50 x 31 м), обращенными к нему дверными проемами коридорооб-
разных помещений, расположенных по периметру двора [Древности Ташкента, 1976: 

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 7–20



16

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

15]. По данным авторов археологических исследований общее количество помещений 
в цитадели около 50, из них расчищено 27 [Филанович, 1983: 126]. О назначении па-
мятника авторами высказано предположение, что «… при сопоставлении среднеазиат-
ских цитаделей выясняется, что цитадель Ханабадтепа значительно отличается от та-
ковых и по существу являет собой иной тип сооружений подобного рода. Если извест-
ные цитадели можно охарактеризовать как сооружения, где сочетаются жилые и обо-
ронительные постройки, то цитадель Ханабад в первую очередь имеет прямое воен-
но-оборонительное назначение. Здесь не обнаружено жилых и парадных помещений, 
и нет оснований полагать, что они были. В ханабадской цитадели все подчинено во-
енным целям. Крепостные стены, стрелковые галереи, башни, узкие помещения-казе-
маты, открытый большой двор-плац, где, возможно, проходили военные учения, весь 
этот комплекс в целом наиболее точно соответствует оборонительным функциям. Ис-
ходя из приведенных данных можно вероятнее всего охарактеризовать цитадель Хан-
абадтепа как сооружение военно-оборонительного типа, в котором содержался посто-
янный военный гарнизон…» [Древности Ташкента, 1976: 29]. Преобразование терри-
тории цитадели в сооружения отмеченного выше военно-оборонительного назначе-
ния датируется второй половиной VII в. Но об архитектурных сооружениях первых 
строительных периодов нет данных. Хотя первый этап обживания цитадели приходит-
ся на вторую половину VI в. [Филанович, 1983: 129]. Но в отличие от Аултепе, на основ-
ном здании Ханабадтепе помещений, которые можно охарактеризовать как хранили-
ща, не наблюдается. В замковой архитектуре Средней Азии почти на всех планах выде-
ляются парадные помещения и усиливающая обороноспособность крестообразность 
сооружения [Хмельницкий, 2000: 65–68].

Рис. 2. План рабата городище Пайкенд (Мухамеджанов и др., 1988)

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20



17

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Если в раннесредневековой архитектуре монументальные здания с аналогичными 
планами, как у Аултепе, встречаются редко, то в Средневековье таких сооружений зна-
чительно больше. Своеобразный план памятника Аултепе напоминает средневековый 
рабат или карван-сарай. Это также подтверждает описаниями рабатов — карван-сара-
ев С. Г. Хмельницкий: «…общий структурный принцип (рабатов) — внутренний пря-
моугольный двор, обстроенный со всех (чаще всего) сторон, и внешние глухие стены — 
одни из древнейших в истории архитектуры. В Центральной Азии он употреблялся за-
долго до эпохи ислама, а с её приходом лёг в основу построек различного назначения — 
дворцовых и жилых комплексов мечетей, медресе, карван-сараев-рабатов. В послед-
нем случае возможность создания на этой общей основе бесконечного числа вариан-
тов хорошо видна на примере даже тех немногих зданий, которые сохранились от ран-
неисламского времени или открыты с помощью раскопок» [Хмельницкий, 1992: 180].

В этом плане примером можно считать рабат городища Пайкенд [Мухамеджанов 
и др., 1988: 117]. Квадратное в плане здание (75×72 м) ориентировано осями по стра-
нам света (рис. 2). Центральную часть территории карван-сарая занимал двор разме-
ром 47×56 м. С южной, западной и восточной сторон двор окружали чётко организо-
ванные группы помещений жилого и хозяйственного назначения. Каждая секция вклю-
чает в себя средюю комнату-айван (открытую во двор) и две боковые комнаты. Между 
этими трёхкомнатными секциями расположены помещения несколько меньшей глу-
бины: их входы, обращённые во двор, имеют форму ниш и представляют собой миниа-
тюрные подобия традиционных среднеазиатских порталов. Здесь нет суф и очагов, ко-
торыми оборудованы явно жилые трёхкомнатные группы, и исследователи справедли-
во считают, что назначение этих комнат, несмотря на эффектную форму их входов, слу-
жить хозяйственными или складскими помещениями [Хмельницкий, 1992: 181]. Пла-
нировки срденевековых карван-сараев-рабатов Рабати Малик, Дая-хатын, Ишан рабат, 
Рабати Шариф также близки к Аултепе [Ahmad, Chase, 2004: F.1].

Возведение Аултепе началось намного раньше (датируется V–VI вв. н. э.). На сего-
дняшней день на територии Средней Азии не выявлены доисламские карван-сараи-
рабаты. Но это не дает нам основание отрицать их существование, так как они были 
открыти в Иране [Хмельницкий, 1992: 179]. Причину такого явления С. Хмельницкий 
обясняет тем, что «… сасанидский Иран был общирным централизованным государ-
ством, тогда как Средняя Азия в предисламское время состояла из разрозенных не-
больших владений…». Но эту теорию также в настоящее время можно считать уста-
ревшей. Полученные материалы показали, что в раннесредневековая Средняя Азия иг-
рала важную роль в развитии торговых отношений на Великом шелковом пути. Сог-
дийцы были основными посредниками в торговле с Китаем. Это подтверждается от-
крытием множества торговых факторий на Дальнем Востоке [Беленицкий и др., 1973: 
109]. По данным специалистов рабаты и карван-сараи на больших торговых путях об-
разовывали цепочки с промежутками в один день пути — с таким расчётом, чтобы ка-
раван, покинув утром карван-сарай, к ночи достигал очередное место стоянки. Аул-
тепе также было построено на пути от Нахшаба к Кешу. По современным меркам рас-
тояние между Шахрисабзом и городищем Еркурган составляет 100 км, и Аултепе рас-
положено посереди путей этих двух культурных центров (см. рис. 3).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 7–20



18

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 3. Карта расположения памятника Аултепе

В заключение хотим отметить что новые исследования памятника Аултепе дают 
нам основание предположить, что перед нами впервые открыт рабат раннесредневе-
кового Согда.

До сегодняшнего дня в науке появление рабатов и карван-сараев связывалось с рас-
постранением ислама. Но новые анализы памятника Аултепе даёт нам основание пред-
положить, что возведение караван-сараев, рабатов или рибатов начинается намного 
раньше. Вероятнее всего, это появление рабатов и карван-сараев, сыгравших в Сред-
невековье важную роль в развитии торговли на Великом шелковом пути, началось зна-
чительно раньше. Их возникновение, безусловно, тесно связано с формированием Ве-
ликого шелкового пути.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Беленицкий А. М. и др. Средневековый город Средней Азии. Л. : Наука, 1973. 389 с.
Древности Ташкента / отв. ред. Я. Г. Гулямов. Ташкент : Фан, 1976. 130 с.
Исамиддинов М. Х., Сулейманов Р. Х. Еркурган. Ташкент : Фан,1984. 159 с.
Кабанов С. К. Культура сельских поселений южного Согда III–IV вв. Ташкент : Фан, 

1981. 128 с.
Кабанов С. К. Согдийское здание V в. н.э. в долине р. Кашка-Дарьи // Советская ар-

хеология. 1958. № 3. C. 144–152.
Лебедева Т. И. Генезис замковой архитектуры Центрального и Южного Согда в ран-

нем Средневековье // История материальной культуры Узбекистана. Вып. 31 / Инсти-
тут археологии. Самарканд, 2000. С. 141–155.

Мухамеджанов А. Р., Мирзаахмедов Дж. К., Адылов Ш. Т. Семенов Г. Л. Городище 
Пайкенд. Ташкент : Фан, 1988. 196 с.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20



19

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Немцева Н. Б. Рабат-и-Малик // Художественная культура Средней Азии. IX–
XIII века. Ташкент : Изд-во литературы и искусства, 1983. С. 112–141.

Нильсен В. А. Становление феодальной архитектуры. Ташкент : Фан, 1966. 354 с.
Смирнова О. И. Очерки из истории Согда. М. : Наука, 1970. 287 с.
Филанович М. И. Ташкент: зарождение и развитие города и городской культуры. 

Ташкент : Фан, 1983. 199 с.
Хмельницкий С. Между кушанами и арабами // Архитектура Средней Азии V–

VIII вв. Берлин; Рига : Gamajun, 2000. 291 с.
Хмельницкий С. Между арабами и тюрками. Раннеисламская архитектура Средней 

Азии // Архитектура Средней Азии IX–X вв. Берлин; Рига : Gamajun, 1992. 341 с.
Sumbul A., Scott C. C. Design Generation Of The Central Asian Caravanserai // 1st 

ASCAAD International Conference, e-Design in Architecture KFUPM, Dhahran, Saudi Arabia. 
December, 2004. Pp. 43–58.

Tavernari C. Medieval Road Caravanserais In Syria: An Archaeological Approach // 
Proceedings of the 6th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near 
East May, 5th-10th 2009, “Sapienza” — Università di Roma. Volume 3 Islamic Session // 
Harrassowitz Verlag. Wiesbaden, 2010. Pp. 191–205.

Mansouri А., Edgü E., Şalgamcioğlu M. E. Historic Persian caravanserais: Climatic effects 
and syntactic configuration // The 10th Space Syntax Symposium [SSS10] will be held in 
London from 13–17 July 2015 at UCL, London. Pp. 1–53.

İnci Kuyulu, A comparison between the caravanserais of Anatolia and Caentral Asia in 
the Maiddle Ages // 10e Congrès international d’art turc, Genève, 17–23 septembre 1995. 
Pp. 421–433.

REFERENCES
Belenitskii A. M. i dr. Srednevekovyi gorod Srednei Azii [The medieval city of Central Asia]. 

L. : Nauka, 1973. 389 s. (in Russian).
Drevnosti Tashkenta [Antiquities of Tashkent]. Tashkent : Fan, 1976. 130 s. (in Russian).
Isamiddinov M. Kh., Suleimanov R. Kh. Erkurgan [Erkurgan]. Tashkent : Fan, 1984. 159 s. 

(in Russian).
Kabanov S. K. Kul’tura sel’skikh poselenii iuzhnogo Sogda III–IV vv [The culture of rural 

settlements of southern Sogd III–IV centuries].Tashkent : Fan, 1981. 128 s. (in Russian).
Kabanov S. K. Sogdiiskoe zdanie V v. n.e. v doline r. Kashka-Dar’i [Sogdiiskoe zdanie V v. n.e. 

v doline r. Kashka-dar’i]. Sovetskaia arkheologiia [Soviet archeology]. № 3. M., 1958. S. 144–
152 (in Russian).

Lebedeva T. I. Genezis zamkovoi arkhitektury Tsentral’nogo i Iuzhnogo Sogda v rannem 
srednevekov’e [The genesis of the castle architecture of Central and Southern Sogd in the 
early Middle Ages]. Istoriia material’noi kul’tury Uzbekistana [History of material culture of 
Uzbekistan]. Vyp.31. Samarkand : Institut Arkheologi, 2000. S. 141–155 (in Russian).

Mukhamedzhanov A. R. Mirzaakhmedov Dzh. K., Adylov Sh. T. Semenov G. L. Gorodishc
he Paikend [Paikend hillfort]. Tashkent : Fan, 1988. 196 s. (in Russian).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 7–20



20

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Nemtseva N. B. Rabat-i-Malik [Rabat-i-Malik]. Khudozhestvennaia kul’tura Srednei Azii. 
IX–XIII veka [The art culture of Central Asia. IX–XIII century]. Tashkent : Izd-vo lititeratury 
i isskustva, 1983. S. 112–141 (in Russian).

Nil’sen V. A. Stanovlenin feodal’noi arkhetektury [The formation of feudal architecture].
Tashkent : Fan, 1966. 354 s. (in Russian).

Smirnova O. I. Ocherki iz istorii Sogda [Essays from the history of Sogd]. M. : Nauka, 1970. 
287 s (in Russian)

Filanovich M. I. Tashkent zarozhdenie i razvitie goroda i gorodskoi kul’tury [Tashkent origin 
and development of the city and urban culture]. Tashkent : Fan, 1983. 199 s. (in Russian).

Khmel’nitskii S. Mezhdu kushanami i arabami [Between Kushans and Arabs]. Arkhitektura 
Srednei Azii V–VIII vv [Architecture of Central Asia V–VIII centuries]. Berlin; Riga : Gamajun, 
2000. 291 s. (in Russian).

Khmel’nitskii S. Mezhdu arabami i tiurkami [Between Arabs and Turks]. Ranneislamskaia 
arkhitektura Srednei Azii [Early Islamic Architecture of Central Asia]. Arkhitektura Srednei 
Azii IX–X vv [The architecture of Central Asia IX–X centuries]. Berlin-Riga. Gamajun. 1992. 
341 s. (in Russian).

Sumbul A., Scott C. C. Design Generation of The Central Asian Caravanserai. 1st ASCAAD 
International Conference, e-Design in Architecture KFUPM, Dhahran, Saudi Arabia. 
December 2004. Pp. 43–58 (in English).

Tavernari C. Medieval Road Caravanserais In Syria: An Archaeological Approach. 
Proceedings of the 6th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East 
May, 5th-10th 2009, “Sapienza” — Università di Roma. Volume 3 Islamic Session. Harrassowitz 
Verlag. Wiesbaden, 2010. Pp. 191–205 (in English).

Mansouri А., Edgu E., Salgamcioglu M. E. Historic Persian caravanserais: Climatic effects 
and syntactic configuration. The 10th Space Syntax Symposium [SSS10] will be held in London 
from 13–17 July 2015 at UCL, London. Pp. 1–53 (in English).

Kuyulu I. A comparison between the caravanserais of Anatolia and Caentral Asia in the 
Maiddle Ages. 10e Congrès international d’art turc, Genève, 17–23 septembre, 1995. Pp. 421–
433 (in English).

Цитирование статьи: 
Кубаев С. Ш. Аултепе — первый открытый караван-сарай, рабат (рибат) Средней 
Азии // Народы и религии Евразии. 2020. № 2 (23). С. 7–20. 
Citation: 
Kubayev S. Sh. Archaeology and Etno-Cultural history the first opened caravanserai, rabat 
(ribat) of Central Asia. Nations and religions of Eurasia. 2020. № 2 (23). P. 7–20.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 7–20



21

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 902.3 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–02

О. С. Лихачева

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

СРЕДНЯЯ КОННИЦА КАМЕНСКОЙ КУЛЬТУРЫ 
И ЭВОЛЮЦИЯ ВОЕННОГО ДЕЛА НАСЕЛЕНИЯ 
ЛЕСОСТЕПНОГО АЛТАЯ В VI–I ВВ. ДО Н. Э.

Целью представленной работы является рассмотрение эволюции средневооружен-
ной конницы каменской культуры. Несмотря на то, что данный род войск появляется 
у населения Лесостепного Алтая еще в VI в. до н. э., в настоящий момент практически 
нет публикаций, в которых проводился бы анализ его паноплии в скифо-сакское вре-
мя. Таким образом, проведенное исследование является весьма актуальным и заполня-
ет лакуну в военной истории региона. Рассматривается защитное и наступательное во-
оружение, свидетельствующее о наличии в войске каменской культуры средних всад-
ников. Привлекаются также изобразительные источники, позволяющие более досто-
верно реконструировать вооружение и снаряжение этого рода войск.

В целом, на всем протяжении бытования каменской культуры с VI по I в. до н. э. 
шли постоянные поиски наиболее оптимальных форм доспеха. Основные изменения 
касались способа бронирования и покроя панцирей, а также материала, из которо-
го они изготавливались. Активно совершенствовалось и оружие: появлялись не толь-
ко новые его типы, но и виды. В свою очередь статистические данные указывают на то, 
что в рассматриваемый период росла роль средних всадников в составе войска носи-
телей каменской культуры.

Ключевые слова: средняя конница, кочевники, Алтай, каменская культура, воен-
ное дело, военная археология.

O. S. Likhacheva

Altai State University, Barnaul (Russia)

MEDIUM CAVALRY OF THE KAMENSKA CULTURE  
AND THE EVOLUTION OF MILITARY AFFAIRS OF THE 
POPULATION OF THE FOREST-STEPPE ALTAI IN VI–I BC

The purpose of the presented work is to consider the evolution of the middle cavalry of the 
Kamensk culture. Despite the fact that this kind of troops appears in the population of forest-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



22

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36

Steppe Altai in the VI century BC, at the moment there are practically no works in which the 
analysis of its panoply in the Scythian-Saka time would be carried out. Thus, the study is very 
relevant and fills a gap in the military history of the region. The article deals with defensive 
and offensive weapons, indicating the presence in the army Kamensk culture of medium 
riders. Visual sources are also involved, allowing more reliably reconstruct the weapons 
and equipment of this kind of troops. In General, throughout the existence of the Kamensk 
culture from VI to I centuries BC there was a constant search for the most optimal forms of 
armor. The main changes concerned the method of booking and the cut of the shells, as well 
as the material from which they were made. Actively improved and weapons: there were not 
only new types, but also species. In turn, statistical data indicate that during the period under 
review the role of these contingents in the army of carriers of Kamensk culture grew. This fact 
indicates, in our opinion, their effectiveness on the battlefield at that time.

Key words: medium cavalry, nomads, Altai, kamenskaya culture, military affairs, military 
archeology.

Лихачева Ольга Сергеевна, кандидат исторических наук. Алтайский государствен-
ный университет, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: lihaolga@yandex.ru. 
Likhacheva Olga Sergeevna, candidate of historical Sciences. Altai State University, 
Barnaul (Russia). Сontact address: lihaolga@yandex.ru.

В раннем железном веке одним из наиболее развитых в военном отношение пле-
мен, населявших Лесостепной Алтай, были племена каменской культуры. Весь-
ма значимым нововведением, которое начали использовать ее носители, стал до-

спех. По всей вероятности, с момента его появления постепенно формировались от-
дельные отряды наиболее состоятельных воинов, имевших защиту корпуса и головы, 
которые стали составлять так называемую средневооруженную или среднюю конни-
цу. В рамках данной статьи рассматривается эволюция этого рода войск у племен ка-
менской культуры. Территориальные рамки исследования определяются локализаци-
ей ее памятников и включают следующие области Лесостепного Алтая: Приобское пла-
то, Кулундинскую равнину, западную часть Предалтайской равнины, а также северную 
часть Бийско-Чумышской возвышенности. Хронологические рамки ограничиваются 
временем бытования каменской культуры и включают VI–I вв. до н. э. Стоит также от-
метить, что в развитии комплекса вооружения этих племен можно выделить три эта-
па, которые различаются между собой по видовому и типовому составу используемого 
оружия и доспеха: ранний — VI–V вв. до н. э.; средний — IV–III вв. до н. э. и поздний — 
II–I вв. до н. э. [Лихачева, 2013: 50–52]. Источниковую базу исследования составляют 
вещественные материалы, происходящие из памятников рассматриваемой культуры 
и случайные находки предметов вооружения из ее ареала. Проводится анализ изобра-
жений воинов, представленных на торевтике и в мелкой пластике, что позволяет более 
достоверно и подробно реконструировать вооружение и снаряжение этого рода войск. 
Основными методами, использовавшимися в данной работе, являются сравнительно-
исторический метод, а также метод реконструкции.



23

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36

Появление средневооруженной конницы происходит, видимо, уже на первом этапе 
развития каменской культуры и относится к VI–V вв. до н. э. Именно этим временем да-
тируется роговая панцирная пластина, происходящая с поселения Турина Гора-I. Пла-
стина имеет овально-прямоугольный абрис. Вдоль верхнего ее края расположено пять 
отверстий, а одно по центру в нижней части [Тишкин, Тишкина, 1995: рис. 1. — 2]. Та-
кая система расположения отверстий указывает на то, что пластина относится к че-
шуйчатому способу бронирования, при котором пластины из твердого материала на-
шивали на мягкую, чаще всего кожаную основу. Наиболее простым и распространен-
ным покроем панциря при подобном наборе пластин будет «пончо», который предпо-
лагает наличие в цельной основе отверстия для головы, пройм для рук, а также разрезы 
с одной стороны панциря на плече и боку, предназначенные для более легкого надева-
ния изделия [Лихачева, 2013a: 76]. Для фиксации разрезов применялись боковые ремни.

Защита головы в тот период представлена шлемами так называемого кубанского 
типа. На настоящий момент известна находка одного такого экземпляра. Точное ме-
стонахождение данного изделия, к сожалению, неизвестно. В статьях, где упоминает-
ся этот шлем, обозначаются различные территории: Верховья Иртыша, Западная Си-
бирь (район Иртыша), Горный Алтай [Грязнов, 1947: рис. 5. — 1; Горелик, 2003: табл. 
LXII-41; Галанина, 1985: рис. 1. — 10]. В работе Н. М. Ядринцева, где встречается наи-
более раннее его упоминание, шлем не входит в список находок из Горного Алтая. Ве-
роятно, информация о нем была получена во время путешествия из Омска в Барнаул 
[Ядринцев, 1883: 205]. Следовательно, он может быть связан с областью Кулундинской 
равнины, входящей в ареал каменской культуры, в рамках который мы и рассматри-
ваем данный элемент защиты. По прорисовкам можно установить следующие особен-
ности данного экземпляра: выраженные дуги над бровями, образующие треугольный 
выступ, и продольный «гребень», проходящий по центру тульи от окончания выступа 
до затылка [Грязнов, 1947: рис. 5. — 1; Горелик, 2003: табл. LXII. — 41].

Наступательное вооружение каменской культуры в VI–V вв. до н. э. представлено 
следующими видами: мечи, чеканы, стрелковый комплекс и кинжалы. Находки мечей, 
относящихся к рассматриваемому этапу, представлены двумя экземплярами. Они из-
готовлены из железа, с клинками килевидного абриса и почковидным перекрестием, 
навершие волютообразное или брусковидное. У меча, являющегося случайной наход-
кой из Тюменцевского района, имеются на черене обмотка из золотой проволоки, а так-
же золотые обкладки на навершии [Фролов, 2016: рис. 1. — 1]. Фрагменты золотой ин-
крустации обнаружены также у второго изделия, происходящего из памятника Ново-
обинка [Иванов, Медникова, 1982: рис. 1]. Малочисленность длиноклинкового оружия 
и отделка его золотом указывают на элитарный характер этих изделий. Вероятно, мечи, 
как и доспех, могли позволить себе только наиболее состоятельные члены общества, 
которые и составляли прослойку средневооруженных всадников.

Не исключено, что в паноплию рассматриваемого рода войск могли входить и чека-
ны, так же, как и длинные всаднические мечи, удобные для ведения боя с лошади. На на-
стоящий момент известно два изделия, датируемые VI–V вв. до н. э. Один экземпляр 
изготовлен из бронзы и является случайной находкой, второй — железный — проис-
ходит из могильника Рогозиха-1 [Могильников, 1997: рис. 43. — 8; Уманский, Шамшин, 



24

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Шульга, 2005: рис. 28. — 4]. Оба чекана втульчатого способа насада, обух и боек у них 
расположены под прямым углом относительно втулки. У бронзового образца ударная 
часть килевидного абриса. Боек состоит из двух элементов: округлого стержня и отхо-
дящей от него лопасти [Могильников, 1997: рис. 43. — 8]. Железный чекан имеет стерж-
невидный боек [Лихачева, 2013b: рис. 3. — 2].

По всей вероятности, мечи и чеканы были взаимозаменяемыми видами оружия 
в комплекте, поскольку предназначены для ведения боя на одной дистанции. Дополне-
нием комплекта могли служить кинжал и стрелковый комплекс. Поскольку эти виды 
оружия не являлись специфичными для рассматриваемого рода войск, не будем по-
дробно останавливаться на их характеристиках, а отметим лишь общие моменты. Кин-
жалы в рассматриваемый период изготавливались как из бронзы, так и из железа [Ли-
хачева, 2013c: 50, рис. 1]. Стрелковый комплекс включал лук и стрелы. Лук относил-
ся, по всей вероятности, к изделиям «скифского» типа. Наконечники стрел, датируе-
мые VI–V вв. до н. э., изготовлены из бронзы, имеют черешковый или втульчатый спо-
соб насада и трехлопастное, трехгранно-трехлопастное или трехгранное перо [Лиха-
чева, 2013c: 50, рис. 1].

Таким образом, в VI–V вв. до н. э. один из возможных комплектов средневооружен-
ного всадника каменской культуры включал следующие средства защиты и нападения: 
роговой чешуйчатый панцирь покроя «пончо», бронзовый шлем «кубанского» типа 
и меч. Последний мог заменяться чеканом. Из дополнительного оружия в комплект 
входили стрелковый комплекс и кинжал (рис. 1, 2). Первый использовался на началь-
ной стадии боя для обстрела противника с дальней дистанции, в свою очередь, корот-
коклинковое оружие — в случае необходимости спешенного ближнего боя.

В IV–III вв. до н. э. произошел качественный скачок в развитии доспеха, а также 
в расширении видового разнообразия оружия. Это привело к увеличению количества 
средневооруженных всадников и повышению значимости этого рода войск. Об этом 
свидетельствует появление первых изобразительных источников на рассматривае-
мой территории, на которых представлены средние всадники. Это золотая «пластина» 
из Сибирской коллекции Петра I и деревянные фигурки воинов из могильника камен-
ской культуры Бугры [Руденко, 1962: рис. 29; Чугунов, 2014: илл 1.1–3]. Изделия из мо-
гильника Бугры представляют собой скульптурные изображения воинов, изготовлен-
ные из дерева. По ним можно восстановить некоторые особенности использовавших-
ся в то время панцирей: высокие стоячие воротники, закрывающие шею и затылоч-
ную часть, достаточно длинный подол, доходящий почти до колен [Чугунов, 2014: илл. 
1. — 1–3]. Хорошо прослеживается форма боевых оголовий. Общая форма тульи близ-
ка изделиям «кубанского» типа. В качестве дополнительных элементов выступают на-
щечники и продольный фигурный гребень. Наиболее близкой вещественной аналоги-
ей описанным боевым оголовьям является шлем из могильника Филипповка рубежа 
V — третьей четверти IV в. до н. э. [Яблонский, 2013: 54, 128].

На «пластине» из Сибирской коллекции Петра I доспех проработан более подроб-
но: восстанавливается структура бронирования, покрой панцирей, а также дополни-
тельные элементы для защиты рук и ног. Всего по данному изображению можно выде-
лить три комплекта защитного вооружения.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



25

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 1. Развитие паноплии средневооруженной конницы каменской культуры

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



26

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 2. Реконструкция средневооруженного воина каменской культуры VI–V вв. до н. э.

Первый, наиболее хорошо читающийся, комплект представлен на всаднике, нахо-
дящемся в центре всей композиции [Лихачева, 2016: рис. 1. — 7]. Его панцирь состо-
ит из нагрудника, наспинника и юбки, доходящей до колен. На изображении, видимо, 
показан покрой «халат» или «кафтан», при котором панцирь состоит из одной части, 
но имеет разрез впереди и разрез от крестца до края подола сзади, который призван об-
легчать посадку на лошадь [Лихачева, 2016: рис. 2. — 4]. Использование такого покроя 
встречается у синхронных им сакских изделий [Горелик, 1987: рис. 2. — 2]. Бронирова-
ние прослеживается плохо, но, видимо, оно аналогично тому, что показано на первом 
всаднике и включает три вертикальных и три горизонтальных ряда пластин. Исходя 
из размера пластин и их формы наиболее близкой аналогией среди вещественных на-
ходок являются железные пластины чешуйчатого бронирования из комплекса Чирик-
Рабат [Толстов, 1962: рис. 82а; Горелик, 2003: табл. LIII-21а].

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



27

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Высокий стоячий воротник, скорее всего, состоял из цельной пластины [Толстов, 
1962: рис. 82б]. Подол панциря показан тремя крупными полосами, демонстрирующи-
ми ламинарную структуру бронирования [Горелик, 1982: 89]. Защита рук представле-
на «браслетным» набором из семи сомкнутых пластин. Защита ноги составная: от ко-
лена до стопы она закрыта сплошной пластиной трапециевидной формы, закреплен-
ной двумя ремешками на голени, внешняя часть стопы защищена неполными «брасле-
тами» из шести сегментов. Шлем аналогичен изделиям, изображенным на описанных 
выше фигурках из могильника Бугры, но не имеет гребня, а нащечники снабжены фи-
гурными вырезами (рис. 3) [Лихачева, 2016: 274–278].

Рис. 3. Реконструкция средневооруженного воина каменской культуры IV–III вв. до н. э.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



28

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Второй защитный комплект можно реконструировать по фигуре лучника. В целом, 
по покрою и способу бронирования панциря он аналогичен первому, но подол «халата» 
не ламинарный, а чешуйчатый, как и верхняя часть панциря [Лихачева, 2016: рис. 3. — 
3]. Руки до локтя защищены «браслетами», они же читаются и на ногах, где их только 
четыре. Стоит отметить, что при таком небольшом количестве они должны были быть 
достаточно широкими и мешали бы движению. Более вероятное количество «брасле-
тов» показано на ноге копейщика, где их шесть [Лихачева, 2016: рис. 1. — 6]. Шлем луч-
ника имеет небольшой гребень и простые трапециевидные нащечники без выреза [Ли-
хачева, 2016: 274–278].

Третий комплект, который можно выделить по рассматриваемому изображению, яв-
ляется «составным». Панцирь и шлем воссоздаются по всаднику, находящемуся во гла-
ве кавалькады, а защита ног — по отдельному изображению ноги, относящейся, види-
мо, воину с «топором». Нагрудник панциря состоит из четырех горизонтальных и трех 
вертикальных рядов пластин и, в отличие от двух вышеописанных, не имеет воротни-
ка. Руки закрыты от плеча до кисти браслетным набором из семи сегментов. Нога за-
щищена полностью от бедра до стопы: бедро закрыто широкой прямоугольной пла-
стиной, закрепленной ремешками; читается наколенник, повторяющий спереди фор-
му сустава и резко сужающийся к тыльной стороне ноги; от колена до стопы нога за-
крыта ламинарным набором из четырех сегментов. Боевое оголовье данного персона-
жа максимально простое — без надбровных вырезов и нащечников [Лихачева, 2016: 
274–278, рис. 4. — 1, 3, 5].

В целом, в IV–III вв. до н. э. носители каменской культуры, судя по изобразитель-
ны источникам и синхронным им вещественным материалам, начинают использовать 
достаточно развитый железный доспех. Параллельно идет дальнейшее развитие пан-
цирей из органических материалов, о чем свидетельствуют находки из погребальных 
комплексов данного периода. Из памятника Казенная Заимка-I происходят три костя-
ных панцирных пластины [Лузин, Тишкин, 1999: 152–153, рис. 4–7, 10–11]. Все они вер-
тикальные, овального абриса, имеют от девяти до десяти отверстий, из которых одно 
или два срединных и по четыре пары боковых. Система крепежных отверстий указы-
вает на то, что они относятся к более совершенной ламеллярной структуре брониро-
вания, когда пластины связываются непосредственно друг с другом. В связи с этим ме-
няется покрой панцирей. На смену «пончо», скорее всего, пришла «кираса» — более 
удобная для такой системы бронирования [Лихачева, Тишкин, 2013: 38]. При таком по-
крое панцирь состоял из двух частей — наспинника и нагрудника, которые соединя-
лись между собой оплечными и боковыми ремнями.

Коснулись изменения и наступательного вооружения, что отразилось в увеличе-
нии типового и видового разнообразия. В настоящий момент известно два меча, от-
носящихся к рассматриваемому периоду. Один меч является случайной находкой, дру-
гой происходит из могильника Гилево-X, курган № 1. Абрис клинков остается килевид-
ным, но меняются формы перекрестия и навершия: первое становится сердцевидным, 
второе — дуговидным [Могильников, 1990: 79, рис. 1. — 6; Кирюшин, Иванов, Борода-
ев, 1995: 99–101, рис. 1].

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



29

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Большее распространение получают чеканы. Всего к IV–III вв. до н. э. относится во-
семь экземпляров, происходящих из погребальных памятников [Лихачева, 2013c: 52]. 
Все они изготовлены из железа, имеют втульчатый способ насада, обух и боек располо-
жены под углом относительно плоскости втулки. Боек стержневидный или стержневид-
ный с ромбическим расширением на окончании. Отличительной особенностью этого 
периода является художественное оформление обуха [Шульга, Уманский, Могильников, 
2009: рис. 117. — 1–3]. Значимым шагом в развитии наступательного вооружения ста-
ло появление копий. Железный наконечник этого вида оружия происходит из могиль-
ника Новотроицкий-2 [Шульга, Уманский, Могильников, 2009: 38–39, рис. 21. — 4–5]. 
Большая часть пера у этого экземпляра обломлена, но, судя по форме сохранившего-
ся основания, оно имело листовидный абрис и ромбовидное сечение [Лихачева, 2015: 
рис. 4. — 1]. Копейщик также изображен на рассмотренной выше пластине. Следова-
тельно, в IV–III вв. до н. э. начинает применяться бой на средней дистанции, в кото-
ром, если судить по изображению, использовали как раз средневооруженную конницу.

Кинжалы в рассматриваемый период изготавливают уже только из железа. Появ-
ляются и железные наконечники стрел, но пока они не вытесняют бронзовые образ-
цы. Они имеют черешковый способ насада, трехгранное или трехлопастное перо тре-
угольного или килевидного абриса [Лихачева, 2013c: 52].

В целом, на втором этапе происходят значительные изменения в развитии средне-
вооруженной конницы у носителей каменской культуры. Панцири из органических ма-
териалов эволюционируют от чешуйчатых «пончо» к ламеллярным «кирасам». Веро-
ятно, в обиходе появляются железные доспехи с чешуйчатым набором покроя «халат» 
или «кафтан». Распространяется ламинарная защита рук и ног. Шлемы «кубанского» 
типа заменяются схожими с ними боевыми оголовьями, но дополненные нащечника-
ми и изготовленные из железа. В комплекте оружия появляется копье. Последнее, без-
условно, оказывает влияние и на тактику — помимо боя на дальней и ближней стано-
вится возможным ведение боя на средней дистанции (см. рис. 1).

Во II–I вв. до н. э. продолжается дальнейшее развитие доспеха. По материалам мо-
гильника Камень-II фиксируются пластины ламеллярного способа бронирования, 
но изготовленные из железа. Они имеют прямоугольный абрис и восемь отверстий 
[Могильников, Куйбышев, 1982: 117–119; Лихачева, 2019: рис. 1]. Покрой, как и у пред-
шествующих костяных образцов, мог представлять собой «кирасу». Переход на такой 
тип доспеха был, скорее всего, связан со стремлением уменьшить вес панциря, а так-
же обеспечить воину большую подвижность. Открытым остается вопрос по поводу ис-
пользования во II–I вв. до н. э. боевых оголовий. Пока ни по письменным, ни по изо-
бразительным источникам нет никакой информации об этом виде защитного воору-
жения (см. рис. 4).

Комплект оружия мог включать следующие виды: меч или чекан, стрелковый ком-
плекс, кинжал, копье. Во II–I вв. до н. э. возрастает роль мечей, поскольку увеличива-
ется число их находок по сравнению с предшествующими периодами. Всего на настоя-
щий момент известно пять экземпляров длинноклинкового оружия, датируемых II–I вв. 
до н. э., из которых три происходят из погребений, а два являются случайными наход-
ками. Изменяется абрис клинка — от килевидного к треугольному, форма наверший 

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



30

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

остается дуговидной, а перекрестия становятся брусковидными [Лихачева, 2013c: 52]. 
О большей популярности мечей на завершающем этапе указывает также сокращение 
количества чеканов. На настоящий момент известен только один экземпляр, происхо-
дящий из могильника Камень-II [Могильников, Куйбышев, 1982: 117–119, рис. 4. — 1, 
5. — 11]. По своей морфологии он идентичен образцам IV–III вв. до н. э., отличие за-
ключается в отсутствии художественного оформления обуха. Наконечник копья из-
вестен по материалам могильника Масляха-I. Он более массивный, чем экземпляр IV–
III вв. до н. э., кроме того, судя по сохранившимся остаткам пера, он имел килевидный 
абрис [Могильников, Уманский, 1992: рис. 5. — 21]. Подобные характеристики могут 
свидетельствовать о том, что этот вид оружия начинает использоваться для примене-
ния такого тактического приема, как таранный удар.

Рис. 4. Реконструкция средневооруженного воина каменской культуры II–I вв. до н. э.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



31

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Короткоклинковое оружие не претерпевает значительных изменений, но происхо-
дит совершенствование стрелкового комплекса. Начинают использоваться более мощ-
ные луки «хуннского» типа, с которыми применялись крупные железные наконечни-
ки стрел [Лихачева, 2013c: 52]. Они, как и в предшествующий период, с черешковым 
насадом, но дополнительно появляется четырехгранное сечение пера, а также изделия 
с асимметрично-ромбическим абрисом (см. рис. 1).

Таким образом, на протяжении существования каменской культуры происходит 
постоянное совершенствование вооружения, которое применялось средними всад-
никами. Вероятно, постепенно возрастала и роль этих контингентов в составе вой-
ска. Основные изменения касались прежде всего доспеха и шлемов. Появляясь в VI в. 
до н. э., панцири из органических материалов активно меняются по своему покрою 
и способу набора: «пончо» с чешуйчатым бронированием постепенно вытесняют ла-
меллярные «кирасы». В IV в. до н. э. получает распространение максимально закры-
тый доспех сакского типа, изготовлявшийся, вероятно, из железа. Ставка делалась 
на максимальную защиту корпуса и конечностей, применялся чешуйчатый и лами-
нарный способы бронирования. Покрой мог быть «халат» или «кафтан». Подобные 
панцири были достаточно громоздкими и тяжелыми, что при отсутствии стремян 
снижало боеспособность воина. Вероятно, это стало причиной того, что во II в. до н. э. 
стали применять более легкие и подвижные ламеллярные «кирасы», набиравшиеся 
из железных пластин. Шлемы на протяжении VI–III вв. до н. э. близки по облику бое-
вым оголовьям «кубанского» типа. Менялся, видимо, только материал — от бронзы 
к железу, а также варьировались детали: наличие и форма нащечников, присутствие 
«гребня», глубина вырезов надбровных дуг. Наиболее полный комплект наступатель-
ного вооружения средневооруженных всадников каменской культуры включал меч 
или чекан, стрелковый комплекс и кинжал. С IV в. до н. э. в него могло входить так-
же копье. Такой набор предполагал возможность ведения боя на дальней, средней 
и ближней дистанции. Средневооруженные всадники составляли в то время неболь-
шие отряды из наиболее состоятельных членов общества. К тактическим приемам, 
применявшимся такими формированиями, относился обстрел противника на даль-
ней дистанции с последующим переходом к ближнему бою мечами и чеканами. С по-
явлением копий стал возможен также бой на средней дистанции, видимо, носивший 
характер таранного удара.

Материалы каменской культуры наиболее выразительно демонстрируют разви-
тие военного дела у ранних кочевников рассматриваемого региона, что связано с весь-
ма репрезентативной источниковой базой, которая позволяет выделить характерные 
тактические приемы, присущие многим синхронным культурам того времени. Вой-
ско, судя по комплексам вооружения большинства из них и рассматриваемой культу-
ры в частности, включало легкую и среднюю конницу. Основной тактической задачей 
легкой конницы являлся обстрел врага на дальней дистанции стрелковым оружием. 
В бою конница должна была использовать рассыпное построение. При необходимо-
сти легкие всадники могли переходить к конному бою на ближней дистанции или спе-
шенному рукопашному бою. На этой фазе наиболее активную роль играли среднево-
оруженные всадники, возглавлявшие легкие отряды. За легкой конницей остается глав-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



32

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ным образом дальний бой, а за средней — конный бой на средней и ближней дистан-
ции. При этом первой в бой должна была вступать легкая конница, которая обстрели-
вала врага, а затем его атаку возглавляла средняя конница.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Галанина Л. К. Шлемы кубанского типа (вопросы хронологии и происхождения) // 

Культурное наследие востока: Проблемы поиски суждения. Л. : Наука, 1985. С. 169–183.
Горелик М. В. Кушанский доспех // Древня Индия. Историко-культурные связи. М. : 

Наука, 1982. С. 82–112.
Горелик М. В. Сакский доспех // Центральная Азия. Новые памятники письменно-

сти и искусства. М. : Наука, 1987. С. 110–133.
Горелик М. В. Оружие древнего Востока (IV тысячелетие — IV в. до н. э.). СПб. : Ат-

лант, 2003. 336 с.
Грязнов М. П. Памятники майэмирского этапа эпохи ранних кочевников на Алтае // 

Краткие сообщения Института истории материальной культуры. 1947. Вып. XVIII. 
С. 9–17.

Иванов Г. Е., Медникова Э. М. Новообинский курган // Археология и этнография 
Алтая. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1982. С. 89–95.

Кирюшин Ю. Ф., Иванов Г. Е., Бородаев В. П. Мечи из собрания Шипуновского му-
зея // Проблемы охраны, изучения и использования культурного наследия Алтая. Бар-
наул : Изд-во Алт. ун-та, 1995. С. 99–103.

Лихачева О. С. Реконструкция комплекса вооружения каменской культуры VI–V вв. 
до н. э. // Интеграция археологических и этнографических исследований. Иркутск : 
Изд-во ИрГТУ, 2013a. Т. 2. С. 75–79.

Лихачева О. С. Системный анализ чеканов VI–I вв. до н. э. (по материалам памятни-
ков Лесостепного Алтая) // Война и оружие. Новые исследования и материалы. СПб. : 
ВИМАИВиВС, 2013b. Ч. III. С. 56–72.

Лихачева О. С. Комплексы вооружения и развитие тактики боя у населения Лесо-
степного Алтая во второй половине I тыс. до н. э. // Краткие сообщения института ар-
хеологии. Вып. 231. 2013c. С. 49–59.

Лихачева О. С. Развитие древкового оружия средней дистанции у населения Лесо-
степного Алтая в бронзовом и раннем железном веке // Война и оружие. Новые иссле-
дования и материалы : труды Шестой Международной научно-практической конфе-
ренции. СПб. : ВИМАИВиВС, 2015. Ч. III. С. 69–84.

Лихачева О. С. Пластина с кавалькадой всадников из Сибирской коллекции Петра I 
как источник для реконструкции вооружения кочевников раннего железного века // 
Война и оружие. Новые исследования и материалы : труды Седьмой Международной 
научно-практической конференции. СПб. : ВИМАИВиВС, 2016. Ч. III. С. 272–286.

Лихачева О. С. Общее и особенное в развитии вооружения населения Лесостепно-
го Алтая в раннем железном веке // Война и оружие. Новые исследования и материа-
лы : труды Седьмой Международной научно-практической конференции. СПб. : ВИ-
МАИВиВС, 2017. Ч. III. С. 114–132.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



33

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Лихачева О. С. Реконструкция вооружения и снаряжения воина каменской культу-
ры II в. до н. э. (по материалам могильника Камень-II) // Stratum plus. № 3: Война и пир 
в кочевой степи. 2019. С. 89–96.

Лихачева О. С., Тишкин А. А. Реконструкция воина большереченской культуры // 
Труды молодых ученых Алтайского государственного университета. Вып. 10. Барна-
ул : Изд-во Алт. ун-та, 2013. С. 37–39.

Лузин С. Ю., Тишкин А. А. Курганный могильник Казенная Заимка-I // Вопросы ар-
хеологии и истории Южной Сибири. Барнаул : Изд-во БГПУ, 1999. С. 149–160.

Могильников В. А. Памятники раннего железного века на Верхнем Алее // Охрана 
и использование археологических памятников Алтая. Барнаул, 1990. С. 78–83.

Могильников В. А. Население Верхнего Приобья в середине — второй половине I ты-
сячелетия до н. э. М., 1997. 195 с.

Могильников В. А., Куйбышев А. В. Курганы «Камень-II» (Верхнее Приобье) по рас-
копкам 1976 г. // Советская археология. 1982. № 2. С. 113–134.

Могильников В. А., Уманский А. П. Курганы Масляха-I по раскопкам 1979 года // 
Вопросы археологии Алтая и Западной Сибири эпохи металла. Барнаул : Изд-во БГПУ, 
1992. С. 69–93.

Руденко С. И. Сибирская коллекция Петра I // Свод археологических источников. 
1962. Вып. Д3–9. 52 с.

Тишкин А. А., Тишкина Т. В. Комплекс аварийных археологических памятников близ 
Туриной Горы // Проблемы охраны, изучения и использования культурного наследия 
Алтая. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1995. С. 106–110.

Толстов С. П. По древним дельтам Окса и Яксарта. М. : Изд-во восточной литера-
туры, 1962. 322 с.

Уманский А. П., Шамшин А. Б., Шульга П. И. Могильник скифского времени Рогози-
ха-1 на левобережье Оби. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2005. 204 с.

Фролов Я. В. Меч скифского времени — новая находка с территории лесостеп-
ного Алтая // Археология, этнография и антропология Евразии. 2016. Т. 44. № 3.  
С. 56–62.

Чугунов К. В. Захоронения «золотых людей» в традиции номадов Евразии (новые ма-
териалы и некоторые аспекты исследования) // Диалог культур Евразии в археологии 
Казахстана: борник научных статей, посвященный 90‑летию со дня рождения выдаю-
щегося археолога К. А. Акишева. Астана : Сырдарья, 2014. С. 714–725.

Шульга П. И., Уманский А. П., Могильников В. А. Новотроицкий некрополь. Барна-
ул : Изд-во Алт. ун-та, 2009. 329 с.

Яблонский Л. Т. Золото сарматских вождей. Элитный некрополь Филипповка-1 
(по материалам раскопок 2004–2009 гг.) : каталог коллекции. Кн. 1. М. : ИА РАН, 2013. 
232 с.

Ядринцев Н. М. Описание сибирских курганов и древностей. Путешествие по За-
падной Сибири и Алтаю в 1878 и 1880 г. // Древности: Труды Императорского археоло-
гического общества. М., 1883. Т. IX, вып. II–III. С. 181–205.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



34

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

REFERENCES
Chugunov K. V. Zaxoroneniya “zoloty`x lyudej” v tradicii nomadov Evrazii (novy`e 

materialy' i nekotory`e aspekty’ issledovaniya) [Burials of “Golden people” in the tradition  
of Eurasian nomads (new materials and some aspects of the research)]. Dialog kul`tur Evrazii 
v arxeologii Kazaxstana [Dialogue of Eurasian cultures in the archeology of Kazakhstan]. 
Astana : Sy`rdar`ya, 2014. S. 714–725 (in Russian).

Frolov Ya. V. Mech skifskogo vremeni — novaya naxodka s territorii lesostepnogo Altaya 
[Sword of Scythian time — a new discovery from the territory of forest-steppe Altai]. 
Arkheologiya, e`tnografiya i antropologiya Evrazii [Archaeology, Ethnography and anthropology 
of Eurasia]. 2016. T. 44. № 3. S. 56–62 (in Russian).

Galanina L. K. Shlemy’ kubanskogo tipa (voprosy’ xronologii i proisxozhdeniya) [Helmets 
of Kuban type (questions of chronology and origin)]. Kul`turnoe nasledie vostoka: Problemy’ 
poiski suzhdeniya [Cultural heritage of the East: Problems and judgments]. L. : Nauka, 1985. 
S. 169–183 (in Russian).

Gorelik M. V. Kushanskij dospekh [Kushan armor]. Drevnya Indiya. Istoriko-kul`turny`e 
svyazi [Ancient India. Historical and cultural relations]. M. : Nauka, 1982. S. 82–112  
(in Russian).

Gorelik M. V. Oruzhie drevnego Vostoka (IV ty`syacheletie — IV v. Do n.e’.) [Weapons  
of the ancient East (IV Millennium-IV century BC)]. SPb. : Atlant, 2003. 336 s. (in Russian).

Gorelik M. V. Sakskij dospekh [Saka armor]. Central`naya Aziya. Novy`e pamyatniki 
pis`mennosti i iskusstva [Central Asia. New monuments of writing and art]. M. : Nauka, 1987. 
S. 110–133 (in Russian).

Gryaznov M. P. Pamyatniki maje`mirskogo e`tapa e`poxi rannix kochevnikov na Altae 
[Monuments of mayemir stage of the era of early nomads in Altai]. Kratkie soobshheniya 
Instituta istorii material`noj kul`tury’ [Brief reports of the Institute of the history of material 
culture]. 1947. Vyp. XVIII. S. 9–17 (in Russian).

Ivanov G. E., Mednikova E’.M. Novoobinskij kurgan [Novouzenskiy mound]. Arkheologiya 
i etnografiya Altaya [Archaeology and Ethnography of the Altai]. Barnaul : Izd-vo Alt. un-ta, 
1982. S. 89–95 (in Russian).

Kiryushin Yu. F., Ivanov G. E., Borodaev V. P. Mechi iz sobraniya Shipunovskogo muzeya 
[Swords from the collection of Shipunov Museum]. Problemy’ okhrany’, izucheniya  
i ispol`zovaniya kul`turnogo naslediya Altaya [Problems of the protection, study and use of the 
cultural heritage of Altai]. Barnaul : Izd-vo Alt. un-ta, 1995. S. 99–103 (in Russian).

Lixacheva O. S. Rekonstrukciya kompleksa vooruzheniya kamenskoj kul`tury’ VI–V vv. 
do n. e. [Reconstruction of the complex of weapons Kamensk culture VI–V centuries BC.]. 
Integraciya arkheologicheskix i arkheologicheskix issledovanij [Integration of archaeological and 
archaeological research]. Irkutsk : Izd-vo IrGTU, 2013a. T. 2. S. 75–79 (in Russian).

Lixacheva O. S. Sistemny`j analiz chekanov VI–I vv. do n.e’. (Po materialam pamyatnikov 
Lesostepnogo Altaya) [System analysis of cheques VI–I centuries BC (based on the monuments 
of forest-Steppe Altai)]. Vojna i oruzhie. Novy`e issledovaniya i materialy [War and weapons. 
New research and materials]. SPb. : VIMAIViVS, 2013b. Ch. III. S. 56–72 (in Russian).

Lixacheva O. S. Kompleksy’ vooruzheniya i razvitie taktiki boya u naseleniya Lesostepnogo 
Altaya vo vtoroj polovine I ty`s. do n. e. [Complexes of arms and development of tactics  

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



35

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

of fight at the population of forest-Steppe Altai in the second half I thousand BC.]. Kratkie 
soobshheniya instituta arxeologii [Brief Communications from the Institute of Archeology]. 
2013c. Vyp. 231. S. 49–59 (in Russian).

Lixacheva O. S. Obshhee i osobennoe v razvitii vooruzheniya naseleniya Lesostepnogo 
Altaya v rannem zheleznom veke [General and special in the development of armament 
of the population of the forest-Steppe Altai in the early iron age]. Vojna i oruzhie. Novy`e 
issledovaniya i materialy [War and weapons. New research and materials]. SPb. : VIMAIViVS, 
2017. Ch. III. S. 114–132 (in Russian).

Lixacheva O. S. Plastina s kaval`kadoj vsadnikov iz Sibirskoj kollekcii Petra I kak istochnik 
dlya rekonstrukcii vooruzhenie kochevnikov rannego zheleznogo veka [Plate with a cavalcade  
of horsemen from the Siberian collection of Peter I as a source for the reconstruction of the 
early iron age nomads]. Vojna i oruzhie. Novy`e issledovaniya i materialy [War and weapons. 
New research and materials]. SPb. : VIMAIViVS, 2016. Ch. III. S. 272–286 (in Russian).

Lixacheva O. S. Razvitie drevkovogo oruzhiya srednej distancii u naseleniya Lesostepnogo 
Altaya v bronzovom i rannem zheleznom veke [Development of medium-range polearm 
weapons among the population of forest-Steppe Altai in the bronze and early iron age]. Vojna 
i oruzhie. Novy`e issledovaniya i materialy [War and weapons. New research and materials]. 
SPb. : VIMAIViVS, 2015. Ch. III. S. 69–84 (in Russian).

Lixacheva O. S. Rekonstrukciya vooruzheniya i snaryazheniya voina kamenskoj kul`tury’ II 
v. do n. e. (po materialam mogil`nika Kamen`-II) [Reconstruction of weapons and equipment 
warrior kamenskoy culture II. BC (based on the materials of the burial Stone-II)]. Stratum 
plus. № 3: Vojina i pir v kochevoj stepi. 2019. S. 89–96 (in Russian).

Lixacheva  O. S., Tishkin  A. A.  Rekonstrukciya voina bol`sherechenskoj kul`tury’ 
[Reconstruction of a warrior culture bolsherechye]. Trudy’ molodykh uchenykh Altajskogo 
gosudarstvennogo universiteta [Proceedings of young scientists of Altai State University]. 
Barnaul : Izd-vo Alt. un-ta, 2013. Vyp. 10. S. 37–39 (in Russian).

Luzin S. Yu., Tishkin A. A. Kurganny`j mogil`nik Kazennaya Zaimka-I [Burial mound 
Breech Zaimka-I]. Voprosy’ arkheologii i istorii Yuzhnoj Sibiri [Questions of archeology and 
history of southern Siberia]. Barnaul : Izd-vo BGPU, 1999. S. 149–160 (in Russian).

Mogil`nikov V. A. Pamyatniki rannego zheleznogo veka na Verxnem Alee [Monuments of 
the early iron age on the Upper Alley]. Okhrana i ispol`zovanie arxeologicheskix pamyatnikov 
Altaya [Protection and use of archaeological sites of Altai]. Barnaul, 1990. S. 78–83 (in Russian).

Mogil`nikov V. A., Umanskij A. P. Kurgany’ Maslyaxa-I po raskopkam 1979 goda [Mounds 
Maslaha-I on the excavations of 1979]. Voprosy’ arkheologii Altaya i Zapadnoj Sibiri e`pokhi 
metalla [Archeology issues of Altai and Western Siberia of the metal era]. Barnaul : Izd-vo 
BGPU, 1992. S. 69–93 (in Russian).

Mogilnikov V. A. Naselenie Verkhnego Priob’ja v seredine — vtoroi polovine I tysjacheletija 
do n. e. [The population of the Upper Ob region in the second half of the first Millennium 
BC]. M., 1997. 195 s. (in Russian).

Mogilnikov V. A., Kuibyshev A. V. Kurgany “Kamen’ — II” (Verkhnee Priob’e) po raskopkam 
1976 g. [Mounds of Stone II (Upper Ob) excavations 1976]. SA. 1982. № 2. S. 113–134 (in Russian).

Rudenko  S. I.  Sibirskaya kollekciya Petra I [Siberian collection of Peter I]. Svod 
arkheologicheskikh istochnikov [Archaeological sources]. 1962. Vyp. D3–9. 52 s. (in Russian).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 21–36



36

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Shulga P. I., Umanskii A. P., Mogilnikov V. A. Novotroitskii nekropol [Novotroitsk necropolis]. 
Barnaul : Izd-vo Alt. un-ta Publ., 2009. 329 s. (in Russian).

Tishkin A. A., Tishkina T. V. Kompleks avarijny`kh arkheologicheskikh pamyatnikov bliz 
Turinoj Gory’ [Complex of emergency archaeological sites near the mountain of Turin]. 
Problemy’ okhrany’, izucheniya i ispol`zovaniya kul`turnogo naslediya Altaya [Problems of the 
protection, study and use of the cultural heritage of Altai]. Barnaul : Izd-vo Alt. un-ta, 1995. 
S. 106–110 (in Russian).

Tolstov S. P. Po drevnim del`tam Oksa i Yaksarta [By the ancient deltas of the Oxus and 
Jaxartes]. M. : Izdatel`stvo vostochnoj literatury’, 1962. 322 s. (in Russian).

Umanskij A. P., Shamshin A. B., Shul`ga P. I. Mogil`nik skifskogo vremeni Rogozixa-1 na 
levoberezh`e Obi [The burial ground of the Scythian period Rogozikha-1 on the left Bank  
of the Ob]. Barnaul : Izd-vo Alt. un-ta, 2005. 204 s. (in Russian).

Yablonskij L. T. Zoloto sarmatskix vozhdej. E`litny`j nekropol’ Filippovka-1 (po materialam 
raskopok 2004–2009 gg.) [Gold Sarmatian chiefs. Elite necropolis of the Filippovka-1  
(on materials of excavations 2004–2009)]. Katalog kollekcii. Kn. 1. M. : IA RAN, 2013. 232 s. 
(in Russian).

Yadrincev N. M. Opisanie sibirskix kurganov i drevnostej. Puteshestvie po Zapadnoj Sibiri i 
Altayu v 1878 i 1880 g. [Description of Siberian mounds and antiquities. Travels in Western 
Siberia and Altai in 1878 and 1880]. Drevnosti: Trudy Imperatorskogo arxeologicheskogo 
obshhestva [Antiquities: Proceedings of the Imperial Archaeological Society]. M., 1883. T. IX. 
Vy`p. II–III. S. 181–205 (in Russian).

Цитирование статьи: 
Лихачева О. С. Средняя конница каменской культуры и эволюция военного дела на-
селения лесостепного Алтая в VI–I вв. до н. э. // Народы и религии Евразии. 2020. № 2 
(23). С. 21–36. 
Citation: 
Likhacheva O. S. Medium cavalry of the Kamenska culture and the evolution of military 
affairs of the population of the forest-steppe Altai in VI–I BC. Nations and religions  
of Eurasia. 2020. № 2 (23). P. 21–36.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 21–36



37

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 903/904 (574/575) + 811.512.2 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–03

В. В. Тишин

Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, Улан-Удэ (Россия)

Е. Ш. Акымбек
Институт археологии им. А. Х. Маргулана МОН РК, Алматы (Казахстан)

Б. А. Железняков
Институт археологии им. А. Х. Маргулана МОН РК, Алматы (Казахстан)

ДРЕВНЕТЮРКСКАЯ РУНИЧЕСКАЯ НАДПИСЬ 
ИЗ ТОСПАЛЫ (ДОЛИНА РЕКИ ЧУ (ШУ), КАЗАХСТАН)

Освещаются основные аспекты изучения вопросов, связанных с вводимой в науч-
ный оборот древнетюркской рунической надписью, обнаруженной в долине реки Чу 
(Шу). Приводится краткая история находки этого памятника эпиграфики, расположен-
ной на берегу речки Шыгыс Жинишке — правого притока Чу, в горной части долины. 
Речка сбегает с южных склонов относительно невысокого хребта Жетыжол — север-
ного отрога Тянь-Шаня, протянувшегося на северо-запад, по которому проходит гра-
ница Жамбылской и Алматинской областей Республики Казахстан. Проводится ана-
лиз результатов исследований последних лет, направленных на выявление относитель-
но редких (сравнительно с соседней Таласской долиной) эпиграфических памятников 
древних тюрков, их локализации.

По имеющимся в нашем распоряжении данным это уже девятая руноподобная 
древнетюркская надпись долины р. Чу и прилегающего в правому берегу междуре-
чья Чу-Или (хребет Жетыжол, Чу-Илийские горы). Предлагается прочтение публи-
куемой надписи, весьма лапидарной и далеко не уникальной по своему содержанию, 
но важной для общего представления о письменной культуре населения региона ран-
него Средневековья.

Ключевые слова: памятники древнетюркской рунической письменности, эпигра-
фика, древние тюрки, долина реки Чу (Шу), хребет Жетыжол, сохранение культурно-
го наследия.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



38

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53

V. V. Tishin

Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies Siberian branch Russian academy 
of sciences, Ulan-Ude (Russia)

E. Sh. Akymbek
Instite of archaeology named after A. Kh. Margulan Ministry of Education and Science  
of RK, Almaty (Kazakhstan)

B. А. Zheleznyakov
Instite of archaeology named after A. Kh. Margulan Ministry of Education and Science  
of RK, Almaty (Kazakhstan)

THE EARLY TURKIC RUNIC INSCRIPTION FROM TOSPALY 
(CHU (SHU) RIVER VALLEY, KAZAKHSTAN)

The main aspects of the study of issues related to the introduction into scientific circulation 
of the Early Turkic runic inscription found in the valley of the Chu (Shu) River are consider. A 
brief history of the discovery of this inscription, located on the shore of the Shygys Zhinishke 
River that is the right tributary of the Chu River, in the mountain part of the valley, is given. The 
river runs from the southern slopes of the relatively low range of Zhetyzhol, that represents the 
northern edge of Tian Shan Mountains, stretching to the North-West, along which the border 
of Zhambyl and Almaty regions of the Republic of Kazakhstan runs. The analysis of the results 
of studies of recent years aimed at identifying relatively rare (compare with the neighboring 
Talas Valley) epigraphic sites of Early Turks, their localization is carried out. According to the 
data available at our disposal, this is the ninth rune-like Early Turkic inscription of the Shu 
River Valley and the adjacent Chu-Ili inter-river in the right bank (Zhetyzhol Ridge, Chu-Ili 
Mountains). It is proposed to read the published inscription, which is very lapidary and far 
from unique in its content, but important for the general idea of the written culture of the 
population of the region of the Early Middle Ages.

Key words: sites (relics) of Early Turkic runic writing, epigraphic, Early Turks, valley of 
Chu River, Zhetyzhol Ridge, preservation of cultural heritage.

Тишин Владимир Владимирович, кандидат исторических наук, старший научный 
сотрудник отдела истории и культуры Центральной Азии Института монголоведе-
ния, буддологии и тибетологии СО РАН, Улан-Удэ (Россия). Адрес для контактов: 
tihij-511@mail.ru. 
Акымбек Ералы Шардарбекович, PhD, ВНС Института археологии им. А. Х. Маргу-
лана МОН РК, Алматы (Казахстан). Адрес для контактов: eraly_a@mail.ru. 
Железняков Борис Анатольевич, докторант PhD, СНС Института археоло-
гии им. А. Х. Маргулана МОН РК, Алматы (Казахстан). Адрес для контактов: 
boriszheleznyakov@mail.ru.



39

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53

Tishin Vladimir Vladimirovich, Candidate of History, S. R. E, Department of History 
and Culture of Central Asia of the Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies 
Siberian branch Russian academy of sciences Ulan-Ude (Russia). Contact address: 
tihij-511@mail.ru. 
Akymbek Eraly Shardarbekovich, PhD, L. R. E. Institute of Archaeology named after 
A. H. Margulan MES of Kazakhstan, Almaty (Kazakhstan). Contact address: eraly_a@mail.ru. 
Zheleznyakov Boris Anatol’evich, Doctoral Student of PhD, S. R. E of the Institute  
of Archaeology named after A. H. Margulan MES of Kazakhstan, Almaty (Kazakhstan). 
Contact address: boriszheleznyakov@mail.ru.

За последние 10 лет количество известных руноподобных надписей в междуре-
чьи рек Чу (Шу)1 — Или значительно увеличилось, с четырех надписей до восьми. 
Публикуемая надпись — девятая, далеко не самая информативная и яркая по сво-

ему содержанию. Трудно сравнить данный регион с другими важными регионами рас-
пространения древнетюркской письменности, который бы настолько же быстро при-
растал этими уникальными памятниками. Этот процесс значительно расширил пред-
ставления о географии распространения подобных памятников в регионе Чу — Или.

Разновременные петроглифы местонахождения Тоспалы зафиксированы в 3 км к се-
веру от села Кунбатыс-2 Кордайского района Жамбылской области, на левом берегу реч-
ки Шыгыс Жинишке. Это правый приток реки Чу, сбегающий с южных склонов хреб-
та Жетыжол (рис. 1), в 4 километрах западнее с. Масанчи — центра сельского округа.

Рис. 1. Долина реки Шыгыс Жинишке у местонахождения петроглифов Тоспалы

Петроглифы, преимущественно поздней бронзы и раннего железного века, были вы-
биты на предгорных скальных выходах ущелья, над высоким холмом на высоте около 

1	 В русскоязычной традиции принята форма «Чу», в казахоязычной — «Шу».



40

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

1050 м над уровнем моря. Петроглифы давно были известны местным жителям, а не-
подалеку от них в 2010 г. учитель истории и географии средней школы № 11 села Кун-
батыс-2 Тамара Токтобю обнаружила руническую надпись на одном из фрагментов 
скал, перемещенном ранее из основного карьера в процессе добывания камня из не-
санкционированного карьера — фактически местонахождения петроглифов. В 1990–
2000‑е гг. местные жители разрушили многие скалы этих скальных выходов в ущелье, 
их фрагменты использовались в строительстве, для укладки фундаментов своих по-
строек, других многочисленных хозяйственных нужд. В то время многие наскальные 
рисунки могли пострадать и неизбежно пострадали, поскольку в первую очередь до-
бывались крайние, наиболее доступные фрагменты скал. До этого периода местонахо-
ждение не обследовалось.

В истории исследования этого памятника отмечается важнейший аспект — сохране-
ние культурного наследия неравнодушным представителем местного сообщества, ин-
теллигенции — учителя местной школы Тамары Токтобю. Памятник (фрагмент скалы 
с надписью) не просто сохранен (хотя и на новом месте), но и популяризован, по‑ви-
димому, не только в рамках школьного образования, поскольку разработана и установ-
лена информационная табличка на трех языках, информирующая о местонахождении 
петроглифов и важности их сохранения не только для местного сообщества (рис. 2).

Большой металлический информационный стенд с кратким описанием памятника 
Тоспалы на трех языках, о которой идет речь, в 2018 г. по инициативе энтузиаста и хра-
нителя культурного наследия, первооткрывателя памятника древнетюркской эпигра-
фики установил местный акимат. Авторы выражают благодарность за помощь и кон-
сультации при документировании памятника автору находки Тамаре Токтобю.

Рис. 2. Информационный стенд о петроглифах Тоспалы у аула Кунбатыс-2

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



41

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Тем самым древнетюркские надпись и тамга (казахск. таңба) были найдены на фраг-
менте скалы, уже перемещенном из несанкционированного карьера для добычи камня 
в сторону аула, по‑видимому, добыча камня велась в этом месте уже не одно десятиле-
тие. Очевидно, что с расширением фонда руноподобных надписей регион Чу — Или 
может стать одним из важнейших для изучения древнетюркской эпиграфики.

Петроглифы Тоспалы. При подготовке публикации «Свода памятников Кордай-
ского района Жамбылской области» зафиксировано несколько относительно неболь-
ших местонахождений петроглифов на южных отрогах хребта Жетыжол. Одно из са-
мых заметных местонахождений — Тоспалы. Здесь было отмечено 43 плоскости с раз-
личным количеством рисунков на каждом. Преимущественно это изображения охо-
ты эпохи бронзы и раннего железного века, козлов раннего железного века [Акылбек, 
Парменкул, 2010: № 400, 265–266]. Однако тогда руническая надпись на отдельном (пе-
ремещенном) фрагменте скалы не была зафиксирована. В Своде опубликовано крайне 
ограниченное количество фотографий петроглифов.

В 2018 г. в результате проведения археологической разведки Чуйским археологиче-
ским отрядом Института археологии им. А. Х. Маргулана (руководитель Е. Акымбек) 
были зафиксированы географические координаты ряда наскальных изобразительных 
памятников и задокументированы некоторые из них. Среди зафиксированных нами 
плоскостей отметим изображения человека, собак и копытных животных эпохи ран-
него железного века и, видимо, древнетюркского периода (см. рис. 3), небольшую пло-
скость с изображениями горных козлов, относящимися к периоду поздней бронзы (см. 
рис. 4), горного козла с козленком раннего железного века (см. рис. 5). Наряду с петро-
глифами, часть из которых относится к древнетюркской эпохе, была обнаружена и ру-
ническая надпись в одну строку, которая сопровождается изображением горного коз-
ла прямо над надписью (см. рис. 6, 7).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



42

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 3. Плоскость с изображениями человека, собак, копытных животных.  
Ранний железный век, Тоспалы

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



43

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 4. Небольшая плоскость с изображениями горных козлов.  
Поздняя бронза, Тоспалы

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



44

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 5. Наскальные изображения горных баранов.  
Ранний железный век, Тоспалы

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



45

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 6. Фрагмент скалы с рунической надписью и тамгой 
(стилизованное изображение горного козла)

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



46

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 7. Древнетюркские надписи и тамга

История изучения руноподобных надписей региона. На территории Казахста-
на памятники древнетюркской письменности известны на Алтае, Жетысуском Алатау, 
Чу-Илийских горах (а также на хребте Жетыжол), в бассейнах Таласа и Сырдарьи [Ти-
шин, Рогожинский, 2018: 65–66]. Количество опубликованных (найденных и интерпре-
тированных) надписей увеличивается год от года. Публикуемая находка — первая ру-
ноподобная надпись в горной части Чуйской долины. Этот регион не изобилует пока 
находками подобного рода. Известны сведения о находке рунических знаков на бере-
гу оз. Иссык-Куль. В. М. Плоских писал, что «в 1926 г. И. И. Иванов в урочище Кой-Са-
ры на юго-восточном побережье озера Иссык-Куль обнаружил камень (около 1 м дли-
ной и 60 см высотой) с несколькими руническими знаками и арабскими буквами» [Пло-
ских, 2003: 89]. Камень позже исчез. Хотя ему сразу придали значение, поскольку ранее 
находки были обнаружены лишь в Таласской долине. Появлялись сведения о находках 
руноподобных знаков в долине оз. Иссык-Куль и в других его частях, но они нуждают-
ся в значительных уточнениях.

Южная часть хребта Жетыжол, а особенно его внутренняя часть — плато, меньше 
исследованы северные отроги хребта (где имеются значительные памятники по числу 
изображений и по их культурному значению, а также по археологическому и истори-
ческому контексту: Актерек и Басбатыр, расположенный по‑соседству с известной го-
рой Козыбасы. В область Чу-Козыбасы (на которой создавалось новое государствен-
ное образование казахов — Казахское ханство) входили территории от среднего те-
чения Чу на западе до названной долины на востоке и юге до гор Аныракай и Хантау 
на севере, т. е. Чу-Илийские горы, а также предгорья Илийского Алатау [Ауэзов, Сей-
думанов, Мейлих, 2010: 57–58].

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



47

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Обращаясь к истории изучения изобразительного наследия тюркских древностей, 
тамга-петроглифов и главным образом руноподобных надписей, невозможно не отме-
тить вклад в их обнаружение, интерпретацию, публикацию археолога А. Е. Рогожинско-
го. История изучения Южного и Восточного Казахстана за последние десятилетия опи-
сана в его статье 2010 г. [Рогожинский, 2010]. Ближайшим местом к Тоспалы, где была 
зафиксирована руноподобная надпись, является археологический комплекс Актерек. 
Он находится на северных склонах хребта Жетыжол. Письменный памятник там был 
обнаружен и документирован А. Е. Рогожинским в результате проведения археологи-
ческих работ Казахского НИИ по проблемам культурного наследия номадов (НИИ 
ПКНН) в 2007 г. [Рогожинский, 2010: 333], интерпретирован и опубликован И. Л. Кыз-
ласовым [Кызласов, 2010]. Известный ученый сравнивает три надписи (Тамгалы, Кал-
макташ на Тянь-Шане и Актерека), которые идентичны и интерпретируются как er atïm, 
и связывает проникновение енисейского рунического письма с продвижением сибир-
ского манихейства в IX–X вв. [Кызласов, 2010: 345] Мы не склонны напрямую связы-
вать древнетюркское письмо с распространением манихейской религии.

В упомянутой публикации А. Е. Рогожинского 2010 г. приводится карта расположе-
ния руноподобных памятников письменности (а также расположения изображений 
тамг) Чу-Илийского междуречья. В 2010 г. наука располагала данными о четырех ру-
ноподобных надписях. Наиболее близкое к реке Чу из зафиксированных в равнинной 
части долины — местонахождение в Кулжабасы [Рогожинский, 2010: рис. 4].

С тех пор ситуация изменилась. Была найдена вторая надпись в Кулжабасы [Желез-
няков, Базылхан, Херманн, 2013], которая была позже переинтерпретирована [Тишин, 
Рогожинский, 2018] и три надписи в Алмалы [Рогожинский, Тишин, 2018]. Тем самым 
теперь известных древнетюркских надписей насчитывается уже восемь, публикуемая 
надпись — девятая в этом регионе правобережья р. Чу и западной части Чу-Илийских 
гор до Тамгалы и Копалы (центральной части Чу — Или). К сравнению, в Кыргызстане, 
по сведениям К. Ш. Табалдиева (устное сообщение Б. Железнякову), обнаружено око-
ло 60 тюркских руноподобных надписей на камнях. При этом находка каждой новой 
надписи — событие огромной значимости.

Надпись. Обнаруженная надпись может быть уверенно отнесена к памятникам 
древнетюркской рунической письменности. Ниже предлагается прочтение и краткая 
интерпретация надписи:

Транскрипция:
r2 t1 I k l2 Z
Транслитерация:
(ä)r (a)tï k (e)l (ä)z
Перевод:
(его) имя мужа-воина — Келез (букв. «ящерица»)
Комментарий:
Сочетание первых трех знаков представляет собой стандартную и достаточно рас-

хожую формулу — är atï (с показателем принадлежности третьего лица ед. ч.), что обо-
значает буквально «мужское имя» / «имя муж-воина» и т. п.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



48

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Три последующих знака, соответственно, должны обозначать собственно имя, 
и их можно прочитать как käläz, что совпадает с формой слова со значением «ящери-
ца», зарегистрированной в среднекыпчакских памятниках, а также в некоторых азер-
байджанских и турецких диалектах [Сравнительно-историческая грамматика, 2001: 
180–181; Этимологический словарь, 1997: 30–32; Hauenschild, 1998: 133–137]. Для язы-
ков карлукской группы и южносибирского ареала характерна также оглушенная фор-
ма kEläs (< käläz). Исходя из того, что в некоторых других тюркских языках, начиная 
уже с упоминания у Мах̣мȳда ал-К̣āшг̣арū, встречается форма с конечным /r/, предпо-
лагается, что käläz отражает вариант исходной пратюркской основы *käläŕ [Starostin, 
Dybo, Mudrak, 2003: 789].

Важное значение данного памятника, таким образом, несмотря на его лапидарность, 
состоит в том, что он расширяет наши познания о древнетюркской лексике, регистри-
руя неизвестное ранее название одного из видов животных (см. : [Aydın, 2016]).

Замечания к графическому фонду:
Из шести знаков три могут заслуживать отдельного обсуждения в связи с суще-

ствующими дискуссиями о возможности использования графических характеристик 
знаков древнетюркского рунического алфавита в качестве датирующего признака.

Прежде всего это второй знак /t1/, начертанный в виде двух «крыш», притом, 
что верхняя отличается более длинными линиями по сравнению с нижней. Сама по-
добная форма начертания рассматривается исследователями как важный датирую-
щий признак, однако по поводу самой очерчиваемой им хронологии среди сторонни-
ков этой гипотезы также существуют разногласия. В частности, по мнению И. В. Кор-
мушина, наличие этого знака характеризует памятники, созданные не ранее середины 
IX в. [Кормушин, 1975: 38, 45] или даже конца VIII в. [Кормушин, 2008: 28]. И. Л. Кыз-
ласов, следуя несколько иным представлениям о трансформации форм знаков, отно-
сит данный тип знака к «енисейским», говоря о его происхождении не позднее середи-
ны VIII в. [Кызласов, 1994: 82, 89, 90. табл. XXV, Б]. Зарегистрированная в нашем слу-
чае форма, отмеченная, кроме того, среди памятников Тувы, Горного Алтая и Кыргыз-
стана, довольно типична для надписей с территории Семиречья [Васильев, 1983: 137, 
табл. 27, стк. 3; Кызласов, 1994: 85, табл. XXIV, стк. 28; Alimov, 2014: 24 (No 12); Тишин, 
Рогожинский, 2019: 98].

Последний, шестой, знак /Z/ И. В. Кормушин также относит к «датирующим», об-
ращает внимание на такие характеристики, как наклонный характер «стволика» и за-
кругленные сгибы «колен», что в целом характерно для памятников не ранее середины 
IX в. [Кормушин, 1975: 41, 42; Кормушин, 1997: 26]. Имеющаяся в нашем случае фор-
ма находит ближайшие параллели с памятниками с территории Тувы, Хакасии и Кыр-
гызстана, а также Горного Алтая [Васильев, 1983: 141–142, табл. 30, стк. 3, 4, 13; Кызла-
сов, 1994: 85, табл. XXIV, стк. 18; Alimov, 2014: 25 (No 25)]. На территории Семиречья 
подобная форма пока не зарегистрирована.

Таким образом, если следовать гипотезе об определяющем для хронологии значе-
нии палеографического аспекта памятников древнетюркской рунической письменно-
сти, рассматриваемая нами надпись формально может быть отнесена ко времени не ра-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



49

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нее IX в. Однако, учитывая опять же дискуссионность всех подобных построений, этот 
хронологический рубеж никак не может быть принят с какой‑либо долей уверенности.

Отдельно можно обратить внимание на первый знак /r2/, отличающийся длиной 
боковых элементов и относительно острым углом изгиба краев «рогатки», что также 
может найти параллели с памятниками, расположенными на территории Кыргызста-
на и Семиречья и лишь отчасти Алтая [Кызласов, 1994: 84, табл. XXIV, стк. 2; Alimov, 
2014: 26 (No 30); Тишин, Рогожинский, 2019: 98].

Несмотря на то, что отмеченные графические характеристики исследуемой надпи-
си не предоставляют сколько‑либо убедительного материала для дискуссии об их зна-
чении для определения хронологии памятников древнетюркской рунической письмен-
ности, определенное значение находка имеет для расширения наших представлений 
о графическом фонде надписей с территории Казахстана в целом.

Изображение горного козла (тамги). Изображение, нанесенное над надписью, вне 
всякого сомнения, является тамговым знаком, при этом, судя по всему, относящемуся 
к типу изображений «горного козла», известного прежде всего в составе крупных па-
мятников с территории Монголии (на балбале комплекса Бильге кагана, на «каменных 
ящиках» комплексов Унгэту и Шатар чулуу, на скалах рядом с надписями Дарви, Шаа-
хар толгой, скалах Кара-катуу, Бичигг улаан хад) [Самашев, Базылхан, Самашев, 2010: 
29, рис. 30, 30, рис. 33, 34, рис. 39, 52, рис. 52, 53, 53, рис. 59, 58, рис. 67, 61, рис. 74, 140, 
141, 142, 143, табл. 1, 146, табл. 2]. Хотя форма тамги формально напоминает зеркаль-
ное изображение тамги в виде «горного козла», обычно соотносимой с правящим кла-
ном Второго Тюркского каганата, начертание обеих форм рядом на балбале из ком-
плекса Бильге кагана не дает оснований полностью отождествлять их. Последний упо-
мянутый случай также, по‑видимому, фиксирует нижнюю достоверную дату фикса-
ции данной тамги — 734 г. В этом случае не должно смущать присутствие тамги в со-
ставе комплекса Унгету. Гипотеза касательно атрибуции и датировки комплекса 40‑ми 
гг. VII в., предложенная В. Е. Войтовым, предполагала также дальнейшую переплани-
ровку памятника уже в период реставрации власти тюркских каганов [Войтов, 1987: 
104–106; Войтов, 1996: 31]. Здесь опять же значимо не только присутствие среди про-
чих, явно единовременных знаков, каганской тамги, но и знака, напоминающего сдво-
енное изображение двух зеркальных вариантов «горного барана».

Таким образом, по меньшей мере у нас есть основания считать, что сопровождаю-
щая исследуемую надпись тамга соотносится с одной из достаточно значимых, близких 
к правящему клану, племенных группировок Восточно-тюркского каганата.

Фиксация аналогичной тамги на территории Южного Казахстана является уникаль-
ным и чрезвычайно важным фактом. Однако на данном этапе какие‑либо выводы ка-
жутся преждевременными, поскольку специального рассмотрения заслуживает вопрос 
о соотношении двух вариантов тамги в форме «горного козла», а также идентификации 
варианта, зафиксированного в составе рассматриваемой нами надписи.

Подводя итог всему сказанному, следует еще раз подчеркнуть, что публикуемая 
в данной статье руноподобная надпись относится именно к памятникам древнетюрк-
ской рунической письменности. Сама надпись читается уверенно и представляет собой 
достаточно стандартную формулу. Несмотря это и саму на краткость надписи, она по-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



50

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

зволяет расширить знания исследователей о древнетюркском лексическом фонде. Осо-
бого внимания заслуживает сопровождающий надпись тамговый знак, зафиксирован-
ный прежде на территории Монголии, в том числе в составе ряда крупных мемориаль-
ных комплексов, относящихся к периоду Второго Тюркского каганата.

Благодарности
Работа выполнена в рамках Программы Института археологии им. А. Х. Маргулана, 

ПЦФ № BR05236565 «Культура населения Казахстана от каменного века до этнографи-
ческой современности по археологическим источникам».

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Акылбек С., Парменкул С. Наскальные изображения Тоспалы // Свод памятников 

истории и культуры Жамбылской области. Кордайский район. № 400. Алматы : Архео-
логическая экспертиза, 2010. 212 с.

Ауэзов Е. К., Сейдуманов С. Т., Мейлих А. А. История города Алматы. Алматы : Му-
зей истории города Алматы, 2010. 312 с.

Васильев Д. Д. Графический фонд памятников тюркской рунической письменности 
Азиатского ареала (опыт систематизации). М. : Наука, 1983. 146 с.

Войтов В. Е. Каменные изваяния из Унгету // Центральная Азия: новые памятники 
письменности и искусства : сб. ст. / отв. ред. Б. Б. Пиотровский, Г. М. Бонгард-Левин. 
M. : Наука, 1987. С. 92–109, 327–331.

Войтов В. Е. Древнетюркский пантеон и модель мироздания в культово-поминаль-
ных памятниках Монголии VI–VIII вв. М. : ГЭМ, 1996. 152 с.

Железняков Б. А., Базылхан Н., Херманн Л. Новый памятник древнетюркской пись-
менности в горах Кулжабасы (предварительное чтение) // Известия МОН РК. № 3 (289). 
Алматы, 2013. С. 147–151.

Кормушин И. В. К основным понятиям тюркской рунической палеографии // Со-
ветская тюркология. 1975. № 2. С. 25–47.

Кормушин И. В. Тюркские енисейские эпитафии. Тексты и исследования. М. : На-
ука, 1997. 303 с.

Кормушин И. В. Тюркские енисейские эпитафии: грамматика, текстология. М. : На-
ука, 2008. 342 с.

Кызласов И. Л. Рунические письменности евразийских степей. М. : Восточная ли-
тература, 1994. 327 с.

Кызласов И. Л. Прочтение рунической надписи урочища Актерек // Роль номадов 
в формировании культурного наследия Казахстана. Научные чтения памяти Н. Э. Маса-
нова : сборник материалов Межд. науч. конференции. Алматы : Print-S, 2010. С. 345–346.

Плоских В. М. Проблемы древней цивилизации Иссык-Куля // Единое образова-
тельное пространство XXI века : материалы Международной конференции. Бишкек, 
2003. С. 78–97.

Рогожинский А. Е. Новые находки памятников древнетюркской эпиграфики и мо-
нументального искусства на юге и востоке Казахстана // Роль номадов в формирова-
нии культурного наследия Казахстана. Научные чтения памяти Н. Э. Масанова : сбор-
ник материалов Межд. науч. конференции. Алматы : Print-S, 2010. С. 329–344.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



51

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рогожинский А. Е., Тишин В. В. Комплекс рунических надписей и тамга-петрогли-
фов долины Алмалы в Семиречье // Учёные записки музея-заповедника «Томская Пи-
саница». Вып. 8. Кемерово, 2018. C. 77–91.

Самашев З., Базылхан Н., Самашев С. Древнетюркские тамги // Кѳне тyрiк таңбала-
ры / Ancient turkic tamga-signs. Алматы : АО «Абди компани», 2010. 168 с.

Сравнительно-историческая грамматика тюркских языков. Лексика / отв. ред. 
Э. Р. Тенишев. 2‑е изд., доп. М. : Наука, 2001. 822 с.

Тишин В. В., Рогожинский А. Е. Новые прочтения и новые находки рунических над-
писей из Семиречья: Кулжабасы и Алмалы // Altaistic, Turcology, Mongolistics / Алтаи-
стика, түркология, моңғолистика. 2018. № 4. С. 65–98.

Этимологический словарь тюркских языков: Общетюркские и межтюркские лекси-
ческие основы на буквы «К» (~«Г») и «Қ» (~«Қ̬» ~«К»). М. : Языки русской культуры, 
1997. Выпуск первый / отв. ред. Г. Ф. Благова. 368 с.

Alimov R. Tanrı Dağı Yazıtları. Eski Türk Runik Yazıtları Üzerine Bir İnceleme. Konya : 
Kömen Yayınları, 2014. (5), 262 s.

Aydın E. Eski Türk Yazıtlarında Bitkiler ve Hayvanlar // Türk Kültürü. 2016. Yıl 54. Yeni 
Seri. Cilt IX. Sayı 1. S. 1–51.

Hauenschild I. Türksprachige Benennungen für Eidechsen // Acta Orientalia Academiae 
Scientiarum Hungaricae. 1998. Vol. 51. No. 1–2. P. 131–158.

Starostin S. A., Dybo A. V., Mudrak O. A. An Etymological Dictionary of Altaic Languages. 
Pt. I. A-K. Leiden; Boston: Brill, 2003 (Handbook of Oriental Studies. Section eight, Central 
Asia, vol. 8/1).

REFERENCES
Akylbek S., Parmenkul S. Naskal’nye izobrazheniia Tospaly [Rock images of Tospaly]. Svod 

pamiatnikov istorii i kul’tury Zhambylskoi oblasti [The set of historical and cultural monuments 
of Zhambyl region]. Almaty : Arkheologicheskaia ekspertiza, 2010. 212 s. (in Kazakh and 
Russian).

Alimov R. Tanrı Dağı Yazıtları. Eski Türk Runik Yazıtları Üzerine Bir İnceleme. Konya : 
Kömen Yayınları, 2014. (5), 262 p. (in Turkish).

Aydın E. Eski Türk Yazıtlarında Bitkiler ve Hayvanlar. Türk Kültürü. 2016. Yıl 54. Yeni Seri. 
Cilt IX. Sayı 1. Pp. 1–51 (in Turkish).

Auezov E. K., Seidumanov S. T., Meilikh A. A. Istoriia goroda Almaty [History of Almaty 
city]. Almaty: Muzei istorii goroda Almaty, 2010. 312 s. (in Russian).

Etimologicheskii slovar’ tiurkskikh iazykov [Etymology Dictionaty of Turkish languages]: 
Obshchetiurkskie i mezhtiurkskie leksicheskie osnovy na bukvy «K» (~«G») i «Қ» (~«Қ̬» 

~«K»). M.: Iazyki russkoi kul’tury, 1997. 368 s. (in Russian).
Hauenschild I. Türksprachige Benennungen für Eidechsen. Acta Orientalia Academiae 

Scientiarum Hungaricae. 1998. Vol. 51. No. 1–2. S. 131–158 (in German).
Kormushin I. V. K osnovnym poniatiiam tiurkskoi runicheskoi paleografii [To the main 

concept of Turkish runic paleography]. Sovetskaia tiurkologiia [Soviet Turkology]. 1975. No 2. 
S. 25–47 (in Russian).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



52

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Kormushin I. V. Tiurkskie eniseiskie epitafii. Teksty i issledovaniia [Turkish Enisey 
epytaphies. Texts and researchers]. M. : Nauka, 1997. 303 s. (in Russian).

Kormushin I. V. Tiurkskie eniseiskie epitafii: grammatika, tekstologiia [Turkish Enisey 
epytaphies; grammar and textology]. M. : Nauka, 2008. 342 s. (in Russian).

Kyzlasov I. L. Runicheskie pis’mennosti evraziiskikh stepei [Runic writings of Eurasian 
Steppe]. M. : Vost. lit-ra, 1994. 327 s. (in Russian).

Kyzlasov I. L. Prochtenie runicheskoi nadpisi urochishcha Akterek [Reading of runic 
inscription of Akterek]. Rol’ nomadov v formirovanii kul’turnogo naslediia Kazakhstana. 
Nauchnye chteniia pamiati N. E. Masanova. Sbornik materialov mezhd. nauch. Konferentsii [The 
role of nomads in the formation of the cultural heritage of Kazakhstan. Scientific readings in 
memory of N. E. Masanov]. Almaty : Print-S, 2010. S. 345–346 (in Russian).

Ploskikh V. M. Problemy drevnei tsivilizatsii Issyk-Kulia [Problems of the ancient civilization 
of Issyk-Kul]. Materialy mezhdunarodnoi konferentsii “Edinoe obrazovatel’noe prostranstvo 
XXI veka” [Materials of the international conference “Unified educational space of the XXI 
century”]. Bishkek, 2003. S. 78–97 (in Russian).

Rogozhinskii A. E. Novye nakhodki pamiatnikov drevnetiurkskoi epigrafiki i monumental’nogo 
iskusstva na iuge i vostoke Kazakhstana [New findings of monuments of ancient Turkish 
epigraphika and monumental art in the south and east of Kazakhstan]. Rol’ nomadov v 
formirovanii kul’turnogo naslediia Kazakhstana. Nauchnye chteniia pamiati N. E. Masanova. 
Sbornik materialov mezhd. nauch. Konferentsii [The role of nomads in the formation of the 
cultural heritage of Kazakhstan. Scientific readings in memory of N. E. Masanov]. Almaty : 
Print-S, 2010. S. 329–344 (in Russian).

Rogozhinskii A. E., Tishin V. V. Kompleks runicheskikh nadpisei i tamga-petroglifov doliny 
Almaly v Semirech’e [Complex of runic inscriptions and tamga-petroglyphs of Almala valley 
in Semirechye]. Uchenye zapiski muzeia-zapovednika “Tomskaia Pisanitsa” [Scientific notes 
of the Tomsk Pisanitsa Museum-Reserve]. Kemerovo, 2018. Vypusk 8. S. 77–91 (in Russian).

Samashev Z., Bazylkhan N., Samashev S. Drevnetiurkskie tamgi / Kѳne tyrik taңbalary/ 
Ancient turkic tamga-signs. Almaty : AO “Abdi kompani”, 2010. 168 s. (in Russian).

Sravnitel’no-istoricheskaia grammatika tiurkskikh iazykov [Comparative-historical 
grammar of Turkic languages]. Leksika / otv. red. E. R. Tenishev. 2‑e izd., dop. M. : Nauka, 
2001. 822 s. (in Russian).

Starostin S. A., Dybo A. V., Mudrak O. A. An Etymological Dictionary of Altaic Languages. 
Pt. I. A-K. Leiden; Boston : Brill, 2003 (Handbook of Oriental Studies. Section eight, Central 
Asia, vol. 8/1) (in English).

Tishin V. V., Rogozhinskii A. E. Novye prochteniia i novye nakhodki runicheskikh nadpisei 
iz Semirech’ia: Kulzhabasy i Almaly [New readings and new finds of runic inscriptions from 
Semirechya: Kuljabasy and Almaly]. Altaistic, Turcology, Mongolistics / Altaistika, tүrkologiia, 
moңғolistika / Altaistika, Tiurkologiia, Mongolistika. 2018. № 4. S. 65–98 (in Russian).

Vasil’ev D. D. Graficheskii fond pamiatnikov tiurkskoi runicheskoi pis’mennosti Aziatskogo 
areala (opyt sistematizatsii) [Graphic Fund of Monuments of Turkic Runic Writing of Asian 
Area (Experience of Systematization)]. M. : Nauka, 1983. 146 s. (in Russian).

Voitov V. E. Kamennye izvaianiia iz Ungetu [Stone sculpture from Ungetu]. Tsentral’naia 
Aziia: novye pamiatniki pis’mennosti i iskusstva : sb. st. / otv. red. B. B. Piotrovskii, G. M. Bongard-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 37–53



53

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Levin [Central Asia: New Writing and Art Monuments]. M. : Nauka, 1987. S. 92–109, 327–
331 (in Russian).

Voitov  V. E.  Drevnetiurkskii panteon i model’ mirozdaniia v kul’tovo-pominal’nykh 
pamiatnikakh Mongolii VI–VIII vv. [Ancient Turkish pantheon and model of universe in cult-
memorial monuments of Mongolia of VI–VIII centuries.]. M. : GEM, 1996. 152 s. (in Russian).

Zheleznyakov B. A., Bazylkhan N., Khermann L. Novyi pamiatnik drevnetiurkskoi 
pis’mennosti v gorakh Kulzhabasy (predvaritel’noe chtenie) [New monument of ancient Turkish 
writing in Kuljabasy mountains (preliminary reading)]. Izvestiia MON RK [News of the 
Ministry of Education and Science of the Republic of Kazakhstan]. Almaty, 2013. № 3 (289). 
S. 147–151 (in Russian).

Цитирование статьи: 
Тишин В. В., Акымбек Е. Ш., Железняков Б. А. Древнетюркская руническая надпись 
из Тоспалы (долина реки Чу (Шу), Казахстан) // Народы и религии Евразии. 2020.  
№ 2 (23). С. 37–53. 
Citation: 
Tishin V. V., Akymbek E. Sh., Zheleznyakov B. А. The Early Turkic runic inscription from 
Tospaly (Chu (Shu) river valley, Kazakhstan). Nations and religions of Eurasia. 2020.  
№ 2 (23). P. 37–53.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 37–53



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Раздел II  
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 39 + 004.91 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–04

Ю. Д. Горте, В. В. Рыкова

Государственная публичная научно-техническая библиотека Сибирского отделения 
Российской академии наук, Новосибирск (Россия)

ЭВЕНКИ: НАУКОМЕТРИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ МАТЕРИАЛОВ, 
ПРЕДСТАВЛЕННЫХ В БД WEB OF SCIENCE  
И НАУЧНАЯ СИБИРИКА

Цель работы — анализ информационного массива, отобранного из баз данных Web 
of Science и Научная Сибирика. Дана характеристика временной, языковой, географи-
ческой, тематической и видовой структур массивов документов. Названы авторы, от-
личающиеся высокой публикационной активностью; показаны наиболее продуктив-
ные периодические издания и тематические сборники; перечислены научные меро-
приятия, на которых обсуждались проблемы коренных малочисленных народов Си-
бири, Дальнего Востока, Арктики, в том числе эвенкийского этноса. Выявлены коллек-
тивы ученых, активно работающих по вышеозначенной теме. Анализ тематики работ, 
представленных в корпусе документов, выявил два основных направления исследова-
ний — культура и языкознание. Показано, что проблемам изучения экологии террито-
рий проживания, правовым основам развития, этнообразованию и этновоспитанию 
уделено недостаточно внимания ученых и специалистов. Сделан вывод о значительном 
интересе ученых и специалистов к изучению эвенкийского этноса, а также о возмож-
ности использования вышеозначенных баз данных в качестве информационной осно-
вы для дальнейшего изучения жизнедеятельности эвенков.

Ключевые слова: эвенки, база данных, Web of Science, Научная Сибирика, наукоме-
трический анализ.



55

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 54–65

Yu. D. Gorte, V. V. Rykova

State Public Scientific-Technological Library of the Siberian Branch of the Russian 
Academy of Sciences, Novosibirsk (Russia)

EVENKS: SCIENTOMETRIC ANALYSIS OF MATERIALS 
PRESENTED IN THE DATABASES WEB OF SCIENCE AND 
SCHOLAR SIBIRICA

The paper objective is a comparative scientometric analysis of the document corpus selected 
from databases Web of Science (Thomson Reuters) and Scholar Sibirica (generated by the 
State Public Scientific Technological Library of the Siberian Branch of the Russian Academy 
of Sciences), which is dedicated to investigating various aspects of the Evenks life. It gives a 
brief characteristic of the temporal, language, geographical, thematic and typical structure of 
the information arrays. The study identifies: authors with high publication activity, who are 
engaged in investigations of Evenk life various aspects; names the most productive periodicals 
and thematic collections of scientific papers; marks scientific events where the problems of 
indigenous peoples (including Evenks ethnic group) of Siberia, Far East, and Arctic have been 
discussed; shows teams of scientists actively working on the above-mentioned topic. Special 
emphasis puts to the analysis of monographic publications. The analysis of the document 
corpus subjects reveals two main research fields — Evenk culture and linguistics, its shows that 
insufficient attention is paid to the problems of studying the ecology of traditional residence 
territories, legal foundations of ethnos development, as well as ethno- education. The paper 
concludes that the research of the Evenks ethnic group is actively developing, as evidenced 
by the constant growth in the document array volumes, attracting the attention of not only 
Russian but also foreign experts. Both databases could be used as an information basis to 
develop this scientific direction.

Key words: Evenks, database, Web of Science, Scholar Sibirica, scientometric analysis.

Горте Юлия Давыдовна, заведующая сектором естественных наук Отдела научной 
библиографии Государственной публичной научно-технической библиотеки Сибир-
ского отделения Российской академии наук, Новосибирск (Россия). Адрес для кон-
тактов: gorte@gpntbsib.ru. 
Рыкова Валентина Викторовна, старший научный сотрудник Отдела научной биб-
лиографии Государственной публичной научно-технической библиотеки Сибирско-
го отделения Российской академии наук, Новосибирск (Россия). Адрес для контак-
тов: rykova@gpntbsib.ru. 
Gorte Julia Davydovna, Head of the Natural Sciences Sector of the Scientific Bibliography 
Division of the State Public Scientific and Technical Library of the Siberian Branch of the 
Russian Academy of Sciences, Novosibirsk (Russia). Contact address: gorte@gpntbsib.ru. 
Rykova Valentina Viktorovna, Senior Researcher, Department of Scientific Bibliography, 
State Public Scientific and Technical Library, Siberian Branch of the Russian Academy of 
Sciences, Novosibirsk (Russia). Contact address: rykova@gpntbsib.ru.



56

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 54–65

Коренные народы Сибири, Дальнего Востока, обладая уникальной материаль-
ной и духовной культурой, являются носителями традиционных экологиче-
ских знаний, связанных с особенностями многовекового хозяйственного укла-

да, без учета интересов которых невозможно устойчивое развитие ресурсных терри-
торий Крайнего Севера. По результатам изучения различных аспектов жизни абори-
генного населения Азиатской России опубликовано огромное количество работ, зна-
чительная часть материалов рассеяна по многочисленным источникам, поэтому не-
обходимы анализ и систематизация публикаций. Для информационного сопровожде-
ния исследований проблем коренных народов Севера Государственной публичной 
научно-технической библиотекой Сибирского отделения Российской академии наук 
(ГПНТБ СО РАН) генерирована база данных (БД) библиографического типа «Корен-
ные малочисленные народы Севера», которая в 2011 г. вошла в состав объединенной 
БД «Научная Сибирика» в качестве крупного тематического раздела со своим руб-
рикатором. На основе вышеозначенной БД проводится наукометрический (докумен-
тометрический) анализ информационных массивов (ИМ) по отдельным этническим 
группам: обским уграм, саха, нанайцам, селькупам [Рыкова, 2014: 11–13; Рыкова, Гор-
те, 2016: 124–125; Рыкова, Горте, 2018: 156–158; Рыкова, 2015: 124–125]. Цель данного 
исследования — сравнительный анализ корпуса документов из БД Web of Science ком-
пании Thomson Reuters (мирового лидера в предоставлении аналитической инфор-
мации) и Научная Сибирика (информационного центра СО РАН — ГПНТБ СО РАН), 
посвященных эвенкам.

Эвенки (тунгусы) — коренной народ Восточной Сибири, Дальнего Востока и Китая 
тунгусо-манчжурской группы алтайской языковой семьи, основными отраслями хо-
зяйства которых являются охота, рыболовство и транспортное таежное оленеводство. 
По данным Переписи населения 2002 г. численность эвенков, проживающих на терри-
тории России, составляет 35 тысяч человек [Горохов].

Из БД Web of Science и Научная Сибирика отобраны ИМ об эвенках, проведен анализ 
их временной, языковой, видовой, тематической, географической структуры. Объем 
документального потока (ДП) на январь 2019 г. составил около 300 документов (WoS) 
и 2 000 документов (Научная Сибирика) за период с 1990 по 2019 г. с использованием 
аналитических сервисов вышеозначенных БД.

Динамика ДП за 30‑летний период представлена на диаграмме (см. рис. 1), где от-
четливо прослеживается пятикратный рост объема публикаций, особенно заметно уве-
личение ДП в последнее десятилетие. Документы 2019 г. издания еще активно посту-
пают в фонды библиотеки, поэтому количество документов в БД Научная Сибирика 
может существенно возрасти. Значительный прирост документов в БД Web of Science 
объясняется включением российских изданий в мировую БД научного цитирования, 
а также требованием Министерства науки и образования Российской Федерации к на-
учным сотрудникам публиковать материалы исследований в высокорейтинговых за-
рубежных журналах.



57

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 54–65

Рис. 1. Динамика документального потока БД Web of Science и Научная Сибирика

Распределение документов по языкам в БД Web of Science и Научная Сибирика пред-
ставлено в таблице 1.

Таблица 1
Языковая структура документального потока

Язык документа Название БД Web of Science Научная Сибирика

Кол-во записей % Кол-во записей %

Русский 68 23 1897 95

Английский 217 73 93 4

Немецкий 5 2 2 0

Прочие 6 2 18 1

Аналитические сервисы БД Web of Science позволяют увидеть участие представи-
телей научного сообщества разных государств в изучении вышеозначенных проблем, 
среди них первые пять позиций занимают ученые из России, США, Канады, Японии, 
Германии.

Специалисты, занимающиеся исследованием эвенков, аффилированы с различ-
ными организациями, но главенствующую роль, судя по количеству документов в БД, 
в изучении различных аспектов жизни народа играют сотрудники институтов Россий-
ской академии наук, в состав которой в 2013 г. вошли и научные учреждения Россий-
ской академии медицинских наук. Среди них широко представлены учреждения Си-
бирского и Дальневосточного отделений РАН: Институт гуманитарных исследований 
малочисленных народов Севера СО РАН (Якутск), Институт цитологии и генетики 
СО РАН (Новосибирск), Научно-исследовательский институт медицинских проблем 
Севера СО РАН (Красноярск), Институт филологии СО РАН (Новосибирск), Инсти-
тут биологических проблем Севера ДВО РАН (Магадан), Институт монголоведения, 
буддологии и тибетологии СО РАН (Улан-Удэ) и др. Существенен вклад научных со-
трудников и преподавателей высших учебных заведений в исследование эвенкийско-



58

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

го этноса, где значительной долей публикаций выделяются следующие: Московский 
государственный университет имени М. В. Ломоносова, Сибирский и Северо-Восточ-
ный федеральные университеты, Томский, Бурятский, Новосибирский государствен-
ные университеты и прочие вузы. Из зарубежных учреждений следует отметить Гуэлф-
ский (University of Guelph, Канада), Канзасский (University of Kansas, США), Токийский 
(University of Tokyo, Япония) университеты.

Топ-5 авторов, отличившихся высокой публикационной активностью по теме, по-
казан в таблице 2.

Таблица 2
Авторы с наибольшей публикационной активностью

№ Web of Science Научная Сибирика

1 Leonard W. R. Сем Т. Ю.

2 Tsukanov V. V. Сирина А. А.

3 Crawford M. H. Варламова Г. И.

4 Santha I. Варламов А. Н.

5 Safonova T. Афанасьева Е. Ф.

Работы W. R. Leonard, V. V. Tsukanov, M. H. Crawford связаны с этномедициной и ан-
тропологией [Leonard, Crawford, 2002; Tsukanov, 1996]; публикации I. Santha, Т. Сафоно-
вой, А. А. Сириной освещают широкий спектр этнографических материалов [Safonova, 
Santha, 2013; Сирина, 2012]; Е. В. Афанасьева занимается изучением эвенкийского язы-
ка [Афанасьев, 2008]; Т. Ю. Сем специализируется на изучении традиционного миро-
воззрения и верований эвенков [Сем, 2015: 639]; Г. И. Варламова и А. Н. Варламов — ис-
следователи эвенкийского фольклора [Варламова, 2008: 227; Варламов, 2006: 21].

Предметно-географическая рубрика БД Научная Сибирика позволяет выявить до-
кументы не только по определенному этносу, но и по району исследований. Географи-
ческая структура ДП (см. рис. 2) точно совпадает с основными ареалами расселения 
эвенков, среди которых преобладают районы Восточной Сибири (Якутия, Краснояр-
ский край, Байкальский регион) и Дальнего Востока (Хабаровский край, Амурская 
и Сахалинская области), в опцию другие регионы включены Томская и Тюменская об-
ласти Западной Сибири, а также Северная Монголия и Китай. В регинальной структу-
ре превалируют публикации по эвенкам Якутии (более трети документов).

Видовые структуры ДП из БД Web of Science и Научная Сибирика несколько разли-
чаются (табл. 2). В БД Web of Science материалы представлены преимущественно жур-
нальными статьями (82 %), в которых ученые и специалисты наиболее оперативно мо-
гут показать научному сообществу новейшие материалы исследований. Доля осталь-
ных видов документов (материалы конференций, монографии, рецензии на книги) со-
ставляет от 1 % до 8 % от общего количества записей. Это объясняется тем, что данная 
БД формируется, главным образом, из статей в научных журналах, реже в БД индекси-
руются материалы конференций и книги. Среди самых продуктивных изданих БД Web 
of Science — медицинская периодика России и США: Russian Journal of Genetics, Тера-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 54–65



59

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

певтический архив, Суицидология, International Journal of Circumpolar Health, Human 
Biology, American Journal of Human Biology.

Рис. 2. Географическая структура документального потока БД Научная Сибирика

Таблица 3
Распределение видов документов в БД

Вид документа
Web of Science Научная Сибирика

Кол-во записей % Кол-во записей %

Статьи из периодики 242 82 585 28

Материалы конференций 26 8 821 40

Монографии 3 1 126 6

Статьи из сборников научных трудов 12 4 483 23

Авторефераты диссертаций - - 43 2

Рецензии на книги 15 5 13 1

Монографические издания, составившие в информационных массивах БД 1 % (Web 
of Science) и 6 % (Научная Сибирика), являются изданиями, результирующими долго-
срочные научные исследования. В них материалы по эвенкам встречаются как в пуб-
ликациях, посвященных группам коренных малочисленных народов Сибири и Даль-
него Востока, так и работах, где исследования проведены исключительно на эвенкий-
ских материалах. Разнообразие монографических изданий представлено в таблице 4. 
Следствием интереса к ним является большое количество рецензий на книги в БД: 15 — 
в Web of Science и 13 — в Научной Сибирике. Следует отметить, что библиографические 
указатели и прикнижные списки литературы в монографиях являются дополнитель-
ным источником информации по эвенкам.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 54–65



60

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таблица 4
Различные виды монографических изданий в БД 

Web of Science (WoS) и Научная Сибирика (НС)
Вид издания БД Публикации
Монографии WoS Safonova T., Santha I. Culture contact in Evenki land: a cybernetic anthropology of the Baikal 

Region. Kent: Global Oriental, 2013 184 p. (Inner Asia Series) 

НС Василевич Г. М. Эвенки. Историко-этнографические очерки (XVIII — начало XX в.) / Рос. 
акад. наук, Ин-т этнологии и антропологии им. Н. Н. Миклухо-Маклая. Красноярск : Сиб. 
промыслы, 2014. 319 с.
Сем Т. Ю. Шаманизм эвенков: по материалам Российского этнографического музея / 
ред. В. Н. Давыдов. 2‑е изд. СПб. : Гуманитар. акад., 2017. 301 с.
Увачан В. В. Обычное право эвенков в XVII — начале ХХ в. М., 2001. 136 с.
Жамсаранова Р. Г. Тунгусы князя Гантимура. Ч. 1 / Забайкал. гос. ун-т. Чита : ЗабГУ, 2018. 
251 с.

Учебные 
и научно-ме-
тодические 
пособия

НС Воронина А. А. Фольклор эвенков Баунтовского района Бурятии : учеб. пособие. Улан-
Удэ : Бэлиг, 2013. 43 с.
История и культура Забайкалья : метод. указ. / сост. Н. П. Филиппова, В. И. Филиппов; За-
байкал. гос. ун-т. Чита : ЗабГУ, 2012. 64 с.
Марфусалова В. П. Эвенкийский язык : учеб. пособие / Сев.-Вост. федер. ун-т 
им. М. К. Аммосова. Якутск: Изд. дом СВФУ, 2018. 132 с.

Библиогра-
фические 
издания

НС Эвенки: язык, фольклор, литература, этнография: библиогр. указ. / сост. Е. Ф. Афанасье-
ва. Улан-Удэ : Изд-во Бурят. гос. ун-та, 2006. 223 с.
Эвенки Бурятии: справ.-библиогр. изд. / сост. Д. В. Базарова [и др.]; ред. Е. Ф. Афанасьева. 
Улан-Удэ : Нац. б‑ка Респ. Бурятия, 2006. 1 электрон. опт. диск.

Словари НС Эвенкийско-русский словарь: в 2 ч. / сост. Б. В. Болдырев. Новосибирск : Изд-во СО РАН, 
2000.
Словарь зейского говора эвенков Амурской области / Б. В. Болдырев [и др.]; ред. 
Г. И. Варламова; Благовещ. гос. пед. ун-т. Благовещенск : Изд-во БГПУ, 2010. 425 с.
Имена собственные персонажей эвенкийского эпоса : словарь-указатель / Г. И. Варла-
мова [и др.]; отв. ред. С. И. Шарина. Новосибирск : Наука, 2019. 359 с.

Энциклопе-
дии

НС The Cambridge Encyclopedia of Hunters and Gatherers / eds. R. B. Lee, R. Daly. Cambridge : 
Cambridge Univ. Press, 2002. 511 p.

Сборники 
документов

НС Традиционная нормативная культура, организация власти и экономика народов Се-
верной Евразии и Дальнего Востока (ненцы, манси, ханты, кеты, селькупы, нганасаны, 
долганы, эвенки, эвены, юкагиры, коряки, чукчи, ительмены, негидальцы, орочи, оро-
ки, ульчи, нанайцы, удэгейцы, нивхи, айны): публ. док. / ред. Ю. И. Семёнов. М. : Старый 
сад, 2000. 403 с.

Сборники 
фольклор-
ных текстов, 
хрестоматии

НС Эвенкийская литература: хрестоматия / сост.: Е. Ф. Афанасьева, А. А. Воронина. 2‑е изд. 
Улан-Удэ : Изд-во Бурят. гос. ун-та, 2014. 271 с.
Сказания восточных эвенков / сост.: Г. И. Варламова, А. Н. Варламов; ред. А. Н. Мыреева. 
Якутск : Изд-во СО РАН, 2004. 233 с

Альбомы, 
каталоги 
коллекция

НС Мастера Эвенкии. Творческое наследие: [альбом] Красноярск: Ситалл, 2014. 124 с.
Эвенки Бурятии: [альбом] / сост. В. Вачеланова. Красноярск : Ситалл, 2016. 199 с.
Эвенки: кат. коллекции из собр. ХКМ им. Н. И. Гродекова / сост. В. Б. Малакшанова. Хаба-
ровск : ХКМ, 2015. 258 с.

Мемуа-
ры, воспо-
минания, 
биографии

НС Хазанкович, Ю. Г. «Поэты не рождаются случайно…»: (жизнь и творчества Д. Апросимо-
ва). Якутск : Бичик, 2009. 63 с.
Алитет Немтушкин: жизнь и творчество / сост. А. А. Воронина. Улан-Удэ : Бэлиг, 2010. 
143 с.
Музыковед Надежда Николаева: труды, письма, воспоминания / сост.: А. С. Ларионова, 
З. И. Кириллина, И. И. Николаев ; ред.: Э. Е. Алексеев, А. С. Ларионова. Якутск, 2019. 320 с.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 54–65



61

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Вид издания БД Публикации
Научно-по-
пулярные, 
публици-
стические 
издания

НС Шерхунаев Р. А. Наши друзья-эвенки. Иркутск : Изд-во Иркут. гос. ун-та, 2009.104 с.
Эвенки Баунта: очерки этнической истории: док.-публ. сб. / сост. Л. В. Мурзакина. Улан-
Удэ : НоваПринт, 2015. 175 с.
Валеев М. Х. Эвенкийская жизнь: документальная, художественная проза. Красноярск : 
Палитра, 2019. 183 с.

Отчеты о по-
левых иссле-
дованиях

НС Полевые исследования в Эвенкийском муниципальном районе: отчет / Н. П. Копцева 
[и др.]. Екатеринбург: Изд. решения, 2017. 219 с.
Полевые исследования в Эвенкийском муниципальном районе : по материалам науч-
но-исследовательской работы / Н. П. Копцева [и др.]. Красноярск : СФУ, 2018. 1 электрон. 
опт. диск.

БД Научная Сибирика отличается большим разнообразием типо-видового соста-
ва документов по сравнению с Web of Science. Около 40 % документов БД Научная Си-
бирика составляют материалы научных форумов различного ранга. Следует отметить, 
что конференции играют значимую роль в обмене информацией между учеными, об-
суждении дискуссионных вопросов, создании научных коллабораций. Проблемы эвен-
кийского этноса освещаются как на научных мероприятиях по этнологии, проводимых 
на постоянной основе (Конгресс этнографов и антропологов России; Реальность этно-
са. Роль образования в сохранении и развитии языков и культур коренных малочислен-
ных народов Севера, Сибири и Дальнего Востока Российской Федерации; Диковские чте-
ния), так и на тематических конференциях: Социально-экономическое развитие и здоро-
вье малочисленных народов Севера: республиканский семинар (Красноярск, 1990 г.); Лига 
БАМа: проблемы мировоззрения, экономики, социальной истории: Международная на-
учно-практическая конференция (Тында, 2005 г.); Языки коренных малочисленных наро-
дов Севера в начале III тысячелетия: республиканская научно-практическая конферен-
ция (Якутск, 2006 г.); Тунгусо-маньчжурские этносы в новом столетии: Всероссийская 
конференция с международным участием (Улан-Удэ, 2009 г.); Культурное наследие на-
родов Северо-Востока РФ: проблемы и перспективы: Всероссийская научно-практиче-
ская конференция (Якутск, 2018 г.); Развитие этнокультурного образования коренных 
народов Арктики: традиции и инновации: Всероссийская научно-практическая конфе-
ренция (Нерюнгри, 2019 г.) и др.

Суммарно статьи из периодики и научных сборников в БД Научная Сибирика со-
ставляют немного более половины ДП (28 и 23 % соответственно). Наиболее продук-
тивными периодическими изданиями являются региональные журналы: Этнографи-
ческое обозрение, Вестник Дальневосточного отделения Российской академии наук, Рос-
сия и АТР, Религиоведение, Северные просторы, Мир Севера, Филологические науки. Во-
просы теории и практики, Вестник Бурятского государственного университета, Жур-
нал Сибирского федерального университета. Гуманитарные науки, Вестник Северо-Во-
сточного федерального университета им. М. К. Аммосова, Языки и фольклор коренных 
народов Сибири.

Особо следует отметить тематические сборники научных трудов, все статьи кото-
рых посвящены изучению эвенков: Амурские эвенки: большие проблемы малого этно-
са (Благовещенск, 2003), Эвенкийский этнос в начале третьего тысячелетия (Благове-

Окончание таблицы 4

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 54–65



62

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

щенск, 2006, 2008, 2010), Эвенкийская литература (Москва, 2006), Культурное насле-
дие народов Дальнего Востока России. Сахалинская область. Уйльта. Эвенки (Южно-
Сахалинск, 2009).

Доля авторефератов диссертаций в ИМ невелика (2 %), но это важная составляю-
щая корпуса документов БД Научная Сибирика, свидетельствующая о неизменном ин-
тересе ученых к жизни эвенкийского народа. Следует отметить, что последние три де-
сятилетия защиты диссертационных работ проводились регулярно (одна-три рабо-
ты в год, максимально количество работ — четыре диссертации — было защищено 
в 2014 г.). Среди них выделяются три основные области исследований: языкознание, 
эномедицина, фольклор.

Тематическая структура ДП отражена на диаграмме (см. рис. 3), анализ которой по-
казывает, что более четверти материалов (28 %) БД посвящены изучению культуры, до-
статочно полно представлены разделы «Языкознание» (19 %), «Этнография» (11 %), «Ре-
лигия и традиционные верования» (10 %), «Этномедицина» (8 %). Существенно мень-
шее внимание обращается на исследование экологии территорий проживания, право-
вым основам развития, этнообразованию и этновоспитанию — по 4 % ДП, а также со-
циальной сфере — 5 %. Возможно, при составлении планов научной работы следует об-
ратить внимание на этот дисбаланс.

Рис. 4. Тематическая структура документального потока

Таким образом, наукометрический анализ ИМ из БД Web of Science и Научная Си-
бирика, посвященных изучению эвенкийского этноса, показал, что данное направле-
ние исследований активно развивается, о чем свидетельствует постоянный рост объе-
ма документов. Эта тема привлекает внимание не только российских, но и зарубеж-
ных специалистов. Поисковые фильтры и систематизация документов в обеих БД по-
зволяет легко найти релевантные документы по теме, которые могут составить инфор-
мационную основу дальнейших исследований, поскольку получение библиографиче-
ских материалов возможно с любого компьютера. Полные тексты публикаций из БД 
Web of Science возможны либо за плату, либо по лицензии. БД Научная Сибирика на-
ходится в свободном доступе для пользователей на сайте библиотеки www.spsl.nsc.ru 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 54–65



63

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

(опции «Каталоги и базы данных» — «Библиографические базы данных» — «Научная 
Сибирика»), электронные документы которой снабжены гиперссылками от библиогра-
фической записи к полному тексту статьи, а публикации с DOI обеспечивают переход 
на сайт издательства или к самой работе. Все печатные документы этой БД хранятся 
в фонде библиотеки, их пользователь может получить по межбиблиотечному абоне-
менту или в читальных залах библиотеки.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Афанасьева Е. Ф. Фонологическая система современного эвенкийского языка. Улан-

Удэ : Изд-во Бурят. гос. ун-та, 2008. 122 с.
Варламов А. Н. Игра в эвенкийском фольклоре : автореф. дис. ... канд. филол. наук. 

Улан-Удэ, 2006. 21 с.
Варламова Г. И. Женская исполнительская традиция эвенков: (по эпическим и дру-

гим материалам фольклора). Новосибирск : Наука, 2008. 227 с. (Памятники этниче-
ской культуры коренных малочисленных народов Севера, Сибири и Дальнего Восто-
ка. Т. 19: эвенки).

Горохов С. Н. Эвенки // Народы России. URL: http://www.narodru.ru/peoples1303.html 
(дата обращения: 12.02.2020).

Рыкова В. В. Анализ потока документов из БД «Коренные малочисленные народы 
Севера», посвященного исследованиям народа саха // Северо-Восточный гуманитар-
ный вестник. 2015. № 4. С. 122–124.

Рыкова В. В. Нанайцы — аборигенное население Дальнего Востока: анализ потока 
документов из базы данных «Научная Сибирика» // Историческая информатика. 2014. 
№ 4. С. 11–14.

Рыкова В. В., Горте Ю. Д. Анализ документального потока по культуре обских уг-
ров из базы данных «Научная Сибирика» // Финно-угорский мир. 2016. № 4. С. 124–125.

Рыкова В. В., Горте Ю. Д. Селькупы: документометрический анализ информацион-
ного массива из БД «Научная Сибирика» // Коренные народы Сибири: история, тра-
диции и современность : материалы регион. науч.-практ. конф. с междунар. участием 
(12 окт. 2017 г.). Абакан, 2018. С. 156–158.

Сем Т. Ю. Картина мира тунгусов: пантеон (семантика образов и этнокультурные 
связи): историко-этнографические очерки / ред. А. М. Решетов. СПб. : С.-Петерб. гос. 
ун-т, 2015. 639 с. (Varia Ethnographica).

Сирина А. А. Эвенки и эвены в современном мире: самосознание, природопользо-
вание, мировоззрение. М. : Вост. лит., 2012. 604 с.

Цуканов В. В. Клинико-биохимические особенности заболеваний желчевыводящих 
путей у населения Азиатского Севера : автореф. дис. ... д-ра мед. наук. Томск, 1996. 40 с.

Leonard W. R. and Crawford, M. H. eds. Human biology of pastoral Populations. Cambridge, 
New York: Cambridge Univ. press, 2002. 328 p. (на англ. яз.).

Safonova T., Santha I. Culture contact in Evenki land: a cybernetic anthropology of the 
Baikal Region. Kent: Global Oriental, 2013. 194 р. (Inner Asia Series) (на англ. яз.).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 54–65



64

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

REFERENCES
Afanas’eva E. F. Fonologicheskaya sistema sovremennogo evenkiiskogo yazyka [Phonological 

system of the modern Evenk language]. Ulan-Ude : Buryat Univ. Publ., 2008. 122 s. (in 
Russian).

Gorokhov S. N. Evenki [Evenks]. Narody Rossii [Peoples of Russia]. URL: http://www.
narodru.ru/peoples1303.html (accessed February 12, 2020) (in Russian).

Leonard W. R., Crawford M. H. (eds.) Human biology of pastoral populations. Cambridge, 
New York : Cambridge Univ. press, 2002. 328 p. (in English).

Rykova V. V. Analiz potoka dokumentov iz BD “Korennye malochislennye narody 
Severa”, posvyashennogo issledovaniyam naroda sakha [Analysis of a documentary flow 
from database “Northern aboriginal peoples” dedicated to studying Sakha people]. Severo-
Vostochnii gumanitarnyi vestnik [North-Eastern Humanitarian Herald]. 2015, no. 4. S. 122–
124 (in Russian).

Rykova  V. V.  Nanaitsy  — aborigennoe naselenie Dalnego Vostoka: analiz potoka 
dokumentov iz bazy dannykh “Nauchnaya Sibirika” [Nanai — aboriginal population of the 
Far East: analysis of a documentary flow from database “Scholar Sibirica”]. Istoricheskaya 
informatika [Historical Informatics]. 2014, no. 4. S. 11–14 (in Russian).

Rykova V. V., Gorte Yu. D. Analiz dokumentalnogo potoka po kulture obskikh ugrov iz 
bazy dannykh “Nauchnaya Sibirika” [Analysis of a documentary array from database “Scholar 
Sibirica” on Ob Ugry culture]. Finno-ugorskii mir [Finnish-Ugric World]. 2016, no. 4. S. 124–
125 (in Russian).

Rykova V. V., Gorte Yu. D. Selkupy: dokumentometricheskii analiz informatsionnogo 
massiva iz BD “Nauchnaya Sibirika” [Selkups: documentometric analysis of an information 
array from DB “Scholar Scbirica”]. Korennye narody Sibiri: istoriya, traditsii i sovremennost’: 
materialy region. nauch.-prakt. konf. s mezhdunar. uchastiem (12 okt. 2017 g.) [Indigineous 
peoples of Siberia: history, traditions and modernity: conf. proc. (Oct. 12, 2017)]. Abakan, 
2018. S. 156–158 (in Russian).

Safonova T., Santha I. Culture contact in Evenki land: a cybernetic anthropology of the Baikal 
Region. Kent : Global Oriental, 2013. 194 p. (Inner Asia Series) (in English).

Sem T. Yu. Kartina mira tungusov: panteon (semantika obrazov i etnokulturnye svyazi): 
istoriko-etnograficheskie ocherki [Picture of the Tungus world: Pantheon (semantics of 
images and ethno-cultural relations): historical and ethnographic essays]. Saint Petersburg:  
St.-Petersburg Univ. Publ., 2015. 639 s. (Varia Ethnographica) (in Russian).

Sirina A. A. Evenki i eveny v sovremennom mire: samosoznanie, prirodopolzovanie, 
mirovozzrenie [Evenks and Evens in the modern world: self-awareness, nature management, 
worldview]. Moscow : Vostochnaya literatura, 2012. 604 s. (in Russian).

Tsukanov V. V. Kliniko-biokhimicheskie osobennosti zabolevanii zhelchevyvodyashikh putei 
u naseleniya Aziatskogo Severa: avtoref. dis... d-ra med. nauk [Clinic-biochemical features of 
the biliary tract diseases of the Asian North population: Ph. D. Thesis in Medicine]. Tomsk, 
1996 (in Russian).

Varlamov A. N. Igra v evenkiiskom folklore : avtoref. dis... kand. filol. nauk [The game in the 
Evenk folklore: Ph. D. Thesis in Phylology]. Ulan-Ude, 2006. 21 s. (in Russian).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 54–65



65

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Varlamova G. I. Zhenskaya ispolnitel’skaya traditsiya evenkov: (po epicheskim i drugim 
materialam fol’klora) [Women’s performing tradition of Evenks: (based on epic and other 
materials of folklore)]. Novosibirsk : Nauka, 2008. 227 s. (in Russian).

Цитирование статьи: 
Горте Ю. Д., Рыкова В. В. Эвенки: наукометрический анализ материалов, 
представленных в БД Web of Science и Научная Сибирика // Народы и религии 
Евразии. 2020. № 2 (23). С. 54–65. 
Citation: 
Gorte Yu. D., Rykova V. V. Evenks: scientometric analysis of materials presented in the 
databases Web of Science and Scholar Sibirica. Nations and religions of Eurasia. 2020.  
№ 2 (23). P. 54–65.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 54–65



66

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 66–77

УДК: 93/94 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–05

А. Р. Мухамадеев

Институт истории им. Ш. Марджани АН РТ, Казань (Россия)

К ВОПРОСУ О БРАЧНО-СЕМЕЙНЫХ 
ВЗАИМООТНОШЕНИЯХ У КЫПЧАКОВ

Статья имеет целью выявление и анализ брачно-семейных отношений в кыпчакском 
обществе. Исторические и фольклорные (в частности, эпические сказания об Алпамы-
ше) источники, а также этнографический материал относительно родственных кыпча-
кам народов позволили выявить у кыпчаков такие явления в области семейно-брачных 
взаимоотношений, как левират, брачный договор, сватовство малолетних детей, упла-
та калыма и пр. Выяснить некторые моменты семейных отношений, связанных с ле-
виратом у кыпчаков, помогли материалы по обычному праву казахов, собранные рос-
сийскими чиновниками и должностными лицами в XIX в.

Левиратные браки как явление зафиксированы у кыпчаков в Повести временных 
лет, а также отображены в исторических хрониках. Левират выступал как средство 
продолжения рода умершего ближайшими родственниками, был обусловлен и эконо-
мическими интересами семьи мужа. Несмотря на относительно равноправное поло-
жение женщин и пережитки матриархата, левират свидтельствует о патриархально-
сти семьи в кыпчакском обществе. В целом, реконструкции кочевых обществ показы-
вают важную роль в социальной организации общества таких социальных институ-
тов, как семья и община.

Ключевые слова: Повесть временных лет, источники, фольклор, кыпчаки, казахи, 
татары, башкиры, брак, сватовство, семья, левират.

A. R. Mukhamadeev

Institute of History named after Sh.Mardzhani AN RT, Kazan (Russia)

TO THE QUESTION OF MARRIAGE-FAMILY RELATIONS 
IN KIPCHAKOV

The article aims to identify and analyze marriage and family relations in the Kypchak 
society. Historical and folklore (in particular, epic tales of Alpamysh) sources, as well as 
ethnographic material regarding peoples related to Kypchaks, allowed Kypchaks to reveal such 
phenomena in the field of family and marriage relationships as levirate, marriage contract, 



67

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 66–77

matchmaking of young children, payment of kalym, etc. To clarify some aspects of family 
relations associated with the Levyrat among the Kypchaks, materials on the common law  
of the Kazakhs, collected by Russian officials and officials in the 19th century, helped.

Levirate marriages, as a phenomenon, are recorded among the Kypchaks in the Tale  
of Bygone Years, and are also displayed in historical chronicles. Levirate acted as a means  
of continuing the family of the deceased by the next of kin, and was also due to the economic 
interests of the husband’s family. Despite the relatively equal position of women, vestiges  
of matriarchy, the patriarchal nature of the family in Kypchak society is displayed. In general, 
reconstructions of nomadic societies show an important role in social organization of society 
of such social institutions as the family and the community.

Key words: Tale of bygone years, sources, folklore, Kipchaks, Kazakhs, Tatars, Bashkirs, 
marriage, matchmaking, family, levirate.

Мухамадеев Алмаз Раисович, доктор исторических наук, старший научный сотруд-
ник Института истории им. Ш. Марджани АН РТ, Казань (Россия). Адрес для кон-
тактов: almazrm42@mail.ru. 
Mukhamadeev Almaz Raisovich, Doctor of Historical Sciences, Senior Researcher at the 
Institute of History named after Sh.Mardzhani AN RT, Kazan (Russia). Contact address: 
almazrm42@mail.ru.

Практически единственным в своем роде и самым конкретным сведением из всех 
исторических письменных источников о семейных взаимоотношениях кып-
чаков, наверное, является отрывок из Повести временных лет (далее — ПВЛ) 

об их обычаях. Правда, и здесь не обошлось без особенностей перевода на современ-
ный русский язык. Например, если один из переводов ПВЛ гласит: «Так вот и при нас 
теперь половцы держатся закона отцов своих… берут своих мачех и невесток, и выпол-
няют иные обычаи своих отцов…» [Повесть, 2012: 16], то другой — «… берут в жены 
своих мачех и свекровей, и иные обычаи своих отцов исполняют…» [Повесть, 2014: 
65]. В оригинале же это выражение написано так: «поимають мачехи своӕ [и] ӕтрови 
и инъı ѡбъıчаӕ отець своихъ [творѧть] «[ПСРЛ, 1928: 12]. Как видно, в разных изда-
ниях древнерусское слово «ятровь» переведено по‑разному — «невеста» и «свекровь».

Относительно «женитьбы на мачехах», то речь идет о разновидности левирата, до-
вольно широко распространенным среди тюрко-монгольских народов, когда вдова 
была обязана или имела право вступить вторично в брак только с детьми мужа (соот-
ветственно, кроме своих родных сыновей). Приведем один конкретный пример того 
периода. Согласно сведениям мусульманского миссионера и посла аббасидского хали-
фа в Волжскую Болгарию Ахмеда Ибн Фадлана (начало Х в.), проложившего свой путь 
через земли гузов, если у них умирал женатый человек, имеющий сыновей, то на его 
жене должен был жениться старший из сыновей при условии, если она не являлась его 
родной матерью. Подтверждая свои наблюдения, арабский путешественник упомина-
ет о некоем Этрэке сыне Катагана, «начальнике войска» гузов, жена которого раньше 
была женой его отца [Ковалевский, 1956: 126, 129].



68

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В тексте ПВЛ присутствует и «ятровь», что на древнерусском языке означало своя-
ченицу, жену брата мужа, жены братьев между собой — ятрови. Скорее всего, в данном 
случае имеется в виду, что одному из братьев предписывалось жениться на жене своего 
покойного брата, что также часто практиковалось в тюрко-монгольском сообществе. 
Учитывая, что ятровей называли и «невестами», логика не теряется, так как для всех 
членов семьи мужа ятровь изначально является невестой, в том числе для брата мужа.

Относительно перевода слова «ятровь» как «свекровь» (мать мужа), то здесь по ло-
гике вещей должен предполагаться брак отца или брата жены на овдовевшей свекро-
ви, т. е. матери мужа. В данном случае возникают серьезные вопросы о принципиаль-
ной возможности такого явления в тюрко-монгольском сообществе. В целом, теряет-
ся логика, возникает путаница. Становится непонятным, какими именно были браки 
у кыпчаков — патрилинейными или матрилинейными, какими были семьи — патри-
архальными и матриархальными? Тогда получается, что имущество должно было пе-
рейти в семью жены, что также не соответствует данным, полученным исследователя-
ми. Поэтому перевод слова «ятровь» как «свекровь» следует считать в лучшем случае 
неким недоразумением.

По большому счету, относительно происхождения и значения левирата мнения 
исследователей несколько разнятся. Одни считают, что левират выступал одним 
из средств продолжения рода умершего ближайшими родственниками. Другие видят 
в левирате остаток древнего обычая, когда вместе с имуществом наследовались и жёны 
умершего. Он видоизменился лишь за невозможностью сожительства сына-наследни-
ка со своей матерью, по причине чего последняя переходила к брату умершего, вме-
сте с другими правами, которыми по какой‑либо причине (например, по малолетству) 
не могли воспользоваться сыновья (как, например, звание, должность). Экономическое 
основание левирату придавал покупной брак: купленная жена, составляя собственность 
рода или семьи умершего, приравнивался к наследственному имуществу. Если допу-
скался отказ от левирата, то вдова была обязана возвратить калым, либо могла выйти 
замуж по своему выбору при условии уплаты пени или только с согласия родни умер-
шего. Несомненно, что левиратные браки у половцев практиковались как в экономи-
ческих интересах семьи, стремящейся сохранить имущество (например, скот, пастби-
ща) и рабочую силу, так и в интересах подрастающих детей. В общем же, в различных 
вариантах левирата усилены или ослаблены элементы обязанностей и прав как со сто-
роны вдовы, так и её потенциальных мужей.

Случаи левиратного брака у половцев зафиксированы и в исторических хрони-
ках. Так, С. А. Плетнева считает династию болгарских царей Асеней кыпчако-куман-
ской [Плетнева, 1990: 181]. В свою очередь, румынская исследовательница М. Лазаре-
ску-Зобиан считает представителей всех трех династий Второго Болгарского царства 
кыпчакскими по происхождению. В связи с этим интересно наблюдение Я. В. Пилип-
чука относительно хроники Георгия Акрополита, где констатируется, что после смерти 
болгарского царя Калояна Грекобойца (1197–1207 гг.) сын его сестры женился на вдо-
ве Калояна [Пилипчук, 2012: 44]. В данном случае речь здесь идет о болгарском царе 
Бориле (1207–1218 гг.).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 66–77



69

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Учитывая частое отсутствие у древних и раннесредневековых кочевников собствен-
ной письменности, фактическую малочисленность исторических источников по из-
учаемой тематике, встает оправданная необходимость привлечения как результатов 
археологических исследований, так и этнографических изысканий относительно род-
ственных народов, в том числе более позднего периода и даже современности. В дан-
ном случае становится уместным привлечение этнографических материалов казахов 
как одного из ближайших потомков кыпчаков. В частности, по материалам казахско-
го обычного права, описанных А. И. Левшиным, у казахов еще в XVIII–XIX вв. после 
смерти одного брата другой брат, остававшийся главой его семейства, имел право же-
ниться на одной из младших жен покойного [Левшин, 1948: 26].

В многих обществах наряду с левиратом существовал и сорорат, предписываю-
щий женитьбу вдовца на сестре умершей жены. Считается, что сорорат тесно сопря-
жён с традицией брачного выкупа: смерть женщины, за которую заплачен выкуп, дол-
жна быть возмещена её семьёй или родственной группой, особенно если умершая 
ещё не родила детей. Согласно этому обычаю мужчина мог вступить в брак одновре-
менно или последовательно с несколькими родными или двоюродными сёстрами жены. 
Несмотря на то, что в отношении именно половцев на случаи сорората конкретно 
не указывалось, он был характерен для многих тюрко-монгольских кочевников, а зна-
чит, не должен был чуждым и кыпчакам.

Исследователи неоднократно обозначали на основе сведений из ПВЛ наличие у по-
ловцев левирата. С. А. Плетнева «ятровями» называла жен отца, хотя в ПВЛ о «маче-
хах», т. е. женах отца, в тексте говорится отдельно, параллельно и совершенно четко. 
На основании того, что «женятся на ятрови», С. А. Плетнева делает вывод и о сохране-
нии матрилинейного счета родства у половцев (от матери к дочери), о принятии же-
нами в свой род нового «хозяина» [Плетнева, 1990: 133]. Похоже, С. А. Плетнева трак-
тует слово «ятровь» именно как «свекровь». Такое толкование «ятрови» нами также 
было обозначено, но, как указывалось выше, в данном случае речь, скорее всего, идет 
о свояченицах, т. е. женах братьев.

Тем более, что С. А. Плетнева в другом своем труде сама же опровергает половец-
кую генеалогию по женской линии. На основании Ипатьевской летописи она указыва-
ет на патрилинейное родство: «В XII в. у половцев создавалась, очевидно, устойчивая 
патрилинейная генеалогия ханских родов: Боняк — Севенч, Урусоба — Урусобичи, Ко-
чий — Кочаевичи; наконец, прослеженная на протяжении более 100 лет линия — Ша-
рукан+Сугр — Отрок+Сырчан — Кончак — Юрий» [Плетнева, 1974: 260].

Другое дело, что по имеющимся материалам и признакам пережитки матриархата 
у половцев еще сохранялись. В частности, их погребальные обряды свидетельствуют 
о довольно высоком социальном положении женщин. Половцы с почестями хоронили 
как мужчин, так и женщин; затем и тем, и другим ставили поминальные храмы со ста-
туями. Несмотря на неоднократное изменение погребальных обрядов и ритуалов кып-
чаков, в результате их смешения с другими этносами по мере продвижения в южнорус-
ские степи, один этнографический признак оставался неизменным. Это возведение свя-
тилищ, посвященных культу и мужских, и женских предков. Как отмечают исследова-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 66–77



70

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тели, этот привнесенный из глубин Кимакского каганата обычай получил дальнейшее 
развитие и буквально расцвел в южнорусских степях [Плетнева, 1990: 39].

Также в погребениях, как в женских, так и в мужских, встречаются котлы. У иссле-
дователей сложилось достаточно обоснованное однозначное мнение: котел был сим-
волом родового объединения, атрибутом, подчеркивающим высокое социальное по-
ложение умерших, а захоронения с котлами принадлежали представителям родовой 
и племенной аристократии кочевого общества [Швецов, 1980: 201].

Персидский поэт XII–XIII вв. Низами писал о женском каменном изваянии, что по-
зволяет предположить развитие культа женского божества. Известно, что у кыпчаков 
существовало женское божество Умай, являвшееся составной частью сложной систе-
мы религиозных представлений древних тюрков [Ахинжанов, 1995: 277].

Интересны суждения С. А. Плетневой о существовании у половцев института «ама-
зонок», основаного на одном половецком образе, проникшем в древнерусский былин-
ный эпос в рассматриваемый период. Это образ «поляницы», женщины-богатырши. 
Былинный Добрыня, встретив «поляницу» в «чистом поле», проигрывает ей поединок, 
после чего вынужден был на ней жениться. Добрыня привез ее в Киев, где она прежде 
чем пойти под венец, была крещена. Таким образом, она дважды прошла свадебный 
обряд, первый — половецкий, в степи, в виде единоборства жениха с невестой, вто-
рой — христианский. Надо полагать, что все привозившиеся из степи жены проходи-
ли подобные процедуры, сначала языческий свадебный обряд, а по прибытию на роди-
ну мужа подтверждали его церковным браком. В целом, женщины в половецком обще-
стве пользовались большой свободой и почитались наравне с мужчинами. Женщины 
были вынуждены в отсутствии своих мужей (часто погибавших в походах и войнах) 
регулярно брать на себя все заботы по хозяйству и обороне. По мнению С. А. Плетне-
вой, так и возникал в степях институт «амазонок», женщин-воительниц, сначала за-
печатленных в степном эпосе, песнях и изобразительном искусстве, а оттуда перешед-
ших в русский фольклор [Плетнева, 1990: 68–70]. Однако не все исследователи соглас-
ны с такой постановкой вопроса. Так, Т. М. Потемкина своими исследованиями выра-
жает несогласие с тезисом о половецких «амазонках» [Потемкина, 2012: 24–28].

Относительно «института амазонок» в половецком обществе, очевидно, заявлено 
действительно слишком громко, но роль и значение женщин в жизнедеятельности се-
мьи, рода и племени исключать никак нельзя. Конечно, в исторических источниках сре-
ди кыпчаков не зафиксировано таких выдающихся женщин-предводительниц, жен-
щин-правительниц, как, например, у кавказских гунно-савиров (Боарикс) или утригу-
ров (Аккага). Активность женщин-кыпчаков в разных жизненных ситуациях осталась 
отображенной лишь в фольклорных источниках, памятниках устного народного твор-
чества. По причине отсутствия в письменных исторических источниках конкретных 
сведений относительно положения женщин в обществе, а также относительно семей-
но-брачных отношений кыпчаков мы вынуждены обратиться именно к ним. В частно-
сти, исходя из наших целей рассмотрим версии героического эпоса тюркских народов 
об Алпамыше, точнее, те из них, которые были обозначены известным ученым-фило-
логом, фольклористом В. М. Жирмунским как «кыпчакские», и его изыскания по это-
му памятнику народного творчества.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 66–77



71

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Генезис и историю эпического сказания об Алпамыше В. М. Жирмунский видит сле-
дующим образом. В своей древнейшей форме богатыркой сказки, современным отра-
жением которой является алтайский «Алып-Манаш», сказание существовало в пред-
горьях Алтая уже в VI–VIII вв. н. э. (эпоха Тюркского каганата). Отсюда оно было за-
несено огузами в низовья Сыр-Дарьи, где было засвидетельствовано в IX–X вв. У огу-
зов это сказание получило самостоятельное развитие, войдя в цикл песен о богатыре 
Салор-Казане. Затем при Сельджуках (XI в.) оно было занесено в Закавказье и Малую 
Азию: поздним, сильно феодализированным отражением этой версии в литературной 
обработке ХV в. является «Рассказ о Бамси-Бейреке» и «Китаби Коркуд». Как писал 
академик Бартольд, предания об огузах, Коркуде и Казан-беке на запад были перене-
сены в эпоху Сельджукской империи (XI–XII вв.), к которой относится отюречивание 
Азербайджана, Закавказья и Малой Азии. В другой версии это сказание в XII–XIII вв. 
по мере продвижения кыпчакских племен на запад проникло в Казахстан, Башкирию 
и Поволжье. Эта версия, по утверждению В. М. Жирмунского, несмотря на довольно 
сильную модернизацию, сохранила и самостоятельные древние черты (особенно баш-
кирская и казанско-татарская версии). В начале XVI в. с кочевыми узбеками Шейбани-
хана она была перенесена в южный Узбекистан (Байсунское бекство), где на основе бо-
гатырской сказки, принесенной кунгратцами с их кочевий на берегах Аральского моря, 
сложился героический эпос «Алпамыш», получивший в дальнейшем распространение 
среди узбеков, каракалпаков и казахов [Жирмунский, 1957: 103–104].

В другом труде В. М. Жирмунский к кыпчакской версии «Алпамыша» относит и ка-
захский вариант. Тем не менее с докунгратской версией он связывает две народные сказ-
ки — башкирскую — «Алпамыша и Барсын-Хылу» и казанско-татарскую — «Алпам-
ша». Обе, как утверждает исследователь, наряду с поздними, порой с довольно серьез-
ными искажениями обнаруживают своеобразные архаические черты. Сказки не содер-
жат ни локализации в Байсуне, ни калмыцкой тематики, ни обычного мотива богатыр-
ских состязаний между женихами. Вместо последних в башкирской сказке, как и в огуз-
ской версии, выступает древний сюжет состязания женихов с невестой — богатырской 
девой.	 В целом, в эпических сказаниях и легендах пережитки матриархата, как пра-
вило, проявляются в брачных поединках героев с невестами, в образах богатырских 
дев. Согласно кыпчакской версии сказания Барсын-хылу объявляет, что выйдет за-
муж за того, кто победит ее в борьбе. В этих ритуальных поединках она убивает нема-
ло потенциальных женихов. Наконец, в брачном поединке с Барсын-хылу схватывает-
ся Алпамыш, побеждает ее и делает женой [Жирмунский, 1960: 85–86]. Указанные об-
стоятельства показывают не только воинственность половецких женщин и девушек, 
но и заметное их равноправие, предоставленную им свободу выбора.

Рассмотрим другие частноправовые нормы, отображенные в эпосе, которые были 
присущи половецкому обществу. В кыпчакской версии Алпамыша ханы условились об-
ручить своих детей до их рождения, но когда один из ханов умер, то другой отказался 
выдать дочь за сироту. После этого Барсын велит будущему мужу «подарить что‑ни-
будь» ее родителям, т. е. фактически заплатить калым. Но мать, отец, брат поочеред-
но отказываются и не принимают подарков; брат поясняет: «ты вышла замуж по сво-
им расчетам» [Жирмунский, 1960: 85–86]. Кроме уплаты калыма, здесь описаны и дру-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 66–77



72

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

гие немаловажные условия и традиции бракосочетания: сватовство малолетних детей, 
т. е. брачный договор между родителями, способ приобретения невесты и пр. В дан-
ном случае невеста выходит замуж «по своим расчетам», т. е. она по обоюдному согла-
сию с женихом уходит к нему, когда не учитываются другие традиционные факторы 
и условия, например, одобрение и благословление родителей, право старшего первым 
вступать в брак и т. п. В целом мотив сватовства малолетних или еще не родившихся 
детей является международным, но более всего характерным для фольклора тюрко-
язычных народов.

В фольклоре мы можем найти и прямые намеки на патриархальность кыпчакской 
семьи. Так, в татарской версии эпоса Алпамыш, находясь в заточении в зиндане, про-
сит своего друга через решетку передать жене Сандугач, чтобы она ждала его пять лет. 
Если он (Алпамыш) не возвратится через пять лет, Сандугач становится свободной жен-
щиной и будет вольна распоряжаться своей дальнейшей судьбой [Алпамша, 1963: 42]. 
Указанные обстоятельства находят свое подтверждение в других тюркских историче-
ских источниках. Ибн Фадлан, например, сообщает, что через два года после похорон 
волжского булгарина «родственники умершего созовут званый пир, посредством ко-
торого дается знать об окончании траура, и если у него была жена, то она выйдет за-
муж» [Ковалевский, 1956: 140]. Установление двухгодичного траурного срока для жен-
щин после смерти мужа говорит не только об авторитете в булгарской семье, но и о его 
власти над другими членами семьи [Мухамадеев, 2013: 20].

В других типологически архаичных вариантах татарской версии Алпамыш, остав-
ляя жену, также назначает определенный срок, в течение которого жена должна ждать 
мужа [Урманчеев, 1984: 126]. Во всех случаях Алпамыш как законный муж фактиче-
ски сам устанавливает срок, согласно которому брачные узы могут быть расторгнуты 
супругой в одностороннем порядке [Мухамадеев, 2013: 21]. В эпосе об Алпамыше так-
же отражается авторитет отца, его бесспорное главенство в семье. Жена героя Санду-
гач в течение всего срока его отсутствия сохраняет верность своему мужу. Тем не ме-
нее она находится во власти отца, который собирается выдать ее вновь замуж [Урман-
чеев, 1984: 127].

В целом, поздние реконструкции кочевых обществ показывают важную роль в со-
циальной организации общества таких социальных институтов, как семья и община. 
Надо признать, что в имеющихся исторических источниках процесс создания и прин-
ципы функционирования семьи как низшей ячейки социальной организации общества 
прослеживаются недостаточно. В целом, она характеризуется биологическим воспро-
изводством человека и рядом социальных функций и признаков, важнейшим из кото-
рых является частная собственность на скот. Скот, находившийся в частной собствен-
ности кыпчакских семейств, являясь основой жизнедеятельности кочевников, отме-
чался родоплеменными метками (тамгами).

На сегодняшний день затруднительно сказать, какую конкретно форму носила се-
мья в кыпчакском обществе. Вместе с тем, судя по реконструкциям кочевниковедов, 
в среде номадов объективно преобладала так называемая малая, нуклеарная моногам-
ная семья, которая в силу биосоциальных традиций могла быть осложнена рядом пе-
режиточных форм. Но в целом исследователи указывают на то, что формирование ма-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 66–77



73

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

лой семьи было тесно связано с процессом развития собственно кочевого типа хозяй-
ственно-культурной деятельности [Хазанов, 1980: 49–50].

Выяснить некоторые моменты семейных отношений, связанных с левиратом у кып-
чаков, помогают материалы по обычному праву казахов, собранные российскими чи-
новниками и должностными лицами в XIX в. Так, согласно материалам Омского вре-
менного комитета, если умирал казах, имеющий одну жену, то она переходила к его 
страшему брату. Если же было несколько жен, то их по одной должны были взять дру-
гие братья, не проявляя при этом никакого принуждения и насилия. Имение поровну 
разделяли между собой все братья, «хотя бы их было до пяти братьев». Если жена по-
койного не соглашалась становиться женой старшего брата, а выбирала одного из тех, 
кто помладше, то тот должен был заплатить старшему брату, «которому она по закону 
принадлежала, девять больших и малых скотин, в том числе одну хорошую лошадь». 
В случае, если вдова отказывалась вновь выходить замуж, никто ее к этому не прину-
ждал, также у нее не отбирали скот и имение. Вместе с тем, за ее поведением присталь-
но наблюдали все ближние родственники, чтобы она не могла иметь связей с посторон-
ними (особенно холостыми) мужчинами, и утратить пастбища или же скот. При жела-
нии вдовы выйти замуж не за родственников, а за постороннего человека, то и в этом 
случае запрета не следовало. Но в таком случае имение и скот вдовы переходили к род-
ственникам покойного, которые делили имущество поровну. Новый жених должен 
был заплатить братьям покойного 26 голов разного скота, в том числе одного верблю-
да и одну лошадь. При отсутствии со стороны мужа ближних и дальних родственни-
ков скот вдовы сохранялся в пределах аула, где она проживала. После смерти вдовы 
средства из оставшегося имущества уходили на расходы по ее похоронам, поминове-
нию (¾ части), половина ¼ части передавалась муллам для исполнения религиозных 
обрядов, а другая половина делилась между соседями и близкими людьми мужского 
пола [Материалы…, 1948: 67]. Здесь мы видим предназначение левирата как способа 
сохранения имущества в семье. Несмотря на отсутствие всякого принуждения со сто-
роны родственников бывшего мужа, вдова при желании выйти замуж за чужого чело-
века должна была оставить имущество членам бывшей семьи.

Согласно материалам Оренбургской пограничной комиссии, после смерти казаха 
его супруга должна была выйти замуж за одного из братьев умершего, если они име-
лись. Преимущество отдавалось старшему брату, жена получала из «имения» покойного 
мужа восьмую часть, прочее «имение» оставалось детям умершего. Братья покойного 
могли избавить вдову от замужества, и тогда она могла выйти замуж «по своему про-
изволу» [Материалы…, 1948: 88]. По другим сведениям этой же комиссии после смерти 
мужа жена, если была не стара, выходила замуж за его же родственника, который был 
обязан принять ответственность за ее дочерей [Материалы…, 1948: 91].

Согласно следующему сообщению Оренбургской комиссии, в случае смерти казаха, 
сосватавшего невесту, она должна была выйти замуж за его ближайшего родственника, 
в противном случае калым за невесту возвращали. Также после смерти казаха его вдо-
вы должны были непременно выйти замуж за его ближайшего родственника, не вы-
ходить замуж в таком случае они могли лишь при наличии детей и с условием совсем 
не выходить замуж. Однако если вдова все же решались вновь выйти замуж не за род-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 66–77



74

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ственника мужа, то соблазнивший ее казах подвергался телесным наказаниям и круп-
ному штрафу [Материалы…, 1948: 105].

После смерти казаха, не оставившего после себя потомства, вдова по настоянию 
родственников должна была выйти замуж за родного, двоюродного или троюродно-
го брата покойника, и в таком случае из имущества в ее пользу выделялись кибитка, 
все ее имущество и одежда, а также часть скота, принадлежавшего ей при жизни мужа. 
Остальная часть уделялась братьям, при их наличии, или родственникам второго мужа. 
Дележ производился родственниками с обоих сторон в присутствии бия или аксака-
ла [Материалы…, 1948: 144].

Безусловно, левират как распространенный у тюрко-монгольских народов обычай 
имеет глубокие корни, в обозримом прошлом он имеет источниковые подтверждения 
у их потомков.

С. Г. Кляшторный, изучивший наблюдения Плано Карпини и Марко Поло о мон-
голах, фиксирует их сведения, что после смерти мужчины его вдовы сохраняются 
в роду покойного через брак с его сыном (соответственно, исключая инцест), бра-
том или с кем‑либо из младших родичей. Сватовство к соплеменнице могло повлечь 
за собой значительные расходы для семьи будущего мужа [Кляшторный, 2003: 480]. 
Последнее подтверждается и китайскими источниками существенно более ранне-
го периода. Так, Н. Я. Бичурин установил, что женитьба на соплеменнице у тюрков, 
как и у монголов, сопровождалась для семьи жениха крупными расходами на сговор-
ные дары и выкуп, у кыргызов упоминаются выкупы от сотни до тысячи голов ско-
та [Бичурин, 1950: 35].

Судя по немногим сведениям источников, продолжает С. Г. Кляшторный, брачные 
обычаи и семейные отношения в древнетюркских обществах в основном не отличались 
от тех, которые описаны у Плано Карпини и Марко Поло. Так, он приводит в пример 
надпись в честь Кюль-тегина, где наряду со старшей женой его отца Эльтериш-кагана — 
Эль-бильге-катун упоминаются и младшие жены — сводные матери Кюль-тегина, а так-
же многие жены его старшего брата — Бильге-кагана. Далее С. Г. Кляшторный приводит 
в пример енисейские рунические надписи, в которых постоянно упоминаются жены ге-
роя эпитафий, с которыми тот «расстался». В одной из притч «Книги гаданий» упомя-
нута третья жена бега, родившая ему сына-наследника, и др. [Кляшторный, 2003: 480].

В целом, изложенный материал дает возможность предполагать наличие крепких 
семейных уз у кыпчаков, что отмечали современники, которые, например, описыва-
ют обычай, когда кыпчакские женщины день и ночь оплакивают, с причитаниями, сво-
их умерших отцов и матерей. Это действие продолжалось до тех пор, пока не умирал 
кто‑нибудь из сыновей или дочерей, или один из очередных родственников — «…тогда 
остальные члены семейства начинают оплакивать своих умерших братьев и сестер. Ма-
тери учат плачевным песням своих дочерей, и они принимаются по ночам стонать и при-
читывать, а собаки вторят им своим лаем» [Три еврейских путешественника, 1881: 4].

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Алпамша // Древняя татарская литература (на татарском языке). Казань, 1963. 

С. 37–46.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 66–77



75

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ахинжанов С. М. Кыпчаки в истории средневекового Казахстана. Алматы : Гылым, 
1995. 296 с.

Бичурин Н. Я. (Иакинф). Собрание сведений о народах, обитавших в Средней Азии 
в древнейшие времена. Т. I. М. ; Л. : Изд-во Академии наук СССР, 1950. 382 с.

Грач А. Д. Древние кочевники в центре Азии. М. : ГРВЛ, 1980. 356 с.
Жирмунский В. М. Сказание об Алпамыше и богатырская сказка. М. : Изд-во во-

сточной литературы, 1960. 333 с.
Жирмунский В. М. Эпическое сказание об Алпамыше и «Одиссея» Гомера // Из-

вестия Академии наук СССР. Отделение литературы и языка. 1957. Т. XVI. Вып. 2. 
С. 97–113.

Ковалевский А. П. Книга Ахмеда Ибн-Фадлана о его путешествии на Волгу в 921–
922 гг. Статьи, переводы и комментарии. Харьков: Изд-во Харьковского гос. ун-та 
им. М. Горького, 1956. 348 с.

Кляшторный С. Г. История Центральной Азии и памятники рунического письма. 
СПб. : Филологический факультет СПбГУ, 2003. 560 с.

Левшин А. И. Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких орд и степей (СПб., 
1832 г.) // Материалы по казахскому обычному праву. Сб. I. Алма-Ата : Изд-во АН Ка-
захской ССР, 1948. 351 с.

Материалы по казахскому обычному праву, собранные чиновниками д*Андре 
в 1846 г. // Материалы по казахскому обычному праву. Сб. I. Алма-Ата : Изд-во АН Ка-
захской ССР, 1948. 351 с.

Материалы по казахскому обычному праву, собранные чиновниками Оренбургской 
пограничной комиссии в 1846 г. // Материалы по казахскому обычному праву. Сб. I. Ал-
ма-Ата : Изд-во АН Казахской ССР, 1948. 351 с.

Пилипчук Я. В. Кыпчаки и Византия (конец XI — начало ХIII в.) // Исследования 
по истории Восточной Европы : сб. ст. Вып. 5. Минск : РИВШ, 2012. С. 41–52.

Мухамадеев А. Р. К вопросу о семейно-брачных отношениях волжских болгар доис-
ламского периода // Научный Татарстан. 2013. № 2. С. 18–25.

Плетнёва С. А. Женская половецкая статуя с ребёнком // Советская археология (СА). 
1974. № 3. С. 258–262.

Плетнева C. А. Половцы. М. : Наука, 1990. 210 с.
Повесть временных лет. СПб. : Вита Нова, 2012. 512 с.
Потемкина Т. М. Иерархия половецкой знати (по погребениям со статусными пред-

метами) // Степи Европы в эпоху средневековья. Т. 10: Половецкое время. Донецк, 2012. 
С. 7–36.

Полное собрание русских летописей. Т. 1: Лаврентьевская летопись. Л. : Изд-во Ака-
демии наук СССР, 1926–1928. 379 с.

Три еврейских путешественника XI и XII ст. Элдад Данит, р. Вениамин Тудельский 
и р. Петахий Регенсбургский. СПб. : Типография Цедербаума и Голденблюма, 1881. 248 с.

Урманчеев Ф. И. Героический эпос татарского народа. Казань : Татар. кн. изд-во, 
1984. 312 с.

Хазанов А. М. Социальная история скифов М. : Наука, 1975. 344 с.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 66–77



76

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Швецов М. Л. Котлы из погребений средневековых кочевников // СА. 1980. № 2. 
С. 192–202.

REFERENCES
Alpamsha [Alpamsha] // Drevnyaya tatarskaya literature [Ancient Tatar literature]. Kazan’, 

1963. P. 37–46 (in Tatar).
Akhinzhanov S. M. Kypchaki v istorii srednevekovogo Kazakhstana [Kipchaks in the 

history of medieval Kazakhstan]. Almaty : Gylym, 1995. 296 s. (in Russian).
Bichurin N. YA. (Iakinf). Sobraniye svedeniy o narodakh, obitavshikh v Sredney Azii v 

drevneyshiye vremena [A collection of information about the peoples who lived in Central 
Asia in ancient times]. M. ; L. : Izdatel’stvo Akademii nauk SSSR, 1950. T. I. 382 s. (in Russian).

Grach A. D, Drevniye kochevniki v tsentre Azii [Ancient nomads in the center of Asia]. 
M. : GRVL, 1980. 356 s. (in Russian).

Zhirmunskiy V. M. Skazaniye ob Alpamyshe i bogatyrskaya skazka [The legend of Alpamysh 
and the heroic tale]. M. : Izdatel’stvo vostochnoy literatury, 1960. 333 s. (in Russian).

Zhirmunskiy V. M. Epicheskoye skazaniye ob Alpamyshe i “Odisseya” Gomera [The epic 
legend of Alpamysh and Homer’s Odyssey]. Izvestiya Akademii nauk SSSR. Otdeleniye 
literatury i yazyka [News of the Academy of Sciences of the USSR. Department of Literature 
and Language]. 1957. T. XVI. Vyp. 2. S. 97–113 (in Russian).

Kovalevskiy A. P. Kniga Akhmeda Ibn-Fadlana o yego puteshestvii na Volgu v 921–922 gg. 
Stat’i, perevody i kommentarii [The book of Ahmed Ibn Fadlan about his journey to the 
Volga in 921–922. Articles, translations and comments]. Khar’kov : Izd-tvo Khar’kovskogo 
gosudarstvennogo universiteta im. M. Gor’kogo, 1956. 348 s. (in Russian).

Klyashtornyy S. G. Istoriya Tsentral’noy Azii i pamyatniki runicheskogo pis’ma [History of 
Central Asia and monuments of runic writing]. SPb. : Filologicheskiy fakul’tet SPbGU, 2003. 
560 s. (in Russian).

Levshin A. I. Opisaniye kirgiz-kazach’ikh ili kirgiz-kaysatskikh ord i stepey (SPb, 1832g.) 
[Description of the Kyrgyz-Cossack or Kyrgyz-Kaisat hordes and steppes (St. Petersburg, 
1832)]. Materialy po kazakhskomu obychnomu pravu [Materials on Kazakh customary law]. 
Sbornik I. Alma-Ata : Izd-vo AN Kazakhskoy SSR, 1948. 351 s. (in Russian).

Materialy po kazakhskomu obychnomu pravu, sobrannyye chinovnikami d*Andre v 1846 g. 
[Materials on Kazakh customary law, collected by officials of d * Andre in 1846]. Materialy 
po kazakhskomu obychnomu pravu [Materials on Kazakh customary law]. Sb. I. Alma-Ata : 
Izd-vo AN Kazakhskoy SSR, 1948. 351 s. (in Russian).

Materialy po kazakhskomu obychnomu pravu, sobrannyye chinovnikami Orenburgskoy 
pogranichnoy komissii v 1846 g. [Materials on Kazakh customary law collected by officials of 
the Orenburg Border Commission in 1846]. Materialy po kazakhskomu obychnomu pravu 
[Materials on Kazakh customary law]. Alma-Ata : Izd-vo AN Kazakhskoy SSR, 1948. Sb. I. 
351 s. (in Russian).

Pilipchuk YA.V. Kypchaki i Vizantiya (konets XI — nachalo KHIII v.) [Kipchaks and 
Byzantium (end of XI — beginning of XIII century)]. Issledovaniya po istorii Vostochnoy 
Yevropy: nauch. sb. [Studies on the history of Eastern Europe: scientific. Sat.] Minsk : RIVSH, 
2012. Vyp. 5. S. 41–52 (in Russian).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 66–77



77

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Mukhamadeyev A. R. K voprosu o semeyno-brachnykh otnosheniyakh volzhskikh bolgar 
doislamskogo perioda [To the question of family-marriage relations of the Volga Bulgarians 
of the pre-Islamic period]. Nauchnyy Tatarstan [Scientific Tatarstan]. 2013. № 2. S. 18–25 (in 
Russian).

Pletnova S. A. Zhenskaya polovetskaya statuya s rebonkom [Female Polovtsian statue with 
a child]. SA [SA]. 1974. № 3. S. 258–262 (in Russian).

Pletneva C. A. Polovtsy [Polovtsy]. M. : Nauka, 1990. 210 s. (in Russian).
Povest’ vremennykh let [A tale of bygone years]. SPb. : Vita Nova, 2012. 512 s. (in Russian).
Povest’ vremennykh let [A tale of bygone years]. M. : Institut russkoy tsivilizatsii, Rodnaya 

strana, 2014. 544 s. (in Russian).
Potemkina  T. M.  Iyerarkhiya polovetskoy znati (po pogrebeniyam so statusnymi 

predmetami) [The hierarchy of the Polovtsian nobility (for burials with status items)]. Stepi 
Yevropy v epokhu srednevekov’ya [Steppes of Europe in the Middle Ages]. Donetsk, 2012. 
T. 10 (Polovetskoye vremya). S. 7–36 (in Russian).

Polnoye sobraniye russkikh letopisey. T. 1. Lavrent’yevskaya letopis’ [Complete collection of 
Russian chronicles]. Leningrad : Izd-vo Akademii nauk SSSR, 1926–1928. 379 s. (in Russian).

Tri yevreyskikh puteshestvennika XI i XII st. Eldad Danit, r.Veniamin Tudel’skiy i r.Petakhiy 
Regensburgskiy. SPb. [Three Jewish travelers XI and XII Art. Eldad Danit, R. Veniamin 
Tudelsky and R.]: Tip-fiya Tsederbauma i Goldenblyuma, 1881. 248 s. (in Russian).

Urmancheyev F. I. Geroicheskiy epos tatarskogo naroda [Heroic epic of the Tatar people]. 
Kazan’ : Tatar. kn. izd-vo, 1984. 312 s. (in Russian).

Khazanov A. M. Sotsial’naya istoriya skifov [The social history of the Scythians]. M. : Nauka, 
1975. 344 s. (in Russian).

Shvetsov M. L. Kotly iz pogrebeniy srednevekovykh kochevnikov [Boilers from the burials 
of medieval nomads]. SA [SA]. M., 1980. № 2. S. 192–202 (in Russian).

Цитирование статьи: 
Мухамадеев А. Р. К вопросу о брачно-семейных взаимоотношениях у кыпчаков // На-
роды и религии Евразии. 2020. № 2 (23). С. 66–77. 
Citation: 
Mukhamadeev A. R. To the question of marriage-family relations in Kipchakov. Nations 
and religions of Eurasia. 2020. № 2 (23). P. 66–77.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 66–77



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Раздел III  
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА

УДК 34.06 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–06

Т. Г. Недзелюк

Сибирский институт управления — филиал РАНХиГС, Новосибирск (Россия)

ИСТОЧНИКИ ДЛЯ ИЗУЧЕНИЯ ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ В ЗАПАДНОЙ 
СИБИРИ (ПО МАТЕРИАЛАМ ИСТОРИЧЕСКОГО АРХИВА 
ОМСКОЙ ОБЛАСТИ)

Исследование представляет собой результат поисковой работы в Историческом ар-
хиве Омской области с целью выявления комплекса документов архивного хранения, 
характеризующих государственно-конфессиональные отношения в Западной Сибири 
в исторической динамике. Хронологические рамки работы охватывают XIX и первую 
половину XX столетия. Методика исследования включает историко-генетический под-
ход в совокупности с методами контент-анализа, синтеза, обобщения. Изучены мате-
риалы фондов Главного управления Западной Сибири, областного землемера земле-
устройств и земледелия, Инспекторской канцелярии командующего Сибирским кор-
пусом Западной Сибири, Омского тюремного замка, Омского губернского революци-
онного комитета, Исполнительного комитета Омского уездного Совета рабочих, кре-
стьянских и красноармейских депутатов, Омского окружного комиссариата по воен-
ным делам. Сделан вывод о достаточной сформированности вектора государственно-
конфессиональной политике в Сибири, в том числе в западном ее регионе. Результаты 
исследования могут быть полезны исследователям государственно-конфессиональной 
политики России имперского периода, в том числе религиоведам, юристам, историкам.

Ключевые слова: Западная Сибирь, Исторический архив Омской области, государ-
ственно-конфессиональные отношения, материалы архивного хранения.



79

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 78–85

T. G. Nedzelyuk

Siberian Institute of Management — Branch of RANEPA, Novosibirsk (Russia)

SOURCES FOR THE STUDY OF STATE-CONFESSIONAL 
RELATIONS IN WESTERN SIBERIA (BASED ON THE 
MATHERIALS OF THE HISTORICAL ARCHIVE  
OF THE OMSK REGION)

The is the result of search work in the historical archive of the Omsk region in order to 
identify a set of archival documents that characterize state-confessional relations in Western 
Siberia in the historical dynamics. The chronological framework of the work covers the 
nineteenth and first half of the twentieth century. Research methodology includes historical 
and genetic approach in conjunction with the methods of content analysis, synthesis, 
generalization. Studied the materials of the Main Directorate of Western Siberia, the Regional 
surveyor of Zemleustroistvo and Agriculture, Inspection of the office of the commander of the 
Siberian corps in Western Siberia, in Omsk prison of the castle, Omsk provincial revolutionary 
Committee, the Executive Committee of Omsk uezd Soviet of workers, peasants and red army 
deputies of the Omsk regional Commissariat for military Affairs.

The conclusion is made that the vector of state -confessional policy in Siberia, including in 
its Western region, is sufficiently formed. The results of the study can be useful for researchers 
of state and confessional policy of Russia during the Imperial period, including religious 
scholars, lawyers, and historians.

Key words: Western Siberia, the Historical Archive of the Omsk Region, state-confessional 
relations, archival materials.

Недзелюк Татьяна Геннадьевна, доктор исторических наук, профессор кафедры тео-
рии и истории государства и права Сибирского института управления — филиала 
РАНХиГС, Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: tatned@mail.ru. 
Nedzelyuk Tatyana Gennadyevna, Doctor of History, Professor, Department of Theory 
and History of State and Law, Siberian Institute of Management — Branch of RANEPA, 
Novosibirsk (Russia). Contact address: tatned@mail.ru.

Многие сибирские города, и Омск — не исключение, начинали свое существова-
ние от крепостей, которые выполняли функцию форпостов государства Рос-
сийского. Примечательно, что уже в фонде Инспекторской канцелярии ко-

мандующего Сибирским корпусом Западной Сибири (1801–1809 гг.) отложились доку-
менты об обращении в православие инаковерующих. Документы о строительстве кре-
постей сопровождались отчетами и рапортами о строительстве церквей в этих крепо-
стях [ИсАОО. Ф. 142. 1801–1809 гг.].



80

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 78–85

Город Омск в XIX в. выполнял функции распределительного центра для ссыльных, 
направляемых из центральных губерний в сибирские города. В 1840 г. Омский городо-
вой острог получил наименование Омского тюремного замка, где, помимо отбывавших 
наказание преступников, содержались этапируемые на поселение и на каторгу; в 1904 г. 
Тюремный замок стал называться областной тюрьмой. Фонд Омского тюремного замка 
хранит ведомости обо всех арестантах, в том числе об этапируемых, а также партион-
ные списки пересылаемых, где относительно каждой персоналии заполнена графа «ве-
роисповедание» [ИсАОО. Ф. 15. 1836–1882 гг.]. Данная информация способствует выяв-
лению абсолютного количественного и относительного (в процентном соотношении) 
состава заключенных и ссыльных, характеризуя их вероисповедную принадлежность. 
Аналогичную функцию выполняют документы архивного хранения еще одного пени-
тенциарного фонда — Тарской уездной тюрьмы Тобольского губернского управления 
[ИсАОО. Ф. 388. 1902–1919 гг.].

Идеологическая функция была возложена государством на православие, обладав-
шее статусом государственного вероисповедания. Материалы Омской духовной кон-
систории за очень длительный период (1722–1921 гг.) содержат как указы Сената, так 
и собственно указы, а также протоколы заседаний Омской консистории. Важны для из-
учения государственно-конфессиональной политики в регионе материалы о церков-
ных землях, духовных завещаниях в пользу церкви. Имели место столкновения между 
прихожанами и духовными лицами, конфликты из‑за церковных земельных участков; 
прихожане подавали в Консисторию прошения об удалении неугодных им духовных 
лиц [ИсАОО. Ф. 16. 1722–1921 гг.]. Омские и Тобольские епархиальные ведомости пред-
ставлены в книжном фонде архива.

Фонд Главного управления Западной Сибири (ГУЗС) заслуживает специального ис-
следовательского внимания [ИсАОО. Ф. 3. 1822–1882 гг.]. Деятельность ГУЗС распро-
странялась на Тобольскую и Томскую губернии, Омскую область (1822–1838 гг.), позд-
нее — еще и на Семипалатинскую область. Одним из первых указов верховной вла-
сти, отложившихся в фонде делопроизводства ГУЗС, сразу же после административ-
ного разделения Сибири на Западную и Восточную, стал следующий: «По высочайше-
му повелению об уничтожении и недопущении впредь существования Масонских лож 
и других тайных обществ» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 4]. Пристального внимания властей 
удостоились раскольники, водворенные на границе с Китаем, им посвящены темати-
ческие дела архивного хранения «О раскольнических священниках и молитвенных до-
мах» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 52].

Поддержание нравственных устоев у населения империи нашло нормативное во-
площение в отношении министра народного просвещения «Об обращении особенно-
го внимания на преподавание Закона Божия во всех учебных заведениях, 1850», кото-
рое распространялось на все территории в составе страны, в том числе и на Западную 
Сибирь [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 2. Д. 2751].

По высочайшему повелению, объявленному министром внутренних дел и государ-
ственных имуществ в 1850 г., губернским начальствам надлежало курировать «увели-
чение числа церквей в Сибири» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 2. Д. 2865]. Не секрет, что увеличе-
ние количества православных церквей осуществлялось командно-административны-



81

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 78–85

ми методами, а имущественное состояние клириков в небогатых приходах, образован-
ных на инородческих землях, зачастую было плачевным, о чем свидетельствуют мате-
риалы «Отчета по управлению Томской губернии за 1864 г.». В материалах дела содер-
жится информация об учреждении в Томской губернии Комитета для увеличения чис-
ла православных церквей и улучшения быта духовенства [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 3. Д. 5643].

Материалы Омского 10‑го женского городского приходского училища Западно-Си-
бирского учебного округа за 1918–1919 гг. составили содержательное наполнение фон-
да Р-2010 [ИсАОО. Ф. Р-2010. 1918–1919 гг.].

Уездный город Омск стал местопребыванием на время отбытия наказания для боль-
шого числа ссыльнопоселенцев и административно-высланных, в том числе и за рели-
гиозные преступления; для осуществления надзора за ними в 1804 г. была учреждена 
должность омского городничего, а в январе 1839 г. вместо нее была введена должность 
полицмейстера. Отчеты о благонадежности ссыльных священнослужителей заинтере-
сованный исследователь найдет в фонде 11 [ИсАОО. Ф. 11. 1804–1838 гг.]

Первая мировая война привела в Сибирь новую категорию переселенцев: ими ста-
ли беженцы с театра военных действий. Делопроизводственная документация Омско-
го уездного комитета беженцев отложилась в фонде 103. Примечательно, что в логи-
стических центрах, каким являлся и Омский транспортный узел, проводился поимен-
ный учет беженцев, фиксировалась их сословная принадлежность, профессия и веро-
исповедание [ИсАОО. Ф. 103. 1916 г.].

Администрация подрайона водворения и хозяйственного устройства переселен-
цев Омского округа Омского окружного земельного управления (1918–1930 гг.) ре-
шала весь комплекс проблем, связанных с новым населением. В сфере ее компетен-
ции оказались, среди прочих, и проблемы морально-нравственного надзора, а отсю-
да — заботы о строительстве школ, церквей для переселенцев и их детей [ИсАОО. 
Ф. Р-283. 1918–1930 гг.]. Аналогичная информация, но за более ранний период, сфор-
мирована в фонде областного землемера землеустройств и земледелия [ИсАОО.  
Ф. 114. 1827–1867 гг.].

Было бы ошибкой думать, что православие было единственной конфессией, пред-
ставленной в регионе. Для обслуживания лютеран, в том числе ссыльных, проживав-
ших в Тобольской губернии (куда ранее административно входили Омск и Акмолинск), 
была учреждена должность тобольского губернского евангелическо-лютеранского про-
поведника [ИсАОО. Ф. 70. 1851–1895 гг.]. Лютеранский проповедник имел местопре-
бывание в селе Рыжково — колонии сосланных в Сибирь лютеран разных националь-
ностей. В 1860‑е гг. лютеранами из Прибалтийских губерний на реке Оми были осно-
ваны поселения Ревель, Рига, Нарва, Гельсингфорс. В фонде губернского евангеличе-
ско-лютеранского пастора отложились указы и распоряжения Генеральной евангели-
ческо-лютеранской консистории, запросы консисториальной администрации об от-
дельных персоналиях и ответы проповедника на эти запросы.

В обязанности светских властей входило покровительство православию в регионе, 
однако и иные исповедания не оставались без внимания. Отношение министра фи-
нансов «Об отводе Тобольскому евангелическому пастору Вальтеру и его причетнику 
75 десятин земли для хлебопашества и об отводе ему квартиры» и переписка по это-



82

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

му предмету 1824–1829 гг. составили содержание архивного дела 404 в фонде Главного 
управления Западной Сибири [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 404].

Протестантские деноминации, де-факто образованные в  Западной Сибири 
группами ссыльных и переселенцев, не могли претендовать на поддержку государства, 
но и без его внимания тоже не оставались. Периодом 1855–1859 гг. датировано дело 
архивного хранения «По отношению министра внутренних дел о постройке в г. Барнауле 
лютеранской церкви. Тут же о постройке такой же церкви в Томске» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 3. 
Д. 3723]. Двумя годами позже начался процесс легитимации лютеранской организации, 
зафиксированный в материалах деловой переписки «По отношению Первого отделения 
Главного управления Западной Сибири об устройстве колонии ссыльных лютеран 
в Сибири, 1861–1874 гг.» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 3. Д. 4936].

Фонд архивного хранения 348 образован материалами курата (настоятеля) римско-
католической церкви Омска [ИсАОО. Ф. 348. 1873–1920 гг.]. Юридические лица, в том 
числе благотворительные общества, становились самостоятельными фондообразова-
телями, в связи с чем фонд 361 представлен делами архивного хранения Омского рим-
ско-католического благотворительного общества [ИсАОО. Ф. 361. 1912–1920 гг.].

Строительство здания католической церкви в Томске сопровождалось активной пе-
репиской сибирских властей с Могилевской римско-католической консисторией; вы-
бор места для строительства и выделение земельного участка в черте города послужи-
ли причиной формирования архивного дела 697 [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 697]. Сибир-
ская губерния, равно как и все другие в государстве, являлась получателем указов Пра-
вительствующего Сената. Так в Омском архиве оказалось тематическое архивное дело, 
образованное Указом Сената за январскую треть 1842 г. «Положение о штатах Рим-
ско-Католическим Епархиальным Управлениям и монастырям в западных губерниях, 
1842 г.» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 2. Д. 1996].

Неправославное население в Западной Сибири было представлено многочисленны-
ми местными народностями (татарами, киргизами и др.). Принадлежность к местным 
клановым элитам «инородцев» составляла предмет опасений для ГУЗС, о чем свиде-
тельствуют материалы дела «О правилах относительно исправления городских и по-
лицейских повинностей магометанскими духовными лицами» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1.  
Д. 44]. Взаимоотношения имперских властей и исламских духовных лидеров виделись 
ГУЗС в контексте международной политики, так в ИсАОО появилось архивное «Дело 
о постройке в г. Омске каменной мечети по предложению Генерал-губернатора Запад-
ной Сибири, смета на построение деревянного дома для приезда в г. Омск Киргизских 
Султанов и к жительству в г. Омске двух переводчиков, сколько на оное потребно ма-
териалов-припасов, равно мастеровых и рабочих людей и лошадей и во что все оное 
стоить будет» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 340]. Процесс строительства мечети курировал-
ся чиновниками ГУЗС, отчеты которых аккумулированы в деле «О постройке в крепо-
сти Петропавловской и в г. Омске магометанских мечетей/план магометанской мече-
ти, недостроенной и разобранной вне крепости, что имеется и чего недостает для по-
стройки, деньги, ассигнованные на постройку, вообще переписка насчет постройки 
мечети» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 359]. После окончания строительства «По представле-
нию областного начальника о содержании в городе Омске мечети и посольского дома, 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 78–85



83

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

1832–1833 гг.» предполагалось участие губернских властей в софинансировании дея-
тельности последнего, исполнявшего дипломатические функции [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. 
Д. 1130]. Для ведения бухгалтерской отчетности была заведена «Книга на записку при-
хода и расхода суммы, пожертвованной на Омскую магометанскую мечеть» [ИсАОО. 
Ф. 3. Оп. 1. Д. 1417].

Корпус прошений о смене вероисповедной принадлежности адресовался прежде 
всего светским властям, а после получения разрешения — духовным. Примечатель-
ны названия дел «О киргизе Янкунде, желающем принять веру греческого вероиспо-
ведания» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 111]. Идея распространения православия в широких 
пределах Российской империи нашла отражение в Указе Правительствующего Сената 
об учреждении в Тобольской епархии миссии для обращения иноверцев к православ-
ной греко-российской вере, 1836 г.» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 1. Д. 1549]. В городе Петропав-
ловске, ныне принадлежащем Казахстану, учреждалась в 1864 г. миссия «для обраще-
ния в православие киргиз» [ИсАОО. Ф. 3. Оп. 3. Д. 5668].

Самостоятельный комплекс документов представляют собой материалы револю-
ционного и советского периодов в Сибири. Исполнительный комитет Омского уезд-
ного Совета рабочих, крестьянских и красноармейских депутатов представил в архив 
документы религиозных обществ (уставы, протоколы собраний, списки членов рели-
гиозных организаций), а также документы об отделении церкви от государства, экс-
проприации и конфискациях церковных ценностей [ИсАОО. Ф. Р-150. 1919–1926 гг.].

Фонд Омского губернского революционного комитета хранит протоколы заседаний 
ревкомов волостных съездов и сельсоветов Петропавловского, Омского, Тюкалинско-
го уездов об отделении школы от церкви [ИсАОО. Ф. Р-26. Оп. 1. Д. 371. 1919–1920 гг.]. 
Протоколы заседаний Комиссии по отделению церкви от государства и школы от цер-
кви, а также переписку с губотделом юстиции по этому вопросу заинтересованный 
исследователь обнаружит в материалах отдела управления исполнительного комите-
та Омского губернского Совета рабочих, крестьянских и красноармейских депутатов 
[ИсАОО. Ф. Р-32. Оп. 1. Д. 17. 1921 г.].

Сто лет назад не существовало термина «альтернативная служба» по религиоз-
ным убеждениям, однако практика применения уже формировалась. Так, фонд Ом-
ского окружного комиссариата по военным делам [ИсАОО. Ф. Р-1396. 1921–1933 гг.] 
имеет в своем составе решения об освобождении верующих от воинский повинно-
сти и направлении их в санитарные роты. Особенного внимания заслуживает хро-
нологический период, когда эти решения принимались: период сразу после Граждан-
ской войны, «военный коммунизм», расцвет атеистической идеологии. Кажется не-
вероятным, но организаторы призывных кампаний принимали во внимание чувства  
верующих.

Борьба с религией продолжалась на протяжении всех лет советской власти; норма-
тивные акты об отделении церкви от государства, распоряжения, инструкции и отчеты 
об их исполнении, сведения о количестве зарегистрированных религиозных обществ, 
статистические сведения разного рода — в материалах отдела управления исполнитель-
ного комитета Омского губернского Совета рабочих, крестьянских и красноармейских 
депутатов [ИсАОО. Ф. Р-32. Оп. 1. Д. 129, 143, 275, 276, 284, 289, 317].

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 78–85



84

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Проделанная нами аналитическая работа позволяет сделать вывод о том, что госу-
дарственно-конфессиональным отношениям в Западной Сибири уделялось серьезное 
внимание уже на этапе формирования Западносибирского и Восточносибирского ре-
гионов в составе Российской империи. C самого начала XIX столетия и до середины 
ХХ в. государственно-конфессиональная политика занимала устойчивое место в об-
щем фарватере российской государственности.

Благодарности
Публикация подготовлена при финансовой поддержке РНФ по теме: «Религия 

и власть: исторический опыт государственного регулирования деятельности религи-
озных общин в Западной Сибири и сопредельных районах Казахстана в XIX–XX вв.» 
(проект № 19–18–00023).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Исторический архив Омской области (ИсАОО). Ф. 3. Оп. 1.
Исторический архив Омской области. Ф. 3. Оп. 2.
Исторический архив Омской области. Ф. 3. Оп. 3.
Исторический архив Омской области. Ф. 11.
Исторический архив Омской области. Ф. 15.
Исторический архив Омской области. Ф. 16.
Исторический архив Омской области. Ф. 70.
Исторический архив Омской области. Ф. 103.
Исторический архив Омской области. Ф. 114.
Исторический архив Омской области. Ф. 142.
Исторический архив Омской области. Ф. 348.
Исторический архив Омской области. Ф. 361.
Исторический архив Омской области. Ф. 388.
Исторический архив Омской области. Ф. Р-26. Оп. 1.
Исторический архив Омской области. Ф. Р-32. Оп. 1.
Исторический архив Омской области. Ф. Р-150.
Исторический архив Омской области. Ф. P-283.
Исторический архив Омской области. Ф. P-1396.
Исторический архив Омской области. Ф. P-2010.

REFERENCES
Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti (IsAOO) [Historical Archive of the Omsk Region]. 

Fund. 3. Inventory 1 (in Russian).
Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 3. 

Inventory 2 (in Russian).
Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 3. 

Inventory 3 (in Russian).
Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 11 

(in Russian).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 78–85



85

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 15 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti (IsAOO) [Historical 
Archive of the Omsk Region]. Fund. 16 (in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 70 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 103 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti (IsAOO) [Historical 
Archive of the Omsk Region]. Fund. 114 (in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 142 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 348 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 361 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. 388 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. R-26. 
Inventory 1 (in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. R-32. 
Inventory 1 (in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. R-150 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. R-283 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. R-1396 
(in Russian).

Istoricheskii arkhiv Omskoi oblasti [Historical Archive of the Omsk Region]. Fund. R-2010 
(in Russian).

Цитирование статьи: 
Недзелюк Т. Г. Источники для изучения государственно-конфессиональных отноше-
ний в Западной Сибири (по материалам исторического архива Омской области) // 
Народы и религии Евразии. 2020. № 2 (23). С. 78–85. 
Citation: 
Nedzelyuk T. G. Sources for the study of state-confessional relations in Western Siberia 
(based on the matherials of the historical archive of the Omsk region). Nations and religions 
of Eurasia. 2020. № 2 (23). P. 78–85.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 78–85



86

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103

УДК 322 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–07

А. Н. Ожиганов

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

РЕЛИГИОЗНЫЕ ЗДАНИЯ БАРНАУЛА В КОНТЕКСТЕ 
ИЗМЕНЕНИЙ ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ 
ПОЛИТИКИ В ХХ — НАЧАЛЕ XXI В.

Рассматривается политика государства к религии в ХХ — начале XXI в. в отно-
шении основных храмов Барнаула, принадлежащих религиозным организациям раз-
личного вероисповедания, в период СССР и Российской Федерации. Список рас-
смотренных объектов представляют церкви и храмы, существующие в начале XX в., 
в первую очередь на основе данных карты города от 1907 г. Сопоставив информа-
цию о последующем использовании религиозных зданий в контексте проводимой 
государственно-конфессиональной политики ХХ — начала XXI в., было выявле-
но количество храмов, которые были целенаправленно разрушены во время анти-
религиозной кампании, а также варианты использования зданий бывших церквей 
после их закрытия. Отдельно рассмотрена последующая судьба бывших зданий ре-
лигиозного культа после развала СССР (1991 г.) при изменении политики государ-
ства по отношению к религии.

Согласно полученным выводам большая часть зданий храмов была закрыта ввиду 
невозможности общинами содержать их своими силами, Впоследствии по решению 
властей эти строения использовались под сторонние нужды. Само отношение к рас-
сматриваемым объектам в советский период можно характеризовать как утилитарное. 
Здания не воспринимались как ценные памятники культуры до конца 80‑х гг. ХХ в., ко-
гда начинается процесс включение зданий бывших храмов в список объектов культу-
ры и их передачи в собственность религиозным организациям, с теми сложностями, 
с которыми данная реституция проводилась.

Ключевые слова: объекты культурного наследия, Барнаул, церковь, храм, антире-
лигиозная политика, реституция, государственно-конфессиональная политика.



87

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103

A. N. Ozhiganov

Altai State University, Barnaul (Russia)

RELIGIOUS BUILDINGS IN BARNAUL IN THE CONTEXT 
OF CHANGES IN STATE AND CONFESSIONAL POLICY 
IN THE XX — THE EARLY XXI CENTURY

The article deals with the state’s policy towards religion in the XX — the early XX century in 
relation to the main churches of Barnaul belonging to religious organizations of various faiths, 
during the USSR and the Russian Federation. The list of objects considered is represented by 
churches and temples that existed at the beginning of the XX century, primarily based on 
the city map data from 1907. Comparing information about the subsequent use of religious 
buildings, in the context of the state-confessional policy of the XX — the early XX century, 
the number of churches that were purposefully destroyed during the anti-religious campaign 
was revealed, as well as options for using the buildings of former churches after their closure. 
The subsequent fate of the former buildings of religious worship after 1991 — the collapse of 
the USSR, when changing the state’s policy towards religion, is considered separately.

According to the findings, most of the temple buildings were closed due to the inability 
of the communities to maintain them on their own, subsequently and by the decision of the 
authorities, being used for third-party needs. The very attitude to the objects in question in the 
Soviet period can be characterized as utilitarian. The buildings were not perceived as valuable 
cultural monuments until the end of the 80s of the XX century, when the process of including 
the buildings of former churches in the list of cultural objects begins and their transfer to 
the ownership of religious organizations, with the difficulties with which this restitution was 
carried out.

Key words: cultural heritage objects, Barnaul, Church, temple, anti-religious policy, 
restitution, the state-confessional policy.

Ожиганов Александр Николаевич, преподаватель кафедры регионоведения России, 
национальных и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государ-
ственного университета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: ozhiganov@bk.ru. 
Ozhiganov Alexander Nikolaevich, teacher of the Department of regional studies of Russia, 
national and state-confessional relations of the Altai state University, Barnaul (Russia). 
Contact address: ozhiganov@bk.ru.

В начале ХХ в. в Барнауле располагалось более десятка зданий, занимаемых 
и используемых религиозными организациями. Первые храмы появились 
еще в XVIII в., изначально деревянные, впоследствии перестроенные в камен-

ные. Активное строительство шло в период с 1900 по 1917 г. Объекты принадлежали 



88

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

различным конфессиям, представители которых проживали на территории города: 
православные, лютеране, католики и др.

Рис. 1. План города Барнаула, составленный в чертежной Главного управления  
Алтайского округа в 1907 г.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



89

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

На плане города Барнаула [1907 План Барнаула…], составленного в чертежной Глав-
ного управления Алтайского округа в 1907 г. (см. рис. 1), указаны следующие церкви:

I. Собор Петра и Павла; II. Богородице Одигитриевская; III. Знаменская; IV. Покров-
ская; V. Св. Иоанна Крестителя; VI. Димитриевская; VII. Военная церковь; VIII. Тюрем-
ная церковь; IX. Лютеранская; X. Часовня.

Дополнительно к этому перечню также указаны под номерами: 2. Женская гимназия 
(при ней домовая церковь); 5. Духовное училище (при нем домовая церковь); 40. Быв-
шая тюрьма (при ней домашняя церковь). И объекты, отмеченные на карте, но не вне-
сенные в ее легенду: Крестовоздвиженская (кладбищенская церковь) и Богородице-Ка-
занский женский монастырь.

До 1917 г. также были построены следующие здания религиозного культа: 1. Воз-
несенская церковь (1909 г.); католический костел (1913 г.); Троицкая церковь (1914 г.); 
Старообрядческая Крестовоздвиженская церковь (1915 г.).

Итого к моменту завершения Гражданской войны и окончательного установления 
советской власти в Барнауле нами отмечено наличие 12 объектов православной цер-
кви (не включая домовых церквей и часовен), по одному лютеранской, католической, 
старообрядческой конфессий.

Кратко опишем исследуемые объекты (на рисунке 1 отмечены под соответствую-
щими номерами).

1. Собор Петра и Павла — один из первых православных храмов Барнаула. В 1751 г. 
построена деревянная церковь, а в 1774 г. возведен каменный собор. Являлся главным 
храмом города и располагался на Соборной площади [Долнаков, Долнакова, Зотеева, 
Степанская, 1982: 43–45].

2. Одигитриевская церковь — построена на средства купца Пуртова в 1815 г. в на-
чале Московского переулка.

3. Знаменская церковь — построена в 1853–1856 гг. по проекту И. М. Злобина, за-
мыкала Сенную площадь.

4. Покровская церковь — каменный храм построен на частные деньги в 1904 г., на пе-
ресечении 2‑го Прудского переулка и Бийской улицы.

5. Церковь св. Иоанна Крестителя — находилась на территории Нагорного кладби-
ща, каменный храм воздвигнут в 1857 г.

6. Димитриевская церковь — построена под руководством Я. Н. Попова в 1831 г. 
на средства Колывано-Воскресенских заводов, изначально как домовая церковь при бо-
гадельне Барнаульского завода.

7. Военная церковь (Никольская/Полковая) — воздвигнута в 1906 г. на территории 
казарм Барнаульского гарнизона.

8. Тюремная церковь — в 1901 г. построена на окраине города, на Московском трак-
те, за счет средств барнаульского купца И. Г. Полякова.

9. Лютеранская кирха (1861 г.) — здание, названное в честь апостола Павла, распо-
лагалось в Московском переулке.

10. Крестовоздвиженская церковь — сооружена при «новом» кладбище в 1908 г. 
на окраине города.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



90

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

11. Богородице-Казанский женский монастырь снован в 1903 г., при нем храм в честь 
иконы Казанской Божьей Матери (1904 г.) [Дягтерев, 2019: 108].

12. Вознесенская церковь — деревянный храм, построен в 1909 г. на Непроходном 
переулке (с 1909 г. — Вознесенском).

13. Католический костел — строительство завершено в 1913 г. на средства католи-
ческой общины Барнаула по проекту И. Ф. Носовича.

14. Троицкая церковьа возведен в 1914 г. на улице Большой Змеевской в Нагорной 
части города.

15. Старообрядческая Крестовоздвиженская церковь построена в 1915 г. в старой 
части города за рекой Барнаулкой, на улице Подгорной.

После завершения Гражданской войны и окончательного установления советской 
власти руководство страны начало проводить активную антирелигиозную политику 
по отношению к различным конфессиям, и в первую очередь к Русской православной 
церкви. В 20–30‑е гг. ХХ в. в СССР положение религиозных организаций существенно 
ухудшилось, что также отразилось и на зданиях религиозного культа, которые они ис-
пользовали. О том, как проводилась государственно-конфессиональная политика в За-
падной Сибири, был посвящен ряд работ [Религиозный ландшафт…, 2015; Этнорели-
гиозные процессы…, 2019].

В данной статье на примере Барнаула сделан обзор проведения этой политики 
на примере основных, выделенных выше, храмов и церквей, находившихся в черте го-
рода. Необходимо отметить, что для данного периода объекты религиозного культа: 
храмы, церкви и подобные строения не воспринимались как памятники истории, куль-
туры или архитектуры. В первую очередь они рассматривались как символы, которые 
в условиях новой идеологией не считались чем‑то ценным, а подход к ним был сугубо 
утилитарным. Объекты недвижимости были национализированы и передавались пред-
ставителям тех или иных конфессий на условиях аренды. Известно, что часть зданий 
после того, как они переставали использоваться под религиозные нужды, сносились. 
В Барнауле это Петропавловский собор и Одигитриевская церковь. Значительная же 
часть зданий была приспособлена местными властями под другие нужды.

Для исследования отмеченных объектов был обобщен ряд источников [Алтай…, 
1999; Дегтярев, 2019; Документы по истории…, 1997; Документы по истории…, 1999; 
Долнаков, Долнакова, Зотеева, Степанская, 1982; Кривоносов, Скворцова, 2001; Еди-
ный государственный реестр…; Храмы Алтайского края…], позволивших отобразить 
долю уничтоженных или перепрофилированных после закрытия храмов в довоенное 
время, так и здания, возвращенные религиозным организациям с начала 90‑х гг. ХХ в. 
и включенных в перечень памятников культурного наследия (см. табл. 1).

Исходя из собранных данных можно констатировать:
На 20‑е гг. ХХ в. приходится лишь закрытие 4 храмов из 15 (27 %), в то время 

как в 30‑е гг. ХХ в. эта цифра составила 11 объектов (73 %). Таким образом, на начало 
40‑х гг. в Барнауле не функционировало ни одного здания религиозного культа по пря-
мому назначению.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



91

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таблица 1
Данные по рассматриваемым зданиям религиозного культа в Барнауле

Наименование объекта
Закрытие Перепрофи-

лирование Снос Возвра-
щение

Вкл. в пер. 
объектов КН20е гг. ХХ в. 30е гг. ХХ в.

Собор Петра и Павла нач. 30‑х гг. ХХ в. - 1935 г.* - -

Одигитриевская церковь 1931 г. - 1935 г.* - -

Знаменская церковь 1939 г. + - 1992 г. 1989 г.

Покровская церковь 1939 г. + - 1943 г. 1994 г.

Церковь св. Иоанна сер. 20‑х гг. ХХ в. - 1927 г.* Н -

Димитриевская церковь 1920 + - 1993 г. 1995 г.

Военная церковь 
(Никольская/Полковая) 1924 г. + - 1991 г. 1989 г.

Тюремная церковь 1934 г. + + - -

Лютеранская кирха 1924 г. + 1970х гг. - -

Крестовоздвиженская 1932 г. + - 2018 г. 1994 г.

Богородице-Казанский 
женский монастырь 1921 г. + - - 1994 г.

Вознесенская церковь 1939 г. + вт. пол ХХ в. - -

Католический костел 1931 г. + - 2019 г. 1989 г.

Троицкая церковь 1939 г. + - 2011 г.
Н -

Старообрядческая кресто-
воздвиженская церковь 1937 г. + 1967 г. - -

Итого: 4 11 13 7 7 из 8 7

ПриМ. : * — здание снесено после закрытия; Н — здание построено заново, повторяя внешний вид утрачен-
ной постройки

Рис. 2. Петропавловский собор на Соборной площади, начало ХХ в. [Все только начинается… 
История Барнаула в фотографиях, 2010: 26]

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



92

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 3. Одигитриевская церковь, начало ХХ в. [Все только начинается…  
История Барнаула в фотографиях, 2010: 61]

В довоенное время было уничтожено только три храма: храм св. Иоанна Предтечи 
(1927 г.), Петропавловский собор (1935 г.) (рис. 2) и Одигитриевская церковь (1935 г.) 
(рис. 3). Во первом случае храм был уничтожен вместе с Нагорным кладбищем, на ме-
сте которого начали строить ВДНХ. В третьем случае это объяснялось необходимостью 
освободить главную площадь города, которая использовалась для проведения главных 
мероприятий и праздников «нового времени». Необходимо отметить, что после сноса 
зданий городскими властями были сохранены фрагменты кованой ограды, бывшие во-
круг Петропавловского и Одигитриевского храмов. Как указывают барнаульские исто-
рики, ограда «на ул. Пушкина и (по всей вероятности) на ул. Ползунова были перенесе-
ны туда именно от Богородицкой церкви. В то же время большой фрагмент ограды Пе-
тропавловского собора был перемещен на проспект Ленина, к зданию горисполкома» 
(в настоящее время занимаемый администрацией Барнаула) [Дегтярев, Клепиков, 2019].

В 20‑е гг. ХХ в. были закрыты, но стали использоваться под другие нужды:
1. Димитриевская церковь. С 1920–1922 гг. здание функционировало как художе-

ственный музей, затем с 1926 г. как городской кинотеатр «Совкино-1» до 1941 г. (рис. 
4). В годы Великой Отечественной войны в здании располагался эвакуированный Го-
сударственный цирк, а в 1960 г. оно было передано краевому Совету ДСО «Труд»;

2. Лютеранская кирха в 1924 г. передана под Дом юных пионеров;
3. Тюремная церковь использовалась как клуб-театр [Документы по истории, 1999: 

329];
4. Богородице-Казанский женский монастырь — согласно решению Президиума губ-

исполкома 1921 г. помещения были отданы под детский дом [Документы по истории, 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



93

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

1999: 329], а в 1926 г. Президиум Барнаульского горсовета утвердил проект размеще-
ния в нем исправительного трудового дома (ИТД) [Документы по истории, 1999: 159];

5. Военная церковь (Никольская/Полковая) в 1924 г. передана под красноармейский 
клуб [Кривоносов, Скворцова, 2001: 65].

Рис. 4. Кинотеатр «Союзкино», бывшее здание Димитриевской церкви,  
40‑е гг. ХХ в. [ХХ век. Барнаул в фотографиях]

Рис. 5. Знаменская церковь: 1 — на фотографии начала ХХ в. [Барнаул = Barnaul: 
фотоальбом, 2007: 38]; 2 — после закрытия [ХХ век. Барнаул в фотографиях]

Как было отмечено, большая часть зданий храмов решением местных властей за-
крывались и передавались для использования под другие нужды. Необходимо отме-
тить, что нередко процесс изъятия зданий у религиозных общин происходил ввиду не-
возможности ими их содержать из‑за отсутствия для этого необходимых средств. В та-
ких случаях инициатором прекращения пользования здания могли быть как местные 
власти, как в случае со Знаменской церковью (рис. 5), которая согласно постановле-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



94

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

нию № 955 организационного комитета ВЦИК по Алтайскому краю от 10 апреля 1938 г., 
в рамках положительного решения по ходатайству Барнаульского горсовета, была за-
крыта и передана в распоряжение городского совета для использования под культур-
но-просветительские цели ввиду того, что «религиозная община Знаменской церкви 
распалась, здание церкви в настоящее время находится в беспризорном состоянии, раз-
рушается и на объявления горсовета о сдаче здания церкви в аренду … никто не явил-
ся» [Документы по истории, 1999: 156].

В случае со зданием кирхи инициатором отказа от ее использования была местная 
община лютеран, объясняя отказ своей малочисленностью и отсутствием средств на со-
держание. Данное обращение было удовлетворено и решением Барнаульского горис-
полкома РКП(б) (протокол от 30.12.1924) было возбуждено ходатайство о передаче это-
го здания юным пионерам для культурно-просветительских целей [Документы по ис-
тории, 1999: 242–243].

Основная волна закрытия храмов в Барнауле приходится на 1930-е гг., и перепро-
филирования их под новые функции. Согласно отчету председателя исполкома Барна-
ульского горсовета Л. Кузнецова, направленному уполномоченному Совета по делам 
религиозных культов при СНК СССР по Алтайскому краю Селиванову, «сообщалось 
местоположение помещений, ранее занимаемых церквями и молельными домами, ныне 
занимаемыми ведомствами» [Документы по истории, 1999: 343–344]:

1. Мало-Змеевская, 3 — сапожная мастерская (бывшая старообрядческая церковь);
2. Аванесова, 133а — столовая № 25 (бывшая Троицкая церковь). Закрыта в 1934 г., 

с 1947 г. после существенной перестройки здание использовалось под кинотеатр «Ал-
тай» [Кривоносов, Скворцова, 2001: 70];

3. Большая Олонская, 24 — краевой архив НКВД (бывшая Знаменская церковь);
4. Пушкинская, 55 — цирк (бывшая Димитриевская церковь);
5. Мамонотова, 31 — кинопрокат (бывшая кержацкая церковь);
6. Короленко, 55 — крайком госторговли и склад гастронома (бывшая Немецкая 

кирха);
7. Никитинская, 57 — (православная церковь) бывшая Покровская;
8. Ленина, 36 — Барнаульский гарнизон (бывшая Полковая церковь);
9. Ленина, 44 — аптека № 4 (бывший польский костел);
10. 2‑я Алтайская, 23 — общежитие Стройтреста (переоборудована на квартирную 

систему в 1941 г., бывшая Вознесенская церковь);
11. Парк Меланжевого комбината — мастерская по реставрации электроламп Ме-

ланжевого комбината (бывшая кладбищенская церковь);
12. Гоголевская, 114 — жилой дом, перестроенный на квартирную систему в 1937 г. 

(бывшая синагога).
Единственным храмом, который был закрыт на непродолжительное время, являлась 

Покровская церковь. Так, «по решению организационного комитета о закрытии цер-
квей и передаче зданий» № 956 от 10.04.1938 оно было передано в распоряжение город-
ского совета для использования под культурно-просветительские цели. Но уже во вре-
мя Великой Отечественной войны, когда отношение к церкви со стороны власти изме-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



95

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нилось, в 1943 г. было принято решение возобновить работу это храма (рис. 6), и уже 
в январе 1944 г. там были проведены первые службы. Впоследствии именно Покров-
ская церковь долгое время в Барнауле оставалась единственным действующим здани-
ем религиозного культа. Данный факт отмечался в справке, составленной уполномо-
ченным Совета по делам религиозных культов при СНК СССР по Алтайскому краю 
В. Селивановым, «О православных церквях Алтайского края по состоянию на 1 янва-
ря 1960 года» [Алтай, 1999: 402].

Рис. 6. Покровский собор: 1 — установка креста на купол Покровской церкви, 40е гг. ХХ в. 
[ХХ век. Барнаул в фотографиях]; 2 — современный вид Покровского собора

В послевоенное время подход к бывшим зданиям религиозных организаций 
по‑прежнему оставался утилитарным, вследствие чего были снесены следующие 
культовые здания: Старообрядческая Крестовоздвиженская церковь (см. рис. 7) — 
для строительства дороги и трамвайных путей в Нагорную часть города, здание быв-
шей лютеранской кирхи (используемое до этого как склад магазина «Красный») (рис. 
8), на месте которого в ноябре 1977 г., в 60‑летнюю годовщину Октябрьской револю-
ции, был разбит сквер с памятником революционеру М. К. Цаплину.

Важную роль в судьбе зданий бывших церквей и храмов сыграл принятый от 15 
декабря 1978 г. закон РСФСР «Об охране и использовании памятников истории 
и культуры», в рамках исполнения которого была начата работа по включению от-
дельных объектов архитектуры в список памятников культуры и истории, что пред-
усматривало придание им охранного статуса, которое защищало от возможно-
сти уничтожения и предъявляло к текущим собственникам определенные условия 
по их содержанию.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



96

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 7. Крестовоздвиженская старообрядческая церковь  
[ХХ век. Барнаул в фотографиях]

Рис. 8. Лютеранская кирха: 1 — фотография начала ХХ в. [Барнаул = Barnaul:  
фотоальбом, 2007: 42]; 2 — фотография 1969 г.

Во исполнение этого закона органами краевой власти был составлен перечень объ-
ектов охраны регионального значения. В конце 1980‑х гг. в него включили ряд зданий 
Барнаула, рассмотренных в данной работе. На сегодняшний день согласно Единому го-
сударственному реестру объектов культурного наследия (памятников истории и куль-
туры) народов Российской Федерации в него включены следующие здания [Единый го-
сударственный реестр…] (см. табл. 2).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



97

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таблица 2
Объекты культурного наследия Барнаула из числа бывших  

и действующих зданий религиозного культа

№

Наименова-
ние объекта 
культурного 

наследия

Местонахо-
ждение объ-
екта культур-

ного наследия

Категория Орган принятия решения 
о включении

Регистрацион-
ный № объектов 

КИН

1 Знаменская 
церковь

Барна-
ул, Большая 
Олонская 
ул., 24

Регио-
нального 
значения

Решение исполнительного комитета 
Алтайского краевого Совета народ-
ных депутатов «Об отнесении недви-
жимых памятников истории и культу-
ры к категории памятников местного 
значения» № 108 от 24.09.1989

231410037060005

2 Покровская 
церковь

Барнаул, Ни-
китина ул., 137

Регио-
нального 
значения

Постановление Алтайского краево-
го Законодательного Собрания РФ 
«Об историко-культурном наследии 
Алтайского края» № 169 от 28.12.1994

231410037020005

3 Никольская 
церковь

Барнаул, пр. 
Ленина, 36

Регио-
нального 
значения

Решение исполнительного комитета 
Алтайского краевого Совета народ-
ных депутатов «Об отнесении недви-
жимых памятников истории и культу-
ры к категории памятников местного 
значения» № 108 от 24.03.1989

221610413440005

4 Католический 
собор

Барнаул, пр. 
Ленина, 44

Регио-
нального 
значения

Решение исполнительного комитета 
Алтайского краевого Совета народ-
ных депутатов «Об отнесении недви-
жимых памятников истории и культу-
ры к категории памятников местного 
значения» № 108 от 24.03.1989.

221711081820005

5
Крестовоз-
движенская 
церковь

г. Барнаул, 
Сибирский 
просп., 38

Регио-
нального 
значения

Постановление Алтайского краево-
го Законодательного Собрания РФ 
«Об историко-культурном наследии 
Алтайского края» № 169 от 28.12.1994

221210003020005

6

Комплекс: 
женский мо-
настырь Бо-
городицы 
Казанской

Барнаул, про-
езд Канат-
ный, 81

Регио-
нального 
значения

Постановление Алтайского краево-
го Законодательного Собрания РФ 
«Об историко-культурном наследии 
Алтайского края» № 169 от 28.12.1994

221620413940005

7
Ансамбль гор-
нозаводской 
площади, XIX в.

Барнаул: пло-
щадь Спарта-
ка, 10

Феде-
рального 
значения

Указ Президента РФ «Об утвержде-
нии Перечня объектов историческо-
го и культурного наследия федераль-
ного (общероссийского) значения» 
№ 176 от 20.02.1995

221620437220006

После распада СССР в 1991 г. в Российской Федерации происходит изменение по-
литики властей по отношению к религии и религиозным организациям. В Барнауле 
в 1991 г. во время визита патриарха Алексия II на Алтай, здание бывшей Никольской 
церкви, в котором до конца 80‑х гг. ХХ в. размещался клуб Барнаульского летного учи-
лища, было передано общине верующих города, после проведения реставрационных 
работ храму был возвращен изначальный вид.

В 1993 г. был поднят вопрос о возврате религиозным организациям имущества 
(в том числе зданий), которого они были лишены в годы советской власти. Президентом 

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



98

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Российской Федерации Б. Н. Ельциным подписывается распоряжение № 281‑рп «О пе-
редаче религиозным организациям культовых зданий и иного имущества» от 23.04.93. 
В целях его выполнения главой администрации Алтайского края В. Ф. Райфикештом 
было утверждено постановление № 201 от 20 июня 1993 г. «О передаче религиозным ор-
ганизациям культовых зданий и иного имущества». В нем была утверждена програм-
ма осуществления поэтапной передачи в собственность или использование религиоз-
ными организациями культовых зданий и строений. На территории Барнаула плани-
ровалось передать четыре объекта [Алтай, 1999: 446–448] (табл. 3).

Таблица 3
Программа поэтапной передачи культовых объектов края религиозным 

объединениям (Приложение к постановлению администрации края № 201 
от 20.07.93)

№ 
п/п

Наименование и место 
расположения объек-

та строительства

Дата 
строитель-

ства
Использование Условия Порядок и сроки 

передачи

6.
Костел, памятник архи-
тектуры местного зна-
чения, Барнаул

1909–
1910 гг. Аптека № 4

Римско-католическая общи-
на претендует на здание ко-
стела. Чтобы передать зда-
ние, необходимо решить 
перевод аптеки № 4

Во вто-
рую очередь 
(1995–2000 гг.) 

7.

Знаменская церковь, 
памятник архитекту-
ры местного значения, 
Барнаул

1912 г.

Передана 
в пользова-
нии церкви 
в 1992 г.

Проводятся ремонтно-ре-
ставрационные работы Бар-
наульским благочинием

Ведутся ремонт-
но-реставрацион-
ные работы

8.

Крестовоздвиженская 
церковь, памятник ар-
хитектуры местного 
значения, Барнаул

1902 г.

Планетарий 
краевой орга-
низации обще-
ства «Знание»

В дальнейшем по‑прежне-
му может быть использован 
как планетарий

В первую очередь 
1995 г.

9.

Церковь Димитрия Ро-
стовского, памятник 
архитектуры респуб-
ликанского значения, 
Барнаул

1833–
1834 гг.

Общество ин-
валидов Цен-
трального 
района

Барнаульское благочиние 
претендует на право поль-
зования. Здание аварий-
ное, требует ремонта и ре-
ставрации. Нужно государ-
ственное финансирование

Во вторую оче-
редь (1995–
2000 гг.) по требо-
ванию прихожан

Из данного перечня, согласно обозначенным датам, в срок были переданы Знамен-
ская церковь и церковь Димитрия Ростовского. Передача остальных объектов по раз-
ным причинам затянулась вплоть до 2010‑х гг.

Передачи здания костела (см. рис. 9), несмотря на постановление администрации 
Алтайского края, католическая община Барнаула добивалась больше 25 лет. В январе 
1996 г., уже при губернаторе Л. А. Коршунове, краевой центр «Наследие», распоряжав-
шийся памятниками культуры, отказал в передаче здания и вплоть до второго срока 
А. Б. Карлина, очередного главы региона, никаких решений по зданию не принималось. 
В 2013 г. губернатор подписал распоряжение, в соответствии с которым объект дол-
жен был передан католической общине не позднее 3 февраля 2018 г. Но осенью 2017 г. 
А. Б. Карлин отменил все решения и предложил депутатам АКЗС одобрить безвозмезд-
ную передачу здания Барнаулу, которое было принято депутатами. Губернатор пояс-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



99

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нил свое решение тем, что «об этом ходатайствует мэрия. И, к тому же, общественность 
просит не переносить аптеку в другое место» [Скалон, 2019а]. В августе 2019 г. в ходе 
очередного судебного разбирательства между представителями католической общи-
ны и городскими властями арбитражный суд утвердил мировое соглашение, согласно 
которому мэрия Барнаула передаст католикам здание на пр. Ленина, 44 в течение ше-
сти месяцев со дня вступления судебного решения в силу, что и было исполнено в де-
кабре 2019 г. [Скалон, 2019б].

Рис. 9. Здание Римско-католического костела: 1 — фотография начала ХХ в.  
[Барнаул = Barnaul: фотоальбом, 2007: 44]; 2 — современный вид

Рис. 10. Планетарий в бывшем здании Крестовоздвиженской церкви, 60‑е гг. ХХ в.  
[Все только начинается… История Барнаула]

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



100

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Процесс передачи здания бывшей Крестовоздвиженской церкви в распоряжение 
РПЦ также затянулся на несколько десятилетий. Основной проблемой являлась судьба 
планетария, действующего с 1950‑х гг. в здании этой церкви (см. рис. 10). В 2014 г. ад-
министрация города утвердила план мероприятий по передаче здания, в рамках кото-
рого должны были найти новое помещение для планетария до 1 июля 2018 г. В 2019 г. 
для переезда было предложено здание бывшего кинотеатра «Родина», после того как его 
освободит театр кукол «Сказка», временно разместившийся в нем на период реставра-
ционно-строительных работ здания кукольного театра, которые должны были закон-
читься в 2020 г. [Перегудова, 2018].

Необходимо отметить, что, помимо передачи зданий, были сделаны попытки вос-
становления ряда объектов, которые были физически утрачены в советское время, 
на их исторических местах: часовня Александра Невского (2006 г.) на пр. Ленина, храм 
святого Иоанна Предтечи (2017 г.) в Нагорном парке. В 2011 г. администрация Барнау-
ла также передала здание бывшего кинотеатра «Алтай» (которое к тому времени на-
ходилось в аварийном состоянии) Барнаульской епархии, на месте которого до 1939 г. 
располагалась Троицкая церковь. В настоящее время после сноса старой конструкции 
основные строительные работы по возведению нового храма были завершены.

На примере Барнаула отношение к зданиям, изначально принадлежавшим тем либо 
иным конфессиям, в советское время по большей части было утилитарным. В рамках 
проводимой антирелигиозной политики многие храмы были закрыты властями, а так-
же по инициативе местных религиозных общин, не имеющих возможность в сложив-
шихся условиях нести бремя содержания своих зданий. Случаи физического уничто-
жения построек в общей массе были невелики, они вызвались практической потреб-
ностью (новое строительство). Большая часть бывших храмов и церквей была пере-
профилирована под разное хозяйственное назначение. Во второй половине ХХ в., по-
сле переосмысления необходимости сохранения и охраны объектов культурного насле-
дия, в том числе после принятия Закона 1978 г., отношение к бывшим храмам, церквям 
и другим культовым строениям начало меняться, и уже с конца 80‑х — начала 90‑х гг. 
ХХ в. они стали включаются в перечень памятников истории и культуры. В постсовет-
ское время начинается процесс возвращения церковной собственности. На сегодня-
шний день многие сохранившиеся культовые здания Барнаула были переданы как РПЦ, 
так и другим конфессиям и восстановлены ими. Тенденцией 2000‑х гг. также стало вос-
становление раннее физически утраченных объектов с их воссозданием на прежнем 
месте, максимально приближено к оригинальному облику.

Благодарность
Публикация подготовлена при финансовой поддержке РНФ по теме: «Религия 

и власть: исторический опыт государственного регулирования деятельности религи-
озных общин в Западной Сибири и сопредельных районах Казахстана в XIX–XX вв.» 
(проект № 19–18–00023).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
1907 План Барнаула // Старые карты России и зарубежья. URL: http://www.retromap.

ru/m/#141907_53.33677,83.782912 (дата обращения: 07.02.2020).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



101

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Алтай. Годы созидания. 1939–1999. 60 лет Алтайскому краевому Совету народных 
депутатов: сборник документов. Барнаул, 1999. 531 с.

Барнаул = Barnaul: фотоальбом. Барнаул, 2007. 183 с.
Все только начинается… История Барнаула в фотографиях. Барнаул, 2010. 148 с.
Дегтярев Д., Клепиков Е. Тайны кованых оград: об истории ажурных кованых огра-

ждений нашего города // Культура Алтайского края. 2019. № 2. С. 42–43.
Дегтярев Д. С. Историческая микробиография Барнаула (вторая половина XIX — на-

чало XX века). Барнаул, 2019. 216 с.
Документы по истории церквей и вероисповеданий в Алтайском крае: XVII — на-

чало XX вв. Барнаул, 1997. 407 с.
Документы по истории церквей и религиозных объединений в Алтайском крае 

(1917–1998 гг). Барнаул, 1999. 382 с.
Долнаков А. П., Долнакова Е. А., Зотеева Л. А., Степанская Т. М. Памятники архитек-

туры Барнаула. Барнаул, 1982. 160 с.
Единый государственный реестр объектов культурного наследия (памятников ис-

тории и культуры) народов Российской Федерации. URL: https://opendata.mkrf.ru/
opendata/7705851331‑egrkn (дата обращения: 10.02.2020).

Об охране и использовании памятников истории и культуры: Закон РСФСР от 15 дека-
бря 1978 г. // Официальный интернет-портал правовой информации. URL: http://pravo.gov.
ru/proxy/ips/?doc_itself=&nd=102010145&page=1&rdk=1#I0 (дата обращения: 10.02.2020).

К истории лютеранской церкви на Алтае // Евангелическо-лютеранская церковь 
на Алтае. URL: https://www.altay-kirche.ru/ (дата обращения: 10.02.2020).

Кривоносов Я. Е., Скворцова Т. В. Православне храмы Барнаула (1751–2001 гг.). Бар-
наул, 2001. 175 с.

Перегудова Р. Исход Барнаульского планетария. Здесь 30 лет молились и 70 — из-
учали звезды // Политсиб.ру. URL: https://politsib.ru/news/909‑ishod-barnaulskogo-
planetariya-zdes-30‑let-molilis-i-70‑izuchali-zvezdy (дата обращения: 10.02.2020).

Религиозный ландшафт Западной Сибири и сопредельных регионов Центральной 
Азии. Т. 2: ХХ в. Барнаул, 2015. 194 с.

Скалон Н. Католики получили шанс вернуть себе здание костела в центре Барнаула // 
Altapress.ru. URL: https://altapress.ru/politika/story/u-barnaulskih-katolikov-poyavilsya-
shans-vernut-sebe-zdanie-kostela-v-tsentre-goroda-236653 (дата обращения: 10.02.2020).

Скалон Н. Мэрия Барнаула вернет католикам бывший костел в центре города // 
Altapress.ru. URL: https://altapress.ru/realty/story/meriya-barnaula-soglasilas-peredat-
katolikam-zdanie-bivshego-kostela-v-tsentre-goroda-252049 (дата обращения: 10.02.2020).

Храм в руинах. Что осталось от Свято-Троицкой церкви, построенной в Барнау-
ле сто лет назад // Altapress.ru. URL: https://altapress.ru/zhizn/story/hram-v-ruinah-chto-
ostalos-ot-svyato-troitskoy-tserkvi-postroennoy-v-barnaule-sto-let-nazad-87321 (дата об-
ращения: 10.02.2020).

Храмы Алтайского края, находящиеся под угрозой исчезновения XVIII в. — XX в. // 
Красная книга объектов культурного наследия Алтайского края, находящихся под угро-
зой исчезновения. URL: http://library.altspu.ru/redbook/monuments/3 (дата обращения: 
10.02.2020).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



102

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Этнорелигиозные процессы в трансграничном пространстве Западной Сибири, Ка-
захстана и Монголии в контексте государственной политики в XX — начале XXI в. Бар-
наул, 2019. 268 с.

ХХ век. Барнаул в фотографиях. Собрание Веры Будянской. URL: http://retro.moi-
barnaul.ru/ (дата обращения: 10.02.2020).

REFERENCES
1907 Plan Barnaula [1907 plan of Barnaul].  URL: http://www.retromap.

ru/m/#141907_53.33677,83.782912 (accessed February 07, 2020) (in Russian).
Altai. Gody sozidaniia. 1939–1999. 60 let Altaiskomu kraevomu Sovetu narodnykh 

deputatov. Sbornik dokumentov [Altai. Years of creation. 1939–1999. 60 years of the Altai 
regional Soviet of national’s deputies. Collection of documents]. Barnaul, 1999. 531 s.  
(in Russian).

Barnaul = Barnaul: fotoal’bom [Barnaul = Barnaul: photo album]. Barnaul, 2007. 183 s. 
(in Russian).

Vse tol’ko nachinaetsia… Istoriia Barnaula v fotografiiakh [It’s just beginning… The history 
of Barnaul in the photos]. Barnaul, 2010. 148 s. (in Russian).

Degtiarev D., Klepikov E. Tainy kovanykh ograd: ob istorii azhurnykhkovanykh ograzhdenii 
nashego goroda [Secrets of forged fences: about the history of openwork wrought iron fences of 
our city].Kul’tura Altaiskogo kraia [The Altai region culture]. 2019, no 2. S. 42–43 (in Russian).

Degtiarev D. S. Istoricheskaia mikrobiografiia Barnaula (vtoraiapolovina XIX — nachalo 
XX veka) [Historical microbiography of Barnaul (the latter half of the XIX century — in the 
early XX century)]. Barnaul, 2019. 216 s. (in Russian).

Dokumenty po istorii tserkvei i veroispovedanii v Altaiskom krae: XVII — nachalo XX vv. 
[Documents on the history of churches and faiths in the Altai region: XVII — in the early XX 
century]. Barnaul, 1997. 407 s. (in Russian).

Dokumenty po istorii tserkvei i religioznykh ob’edinenii v Altaiskom krae (1917–1998 gg) 
[Documents on the history of churches and religious associations in the Altai region (1917–
1998 years).]. Barnaul, 1999. 382 s. (in Russian).

Dolnakov A. P., Dolnakova E. A., Zoteeva L. A., Stepanskaia T. M. Pamiatniki arkhitektury 
Barnaula [Monuments of architecture of Barnaul]. Barnaul, 1982. 160 s. (in Russian).

Edinyi gosudarstvennyi reestr ob’ektov kul’turnogo naslediia (pamiatnikov istorii i kul’tury) 
narodov Rossiiskoi Federatsii. [Unified state register of cultural heritage objects (historical and 
cultural monuments) of the peoples of the Russian Federation] URL: https://opendata.mkrf.
ru/opendata/7705851331‑egrkn (accessed February 10, 2020) (in Russian).

Ob okhrane i ispol’zovanii pamiatnikov istorii i kul’tury: Zakon RSFSR ot 15 dekabria 
1978 g. [Law of the RSFSR «On the protection and use of historical and cultural monuments’ 
from December 15, 1978 year]. URL:

http://pravo.gov.ru/proxy/ips/?doc_itself=&nd=102010145&page=1&rdk=1#I0 (accessed 
February 10 2020) (in Russian).

Illiustratsii. Chast’ II. K Istorii Liuteranskoi tserkvi na Altae [Illustrations. Part II. On the 
History of the Lutheran Church].Availableat: https://www.altay-kirche.ru/ (accessed February 
10, 2020) (in Russian).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 86–103



103

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Krivonosov Ia. E., Skvortsova T. V. Pravoslavne khramy Barnaula (1751–2001 gg.) [The 
Orthodox churches of Barnaul (1751–2001 years)]. Barnaul, 2001. 175 s. (in Russian).

Peregudova R. Iskhod Barnaul’skogo planetariia. Zdes’ 30 let molilis’ i 70 — izuchali zvezdy 
[Exodus of the Barnaul planetarium. Here they prayed for 30 years and studied the stars for 
70 years]. URL: https://politsib.ru/news/909‑ishod-barnaulskogo-planetariya-zdes-30‑let-
molilis-i-70‑izuchali-zvezdy (accessed February 10, 2020) (in Russian).

Religioznyi landshaft Zapadnoi Sibiri i sopredel’nykh regionov Tsentral’noi Azii. T. 2: ХХh v. 
[Religious Landscape of the Western Siberia and Contiguous Territories of the Central Asia. — 
Volume II: XX centure]. Barnaul, 2015. 194 s. (in Russian).

Skalon N. Katoliki poluchil ishans vernut’ sebe zdanie kostela v tsentre Barnaula [Catholics 
got a chance to regain the Catholic church building in the center of Barnaul]. URL: https://
altapress.ru/politika/story/u-barnaulskih-katolikov-poyavilsya-shans-vernut-sebe-zdanie-
kostela-v-tsentre-goroda-236653 (accessed February 10, 2020) (in Russian).

Skalon N. Meriia Barnaula vernet katolikam byvshii kostel v tsentre goroda [Barnaul city 
hall will return to Catholics the former Catholic Church in the city center]. URL: https://
altapress.ru/realty/story/meriya-barnaula-soglasilas-peredat-katolikam-zdanie-bivshego-
kostela-v-tsentre-goroda-252049 (accessed February 10, 2020) (in Russian).

Khram v ruinakh. Chtoostalos’ ot Sviato-Troitskoi tserkvi, postroennoi v Barnaulesto let 
nazad [The church is in ruins. What remains of the Holy Trinity Church built in Barnaul a 
hundred years ago]. URL: https://altapress.ru/zhizn/story/hram-v-ruinah-chto-ostalos-ot-
svyato-troitskoy-tserkvi-postroennoy-v-barnaule-sto-let-nazad-87321 (accessed February 
10, 2020) (in Russian).

Khramy Altaiskogo kraia, nakhodiashchiesia pod ugrozoi ischeznoveniia XVIII v. — XX v. 
[Church of the Altai region that are under threat of extinction in the XVIII–XX centuries.]. 
URL: http://library.altspu.ru/redbook/monuments/3 (accessed February 10, 2020) (in Russian).

Etnoreligioznye protsessy v transgranichnom prostranstve Zapadnoi Sibiri, Kazakhstana  
i Mongolii v kontekste gosudarstvennoi politiki v XX — nachale XXI v. Barnaul [Ethnoreligious 
processes in the cross-border space of Western Siberia, Kazakhstan and Mongolia in the 
context of state-confessional policy in the XX — the beginning of the XXI centuries], 2019. 
268 s. (in Russian).

XX vek. Barnaul v fotografiiakh. Sobranie Very Budianskoi [Of the ХХ century. Barnaul in 
the photos. Collection Very Budianskoi]. URL: http://retro.moi-barnaul.ru/ (accessed February 
10, 2020) (in Russian).

Цитирование статьи: 
Ожиганов А. Н. Религиозные здания Барнаула в контексте изменений государствен-
но-конфессиональной политики в ХХ — начале XXI в. // Народы и религии Евразии. 
2020. № 2 (23). С. 86–103. 
Citation: 
Ozhiganov A. N. Religious buildings in Barnaul in the context of changes in State and 
Confessional policy in the XX — the early XXI Century. Nations and religions of Eurasia. 
2020. № 2 (23). P. 86–103.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 86–103



104

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116

УДК 27 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–08

Н. В. Чирков

Институт св. Фомы Аквинского (ITA), Жилина (Словакия)

ПРОБЛЕМАТИКА ПЕРЕВОДА И ИНТЕРПРЕТАЦИИ 
ФУНДАМЕНТАЛЬНОЙ БОГОСЛОВСКОЙ ТЕРМИНОЛОГИИ 
НА ПРИМЕРЕ МИССИОНЕРСКОЙ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 
МАТТЕО РИЧЧИ В КИТАЕ

Рассматривается проблематика перевода и интерпретации фундаментальной бого-
словской католической терминологии в лингвистическом аспекте инкультурации хри-
стианства. Католические миссионеры, руководствующиеся стратегией инкультурации 
христианства, предпринимают попытки адаптации текстов Священного Писания, пе-
реводя их на разные языки в целях распространения христианского вероучения сре-
ди нехристианских народов. Автор обращается к задокументированным положениям, 
установленным в ходе реформ Второго Ватиканского собора и регламентирующим пе-
реводы Священного Писания, литургических и церковных текстов на языки нехри-
стианских народов и культур. На примере миссионерской деятельности итальянского 
иезуита Маттео Риччи в Китае автор рассматривает особенности перевода и передачи 
смысла богословских понятий, не имевших аналогий в китайском языке. Для М. Рич-
чи главной стратегией культурной аккомодации христианства в Китае стало изучение 
китайского языка, понимание семантического и культурного значения в целях перево-
да фундаментальных богословских понятий без утраты и деформации главного смыс-
ла христианского учения.

Ключевые слова: Римско-католическая церковь, инкультурация христианства, лин-
гвистический аспект, евангелизация, миссионерская деятельность, стратегия, Второй 
Ватиканский собор, фундаментальная богословская терминология, Маттео Риччи, адап-
тация, перевод, интерпретация, локальные языки, китайский язык.



105

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 104–116

N. V. Chirkov

Institute of St. Tomas Aquinas (ITA), Žilina (Slovakia)

THE ISSUE OF TRANSLATION AND INTERPRETATION 
OF FUNDAMENTAL THEOLOGICAL TERMINOLOGY  
ON THE EXAMPLE OF MISSIONARY ACTIVITIES OF MATTEO 
RICCI IN CHINA

The article discusses the problems of translation and interpretation of fundamental 
theological terminology in the linguistic aspect of the Inculturation of Christianity. Catholic 
missionaries, guided by the strategy of Inculturation of Christianity, are trying to adapt the 
texts of the Holy Bible, translating them into various languages in order to spread Christian 
doctrine among non-Christian peoples. The author refers to the documented provisions 
established during the reforms of the Second Vatican Council and governing translations of 
the Holy Scriptures, liturgical and church texts into the languages of non-Christian peoples 
and cultures. Using the missionary work of Matteo Ricci in China as an example, the author 
examines the problems of translating and transmitting the meaning of theological concepts 
that have no analogies in the Chinese language. The main strategies of M. Ricci for the cultural 
accommodation of Christianity in China was the study of the Chinese language, understanding 
of semantic and cultural significance in order to translate fundamental theological concepts 
without losing or deforming the main meaning of Christian teaching.

Key words: Roman Catholic Church, Inculturation of Christianity, linguistic aspect, 
evangelization, missionary activity, strategy, the Second Vatican Council, fundamental 
theological terminology, Matteo Ricci, adaptation, translation, interpretation, local languages, 
Chinese language.

Чирков Николай Викторович, кандидат философских наук, религиовед, Институт св. 
Фомы Аквинского, Жилина (Словакия). Адрес для контактов: chirkovniko@gmail.com 
Chirkov Nikolai Viktorovich, PhD, religion scholar. Institute of St. Tomas Aquinas, Žilina 
(Slovakia). Contact address: chirkovniko@gmail.com

В стратегии инкультурации христианства значительное место отводится процес-
сам адаптации и перевода Священного Писания, церковной и вероучительной 
литературы на локальные языки, а также применению местных языков в бого-

служении. В переводах христианской вероучительной литературы миссионеры опи-
раются на культурные парадигмы и прибегают к заимствованию понятийного аппа-
рата локальной культуры и религиозных верований местных народов. В процессе пе-
ревода и его адаптации возникают проблемы интерпретации христианской термино-
логии в силу отсутствия во многих культурах эквивалентов, с помощью которых мис-



106

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

сионерам бы удалось без потери основного смысла передать существенные идеи хри-
стианского вероучения.

С момента окончания Второго Ватиканского собора католическая церковь, взявшая 
за основу принцип аджорнаменто1, пытается найти новые стратегии евангелизации 
среди нехристианских народов. За последние два десятилетия в миссиологии Римско-
католической церкви (РКЦ) были пересмотрены положения о переводах Священного 
Писания на локальные языки. Актуальной стала постановка вопроса изучения миссио-
нерами локальных языков. Постепенно в университетах и формационных домах като-
лических миссионерских конгрегаций, помимо преподавания языков, начали вводиться 
образовательные курсы по компаративной лингвистике, психологии языка (реже пси-
холингвистики) и лингвокультурологии. Многие миссионерские конгрегации на сво-
ей базе создают научные центры2, в которых осуществляется подготовка миссионеров 
и переводчиков Священного Писания, вероучительных и богослужебных книг с при-
влечением различных специалистов в области переводоведения.

Переводы Священного Писания, следовательно, и христианской терминологии 
прослеживаются на всем историческом пути развития миссионерской деятельности 
РКЦ. Об этом свидетельствуют записи и дневники первых миссионеров, отправивших-
ся для совершения евангелизации в Китай, Индию, Японию, многие страны Африки 
и др. Миссионеры неизбежно сталкивались с проблемой адаптации переводов в целях 
лучшего донесения основных вероучительных идей нехристианским народам [Чир-
ков, 2018б: 11–19]. Так или иначе, любой случай перевода должен был согласовывать-
ся с высшей церковной властью, чаще всего с Римской курией. Однако стоит отметить, 
что до проведения Второго Ватиканского собора практически отсутствовала не толь-
ко четкая методология перевода, но и целый ряд положений, регламентирующих дан-
ный процесс. Речь идёт непосредственно о задокументированных положениях, кото-
рые появились в ходе реформ Второго Ватиканского собора. На Втором Ватиканском 
соборе было подтверждено положение РКЦ о необходимости осуществления перево-
дов Библии и литургических текстов на местные языки в целях развития миссионер-
ской деятельности церкви [Чирков, 2019: 118–128].

Кратко упомянем некоторые значимые документы, в которых отражены положе-
ния относительно переводческой деятельности Священного Писания и богослужебной 
литературы. Регламентация осуществления переводов Священного Писания на мест-
ные языки изложена в конституции «Sacrosanctum Concilium» [Sacrosanctum Concilium, 
1966: 36.2: 30–31]. Результаты собора повлияли на создание специального института 
РКЦ, контролирующего переводы на соответствие вероучению и отсутствие положе-
ний, противоречащих официальной доктрине церкви. В настоящее время все перево-

1	 От итал. aggiornamento — обновление, усовершенствование, актуализация, отвечающая требовани-
ям современности.

2	 Примером может служит синологический центр вербистов (SVD) в Германии: China-Zentrum e.V. 
(http://www.china-zentrum.de/en/), основанный в 1988 г. Целью данного центра является содей-
ствие диалогу и взаимному обмену между культурами и религиями на Западе и в Китае. Членами 
центра являются католические благотворительные организации, религиозные конгрегации и епар-
хии Германии, Австрии, Швейцарии и Италии.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116



107

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ды богослужебных текстов, молитв и песнопений контролируются местными еписко-
пами и Апостольским Престолом.

Далее стоит отметить догматическую конституцию «Dei Verbum»3, в которой гово-
рится, что для миссионерского послания РКЦ необходимо развитие «уместных и точ-
ных переводов на различные языки» [Dei Verbum, 1965: VI. 22: 297]. Данную задачу РКЦ 
пытается реализовать в сотрудничестве с различными институтами переводов Библии, 
в которых компетентные специалисты, учитывая в процессе перевода особенности 
культуры и языка того или иного народа, стараются подготовить и предоставить в ито-
ге продолжительной работы окончательный перевод, адаптированный для читателя.

Проблематика данной темы также упоминается в  Апостольском обращении 
«Evangelii nuntiandi» римского папы Павла VI, в которой понтифик, указывая на гене-
тическую связь с культурой и традициями локальных народов, подчёркивает важность 
адаптации и приспособления христианского лексикона к языковым реалиям этих на-
родов. Понтифик замечает, что важной составляющей в процессе перевода и адапта-
ции понятий и формулировок католической терминологии является не просто техни-
ческий перевод на местные языки, а передача основополагающих истин посредством 
доступного языка [Evangelii Nuntiandi, 2005: 65]. В данном ключе само понятие «язык» 
должно восприниматься не столько в семантическом или литературном смысле, сколь-
ко в антропологическом и культурном [Evangelii Nuntiandi, 2005: 63].

Необходимо упомянуть Апостольское обращение «Verbum Domini»4 папы Бенедик-
та XVI, в котором он констатирует проблему отсутствия полноценных качественных 
переводов Священного Писания на национальные языки. Перевод Священного Писа-
ния, по мнению понтифика, является не просто технической задачей, где происходит 
переписывание оригинального текста в форму нового языка [Verbum Domini, 2011: 
130]. Ссылаясь на положения Папской Библейской комиссии5, понтифик подчёркива-
ет, что перевод Священного Писания и терминологии неизбежно влечёт за собой смену 
культурного контекста. Это выражено тем, что зачастую понятия не идентичны, а зна-
чение символов разнится, поскольку происходит процесс, в котором сталкиваются две 
отличные друг от друга культуры, с различными традициями интерпретации понятий, 
мышлением и семантикой6. В данном случае, по замечанию папы римского, инкульту-
рацию Евангелия в целях его большей доступности, простоты и понимания для нехри-
стианских народов нельзя подменить процессами поверхностной адаптации или син-
кретическим смешением, где возникает риск утраты оригинальности текстов Еванге-
лия в процессе перевода [Verbum Domini, 2011: 129; Ad Gentes, 1965: 22: 384]. Понтифик 
заявляет, что данный вопрос является актуальным в наше время, требует надлежащего 
изучения и поиска способов его решения. Синод РКЦ видит главное решение данной 
проблемы в подготовке профессиональных специалистов в области перевода Библии 

3	 Лат. О Божественном откровении. 18 ноября 1965 г.
4	 Лат. О Слове Божием в жизни и миссии Церкви. Обнародовано в Риме 30 сентября 2010 г.
5	 Лат. Pontificia Commissio Biblica — комитет кардиналов, отвечающих за сохранение традиции пере-

дачи и интерпретации Священного Писания в РКЦ.
6	 Толкование Библии в Церкви. Папская Библейская комиссия. 15 апреля 1993 г.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 104–116



108

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

на разные языки [Verbum Domini, 2011: 131]. Специалисты должны владеть как теоре-
тическим, так и практическим знанием в лингвистических, теологических, философ-
ских, культурных, социальных и религиоведческих областях знания.

Одним из известных исторических примеров переводов и адаптации христианских 
молитв и текстов Священного Писания служит миссионерская деятельность святых Ки-
рилла и Мефодия, осуществивших перевод текстов Священного Писания, необходи-
мых для богослужения, на славянский язык. При переводе Евангелия с греческого язы-
ка на новый язык они опирались на изучение культуры тех народов, кому собирались 
в последующем проповедовать христианство [Judák, 2016: 13]. В энциклике «Slavorum 
Apostoli» папа Иоанн Павел II говорит, что миссионеры «поместили библейские поня-
тия и категории греческого богословия, не искажая их, в контекст совсем иного истори-
ческого опыта и образа мыслей — это казалось необходимым условием успеха их мис-
сионерской деятельности» [Slavorum Apostoli, 1985: VI]. Подобную практику понтифик 
именует новым методом распространения христианства, заключающимся в инкульту-
рации христианства в новую культуру.

Примеров относительно проблематики переводов и интерпретации христианской 
терминологии много, и каждый случай является уникальным, поскольку касается кон-
кретного локального языка. Описать большинство примеров в рамках одной статьи 
не представляется возможным. По этой причине с целью демонстрации проблемати-
ки перевода и интерпретации фундаментальной богословской терминологии в РКЦ мы 
обратимся к примеру переводческой деятельности как составной части культурной ак-
комодации христианства в Китае иезуитским миссионером М. Риччи.

Миссионерская деятельность итальянского иезуита Маттео Риччи (принял кит. имя 
利瑪竇 (Lì Mǎdòu), Ли Ма-доу, 1552–1610) по адаптации католического вероучения 
для китайцев является историческим примером, результаты которой отражены в со-
временном вокабуляре РКЦ в Китае. Из всех религиозных и философских течений Ки-
тая большое одобрение в работах М. Риччи получило конфуцианство и было призна-
но в качестве доктрины, наиболее совместимой с католическим вероучением [Чирков, 
2014: 113–124]. Иезуиты ориентировали свою миссию на проповедь католичества сре-
ди китайской чиновничьей элиты. Конфуцианство выступало в качестве связующе-
го звена интеллектуального сближения с ней. М. Риччи стал именовать себя «запад-
ным Конфуцием» и акцентировал своё внимание на поисках возможных точек сопри-
косновения между католическим вероучением и конфуцианством [Ломанов, 2002: 82]. 
Первое, что предпринял миссионер, — овладел китайским языком для общения с ки-
тайцами на их родной речи [Xiping, 2009: 142–143]. Руководствуясь культурной акко-
модацией в миссионерской деятельности среди китайцев, М. Риччи предпринял по-
пытку объяснения некоторых основ католического вероучения через отдельные идеи 
конфуцианства.

Синтез католического вероучения и конфуцианских идей, изложенных в 論語 Лунь 
Юй (рус. Суждения и беседы), стал основой уникального памятника католической мис-
сионерской литературы Китая конца XVI — начала XVIII в. — катехизиса, написанного 
в форме диалога между западными и китайскими философами и названного М. Риччи 
天主实录, Тяньчжу Шии (рус. Подлинный смысл Небесного Господа) [Ломанов, 2002: 85]. 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116



109

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Композиция текста Тяньчжу Шии стала итогом размышлений М. Риччи о путях и пер-
спективах проповеди католичества в Китае1.

Перед М. Риччи стояла сложная задача переводов многих библейских понятий на ки-
тайский язык. Отчасти решение данного вопроса он увидел в изучении философии 
и религиозных верований Китая. Детально рассмотрим перевод и интерпретацию сло-
ва «Бог» на китайский язык в католическом контексте. Для интерпретации фундамен-
тальной богословской терминологии в обозначении христианского Бога он заимство-
вал некоторые понятия из китайского языка и его терминологии. Руководствуясь ки-
тайскими обычаями и культурными парадигмами конфуцианства, М. Риччи предло-
жил использовать в качестве адекватного перевода слова «Бог» китайское понятие 上帝 
Shàng-dì (Шанди, дословно: Господин неба)2 и 天主 Tiānzhǔ (Тяньчжу) (Небесный вла-
дыка, Бог)3. Графема 上 shàng означает «верх, высший, вышестоящий, верховный, вы-
сочайший» и иероглиф 帝 dì означает «император, владыка, высшее существо» [БКРС]. 
Таким образом, в совокупности 上帝 Shàng-dì переводится как «Верховный император, 
верховный владыка Неба» и в китайском языке выражает понятие «Абсолюта» — веч-
ной, неизменной и совершенной первоосновы всего существующего, т. е. Бога в хри-
стианской интерпретации [БКРС]. По сути, это обозначение божественного (трансцен-
дентного) начала, перенятое М. Риччи из символики конфуцианской культуры [Xiaolin, 
2005: 138]. Это явилось частью его стратегии в восприятии китайским народом католи-
ческой веры: вместо навязанной идеи о Боге, принесенной миссионерами с запада, та-
кой подход акцентировал внимание и указывал на идею общечеловеческих ценностей, 
которая отчасти постулировалась в трактатах Конфуция [Юань Цюань, 2019: 41]. Пре-
жде всего речь идёт о китайской традиции уважения Неба, имеющей сильное религи-
озное и культурное значение в самосознании китайцев. Этимологически разобрав сло-
ва 天 tiān «небо» и 主 zhǔ «хозяин, владыка», М. Риччи ясно осознавал, что слово «небо» 
является важной составляющей мировосприятия китайского народа. Руководствуясь 
стратегией культурной аккомодации, М. Риччи пытался приспособить обозначение 
христианского Бога для китайцев, именуя Его «Небом и хозяином Неба» [Küng, Ching, 
1999: 107–108]. В китайском языке иероглиф 天 tiān — «небо» состоит из двух элементов 
(ключей): — yī, обозначающего «один, единица» и 大 dà, обозначающего «большой, ве-
ликий», что в совокупности значит «Небо» (дословно — «Великое одно») [БКРС]. Дан-
ное обозначение закрепилось в переводах фундаментальных богословских терминов 
РКЦ и стало активно использоваться в евангелизации католическими миссионерами.

Согласно постановлению римского папы Клемента XI от 1704 г. (которое в 1715 г. 
было усилено его буллой Ex illa die), было установлено использование двух выше упо-
мянутых понятий в контексте христианства. Официально разрешённым стало понятие 
天主 Tianzhu «Господь Неба» [Sakmárová, 2012: 56]. Именно с этого понятия возникло 

1	 В данной работе М. Риччи целенаправленно попытался соединить идею христианского воспитания 
с конфуцианской идеей о моральном совершенствовании. Катехизис Тяньчжу Шии выступает клю-
чевым документом культурной аккомодации и межкультурного диалога, развиваемого иезуитами 
в Китае.

2	 На русский язык возможны переводы: бог, божество, небеса, верховный владыка Неба, небесный 
отец. См. : [大俄汉词典 — 修订版 北京: 商务印书馆, 2001].

3	 В наше время данный перевод чаще всего встречается в канонах Римско-католической церкви.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 104–116



110

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

китайское обозначение католицизма 天主教 tiānzhǔ jiāo, что дословно обозначает «ре-
лигию (вероучение) Небесного Господа». Данное понятие прочно закрепилось в пере-
водах и используется по сей день.

Другим ярким примером проблематики перевода и интерпретации фундаменталь-
ной богословской терминологии является перевод понятия «Троица» на китайский 
язык. На основе естественной теологии, которая рассматривает вопросы абсолютного 
бытия Бога и Его атрибуты, М. Риччи попытался истолковать фундаментальные идеи 
католичества. В своей переводческой деятельности он использовал рациональные ар-
гументы, объясняя китайцам концепции трёх ипостасей Святой Троицы, равных ме-
жду собой, воплощения Бога в своём сыне — Иисусе Христе, Его телесного вознесения 
на небо после крестной смерти [Чирков, 2019: 126–127]. Интересным представляется 
перевод обозначения атрибута единственности Бога (монотеистический тезис, посту-
лируемый в Символе веры). В китайском переводе данное выражение им было пере-
ведено как 一體 yītǐ, т. е. «одна сущность, одно (всё) тело, единый, на равных основани-
ях», т. е. Единый Бог, явленный в трёх ипостасях (на равных основаниях) [БКРС]. Да-
лее, определение атрибута всемогущества Бога (Всемогущий) было переведено как 全
能 quánnéng «всесильный, всемогущий», где графема 全 quán также указывает на со-
вершенность и обозначает приставку все-, весь-, а иероглиф 能 néng выражает мощь, 
силу, способность [Иванов]. В современных католических переводах используется фра-
за 無所不能 wúsuǒbùnéng, что как раз передает значение латинского слова omnipotent — 
Всемогущий [БКРС]. Для китайцев изначально было тяжело понять католическое ве-
роучение, особенно учение о Святой Троице. Поэтому определение из Символа Веры — 
«Три ипостасный или явленный в трёх Лицах» — было несколько упрощено для вос-
приятия китайским народом и переведено как 一含三位 Yīhánsānwèi, что дословно обо-
значает «Единый телом, но обладающий Тремя Личностями» [БКРС].

Имя Иисуса Христа в переводе на китайский язык также заслуживает особого 
внимания. Иисус Христос — имя собственное, которое нужно рассматривать в каче-
стве главного маркера христианства. Имя Иисуса на китайский язык было переведе-
но М. Риччи как 耶稣 基利斯督 Yēsū Jīlìsīdū [Готлиб, Доркина, 2014: 837]. Слово 耶稣 
Yēsū по сути является переводом с греческой формы еврейского слова Иешуа (ивр. ישוע), 
что значит «Помощь Иеговы, Спаситель». Если разобрать слово на составляющие мор-
фемы, то получается, что первый иероглиф 耶 yē означает «отец, батюшка», а второй 
иероглиф 稣 sū означает «оживать, воскресать». В дальнейшем в китайском католиче-
ском лексиконе закрепилось сочетание иероглифов, предложенных М. Ричии: 耶稣 基
利斯督 Yēsū Jīlìsīdū (итал. Jesu Christo), которое используется по сегодняшний день 
[Готлиб, Доркина, 2014: 837]. Что интересно, данный перевод также повлиял на пере-
вод слова «христианство», которое в китайском языке стало обозначаться как 耶稣教 
yēsūjiào — «Вероучение Иисуса Христа».

Обратимся к последней ипостаси Святой Троицы — Святому Духу. На китайский 
язык это понятие было переведено как 圣灵 Shènglíng [Иванов]. М. Риччи старался 
максимально приблизить значение данной ипостаси к китайской реальности, следу-
ет признать, что именно это вызвало большинство разногласий и споров. При перево-
де миссионер столкнулся с проблемой интерпретации понятия Святого Духа как Бога 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116



111

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Святого Духа и его отличия от Бога Отца. Изучив китайский язык и освоив религиоз-
ные составляющие китайской культуры, он предложил использовать сочетание иеро-
глифов 圣灵 Shènglíng, где иероглиф 圣 shèng означает «совершенный, мудрый, пре-
восходный святой, божественный», а иероглиф 灵 líng значит «душа, дух, жизнь, выс-
шая сила» [БКРС].

Христианская Троица (Бог Отец, Бог Сын и Бог Святой Дух) — 圣父 Shèngfù, 圣子 
Shèngzǐ (также переводится как «Сын Неба, Сын императора»), 圣灵 Shènglíng — в ин-
терпретации М. Риччи обозначалась фразой 三位一體 Sānwèi yītǐ [Ломанов, 2002: 86]. 
Декомпозиция фразы указывает на сложение из четырех иероглифов: 三 sān — «три»; 
位 wèi — «позиция, лицо, особа, ипостась». В сочетании они обозначают слово «трёх-
позиционный» («три ипостаси»). Слово 一體 yītǐ обозначает одно «тело, одно целое, все 
как один, единство на равных основаниях, сущность, субстанция» [БКРС]. Если исхо-
дить из этого, то дословно фраза 三位一體 Sānwèi yītǐ переводится как «три лица в од-
ном теле; три в одном; триединый; выступать в трёх ролях) и, согласно христианско-
му контексту, выражает одну из важных основ — вероучение о Святой Троице [Ива-
нов]. Данное обозначение также было признано наиболее соответствующим термино-
логическому аппарату РКЦ, используется в католическом китайском лексиконе вплоть 
до настоящего времени.

Наконец обратимся ещё к одному примеру перевода и интерпретации фундамен-
тального богословского термина на китайский язык. Евхаристия как главное таин-
ство в католической церкви образует центральную идею католического вероучения; 
по этой причине католическим миссионерам было особенно важно донести главную 
идею без утраты смысла. Данный вопрос также вызывал множество споров. В като-
лических переводах слова Евхаристия, Святое Причастие, Вечеря Господня и прича-
щение звучат как 圣餐礼 Shèngcānlǐ [Иванов]. В декомпозиции фразы возникают са-
мостоятельные графемы: 圣 shèng — «мудрец, великий мастер». Также данная графе-
ма имеет религиозное значение, передавая уважительное обращение к почитаемому 
объекту и означая «выдающийся, добродетельный». За ней следует иероглиф 餐 cān, 
обозначающий «еда, пища», а в качестве глагола он передает значение «есть, кушать». 
Последний иероглиф 礼 lǐ (переводится как имя существительное: «этикет, приличие, 
вежливость»; «обряд, церемония, торжество, ритуал»; «подношение, подарок; угоще-
ние». Также 礼 lǐ переводится в качестве глагола: «принимать, угощать, поклоняться 
(кому‑либо), чествовать (кого‑либо)» [БКРС]. Католическими миссионерами было ис-
пользовано сочетание иероглифов 圣 shèng и 餐 cān для обозначения Причастия, при-
чащения в значении религиозного обряда католической церкви. Для обозначения Ев-
харистии в значении таинства католической церкви было установлено использование 
слова 圣餐礼 Shèngcānlǐ, что дословно означает «священный обряд поклонения (телу 
Христа)» [Иванов]. Миссионерами было переведено и адаптировано выражение 圣体 
shèngtǐ, где графема 体 tǐ означает «тело, плоть, субстанция, сущность», указывая тем са-
мым на главный смысл материальной формы (гостия (хлеб), используемая в богослу-
жении РКЦ и посредством евхаристической молитвы пресуществляющаяся в мисти-
ческое тело Христа). В современных католических переводах сохранился данный ва-
риант, так как в нем делается акцент именно на тело как видимую субстанцию. Следу-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 104–116



112

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ет отметить, что в устаревшей форме в китайском конфуцианском лексиконе данное 
словосочетание обозначало особу императора, священную персону. В рамках инкуль-
турации христианства посредством данного понятия миссионерами было интерпрети-
ровано тело Христово как мистическое тело Бога Сына; в китайской интерпретации — 
Сына Владыки Небес [Xiaolin, 2005: 103].

Подобные примеры перевода на китайский язык, ассимиляции и интерпретации ис-
числяются десятками, мы же в рамках данной статьи ограничились лишь вышеприве-
денными в целях демонстрации проблематики рассматриваемого вопроса.

Деятельность в области перевода христианской терминологии на китайский язык, 
начатая М. Риччи, в последующем была развита католическими, православными и про-
тестантскими миссионерами. Стоит отметить, что за последние триста лет китайский 
язык претерпел изменения, которые также отразились на переводческой деятельно-
сти миссионеров. В процессе перевода фундаментальной богословской терминологии 
на китайский язык миссионеры неизбежно сталкивались с проблемой передачи смыс-
ла богословских понятий, не имевших аналогий в китайском языке. В католических 
переводах прочно закрепились многие варианты, предложенные М. Риччи и первыми 
иезуитскими миссионерами, сопричастными к формированию устойчивого католиче-
ского вокабуляра, отчасти повлиявшего на переводческую деятельность православных 
и протестантских миссионеров в Китае. Последователи М. Риччи считали, что целесо-
образно использовать традиционный китайский словарь философских понятий, до-
полняя переводы своими комментариями и разъяснениями нового словоупотребления. 

После смерти М. Риччи проблема перевода и интерпретации христианских понятий 
продолжительное время оставалась открытой для дискуссии. Некоторые католические 
(доминиканцы, францисканцы), а также православные миссионеры полагали, что сле-
дует избегать употребления традиционного китайского лексикона, поскольку это ве-
дёт к «конфуционизации» Священного Писания, сводящегося к описательно-истолко-
вательному переводу Библии, что в результате приводит к естественному искажению 
первоначального смысла, возникновению неточностей, что в свою очередь не отвеча-
ет изначальным задачам евангелизации [Küng, Ching, 1999: 113]. Такова была позиция 
доминиканцев, считавших, что следует нести Евангелие в так называемом чистом виде. 
Совершенно справедливо возникал вопрос: возможно ли это? Возможно ли донести на-
родам нехристианских культур Евангелие, не принимая во внимание культурный кон-
текст того или иного народа? В рассматриваемом историческом примере ответ пред-
ставляется отрицательным. В деятельности первых католических миссионеров по пе-
реводу фундаментальной богословской терминологии РКЦ на китайский язык специ-
фика лингвистического аспекта в инкультурации христианства заключалась прежде 
всего в изучении китайского языка, конфуцианской культуры, философии и ритуалов, 
и лишь в последующей проповеди на китайском. Справедливо отметить, что у миссио-
неров не было другого выбора — они столкнулись с чуждой им культурой, в языке ко-
торой отсутствовали необходимые эквиваленты для точного «чистого» перевода. Про-
блема переводов в Китае, имевшая спорный и неоднозначный характер, выражалась 
в определении границ перевода, т. е. степени возможности точного перевода без утра-
ты смысла. Для М. Риччи как для «первопроходца» — одного из первых европейских 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116



113

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

«синологов» — данная задача стала первой попыткой выполнить перевод, отвечающий 
задачам евангелизации. Говоря иными словами, он видел вызов миссии в изучении ки-
тайского языка, понимания семантического и культурного значения в целях перевода 
фундаментальных богословских понятий без утраты и искажения смысла христианско-
го учения. Безусловно, миссионерская деятельность М. Риччи и его стратегия культур-
ной аккомодации, в частности, перевода католического понятийного аппарата, зало-
жила прочный фундамент для распространения католицизма в Китае.

Известно, что перевод Священного Писания на разные языки для современных бо-
гословов и лингвистов является крайне сложным и дискуссионным вопросом. Для аде-
кватного перевода богословской и литургической литературы на национальные языки 
требуется компетентная подготовка как в языковом, так и в культурном плане. Без учё-
та семантики и прагматики языка перевода невозможно транслировать текст из одной 
культуры в другую без существенных потерь, деформаций исходного смысла и кон-
фликта с языковым сознанием тех, для кого перевод предназначен. Особенное значе-
ние эти обстоятельства имеют, когда дело касается религиозных текстов, в которых не-
достатки перевода могут выступать причиной межрелигиозной конфронтации. С цер-
ковной позиции перевод и интерпретация фундаментальной богословской терминоло-
гии открывает ещё одно проблематическое поле в вопросе эквивалентности перевода, 
в котором, помимо языковых, культурных, философских и стилистических аспектов, 
присутствует проблема святости религиозных текстов и понятий.

Лингвистический аспект инкультурации христианства в миссионерской деятельно-
сти РКЦ является обширной темой, которая требует обстоятельного изучения с пози-
ции религиоведческой и лингвистической компаративистики. Переводческая деятель-
ность в области фундаментальной богословской терминологии сталкивается с разнооб-
разным количеством богословских, культурологических и текстологических проблем. 
Каждый случай перевода и интерпретации христианской терминологии на националь-
ные языки является уникальным, потому как в процесс перевода вступает культурная 
и религиозная составляющая конкретного народа, в жизнеустройстве которого осуще-
ствляется инкультурация христианства. Проблема интерпретации текстов Священно-
го Писания, вероучительной и богослужебной литературы в контексте лингвистиче-
ских и культурно-языковых различий способствует детальному пониманию сущности 
и важности терминологического аппарата, используемого католическими миссионера-
ми в целях евангелизации народов.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
БРКС — Большой русско-китайский словарь: испр. изд. Пекин : Коммерческое 

изд-во, 2001. 2857 с. (大俄汉词典 — 修订版 北京: 商务印书馆, 2001).
БКРС — Большой китайско-русский словарь. URL: https://bkrs.info (дата обраще-

ния: 05.01.2020).
Готлиб О. М., Доркина Ю. В. О переводе библеизмов на китайский язык и их этно-

культурной адаптации // Общество и государство в Китае. М. : ИВ РАН, 2014. Т. XLIV, 
ч. 2. С. 836–841.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 104–116



114

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Иванов П. Православные катехизисы на китайском языке. К проблеме составления 
православного миссионерского русско-китайского словаря // Orthodox.cn. URL: http://
http://www.orthodox.cn/localchurch/200112pivanov_ru.htm/ (дата обращения: 13.01.2020).

Ломанов А. В. Христианство и китайская культура. М. : Восточная литература, 2002. 
446 с.

Чирков Н. В. Инкультурация христианства в контексте межкультурного и межрели-
гиозного диалога Римско-католической церкви // Религиоведение. 2018. № 1. С. 144–155.

Чирков Н. В. Инкультурация христианства в этнические традиции народов в мис-
сионерской деятельности Римско-католической церкви : дис. … канд. филос. наук. Бла-
говещенск, 2019. 224 с.

Чирков Н. В. Межрелигиозный диалог и опыт культурной аккомодации католиче-
ства Маттео Риччи в Китае // Религиоведение. 2014. № 1. С. 113–124.

Чирков Н. В. Развитие концепции взаимосвязи инкультурации христианства и куль-
туры нехристианских народов в послесоборный период РКЦ // Религиоведение. 2018. 
№ 3. С. 11–19.

Юань Цюань. Религиозно-политические отношения между КНР и Ватиканом — Свя-
тым Престолом (1949–1917) : дис. … канд. ист. наук. М., 2019. 223 с.

Ad Gentes. II Ватиканский Собор. Декрет о миссионерской деятельности Церкви. 
1965.

Dei Verbum. Dogmatic Constitution on Divine Revelation. Second Vatican Council. 1965.
Evangelii Nuntiandi. Апостольское обращение Его Святейшества Папы Павла VI 

об евангелизации современного мира. М. : Изд-во Францисканцев, 2002.
Judák V. Boží priatelia: Slovenské martyrologium. Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 2016. 

P. 13.
Küng H., Ching J. Křesťanství a náboženství Číny. Vyšehrad, 1999. 286 p.
Sacrosanctum Concilium. Constitution on the Sacred Liturgy. Second Vatican Council. 

Vatican City, 1963 (in English).
Sakmárová D. Činnosť kresťanských misii v Číne, 1860–1900. Bakalárska práca. Praha : 

Univerzita Karlova v Praze, 2012. 56 p.
Slavorum Apostoli. Энциклика Его Святейшества Папы Римского Иоанна Павла II, 

в память о заслугах святых благовестников Кирилла и Мефодия. Одиннадцать веков 
спустя. Liberia Editrice Vaticana, 1985. VI.

Verbum Domini. Послесинодальное Апостольское обращение Святейшего Отца Бе-
недикта XVI епископату, духовенству, лицам, посвящённым Богу и верным мирянам 
о слове Божием в жизни и миссии Церкви. М. : Изд-во Францисканцев, 2011.

Tailiang Zhou and Hui Li. Catholic Church in China, trans. Zhou Tailiang. Beijing : China 
Intercontinental Press, 2005.

Xiaolin Zhang. 天主實義與中國學統: 文化互動與詮釋 (Tianzhu shiyi yu Zhongguo 
xuetong: wenhua hudong yu quanshi). 張曉林: 學林 Shanghai : Xuelin, 2005. 383 p.

Xiping Zhang. Following the Steps of Matteo Ricci to China. Translated by Ding Deshu & 
Ye Jinping. Beijing : China Intercontinental Press. 2009. 174 p.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116



115

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

REFERENCES
Bol’shoy russko-kitayskiy slovar’: Ispr. izd. [The Great Russian-Chinese Dictionary. 

A revised edition]. Beijing: Commercial Press, 2001. 2857 s. (in Russian).
Bol’shoy kitaysko-russkiy slovar’ [The Great Chinese-Russian Dictionary]. URL: https://

bkrs. info (accessed: January 5, 2020).
Gotlib O. M., Dorkina Yu. V. O perevode bibleizmov na kitaiskii iazyk i ikh etnokul’turnoi 

adaptatsii [Some aspects of the translation of the Bible terms into Chinese and principles 
of their ethno-cultural adaptation]. Obshchestvo i gosudarstvo v Kitae. Vol. XLIV, part II. 
Moscow : IV RAN, 2014. S. 836–841 (in Russian).

Ivanov P. Pravoslavnye katekhizisy na kitaiskom iazyke. K probleme sostavleniia pravo-
slavnogo missionerskogo russko-kitaiskogo slovaria [Orthodox catechisms in Chinese. To the 
problem of compiling an Orthodox missionary Russian-Chinese dictionary]. URL: http://www.
orthodox.cn/localchurch/200112pivanov_ru.htm/ (accessed: January 13, 2020) (in Russian).

Lomanov A. V. Khristianstvo i kitayskaya kul’tura [Christianity and Chinese culture]. M. : 
Vost. lit., 2002. S. 446 (in Russian).

Chirkov N. V. Inkul’turatsiia khristianstva v kontekste mezhkul’turnogo i mezhreligioznogo 
dialoga Rimsko-katolicheskoi tserkvi [The Inculturation of Christianity in the Context  
of Intercultural and Interreligious Dialogues of the Roman Catholic Church]. Religiovedenie 
[Study of Religion]. 2018, no. 1. S. 144–155 (in Russian).

Chirkov N. V. Inkul’turatsiia khristianstva v etnicheskie traditsii narodov v missionerskoi 
deiatel’nosti Rimsko-katolicheskoi tserkvi. Diss. kand. filosof. nauk [The Inculturation  
of Christianity into the ethnic traditions of nations in the missionary activity of the Roman 
catholic church. Ph. D. Thesis in Philosophy]. Blagoveshchensk, 2019. 224 s. (in Russian).

Chirkov N. V. Mezhreligioznyi dialog i opyt kul’turnoi akkomodatsii katolichestva Matteo 
Richchi v Kitae [Interreligious dialogue and cultural accommodation of Catholicism in China 
by Matteo Ricci] Religiovedenie [Study of Religion]. Blagoveschensk, 2014, no. 1. S. 113–124 
(in Russian).

Chirkov N. V. Razvitie kontseptsii vzaimosviazi inkul’turatsii khristianstva i kul’tury 
nekhristianskikh narodov v poslesobornyi period RKTs [Development of the concept of the 
relationship between inculturation of Christianity and culture of non-Christian nations  
in the post-synodal period the Roman Catholic Church] Religiovedenie [Study of Religion]. 
Blagoveschensk, 2018, No. 3. S. 11–19 (in Russian).

Yuan Quan. Religiozno-politicheskie otnosheniia mezhdu KNR i Vatikanom — Sviatym 
Prestolom (1949–1917). Dissertatsiia kand. ist. nauk [Religious-political relations between 
the People’s Republic of China and the Vatican — the Holy See (1949–1917). Ph. D. Thesis  
in History]. Moscow, 2019. 223 s. (in Russian).

Ad Gentes. Dekret o missionerskoy deyatelnosti Tserkvi, II Vatikanskiy Vselenskiy Sobor [Ad 
Gentes. Decree om the Missionary Activity of the Church]. 1965 (in Russian).

Dei Verbum. Dogmatic Constitution on Divine Revelation. Second Vatican Council. 1965. 
297 p.

Evangelii Nuntiandi. Apostolskoe obraschenie Pavla VI ob evangelizatsii sovremennogo 
mira [Evangelii Nuntiandi. Apostolic Exhortation by Pope Paul VI on the evanngelization  
of the modern world]. Moscow : Izdatel’stvo Frantsiskantsev, 2002 (in Russian).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 104–116



116

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Judák V. The God’s Friends: Slovak Martyrologium [Boží priatelia: Slovenské martyrologium]. 
Trnava : Spolok svätého Vojtecha, 2016. P. 13 (in Slovakian).

Küng H., Ching J. Christianity and religion of China [Křesťanství a náboženství Číny]. 
Vyšehrad, 1999, 286 p. (in Czech).

Sacrosanctum Concilium. Constitution on the Sacred Liturgy. Second Vatican Council. 
Vatican City, 1963 (in English).

Sakmárová D. Activity of Christian missions in China, 1860–1900. Bachelor thesis [Činnosť 
kresťanských misii v Číne, 1860–1900. Bakalárska práca]. Praha : Univerzita Karlova v Praze, 
2012. 56 p. (in Slovakian).

Slavorum Apostoli. Entciklika Ego Svjatejshestva Papy Rimskogo Ioanna Pavla II, v pamjat’ 
o zaslugah svjatyh blagovestnikov Kirilla i Mefodija. Odinnadcat’ vekov spustja [The Apostles 
of the Slavs. Encyclical by Pope John Paul II in commemoration of the eleventh centenary of 
the evangelizing work of the Cyril and Methodius]. Liberia Editrice Vaticana. Moskva: Izd-vo 
Frantsiskantsev, 2010 (in Russian).

Verbum Domini. Poslesinodalnoe Apostolskoe obraschenie Svyateyshego Ottsa Benedikta 
XVI [Verbum Domini. Post-synodal apostolic exhortation by Pope Benedict XVI]. Moskva : 
Izdatelstvo Frantsiskantsev, 2011 (in Russian).

Tailiang Zhou and Hui Li. Catholic Church in China, trans. Zhou Tailiang. Beijing : China 
Intercontinental Press, 2005.

Xiaolin Zhang. Catechism (Tianzhu shiyi) and the Chinese sholl system> cultural ineraction 
and interpretation [天主實義與中國學統: 文化互動與詮釋 Tianzhu shiyi yu Zhongguo 
xuetong: wenhua hudong yu quanshi]. Shanghai: Xuelin, 2005. 383 p (in Chinese).

Xiping Zhang. Following the Steps of Matteo Ricci to China. Translated by Ding Deshu & 
Ye Jinping. Beijing: China Intercontinental Press. 2009. 174 p.

Цитирование статьи: 
Чирков Н. В. Проблематика перевода и интерпретации фундаментальной богослов-
ской терминологии на примере миссионерской деятельности Маттео Риччи в Китае // 
Народы и религии Евразии. 2020. № 2 (23). С. 104–116. 
Citation: 
Chirkov N. V. The issue of translation and interpretation of fundamental theological 
terminology on the example of missionary activities of Matteo Ricci in China. Nations and 
religions of Eurasia. 2020. № 2 (23). P. 104–116.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 104–116



117

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 93 
DOI: 10.14258/nreur(2020)2–09

Н. В. Дикова

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

РОЛЬ АРХИЕРЕЕВ В ИНСТИТУЦИОНАЛЬНОМ 
РАЗВИТИИ ОМСКОЙ ЕПАРХИИ И ОСНОВНЫЕ ИТОГИ 
АРХИЕРЕЙСКОГО УПРАВЛЕНИЯ

Анализируются основные итоги архиерейского управления Омской епархии с пе-
риода образования епархии в 1895 г. и вплоть до начала 1917 г. Русская православ-
ная церковь в Российской империи являлась основным политическим институтом 
государства, ей отводилась основная роль в системе духовного управления регио-
ном и реализации политики русификации. В связи с этим становятся актуальными 
исследования основных направлений деятельности Омской епархии и ее правящей 
верхушки — архиереев.

Представлены основные итоги работы восьми правящих архиереев Омской епархии 
в условиях ее институционального становления. Были выделены два периода разви-
тия епархии. Первый период обусловлен становлением епархиальной структуры, бла-
годаря чему были сформированы основные епархиальные органы управления, второй 
период — упорядочиванием церковной жизни епархии, в котором были окончатель-
но сформированы и укомплектованы все органы епархии. Оба периода характеризу-
ются сложностью социально-экономических и политических процессов в регионе, об-
условленных кризисом самодержавия и недостаточностью финансирования епархии, 
нерешенным кадровым вопросом, а также сложной этноконфессиональной ситуаци-
ей. Целью данной статьи является попытка анализа деятельности правящих архиере-
ев и определение их роли в проведении государственно-конфессиональной политики, 
становлении и развитии Омской епархии.

Ключевые слова: Русская православная церковь, епархия, архиерей, викариатство, 
приход.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



118

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131

N. V. Dikova

Altai State University, Barnaul (Russia)

THE ROLE OF HIGH PRIESTS IN THE INSTITUTIONAL 
DEVELOPMENT OF THE OMSK EPARCHY AND THE MAIN 
RESULTS OF HIGH PRIEST’S ADMINISTRATION

In the presented article, the author analyzes the main results of the bishopric administration 
of the Omsk diocese, from the time the diocese was formed in 1895 until the start of the 
revolution in 1917. The Russian Orthodox Church in the Russian Empire was the main 
political institution of the state, it was given the main role in the system of spiritual governance 
of the region and implementation of the Russification policy. In this regard, it becomes relevant 
to study the main activities of the Omsk diocese and its ruling elite — the bishops.

The article presents the main results of the work of the ruling eight bishops of the Omsk 
diocese in the context of the institutional formation of the diocese. Two periods of the 
development of the diocese were distinguished. The first period is determined by the formation 
of the diocesan structure, due to which the main diocesan authorities were formed. The second 
period was the streamlining of the church life of the diocese, in which all the organs of the 
diocese were finally formed and staffed. Both periods are characterized by the complexity of 
the socio-economic and political processes in the region, caused by the crisis of autocracy and 
insufficient funding of the diocese, unresolved personnel issues, as well as a difficult ethno-
confessional situation. The purpose of this article is an attempt to analyze the activities of 
the ruling bishops and determine their role in the conduct of state-confessional policy, the 
formation and development of the Omsk diocese.

Keywords: Russian Orthodox Church, eparchy, high priests, vicariate, parish.

Дикова Нина Викторовна, старший преподаватель кафедры востоковедения, аспи-
рант направления «Отечественная история» Алтайского государственного универси-
тета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: skurikhina-gratis@yandex.ru. 
Dikova Nina Viktorovna, Senior Lecturer, Oriental department, Post-graduate student 
of the direction “History” Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: 
skurikhina-gratis@yandex.ru.

Решение об открытии Омской епархии было принято в 1885 г. в Иркутске на Со-
боре сибирских архипастырей. Решение мотивировалось рядом причин, таких 
как начавшаяся массовая крестьянская колонизация Степного края, как след-

ствие, резкий рост численности новых населенных пунктов и приходов; большой про-
цент казахов-мусульман, сектантов и раскольников в регионе и связанная с этим необ-
ходимость организации миссионерской работы среди них. Немаловажным фактором, 
послужившим основанием для создания новой епархии на юге Западной Сибири, вы-



119

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131

ступила значительная географическая протяженность региона. Тобольская и Томская 
епархии, существовавшие на тот момент, не имели возможности из‑за отсутствия раз-
витой системы транспортных коммуникаций распространять свою работу на столь от-
даленные вновь открываемые приходы.

Омская епархия была учреждена в 1895 г. указом Святейшего Синода. Большая часть 
ее территории охватывала Акмолинскую и Семипалатинскую области Степного гене-
рал-губернаторства. На рубеже XIX–XX вв. в данном этнорегионе Российской импе-
рии происходили существенные трансформации в социально-экономической и поли-
тической сферах, связанных с его интеграцией в общеимперское пространство [Лы-
сенко, 2011: 18]. Очевидно, что институционализация Омской епархии была привяза-
на к динамике социальных процессов, происходивших в Степном крае. Кроме этого, 
с открытием новой церковно-административной единицы связывались надежды Рус-
ской православной церкви на положительное разрешение проблем, связанных с удо-
влетворением религиозных нужд переселенцев и борьбой со старообрядчеством, сек-
тантством и исламом. Огромное значение при этом придавалось должности правяще-
го архиерея, который, по сути, должен был задавать вектор развития епархии и нести 
ответственность за принятие управленческих решений.

В современной отечественной историографии достаточно подробно представлен 
анализ социально-политических процессов, происходивших в Степном крае на рубеже 
XIX–ХХ вв., на фоне которых разворачивалось строительство Омской епархии. Целый 
ряд работ А. В. Ремнева посвящен истории имперского управления азиатских окраин 
Российской империи, вопросам взаимодействия центра и периферии, административ-
ным реформам, направленным на унификацию и централизацию системы управления 
в общеимперских масштабах [Ремнев, 2001]. Динамике социально-политических про-
цессов и общественному движению в Степном крае в период революционных потря-
сений начала ХХ в. накануне революции 1917 г. посвящены исследования Р. С. Буктугу-
товой, которая характеризует в своих работах деятельность политических партий в ре-
гионе, роль и место народно-освободительной борьбы коренного населения Степного 
края и т. д. [Буктугутова, 2007]. Существенно дополняют данное направление историо-
графии исследования Ю. А. Лысенко, посвященные анализу политики Российской им-
перии в отношении казахского кочевого сообщества и его интеграции в общероссий-
ское мусульманское движение [Лысенко, 2016: 101–108]. Роль Омской епархии в соци-
ально-политических процессах, имевших место в Степном крае на рубеже XIX–ХХ вв., 
организация епархиальной жизни накануне революционных потрясений 1917 г. пред-
ставлены в исследованиях В. А. Суховецкого [Суховецкий, 2017].

История Омской епархии достаточно детально представлена в современной исто-
риографии. Ученые уделяют внимание процессам ее институционального развития, 
церковно-приходского, миссионерского, монастырского строительства, кадровым во-
просам и проблемам взаимодействия священнослужителей с прихожанами [Лысенко, 
2011; Ткачев, 2019; Овчинников, 2011; Васильева, 2015; Батурина, 1999; Блинова, 2010].

Отдельным направлением историографии следует считать исследования, посвя-
щенные деятельности епископов Омской епархии с момента ее образования до 1917 г. 
Так, работы С. В. Голубцова посвящены начальному этапу истории Омской епархии 



120

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

и связанному с ним епископу Григорию (Полетаеву), возглавлявшему Омскую кафедру 
в 1895–1900 гг. [Голубцов, 2008]. В исследованиях В. Л. Данилова и М. С. Пингина ана-
лизируется период руководства Омской епархией епископа Гавриила (Голосова) [Да-
нилов, Пингин, 2016]. Акцент в данных работах делается на общественно-политиче-
скую деятельность Гавриила, которую он осуществлял в годы Первой русской револю-
ции 1905–1907 гг.

В целом историографический анализ позволяет сделать вывод о том, что несмотря 
на разработанность многих аспектов истории Омской епархии, всестороннего систем-
ного анализа деятельности всех ее епископов в контексте социально-политических про-
цессов Российской империи не проводилось.

Материалы и методы исследования. Для изучения истории архиерейского управле-
ния Омской епархией в контексте социально-политических процессов Российской им-
перии было привлечено значительное количество источников. Основными из них яв-
ляются делопроизводственные материалы, к числу которых относятся ежегодные епар-
хиальные отчеты епископов Омской епархии Священному Синоду. В них достаточ-
но детально представлен анализ развития епархии за отчетный год, деятельность тех 
или иных органов епархиального управления, структурных подразделений, а также ито-
ги их деятельности. Существенно дополняют данную информацию отчеты благочин-
ных о состоянии вверенных им благочиний, направлявшиеся в Омскую консисторию.

Дополняют делопроизводственную документацию источники справочного характе-
ра. К их числу относится работы служителей Омской епархии, подготовленные в нача-
ле ХХ в., в частности ключаря Омского кафедрального собора, священника К. Ф. Скаль-
ского «Омская епархия: Опыт географического и историко-статистического описания 
городов, сел, станиц и поселков, входящих в состав Омской епархии» (1900 г.) и свя-
щенника, благочинного И. Голошубина «Справочная книга Омской епархии» (1914 г.). 
Данные труды содержат большой статистический и биографический материал о слу-
жителях епархий и действовавших в них приходах и благочиннических округах, дают 
краткие природно-географические описания и характеристики национально-религи-
озного состава населения, проживавшего на территории епархии [Скальский, 1900; Го-
лошубин, 1914].

Ценным источником по истории архиерейского служения в Омской епархии явля-
ется церковное периодическое издание «Омские епархиальные ведомости», издавав-
шееся с 1896 по 1917 г. Ведомости представляют собой комплексный источник, содер-
жащий биографические сведения, нормативно-правовую информацию, тексты мему-
арного характера, результаты литературного творчества, агитационные, просветитель-
ские и рекламные материалы. Источник позволяет получить обширные статистические 
сведения о перемещениях духовенства в пределах Западной Сибири, наградах, наказа-
ниях, порядке замещения должностей, смертности, материальном положении, направ-
лениях деятельности и уровне образования в сословии.

В целом, источниковая база статьи вполне репрезентативна и позволяет решить по-
ставленные исследовательские задачи.

В течение XIX — начала XX в. Степной край как один из административных цен-
тров Западной Сибири был включен в политические и социальные процессы, проис-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131



121

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ходившие в Российской империи. Его население активно интегрировалось в общерос-
сийское общественно-политическое, общественно-религиозное движение, в областях 
и уездах Степного края функционировали ячейки российских политических партий, 
этноэлиты формировали местные политические структуры. Омская епархия, став-
шая центром религиозной жизни региона, не могла оставаться в стороне от происхо-
дивших процессов. При этом следует подчеркнуть, что в условиях господства офици-
альной идеологемы «император — православие — народ», Русская православная цер-
ковь являлась одним из ключевых институтов государства, выполнявших идеологиче-
скую функцию. Данный фактор выступал определяющим в политике омских архиере-
ев, их деятельность отражала политику самодержавия.

Первым руководителем Омской кафедры стал архиепископ Григорий (Полетаев). 
Владыка Григорий успешно окончил Нижегородскую духовную семинарию, а в 1854 г. — 
Казанскую духовную академию. Его опыт управления Туркестанской и Ташкентской 
епархией во многом помог в управлении только что образованной Омской епархии — 
у двух епархий были схожие проблемы: обширность территории, разнородный в ре-
лигиозно-конфессиональном и этническом плане состав населения и непрерывно уве-
личивающееся число переселенцев.

Перед ним стоял ряд важнейших задач — создание фундамента новой епархии, 
а именно епархиальных административных и территориальных структур, подбор ка-
дров священнослужителей, организация благочиннического, церковно-приходско-
го, школьного, храмового строительства и т. д. На новой должности архиепископ Гри-
горий зарекомендовал себя как деятельный человек и талантливый управленец. Сра-
зу по восхождению на кафедру Омской епархии владыка развернул бурную деятель-
ность. За период руководства Омской епархией архиепископа Григория (1895–1901 гг.) 
был успешно решен весь спектр вышеперечисленных задач, таким образом, налаже-
на епархиальная жизнь во всем ее многообразии. Под его руководством состоялось 
оформление епархиальных управленческих структур. Важным фактором управления 
епархией первым архиепископом было его глубокое понимание необходимости деле-
ния территории епархии на благочиннические округа и дальнейшее увеличение ко-
личества приходов. Данная мера должна была облегчить управление обширной Ом-
ской епархией. Так, увеличилось число благочиннических округов с 23 до 27. Вместе 
с тем росло число церквей и приходов, со 160 его увеличилось до 287 приходов [РГИА. 
Ф. 796. Оп. 442. Д. 1965. Л. 12].

Одним из значимых итогов его деятельности стало учреждение «Омских епархиаль-
ных ведомостей» в 1898 г., а также освящение Успенского кафедрального собора, в за-
кладке которого принял участие наследник престола Николай Александрович. С благо-
словения архиепископа Григория были созданы просветительские общества: Общество 
попечения о начальном образовании в г. Омске, Общество хоругвеносцев при Омском 
Успенском кафедральном соборе и Омское епархиальное Братство ревнителей право-
славия, самодержавия, русской народности и христианского благотворения. Братство 
занималось в основном благотворительной деятельностью, собирало пожертвования 
на нужды церквей и переселенцев [Быков, 2009: 5–8].

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



122

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Следует отметить, что в Русской православной церкви для управленцев такого уров-
ня, как архиереи, существовала ротация кадров. Согласно действующему Духовному 
регламенту каждые 3–4 года на смену епископу должен был приходить новый. Таким 
образом, в 1900 г. епископ Григорий был переведен на управление Московским Дон-
ским ставропигиальным монастырем. В 1901 г. на Омскую кафедру был назначен епи-
скоп Сергий (Петров). После окончания Донской духовной семинарии он поступил 
в Московский императорский университет, который успешно закончил в 1891 г. Сра-
зу же после окончания университета владыка приехал на Алтай и служил в Киргизской 
духовной миссии Томской епархии, дослужился до помощника ее начальника, а затем 
вступил в сан архимандрита Омской епархии [РГИА. Ф. 796. Оп. 442. Д. 1965. Л. 12].

Работа епископа Сергия на посту помощника начальника Киргизской миссии опре-
делила акценты в его архиерейской службе. Наряду с текущей работой по поддержанию 
епархиальной жизни владыка Сергий значительное внимание уделял развитию миссио-
нерских епархиальных структур, чья деятельность была направлена против сектант-
ства, раскола и ислама. Действительно, приток крестьян-переселенцев, усиливший-
ся на рубеже XIX–XX вв., привел к обострению конфессионального вопроса в регио-
не. По инициативе епископа Сергия в Омской епархии была усилена позиция Киргиз-
ской антиисламской миссии, к 1901 г. в епархии было открыто девять станов Киргиз-
ской миссии [Лысенко, 2016: 66]. В 1900 г. начала свою деятельность противосектант-
ская миссия, в 1903 г. — противораскольничья [Лысенко, 2011: 125].

С закреплением позиций Русской православной церкви в религиозном простран-
стве Степного края епископ Сергий связывал монастырское строительство. Этот про-
цесс начался в регионе позднее относительно всей Сибири, что объяснялось особен-
ным характером колонизации степного региона, а также более поздним формирова-
нием православного населения на его территории. Монастыри были призваны помочь 
развитию миссионерского дела и оказывать религиозное влияние на русское право-
славное население, а также на мусульманское кочевое население. Так, в 1902 г. была ос-
нована Знаменская миссионерская женская община монахинями Лесницкого женско-
го монастыря Седлецкой губернии на «Святом ключе» рядом с Семипалатинском [Лы-
сенко, 2011: 102]. Она стала общепризнанным центром миссионерства, осуществляв-
шим работу среди женской части казахского общества.

Следующим епископом Омской епархии стал епископ Михаил (Ермаков). Он полу-
чил образование в Киевской духовной академии, которую закончил со степенью кан-
дидата богословия. Затем преподавал в духовных семинариях. Сан епископа получил 
в 1899 г. и был назначен на кафедру в Черниговскую епархию. В 1903 г. был переведен 
на службу в Омскую епархию. Епископ Михаил возглавлял Омскую кафедру с 1903 
по 1905 г. Данный период характеризовался упрочнением епархиального управления, 
при этом акцент был сделан на организацию ежедневной деятельности приходов Ом-
ской епархии.

При владыке Михаиле начал работу омский свечной завод. Это было важным эконо-
мическим предприятием, так как основную массу свечей приходилось заказывать в То-
больске, Томске или Барнауле. По инициативе Михаила почти завершилось строитель-
ство Архиерейского дома с домовой церковью и здания консистории, а в 1904 г. от име-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131



123

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ни Епархиального братства ревнителей православия, самодержавия, русской народно-
сти и христианского благотворения в Омской мужской гимназии была учреждена сти-
пендия имени епископа Григория [Голубцов, 2008: 83].

Развитие капиталистических отношений в Степном крае в конце XIX — начале XX в. 
было отмечено значительными социальными изменениями общества. Стала наблюдать-
ся классовая дифференциация крестьянства, активизировался процесс формирования 
рабочего класса. Хотя в силу особенностей социально-экономического развития эти 
процессы в степных областях начались значительно позже, чем в Европейской России, 
и протекали более медленными темпами. Тем не менее благодаря им и здесь подготав-
ливалась почва для самоопределения и размежевания различных общественных слоев.

К тому же конец заседания на Омской кафедре епископа Михаила совпал по вре-
мени с периодом Русско-японской войны (1904–1905 гг.) и Первой русской революции 
(1905–1907 гг.). В это время наблюдались изменения в рабочем движении, увеличилось 
число выступлений рабочих, недовольных политической и экономической ситуацией. 
Безусловными лидерами стачечного движения в регионе в 1905–1907 гг. являлись ра-
бочие-железнодорожники, на долю которых приходилась практически половина от об-
щего числа забастовок [Буктугутова, 2007: 78]. Наряду со стачками в годы Первой рос-
сийской революции рабочие Степного края участвовали также в сходках, митингах, де-
монстрациях, в создании профсоюзов и других классовых организациях.

Поскольку Русская православная церковь была оплотом православия и призвана 
укреплять самодержавие, то на нее возлагалась борьба с революционными настрое-
ниями. Так, на плечи следующего епископа Гавриила (Голосова) легла ответственность 
за противостояния революционным идеям в регионе. Манифест 17 октября 1906 г., де-
кларировавший создание в стране конституционной монархии и Государственной Думы, 
по своей сути был толчком к упразднению самодержавия в России. Как реакция на по-
пытку упразднения самодержавия стало возникновение черносотенных организаций.

Традиционная «черносотенная позиция» Русской православной церкви была при-
звана укрепить роль самодержавия в стране. Одним из важных аспектов борьбы с рево-
люционными идеями стала пропаганда через «Омские епархиальные ведомости», в ко-
торых объяснялось, что самодержавие — это непреложная истина и главный принцип 
православной жизни. Неоднократно в своих речах, публиковавшихся на страницах 
«Омских епархиальных ведомостей», епископ Гавриил критиковал левые партии, высту-
пал за приоритет русских в Государственной Думе, за монархическое развитие России, 
сохранение русской национальной идеи [Омские епархиальные ведомости, 1908: 28].

По его инициативе в феврале 1906 г. прошел Съезд духовенства первого благочиния 
Петропавловского уезда Акмолинской области Степного края, утвердивший решение 
«О мерах поддержания веры и благочестия», главной целью которого была борьба с со-
циализмом. Формы этой борьбы оставались традиционными: «учительство, священно-
действование и духовное управление» [Данилов, Пингин: 2016]. В 1908 г. в Омске офи-
циально открылся отдел «Союза Русского народа», который должен был документаль-
но оформить черносотенное движение в регионе. На его открытии владыка Гавриил 
произнес речь, в которой призывал объединиться в ряды «Союза» и до смерти стоять 
за традиционные основы русской государственности.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



124

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Период предстоятельства епископа Гавриила совпал по времени с ухудшением по-
ложения епархиальных миссионерских структур. Отметим, что Омская епархия созда-
валась как епархия миссионерская, в то же время Закон о веротерпимости 1905 г. зна-
чительно затруднил миссионерскую деятельность. Хотя в нем и говорилось, что право-
славная церковь являлась господствующей, но на деле этот указ осложнил миссионер-
скую деятельность, не только предоставив свободу проповеди иноверческим органи-
зациям, но и никак не противостоял совращению православных в другую веру, а также 
не оказывал православной церкви ни законодательной, ни материальной поддержки.

Данные причины значительно подорвали миссионерскую деятельность в регионе, 
все держалось на личном энтузиазме священнослужителей [Лысенко, 2009: 150–156]. 
И судя по всему, энтузиазм был велик, так как, несмотря на все трудности, Киргизская 
миссия Омской епархии не просто существовала, но и активно развивалась. Имела не-
плохие результаты и борьба с сектантством: несмотря на редкие случаи отпадения в рас-
кол и сектантство, в основном жители епархии в деле внутренней миссии поддержива-
ли православных священнослужителей, а ко времени увольнения на покой архиеписко-
па Гавриила православное население епархии численно выросло почти в два раза. Бес-
покоясь о православной пастве миссии, организовались регулярные противосектант-
ские полемические беседы, в учебный план миссионерских школ были введены заня-
тия по сектантству [Ткачев, 2019: 62–65].

Укреплению позиций миссионерских структур в Омской епархии способствовало 
и созданное в 1906 г. миссионерское братство. Необходимость создания Братства об-
условливалась несколькими причинами, такими как территориальная разбросанность 
новокрещенных, не позволяющая миссионерам должным образом надзирать за ними; 
казахи, переходившие в православие, изменяли традиционный образ жизни, их нужно 
было приучать к ведению оседлого хозяйства, для этого было бы полезно, если бы мест-
ные жители делились с новообращенными своим опытом и помогали им обустроить 
быт; из‑за обширности территории епархии миссионеры всегда находились в разъез-
дах, а не присутствовали неотлучно в своих станах. По мере сил Братство должно было 
поддерживать Киргизскую миссию и материально. Сфера деятельности Братства была 
обширной: оно знакомило иноверцев с христианским мировоззрением, выдавало но-
вообращенным нуждающимся деньги, помогало устраивать их быт.

В связи с новой волной переселения в 1908 г. под руководством епископа Гавриила 
начало действовать «Особое совещание о церковных нуждах в переселенческих мест-
ностях». Совещание было призвано координировать деятельность Комитета по устрой-
ству церковного быта переселенцев, в состав которого входил председатель — правя-
щий архиерей, члены — губернаторы областей, управляющие государственным имуще-
ством, заведующие переселенческими районами. На них возлагалась задача сбора ин-
формации о выявлении церковных нужд переселенцев, а также выработке общего пла-
на удовлетворения этих нужд [Лысенко, 2011: 75]. Главным видом деятельности коми-
тетов была работа по формированию новых приходов на территории Омской епархии, 
определению их границ и составу населенных пунктов. Работа осуществлялась на ос-
новании «Порядка учреждения новых приходов в переселенческих поселках епархий 
Азиатской России», утвержденного Синодом 22 сентября 1907 г. Так, в результате рабо-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131



125

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ты Комитета по устройству религиозных нужд православного населения и Переселен-
ческого управления Омской епархии в 1908 г. было запланировано к открытию 92 са-
мостоятельных прихода [Лысенко, 2011: 76–77]. Деятельность епископа Гавриила была 
связана и с развитием церковно-школьного образования в Омской епархии. В 1906 г. 
по его инициативе состоялось открытие Омского женского училища и получено согла-
сие Синода на открытие Омской духовной семинарии.

В конце 1911 г. в Омскую епархию получил назначение епископ Владимир (Путя-
та). Светское образование он получил в Александровской военно-юридической акаде-
мии, служил в лейб-гвардии Преображенского полка, владел семью языками, был все-
сторонне развит, но в 1899 г. бросил военную карьеру и поступил в Казанскую духов-
ную академию. С 1902 г. Владимир служил настоятелем церкви при русском посоль-
стве в Риме, откуда был исключен по рекомендации самого папы римского «за соблаз-
нительное поведение». Таким образом, он оказался «сосланным» в Омскую епархию, 
но следует отметить, что в роли архиерея он показал себя как опытный администра-
тор [Лосунов, 2016: 115].

Первое, что предпринял Владимир, это направил прошение в Священный Синод 
об открытии в Омской епархии викариатства. Новая церковно-административная тер-
риториальная единица, входившая в состав епархии во главе с викарием, должна была 
облегчить управление обширной Омской епархией. И в 1911 г. указом Синода в горо-
де Семипалатинске была открыта кафедра «викарного епископа, с присвоения ему на-
именования Семипалатинский» [Омские епархиальные ведомости, 1911, № 23: 1]. Пра-
вящему епархиальному архиерею утверждено было именоваться Омский и Акмолин-
ский. В 1913 г. была открыта вторая викарная Акмолинская кафедра [Омские епархи-
альные ведомости, 1911, № 5: 18]. Архиепископ Омской епархии стал именоваться Ом-
ским и Павлодарским. Второе викариатство было открыто специально для развития 
противосектантской миссии. Таким образом, второе викарианство должно было уси-
лить Киргизскую миссию в деле борьбы с сектами, раскольниками и иноверцами.

В марте 1913 г. епископом Омским и Павлодарским стал Андроник (Никольский). 
Свое архиерейское служение он начал в Японии, епископом Киотским, затем был вика-
рием Новгородской епархии. В 1895 г. окончил Московскую духовную академию со сте-
пенью кандидата богословия. После восшествия на Омскую кафедру владыка обратил 
все силы на улучшение епархиального управления. По его инициативе по всей епархии 
начался сбор сведений о состоянии приходов, введены богослужебные журналы. Имен-
но в период его служения священник Иоанн Голошубин закончил работу над «Спра-
вочной книгой Омской епархии». Данная работа помогла благочинным в дальнейшей 
организации епархиальной деятельности.

Кроме этого, владыка обязал причты вести летописи приходов, предложил включить 
в них сведения о первоначальной истории своего поселка и прихода [Омские епархи-
альные ведомости, 1914, № 24: 10]. Епископ Андроник много путешествовал по епар-
хии, в ходе его поездок было выявлено усиление сектантства. Поэтому по его инициа-
тиве в 1913 г. в Омске были организованы для духовенства епархии миссионерские кур-
сы, призванные помочь разрешить проблему сектантства в регионе. Стало очевидным, 
что открытые викарианства и Киргизская миссия не справлялись должным образом 

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



126

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

с поставленной задачей ограничения распространения исламской и раскольнической 
пропаганды. Таким образом, на местах были организованы миссионерские курсы раз-
ной направленности [Лысенко, 2011: 88].

В 1914 г. Омскую епархию возглавил епископ Арсений (Тимофеев). Он закончил 
Санкт-Петербургскую духовную академию в 1890 г. Управлял Омской епархией всего 
один год — с 1914 по 1915 г., но оставил свой след в ее истории. Епископу Арсению уда-
лось довести до логического завершения проблему наделения землей причтов прихо-
дов Омской епархии и улучшить общественную жизнь приходов посредством органи-
зации при них библиотек, школ, церковных попечительств [Лысенко, 2011: 88].

Последним владыкой в дореволюционной истории Омской епархии стал Сильвестр 
(Ольшевский). Он возглавлял епархию в самый сложный ее период с 1915 по 1920 г. Ро-
дился владыка в 1860 г. и успешно закончил Киевскую духовную академию, затем стал 
епархиальным миссионером в Полтавской епархии, а в 1915 г. был направлен в Ом-
скую епархию. Начало его правления пришлось на период Первой мировой войны, уже 
в 1916 г. из Синода было передано сообщение о том, что «постройку здания Омской се-
минарии, хотя бы частичную, надлежит отложить до наступления более благоприятного 
периода» [Лысенко, 2011: 89]. Сложная международная ситуация внесла свои корректи-
вы в реализацию многих планов по улучшению функционирования Омской епархией.

В периоды чрезвычайных событий истории церковь никогда не оставалась в сто-
роне. В годы Первой мировой войны Омская епархия проявила себя в особой патрио-
тической деятельности — благотворительности. Перед духовенством встала не только 
задача мобилизации паствы, но и материальной и духовной поддержки нуждающихся. 
Местные церковно-попечительские советы во главе с епископом Сильвестром актив-
но способствовали помощи семьям военных, ушедших на фронт, и беженцам. Войско-
вые церкви Омского военного округа принимали участие во Всероссийском церков-
ном сборе (декабрь 1915 г.), который осуществлял помощь раненным воинам, сиротам 
и вдовам военных [Копылов, 1995: 198–201].

Епархиальное преосвященство само подавало пример в деле благотворительности. 
Так, духовенство Омской епархии отчисляло со своего жалования до 2 % на благотво-
рительность. За счет отчисления валового дохода церквей и причтов Омской епархии 
на нужды военного времени за 1915 г. поступило 1645 руб. 54 коп. [Берковская, 2019: 86].

Прихожане по примеру духовенства также принимали участие в благотворитель-
ных мероприятиях, в церквях стояли кружки Красного Креста для сбора средств, по-
сле каждого богослужения любой прихожанин мог пожертвовать какую‑либо сумму. 
Также в 1915 г. был открыт Омский епархиальный попечительский совет по оказанию 
помощи семьям военных [Берковская, 2019: 88]. На совет возлагались следующие обя-
занности: составление списка тех, кто призывался, обследование имущественного по-
ложения семей воинов, изыскание средств для оказания помощи, распределение и вы-
дача пособий нуждающимся и т. д. Особо важным мероприятием попечительского сове-
та была организация посева и уборки урожая в семьях тех, кто ушел на фронт. В 1915 г. 
Омским епархиальным попечительским советом и Братством ревнителей правосла-
вия, самодержавия, русской народности и христианского благотворения был открыт 
приют для детей раненых и увечных воинов. Большую работу проводил Дамский ко-

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131



127

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

митет при Омском епархиальном братстве. Члены Дамского комитета снабжали вои-
нов бельем, табаком, сахаром, чаем, мылом и прочими предметами первой необходи-
мости [Берковская, 2019: 89]. Следует сказать, что в первый год Первой мировой вой-
ны в Омской епархии под руководством правящего архиерея Сильвестра сложилась 
эффективная и разветвленная структура помощи нуждающимся.

Вследствие тяжелого материального положения, когда все силы брошены на военные 
действия, в епархии наблюдался кризис епархиальной жизни. Церковного строитель-
ства в это время практически не происходило, Сельвестр отмечал, что наряду с кадро-
вым вопросом распределение труда в епархии до сих пор не налажено, викарные епи-
скопы проживали вне епархиального города, что еще более осложняло организацию 
управления рабочего процесса епархии [РГИА. Ф. 796. Оп. 442. Д. 2716. Л. 18].

После того, как император Николай II подписал отречение от престола, а власть пе-
решла к Временному правительству, архиепископ Сильвестр направил председателю Го-
сударственной Думы М. В. Родзянко телеграмму с приветствиями. 10 марта 1917 г. Силь-
вестр выступил с обращением к пастве, в которой не выразил протеста против упразд-
нения монархии и поддержал пришедшие к власти новые силы [Елизарова, 2017: 37–41]. 
Такая позиция церкви была связана напрямую с попытками освобождения от чрезмер-
ного государственного контроля. Таким образом, своим отречением Николай II осво-
бодил церковь от присяги ему. В целом, необходимо сказать, что духовенство призна-
вало свержение монархии и поддерживало Временное правительство, но попытки от-
деления от непопулярной политики самодержавия и поддержка новой власти не уси-
лили влияния духовенства на народ. К тому же свержение монархии оставило страну 
без сильной власти, а саму церковь — без поддержки перед новыми революционны-
ми потрясениями.

Таким образом, следует сказать, что в период с 1895 по 1917 г. в Омской епархии слу-
жили 8 епископов. Каждый из них внес свой вклад в развитие Омской епархии. Условно 
мы можем выделить два периода развития епархии: первый период — с 1895 по 1908 г., 
второй период — с 1908 по 1917 г. Первый период характеризуется становлением епар-
хиальной структуры, когда были сформированы основные епархиальные органы управ-
ления. В связи с постоянным притоком населения в епархию наблюдается постоянный 
недостаток церквей и церковнослужителей. Большой процент инородческого населе-
ния, незначительное количество приходов, постоянный недостаток кадров провоци-
ровали развитие в регионе сект разной направленности. Еще более усугублял положе-
ние большой инородческий процент населения в епархии. Важным шагом первого пе-
риода управления архипастырями епархии было повышение роли благочинного, упо-
рядочивание работы приходов, открытие омского свечного завода и женского учили-
ща. Первая русская революция и Русско-японская война существенно подкосили фи-
нансовое обеспечение епархии.

Второй период характеризуется упорядочиванием церковной жизни епархии. Были 
окончательно сформированы и укомплектованы все органы епархии, такие как конси-
стория, епархиальное женское училище, Епархиальный училищный совет, Миссио-
нерский совет, Церковно-строительный комитет, Епархиальное братство. Было от-
крыто два викариатства, причем вторая викариатская кафедра в Акмолинске была от-

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



128

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

крыта с целью борьбы с распространением сектантства, чужой веры и раскольниче-
ства. Первая мировая война и начавшееся революционное движение не позволили за-
вершить все начатое.

Подводя итоги, следует сказать, что каждый епископ, находившийся в тот или иной 
период на кафедре Омской епархии, вкладывал все свои силы и знания в обустройство 
только что сформированной епархии. Также следует отметить, что каждый из них стал-
кивался с одними и теми же проблемами: постоянно увеличивающееся население, не-
равномерное его распределение, большой процент инородцев, сектантов, раскольни-
ков, остро стоял кадровый вопрос, а также недостаточное финансирование епархии, — 
все эти аспекты усложняли управлении епархией.

Благодарность
Работа выполнена в рамках реализации гранта Президента РФ для государствен-

ной поддержки ведущих научных школ Российской Федерации (НШ-2693.2020.6 про-
ект «Государственное регулирование социальных процессов в центральноазиатском 
регионе России имперского и советского периодов»).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Батурина Т. М. Русская православная церковь и крестьянские переселения в Си-

бирь на рубеже XIX–XX вв. : автореф. дис. ... канд. ист. наук. Новосибирск, 1999. 26 с.
Берковская З. Н., Кожевин В. Л. Военно-благотворительная деятельность Омской 

епархии в начальный период Первой мировой войны (1914–1915 гг.) // Вестник Омско-
го гос. ун-та. 2019. № 2 (22). С. 85–91.

Блинова О. В. Социокультурный облик учительства в Западной Сибири в 1880‑х — 
1914 гг. : автореф. дис. ... канд. ист. наук. Омск, 2010. 25 с.

Буктугутова Р. С. Общественное движение в Степном крае в конце XIX — начале 
XX вв. : дис. ... д-ра ист. наук. Омск, 2007. 431 с.

Быков А. А. Благотворительная помощь переселенцам в Западной Сибири (1861–
1917 гг.) // Вестник Томского гос. ун-та. 2009. № 1 (5). С. 5–8.

Васильева А. В. Социокультурный облик православного духовенства в Западной 
Сибири в конце XIX — начале XX вв. : автореф. дис. ... канд. ист. наук. Омск, 2015. 23 с.

Голошубин И. Справочная книга Омской епархии. Омск : Иртыш, 1914. Т. IV. 1250 с.
Голубцов С. В. История Омской епархии: образование Омской епархии. Предстоя-

тельство Преосвященного Григория на Омской кафедре (1895–1900 гг.). Омск : Поли-
граф, 2008. 166 с.

Данилов В. Л., Пингин М. С. История Омской епархии под управлением епископа 
Гавриила (Голосова) // Вестник Омской православной духовной семинарии. 2016. № 1. 
С. 64–71.

Елизарова Н. В. Реакция сибирского духовенства на падение монархии в России // 
Вестник Омской православной духовной семинарии. 2017. № 1 (2). С. 37–41.

Копылов В. А., Милюхин В. П., Фабрика Ю. А. Сибирский военный округ. Первые 
страницы истории (1865–1917). Новосибирск : ГПНТБ СО РАН, 1995. 246 с.

Лысенко Ю. А. Очерки истории Русской православной церкви в Казахстане (XIX — 
начало XX в.). Барнаул : Азбука, 2011. 155 с.

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131



129

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Лысенко Ю. А. Социально-политическое движение в азиатских окраинах Россий-
ской империи накануне революции 1917 г. // Известия Алтайского гос. ун-та. 2016. № 2 
(90). С. 101–108.

Овчинников В. А. Монастыри Русской Православной Церкви на юге Западной Си-
бири: конец XVIII — начало XXI вв. : автореф. дис. … д-ра ист. наук. Кемерово, 2011.  
44 с.

Омск в панораме событий истории и культуры. Омск : Омскбланкиздат, 2016. 344 с.
Омские епархиальные ведомости. 1911. № 23.
Омские епархиальные ведомости. 1913. № 5.
Омские епархиальные ведомости. 1914. № 24.
Проблемы истории местного управления Сибири XVI–XXI веков : материалы V Все-

рос. науч. конф., 26–27 нояб. 2003 г. Новосибирск, 2003. Ч. 1. С. 24–37.
Ремнев А. В.  Западные истоки сибирского областничества // Русская эмигра-

ция до 1917 года — лаборатория либеральной и революционной мысли. СПб., 1997. 
С. 142–156.

Ремнев А. В. Имперское управление азиатскими регионами России в XIX — нача-
ле XX вв.: некоторые итоги и перспективы изучения // Сибирская заимка. № 3. Омск, 
2001. С. 116–128.

Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 796. Оп. 442. Д. 1965.
РГИА. Ф.796. Оп. 442. Д. 2716.
Скальский К. Ф. Омская епархия. Опыт географического и историко-статистиче-

ского описания городов, сел, станиц и поселков, входящих в состав Омской епархии. 
С приложением 24 рисунков и карты. Омск, 1900. VIII, 422 с.

Софронов В. Ю. Миссионерская деятельность Русской Православной Церкви в За-
падной Сибири в конце XVII — начале XX вв. : автореф. дис. ... д-ра ист. наук. Барна-
ул, 2007. 51 с.

Суховецкий В. А. Омская епархия накануне революционных потрясений // Вестник 
Омской православной духовной семинарии. 2017. № 1 (2). С. 16–21.

Ткачев А. А. Киргизская миссия Омской епархии при епископе Гаврииле (Голосове) 
1906–1911 гг. // Инновационное образование и экономика. № 23. Омск, 2019. С. 62–65.

REFERENCES
Baturina T. M. Russkaia pravoslavnaia tserkov’ i krest’ianskie pereseleniia v Sibir’ na 

rubezhe XIX–XX vv. [The Russian Orthodox Church and peasant relocation to Siberia at 
the turn of the XIX–XX centuries]. : avtoreferat dis... kand. ist. nauk. Novosibirsk, 1999. 
26 s. (in Russian).

Berkovskaia Z. N., Kozhevin V. L. Voenno-blagotvoritel’naia deiatel’nost’ Omskoi eparkhii v 
nachal’nyi period Pervoi mirovoi voiny (1914–1915 gg.). [Military charity activities of the Omsk 
diocese in the initial period of the First World War (1914–1915)]. Vestnik Omskogo universiteta 
[Bulletin of Omsk University]. Omsk, 2019. № 2 (22). S. 85–91 (in Russian).

Buktugutova R. S. Obshchestvennoe dvizhenie v Stepnom krae v kontse XIX — nachale XX 
vv. [Social movement in the Steppe region in the late XIX — early XX centuries]. Dis. ... d-ra 
ist. nauk. Omsk, 2007. 431 s. (in Russian).

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



130

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Blinova O. V. Sotsiokul’turnyi oblik uchitel’stva v Zapadnoi Sibiri v 1880‑kh — 1914 gg. 
[Sociocultural appearance of teaching in Western Siberia in the 1880s — 1914] : avtoref. dis. … 
kand. ist. nauk. Omsk, 2010. 25 s. (in Russian).

Bykov A. A. Blagotvoritel’naia pomoshch’ pereselentsam v Zapadnoi Sibiri (1861–1917 gg.) 
[Charitable assistance to immigrants in Western Siberia (1861–1917)]. Vestnik Tomskogo 
Gosudarstvennogo Universiteta. Tomsk, 2009. № 1 (5). S. 5–8 (in Russian).

Danilov V. L., Pingin M. S. Istoriia Omskoi eparkhii pod upravleniem episkopa Gavriila 
(Golosova). [The history of the Omsk diocese under the leadership of Bishop Gabriel 
(Golosov)]. Vestnik Omskoi Pravoslavnoi Dukhovnoi Seminarii [Bulletin Of The Omsk 
Orthodox Theological Seminary]. Omsk, 2016. S. 64–71 (in Russian).

Goloshubin I. Spravochnaia kniga Omskoi eparkhii. [Reference book of the Omsk diocese]. 
Sost., po porucheniiu 7 Eparkh. s’ezda, sviashch. sela Novosel’ia, Tiukalin. uezda, Ioann 
Goloshubin. Omsk : Irtysh, 1914. IV. 1250 s. (in Russian).

Golubtsov S. V. Istoriia Omskoi eparkhii: obrazovanie Omskoi eparkhii. Predstoiatel’stvo 
Preosviashchennogo Grigoriia na Omskoi kafedre (1895–1900 gg.). [History of the Omsk 
diocese: the formation of the Omsk diocese. The Primacy of Bishop Gregory at the Omsk 
Department (1895–1900)]. Omsk, 200. 166 s. (in Russian).

Elizarova N. V. Reaktsiia sibirskogo dukhovenstva na padenie monarkhii v Rossii [The 
reaction of the Siberian clergy to the fall of the monarchy in Russia]. Vestnik Omskoi 
Pravoslavnoi Dukhovnoi Seminarii. Omsk, 2017. № 1 (2). S. 37–41 (in Russian).

Kopylov V. A., Miliukhin V. P., Fabrika Iu. A. Sibirskii voennyi okrug. Pervye stranitsy istorii 
(1865–1917). [Siberian Military District. The first pages of history (1865–1917)]. Novosibirsk, 
1995. 246 s. (in Russian).

Lysenko Iu. A. Ocherki istorii Russkoi pravoslavnoi tserkvi v Kazakhstane (XIX — nachalo 
XX v.). [Essays on the history of the Russian Orthodox Church in Kazakhstan (XIX — 
beginning of XX century)]. Barnaul, 2011. 155 s. (in Russian).

Lysenko Iu. A. Sotsial’no-politicheskoe dvizheniia v aziatskikh okrainakh Rossiiskoi imperii 
nakanune revoliutsii 1917 g. [Socio-political movement in the Asian outskirts of the Russian 
Empire on the eve of the 1917 revolution]. Izvestiia Altaiskogo Gosudarstvennogo Universiteta 
[News of the Altai State University]. Barnaul, 2016. № 2 (90). S. 101–108 (in Russian).

Losunov A. M., Kadyrova E. T., Pershina L. A., Trubitsina L. P. Omsk v panorame sobytii 
istorii i kul’tury. [Omsk in the panorama of events of history and culture]. Omsk, 2016. 344 s. 
(in Russian).

Ovchinnikov V. A. Monastyri Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi na iuge Zapadnoi Sibiri: konets 
XVIII — nachalo XXI vv. [Monasteries of the Russian Orthodox Church in the south of Western 
Siberia: late XVIII — early XXI centuries] : avtoreferat dis... d-ra ist. nauk. Kemerovo, 2011. 
44 s. (in Russian).

Omskie eparkhial’nye vedomosti. [Omsk diocesan sheets]. 1911. № 23. S. 17 (in Russian).
Omskie eparkhial’nye vedomosti. [Omsk diocesan sheets]. 1913. № 5. S. 21 (in Russian).
Omskie eparkhial’nye vedomosti. [Omsk diocesan sheets]. 1914. № 24. S. 19 (in Russian).
Problemy istorii mestnogo upravleniia Sibiri XVI–XXI vekov. [Problems of the history of 

local governance in Siberia of the 16th — 21st centuries]: materialy V vseros. nauch. konf., 
26–27 noiab. 2003 g. Novosibirsk, 2003. Ch. 1. S. 24–37 (in Russian).

Народы и религии Евразии  •  2020  № 2 (23). C. 117–131



131

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Remnev A. V. Imperskoe upravlenie aziatskimi regionami Rossii v XIX — nachale XX vv.: 
nekotorye itogi i perspektivy izucheniia. [Imperial management of the Asian regions of Russia 
in the XIX — early XX centuries: some results and prospects of study]. Sibirskaia zaimka. № 3. 
Omsk, 2001. S. 116–128 (in Russian).

Remnev A. V. Zapadnye istoki sibirskogo oblastnichestva. [Western sources of Siberian 
regionalism]. Russkaia emigratsiia do 1917 goda — laboratoriia liberal’noi i revoliutsionnoi 
mysli [Russian emigration before 1917‑laboratory of liberal and revolutionary thought]. SPb., 
1997. S. 142–156 (in Russian).

Rossiiskii gosudarstvennyi istoricheskii arkhiv. [Russian State Historical Archive]. Fund 
796. Inventory 442. File 1965 (in Russian).

Rossiiskii gosudarstvennyi istoricheskii arkhiv [Russian State Historical Archive]. Fund 
796. Inventory 442. File 2716 (in Russian).

Sofronov V. Iu. Missionerskaia deiatel’nost’ Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi v Zapadnoi Sibiri 
v kontse XVII — nachale XX vv. [Missionary activity of the Russian Orthodox Church in 
Western Siberia in the late XVII — early XX centuries] : avtoref. dis… d-ra ist. nauk. Barnaul, 
2007. 51 s. (in Russian).

Skal’skii K. F. Omskaia eparkhiia. Opyt geograficheskogo i istoriko-statisticheskogo opisaniia 
gorodov, sel, stanits i poselkov, vkhodiashchikh v sostav Omskoi eparkhii. S prilozheniem 24 
risunkov i karty. [Omsk diocese. The experience of geographical and historical-statistical 
descriptions of cities, villages, villages and towns that are part of the Omsk diocese]. Omsk, 
1900. VIII. 422 s. (in Russian).

Sukhovetskii V. A. Omskaia eparkhiia nakanune revoliutsionnykh potriasenii. [Omsk 
eparchy on the eve of revolutionary upheaval]. Vestnik Omskoi Pravoslavnoi Dukhovnoi 
Seminarii. Omsk, 2017. S. 16–21 (in Russian).

Tkachev A. A. Kirgizskaia missiia Omskoi eparkhii pri episkope Gavriile (Golosove) 1906–
1911 gg. [The Kyrgyz mission of the Omsk eparchy under high priest Gabriel (Golosovo) 
1906–1911]. Innovatsionnoe obrazovanie i ekonomika [Innovative education and Economics]. 
Omsk, 2019. № 23. S. 62–65 (in Russian).

Vasil’eva A. V. Sotsiokul’turnyi oblik pravoslavnogo dukhovenstva v Zapadnoi Sibiri v kontse 
XIX — nachale XX vv. [Sociocultural appearance of the Orthodox clergy in Western Siberia 
in the late XIX — early XX centuries] : avtoreferat dis… kand. ist. nauk. Omsk, 2015. 23 s. 
(in Russian).

Цитирование статьи: 
Дикова Н. В. Роль архиереев в институциональном развитии Омской епархии и ос-
новные итоги архиерейского управления // Народы и религии Евразии. 2020. № 2 (23). 
С. 117–131. 
Citation: 
Dikova N. V. The role of high priests in the institutional development of the Omsk eparchy 
and the main results of high priest’s administration. Nations and religions of Eurasia. 2020. 
№ 2 (23). P. 117–131.

Nations and religions of Eurasia  •  2020  № 2 (23). P. 117–131



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ДЛЯ АВТОРОВ

ЖУРНАЛ
«НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ»

Учредителем журнала является кафедра религиоведения России, национальных 
и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государственного уни-
верситета. Издается с 2007 г. как сборник научных статей, а с 2016 г. как научный 
журнал «Мировоззрение населения южной Сибири и центральной Азии в истори-
ческой ретроспективе». С 2017 г. журнал называется «Народы и религии Евразии».

Журнал утвержден Научно-техническим советом Алтайского государственно-
го университета и зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере свя-
зи, информационных технологий и массовых коммуникаций. Свидетельство о ре-
гистрации ПИ № ФС 77–69787 от 18.05.2017 г. ISSN 2307–4671

Периодичность издания: 4 выпуска в год. Журнал издается в печатном и элек-
тронном виде.

Сайт журнала: http://journal.asu.ru/wv
Все работы, поступившие в редколлегию, проходят обязательно рецензирование.
Журнал «Народы и религии Евразии» индексирутся в агрегаторах и базах биб-

лиографической информации:
•	 ERIH PLUS
•	 EBSCO
•	 E-Library.ru
•	 CyberLeninka
•	 OAIsters
•	 ROAR
•	 ROARMAP
•	 OpenAIRE
•	 BASE
•	 ResearchBIB
•	 Socionet
•	 Scholarsteer
•	 World Catalogue of Scientifc Journals
•	 Scilit
•	 Journals for Free
•	 Journal TOC
•	 OAIster
•	 OCLC-WolrdCat
•	 Socolar
•	 JURN
•	 JournalGuid



133

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ТЕМАТИЧЕСКИЕ РУБРИКИ:
➢	 Археология и этнокультурная история
➢	 Этнология и национальная политика
➢	 Религиоведение и государственно-конфессиональные отношения
➢	 Рецензии на книги;
➢	 Информация о конференциях;
➢	 Персоналии;

ТРЕБОВАНИЯ К ОФОРМЛЕНИЮ СТАТЕЙ
Статьи принимаются на русском и английском языках. Для публикации статьи 

в журнале необходимо ее прислать в электронном варианте, а также указать сведения 
об авторе (фамилия, имя, отчество, место работы, должность, ученая степень, ученое 
звание, почтовый адрес, телефон, e-mail). Статья может включать текст до 40 тыс. зна-
ков с пробелами (14 кегль, одинарный интервал, в формате Word: поля: верхнее — 2 см, 
нижнее — 2 см, левое — 2 см, правое — 2 см) и иллюстрации. Стандартный объем ста-
тьи — 0,5 авт. Л. (20 тыс. знаков). Рисунки (фотографии) предоставлять отдельными 
файлами. К статье обязательно прикладывается полный список использованных работ.

Cтатья должна содержать ключевые слова (до 15 слов) и аннотацию на русском 
и английском языках (не менее 1000 знаков без пробелов)

ОБРАЗЕЦ ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ И БИБЛИОГРАФИЧЕСКОГО СПИСКА
Фамилия, имя, отчество автора на русском языке
Название статьи на русском языке
Аннотация (на русском языке не менее 1000 знаков)
Ключевые слова (на русском языке до 15 слов)
Фамилия, имя, отчество автора на английском языке
Название статьи на английском языке
Аннотация (на английском языке не менее 1000 знаком)
Ключевые слова (на английском языке до 15 слов)

ПРИМЕР ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ
УДК 903.2
DOI

И. И. Иванов
Институт востоковедения РАН, Москва (Россия)

ЧЕЛОВЕК И ПРИРОДА В ТРАДИЦИОННЫХ ВОЗЗРЕНИЯХ  
ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ ЮЖНОЙ СИБИРИ1

Целью статьи является изучение восприятие природы в традиционном мировоззре-
нии тюркских и монгольских народов Южной Сибири. Хронологические рамки работы 
охватывают конец XIX — середину XX веков. Выбор таких временных границ вызван, 

1	 Работа выполнена в рамках Программы фундаментальных исследований Президиума РАН «Адап-
тация народов и культур к изменениям природной среды, социальным и техногенным трансформа-
циям) (проект № 07–01–00842а)



134

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

прежде всего, состоянием базы источников по теме исследования. Основными источ-
никами выступают исторические и этнографические материалы. Работа основывает-
ся на комплексном, системно-историческом подходе к изучению прошлого. Методика 
исследования опирается на историко-этнографические методы — научного описания, 
конкретно-исторического и реликта.

Коренные жители Южной Сибири в процессе длительного взаимодействия с окру-
жающей средой и в результате адаптации к ней сформировали наиболее приспособ-
ленную к данным природным условиям культуру. Значительное место в ней отводит-
ся традициям, связанными с экологическими воззрениями и нормами. Основу эколо-
гического сознания народов этого региона составляла идея неразрывной связи чело-
века со средой обитания — родиной, т. е., с тем местом, где он родился, жил и умирал. 
По сути, оно являлось тем пространством, в котором осуществлялась вся жизнедея-
тельность человека. В мышлении верующих природа воспринималась в качестве жи-
вого и чувствующего существа, что нашло отражение и в соответствующем практиче-
ском отношении к ней. В традиционном мировосприятии человек не выделен из при-
роды. Отсутствует жесткая граница между ним и окружающим миром, который в ми-
фологическом сознании как уже отмечалось, имел частичное или полное отождеств-
ление человеку.

Ключевые слова: тюркские и монгольские народы, Южная Сибирь, хакасы, куль-
тура, традиция, человек, природа, экологические воззрения.

I. I. Ivanov
Institute of archaeology and ethnography Siberian branch Russian academy  

of sciences, Novosibirsk (Russia)
MAN AND NATURE IN TRADITIONAL VIEWS OF TYURCO-MONGOLIAN 

PEOPLES OF SOUTH SIBERIA
The aim of the work is to study the perception of nature in the traditional worldview of the 

Turkic and Mongolian peoples of Southern Siberia.
The chronological scope of work covers the end of the XIX — mid XX centuries. 

Selection temporal boundaries caused primarily by the status of the database sources on 
the research topic. The main sources are archival and ethnographic materials. The work 
based on comprehensive, system-historical approach to the study of the past. The research 
methodology based on historical and ethnographic methods — scientific description, the 
specific historical and relic.

The indigenous inhabitants of Southern Siberia, in the process of prolonged interaction 
with the environment and result of adaptation to it, formed the culture most adapted to 
the given natural conditions. A significant place in it given to traditions associated with 
environmental views and norms. The basis of the ecological consciousness of the peoples of 
this region was the idea of an inseparable connection between man and his environment, the 
homeland, that is, with the place where he was born, lived and died. In fact, it was the space 
in which the entire life activity of man. In the thinking of believers, nature perceived as a 
living and sentient being, which reflected in the corresponding practical relation to it. In the 
traditional worldview, man is not isolated from nature. There is no rigid boundary between it 



135

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

and the surrounding world, which, as already noted, in the mythological consciousness, had 
a partial or complete identification with man.

Key words: Turkic and Mongolian peoples, Southern Siberia, Khakas, culture, tradition, 
man, nature, ecological views.

Иванов Иван Иванович, доктор исторических наук, профессор, ведущий научный 
сотрудник сектора религии Востока Института востоковедения РАН, Москва (Рос-
сия). Адрес для контактов: i. i.ivanov @mail.ru 
Ivanov Ivan Ivanovich, doctor of historical Sciences, Professor, leading researcher of the 
sector of religion of the East of the Institute of Oriental studies of RAS, Moscow (Russia). 
contact address: i. i.ivanov @mail.ru

Текст cтатьи на русском языке: Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст

Библиографический список
Библиографические ссылки приводятся в тексте в квадратных скобках: фами-

лия (фамилии), инициалы автора, год публикации, страница (страницы). Например: 
[Иванов, 1962: 62] или [Иванов, Петров, 1997: 39–45]. Указываются все авторы неза-
висимо от их количества. При совпадении фамилий авторов и года издания в ссыл-
ке и списке литературы год издания дополняется буквенным обозначением. Напри-
мер: [Иванов, 1997а: 49; Иванов, 1997б: 14]. После библиографического списка раз-
мещается References.

Образец оформления литературы:
1. Монография:
Леви-Стросс К. Структурная антропология. М., 1983. 432 с.
2. Статья в сборнике:
Кузьмина Е. Е. Конь в религии и искусстве саков и скифов // Скифы и сарматы. М., 

1977. С. 96–119.
3. Статья в журнале
Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Положение христианских общин в Ал-

тайском крае в середине 1960‑х — середине 1970‑х гг. // Религиоведение. 2016. № 1. 
С. 75–83.

4. Автореферат или диссертация:
Соловьев А. И. Погребальные памятники населения Обь-Иртышья в Cредневековье 

(обряд, миф, социум) : дис. … д-ра ист. наук. Новосибирск, 2006. 250 с.
5. Архивные материалы:
Государственный архив Алтайского края. Ф. Р. 1692. Оп. 1. Д. 76.



136

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

6. Интернет-ресурс:
История буддизма в Монголии // Ньяме Шераб Гьялцен [Электронный ресурс]. 

URL: http:// bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-gyalcen.html/ (дата обращения: 
19.10.2016).

7. Издания на иностранном языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass // Journal of 

Archaeological Science. 1995. Vol. 22. P. 429–439 (на англ. яз.).

References
Список “References” (латинизированный список) содержит все публикации списка 

«Научная литература», но в латинизированной форме и расположенные по англ. алфа-
виту. Все сведения о публикациях на кириллице из списка литературы должны быть 
транслитерированы на латинице и переведены на английский язык. Транслитерация 
осуществляется: а — a, б — b, в — v, г — g, д — d, е — e, ё — yo, ж — zh, з — z, и — i, й — 
i, к — k, л — l, м — m, н — n, о — o, п — p, р — r, c — s, т — t, у — u, ф — f, х — kh, ц — 
ts, ч — ch, ш — sh, щ — shch, ъ — ”, ы — y, ь — ’, э — e, ю — yu, я — ya. Данный список не-
обходим для того, чтобы Ваши публикации правильно индексировались в зарубежных 
научных базах данных (Scopus и Web of Science).

Кроме того, обратите внимание, что вместе с транслитерацией дается перевод 
работы на английский язык.

Инструкции для формирования References (латинизированный список)
1) Воспользуйтесь автоматическим транслитератором на сайте «Convert Cyrillic»:
www.convertcyrillic.com/Convert.aspx. В левом столбике (CONVERT FROM) выбе-

рите тот вариант, напротив которого Вы видите правильно отображенную фразу «Рус-
ский язык» — скорее всего, это будет: Unicode [Русский язык]. В правом столбике 
(CONVERT TO) выберите второй вариант: ALA-LC (Library of Congress) Romanization 
without Diacritics [Russkii iazyk]. Скопируйте весь список «Научной литературы» из Ва-
шей статьи в окно левого столбика. Нажмите кнопку Convert посередине. В правом 
окне Вы получите транслитерированный текст. Скопируйте его из окна в файл с Ва-
шей статьей.

2) Примеры оформление литературы и архивных материалов:
1. Монография:
Okladnikov A. P. Liki Drevnego Amura [Faces of the Ancient Amur]. Novosibirsk: Zapadno-

Sibirskoye knizhnoye Publ., 1968, 240 p. (in Russian).
2. Статья в журнале:
Chirkov N. V. Etnos, natsiia, diaspora [Etnos, nation, diaspor]. Religiovedenie [Study of 

Religions]. 2013, no. 4, pp. 41–47 (in Russian).
3. Переводное издание:
Brooking A., Jones P., Cox F. Expert Systems. Principles and Case Studies. Chapman and 

Hall, 1984, 231 p. (Russ. ed.: Brooking A., Jones P., Cox F. Ekspertnye sistemy. Printsipy raboty 
i primery. Moscow: Radio i sviaz» Publ., 1987, 224 p.).



137

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

4. Интернет-ресурс:
Tsentr izucheniya tibetskoy traditsii Yundrung bon [Centre for Studying the Tibetan 

Tradition of Yundrung Bon]. Available at: http://bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-
gyalcen.html/ (accessed August 4, 2013) (in Russian).

5. Диссертация или автореферат:
Ermolina Yu. V. Magiya kak kul’turno-religiozny fenomen. Diss. kand. filos. nauk [Magic as 

Cultural and Religious Phenomenon. Ph. D. Thesis in Philosophy]. Oryol: OSU Publ., 2009, 
155 p. (in Russian).

6. Материалы конференций:
Nesterova T. P. Religiya i politika v 20 veke. Materialy vtorogo Kollokviuma rossiyskikh 

I ital’yanskikh istorikov [Religion and Politics in the 20th century. Proc. of the Second 
Symposium of Russian and Italian Historians]. Moscow, 2005, pp. 17–29 (in Russian.).

7. Архивные материалы:
Gosudarstvennyi arkhiv Altaiskogo kraya [State archive of the Altai Krai]. Fund 1. Inventory 

1. File 664, fol. 33 (in Russian).
8. Иностранный источник (не на английском языке):
Horyna B. Introduction to the Study of Religion [Úvod do religionistiky]. Praha: Oikomene, 

1994, 131 p. (in Czech).
Li Fengmao. Wonderland and Travel: The Imagination of the Immortal World. Beijing: 

Zhonghua shuju, 2010, 468 p. (in Chinese).

Оформление иллюстраций
Иллюстрации (рисунки, фотографии, графики, диаграммы) в текст Word не вне-

дряются и прилагаются в виде отдельных файлов в формате JPG или TIFF. Они дол-
жны быть отсканированными при разрешении не менее 300 dpi. Размер изображений 
не должен превышать 190 х 270 мм. Предметы в поле рисунка должны быть располо-
жены компактно, без неоправданно больших по размеру незаполненных мест. Каж-
дый отдельный предмет (изображение) на каждом рисунке должен иметь порядковый 
номер. Этот номер, как и нивелировочные отметки, надписи, линии сечений, рамки, 
границы раскопов и т. п. должны быть выполнены не вручную, а машинописным об-
разом. Все цифры и надписи на рисунках выполняются шрифтом Arial, не жирным, 
в размере, соответствующем масштабу рисунка. Номера для предметов следует распо-
лагать по их порядку слева-направо и сверху-вниз. Каждая первая ссылка в тексте ста-
тьи на рисунок и на предмет обязательно должны начинаться с номера 1, последующие 
2, 3 и далее. Вторая и последующие ссылки на рисунок или предмет выполняются сво-
бодно. Следует стремиться к тому, чтобы большая часть пояснений с площади самой 
иллюстрации была убрана в подрисуночные подписи.

Авторы статей также сообщают следующие данные, которые публикуются 
в конце каждого номера журнала: Фамилия, имя, отчество (полностью), ученая сте-
пень и звание, место работы и должность, почтовый адрес (с индексом) контактный 
телефон, адрес электронной почты.



138

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Статьи следует высылать по адресу:
656049, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66, Алтайский государственный университет, ка-

федра регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных от-
ношений, Дашковскому Петру Константиновичу.

Электронная почта: dashkovskiy@fpn.asu.ru (c пометкой журнал «Народы и рели-
гии Евразии»).

Контактный телефон: (3852) 296629
Сайт журнала: http://journal.asu.ru/wv



139

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv



Научное издание

НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2020  № 2 (23)

Редактор Л. И. Базина
Подготовка оригинал-макета О. В. Майер

Дизайн обложки: П. К. Дашковский, Ю. В. Плетнева

Журнал распространяется по подписке через каталог АО «Почта России». 
Подписной индекс ПР446. Цена свободная.

Издательская лицензия ЛР 020261 от 14.01.1997.
Подписано в печать 19.05.2020. Дата публикации 05.06.2020

Формат 70х100 / 16. Бумага офсетная.
Усл.‑печ. л. 11.3. Тираж 300 экз. Заказ 164.

Издательство Алтайского государственного университета
Типография Алтайского государственного университета

656049, Барнаул, ул. Димитрова, 66


