
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 1



Издание основано в 2007 г.
Учредитель: ФГБОУ ВО  
«Алтайский государственный университет»
Главный редактор: П. К. Дашковский, доктор 
исторических наук (Россия, Барнаул)
Международный совет:
Ш. Мустафаев, доктор исторических наук, 
академик АН Азербайджана (Азербайжан, Баку)
А. С. Жанбосинова, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
С. Д. Атдаев, кандидат исторических наук 
(Туркменистан, Ашхабад)
Н. И. Осмонова, доктор философских наук 
(Кыргыстан, Бишкек)
Н. Д. Ходжаева, доктор исторических наук 
(Таджикистан, Душанбе)
Ц. Степанов, доктор исторических наук 
(Болгария, София)
А. Х . Атаходжаев, кандидат исторических наук 
(Узбекситан, Самарканд)
З. С. Самашев, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
М. Гантуяа, Ph. D. (Монголия, Улан-Батор)
И. Ёсиро, доктор гуманитарных наук  
(Япония, Токио)
Е. Смоларц, Ph. D. (Германия, Бонн)
Х. Омархали, доктор философских наук 
(Германия, Берлин)
Редакционная коллегия:
Н. Н. Крадин, доктор исторических наук, 
академик РАН (Россия, Владивосток)
С. А . Васютин, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
Н. Л . Жуковская, доктор исторических наук 
(Россия, Москва)
А. П. Забияко, доктор философских наук  
(Россия, Благовещенск)
А. А . Тишкин, доктор исторических наук  
(Россия, Барнаул)
А. В. Поляков, доктор исторических наук 
(Россия, Санкт-Петербург)
Н. А . Томилов, доктор исторических наук 
(Россия, Омск)

Т. Д. Скрынникова, доктор исторических наук 
(Россия, Санкт-Петербург)
О. М. Хомушку, доктор философских наук 
(Россия, Кызыл)
М. М. Шахнович, доктор философских наук 
(Россия, Санкт-Петербург)
Е. С. Элбакян, доктор философских наук  
(Россия, Москва)
Л. И. Шерстова, доктор исторических наук 
(Россия, Томск)
А. Г. Ситдиков, доктор исторических наук 
(Россия, Казань)
М. М. Содномпилова, доктор исторических наук 
(Россия, Улан-Удэ)
К. А . Колобова, доктор исторических наук 
(Россия, Новосибирск)
Е. А . Шершнева (отв. секретарь), кандидат 
исторических наук (Россия, Барнаул)
Редакционный совет:
Л. Н. Ермоленко, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
Ю. А. Лысенко, доктор исторических наук 
(Россия, Барнаул)
Л. С. Марсадолов, доктор культурологии  
(Россия, Санкт-Петербург)
Г. Г. Пиков, доктор исторических наук, доктор 
культурологии (Россия, Новосибирск)
А. В. Горбатов, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
К. А . Руденко, доктор исторических наук  
(Россия, Казань)
А. К. Погасий, доктор философских наук  
(Россия, Казань)
С. А . Яценко, доктор исторических наук  
(Россия, Москва)
С. В. Любичанковский, доктор исторических наук 
(Россия Оренбург)
А. Д. Таиров, доктор исторических наук  
(Россия, Челябинск)
Д. В. Папин, кандидат исторических наук 
(Россия, Новосибирск)
А. В. Бауло, доктор исторических наук  
(Россия, Новосибирск)
И. И. Юрганова, доктор исторических наук 
(Россия, Москва)

Журнал утвержден научно-техническим советом Алтайского государственного университета 
и зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, информационных технологий 
и массовых коммуникаций. Свидетельство о регистрации ПИ № ФС 77–78911 от 07.08.2020 г.  
Все права защищены. Ни одна из частей журнала либо издание в целом не могут быть 
перепечатаны без письменного разрешения авторов или издателя.

Адрес редакции: 656049, Алтайский край, Барнаул, ул. Димитрова, 66, ауд. 312,  
Алтайский государственный университет, кафедра регионоведения России,  
национальных и государственно-конфессиональных отношений.

©  Оформление. Издательство Алтайского государственного университета, 2025



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 1

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



The journal was founded in 2007  
by the Altay State University

Executive Editor:
P. K. Dashkovskiy, doctor of historical sciences 
(Russia, Barnaul)

International Council:
Sh. Mustafayev, doctor of historical sciences, 
аcademician of the Academy of Sciences of 
Azerbaijan (Azerbaijan, Baku),
A. S. Zhanbosinova, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
S. D. Atdaev, candidate of historical sciences 
(Turkmenistan, Ashgabat)
N. I. Osmonova, doctor of philosophical sciences 
(Kyrgyzstan, Bishkek)
N. D. Khodjaeva, doctot of historical sciences 
(Republic of Tajikistan, Dushanbe)
Ts. Stepanov, doctor of historical sciences  
(Bulgariy, Sofiy)
A. Kh. Atakhodjaev, candidate of historical sciences 
(Republic of Uzbekistan, Samarkand)
Z. S. Samashev, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
M. Gantuya, Ph. D. (Mongolia, Ulaanbaatar)
Y. Ikeda, doctor of Humanities (Tokyo, Japan)
E. Smolarts, Ph. D. (Germany, Bonn)
Kh. Omarkhali, doctor of philosophy  
(Germany, Berlin)

Editorial Team:
N. N. Kradin, doctor of Histirical science, 
Academician of the RSA (Russia, Vladivostok).
S. A. Vasyutin, doctor of historical sciences  
(Russia, Kemerovo)
N. L. Zhukovskaya, doctor of historical sciences 
(Russia, Moscow)
A. P. Zabiyako, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Blagoveshchensk)
A. A. Tishkin, doctor of historical sciences  
(Russia, Barnaul)
N. A. Tomilov, doctor of historical sciences  
(Russia, Omsk)
A. V. Poyakov, doctor of historical sciences  
(Russia, Saint-Petersburg)

T. D. Skrynnikova, doctor of historical sciences 
(Russia, St. Petersburg)
O. M. Khomushku, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Kyzyl)
M. M. Shakhnovich, doctor of philosophical 
sciences (Russia, St. Petersburg)
E. S. Elbakyan, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Moscow)
L. I. Sherstova, doctor of historical sciences  
(Russia, Tomsk)
A. G. Sitdikov, doctor of historical sciences  
(Russia, Kazan)
M. M. Sodnompilova, doctor of historical sciences 
(Russia, Ulan-Ude)
K. A. Kolobova, doctor of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
E. A. Shershneva (executive secretary), candidate  
of historical sciences (Russia, Barnaul)

Editorial Council:
L. N. Ermolenko, doctor of historical sciences 
(Russia, Kemerovo)
Yu. A. Lysenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Barnaul)
L. S. Marsadolov, doctor of Culturology  
(Russia, St. Petersburg)
G. G. Pikov, doctor of historical sciences, doctor  
of cultural studies (Russia, Novosibirsk)
A. V. Gorbatov, doctor of historical sciences  
(Russia, Kemerovo)
K. A. Rudenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Kazan)
A. K. Pogasiy, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Kazan)
S. A. Yatsenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Moscow)
S. V. Lyubichankovsky, doctor of historical sciences 
(Russia, Orenburg)
A. D. Tairov, doctor of historical sciences  
(Russia, Chelyabinsk)
D. V. Papin, candidate of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
A. V. Baulo, doctor of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
I. I. Yurganova, doctor of historical sciences (Russia, 
Moscow)

Approved for publication by the Joint Scientific and Technical Council of Altai State University. All rights 
reserved. No publication in whole or in part may be reproduced without the written permission of the authors 
or the publisher. The magazine is registered by the Federal Service for Supervision of Communications, 
Information Technologies and Mass Communications. Registration certificate PI No ФС 77–78911. 
Registration date 07.08.2020.
Editorial Office Address: 656049, Altai Region, Barnaul, Dimitrova St, 66, Office 312, Altai State University, 
Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional Relations.

© Altai State University Publisher, 2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 1

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Федорук О. А ., Федорук А . С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс 
могильника Фирсово‑14 (материалы раскопок 2020 г.) ..............................................................7
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения 
на курганных камнях тагарского могильника у горы Тепсей................................................ 29
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: 
оформление могилы необработанными камнями и связанные с ними  
представления..............................................................................................................................................47

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-
монгольских народов Сибири............................................................................................................. 70
Степанова О. Б.,  Караваев Э. Ф.  Представления о времени в традиционном 
мировоззрении селькупов..................................................................................................................... 86
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, 
Китая, Монголии: традиция и современность...........................................................................100

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме.............................. 113
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное 
общество: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в........ 137
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: 
особенности формирования и тенденции развития................................................................ 151
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы 
и конфессионимы до религий и конфессий: вызовы академическому 
религиоведению.......................................................................................................................................170
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах 
в России в начале XX в........................................................................................................................... 193
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских 
епархиальных ведомостей».................................................................................................................210
Дашковский П. К., Траудт Е. А . Православные общины Бурятской АССР 
в условиях изменения советской вероисповедной политики во второй 
половине 1980‑х — начале 1990‑х гг................................................................................................. 227

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................256



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 1

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex  
of the Firsovo-XIV burial ground (materials of the 2020 excavations)..........................................7
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones  
of the Tagar burial ground near Mount Tepsey.................................................................................. 29
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related  
concepts...........................................................................................................................................................47

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples  
of Siberia......................................................................................................................................................... 70
Stepanova O. B.,  Karavaev Е. F.  Ideas of time in the traditional worldview  
of the selkups................................................................................................................................................. 86
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia,  
China, and Mongolia: tradition and modernity...............................................................................100

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism............................................. 113
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular 
society: socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries.... 137
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: 
Features of Formation and Development Trends............................................................................ 151
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and 
Confessional names before Religions and Confessions: Challenges to Academic 
Religious Studies.........................................................................................................................................170
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-
Catholic Communities in Russia in the early Twentieth Century.............................................. 193
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut 
Diocese Gazette...........................................................................................................................................210
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the 
context of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s  
and early 1990s........................................................................................................................................... 227

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 256



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел I 
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ 
ИСТОРИЯ

УДК 903.59
DOI 10.14258/nreur(2025)1–01

О. А. Федорук

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

А. С. Федорук, Д. В. Папин

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия); 
Институт археологии и этнографии Сибирского отделения 
Российской академии наук, Барнаул (Россия)

АНДРОНОВСКИЙ (ФЕДОРОВСКИЙ) КОМПЛЕКС 
МОГИЛЬНИКА ФИРСОВО-XIV  
(МАТЕРИАЛЫ РАСКОПОК 2020 Г.)

Статья посвящена введению в научный оборот и интерпретации материалов андро-
новской (федоровской) культуры, полученных в ходе раскопок 2020 г. могильника Фир-
сово-XIV, находящегося в Первомайском районе Алтайского края, недалеко от с. Фирсо-
во. В результате полевых работ удалось изучить 10 захоронений эпохи развитой брон-
зы, содержащих останки 13 индивидов: три погребения были парными, остальные оди-
ночные. Пять захоронений содержали останки детей, четыре погребения — взрослых 
индивидов, в одном погребении были захоронены женщина и ребенок. Кроме того, 
в межмогильном пространстве было обнаружено несколько отдельно стоящих сосу-
дов, также относящихся к андроновскому комплексу.

Полученные материалы в целом демонстрируют однородность погребального обря-
да андроновского населения, оставившего данный памятник. Исследованные в 2020 г. 
могилы продолжают цепочки ранее изученных погребений. Способы погребения, 
позы умерших, а также погребальный инвентарь типичны для андроновской культуры.

Исследование новых захоронений позволило более детально изучить некоторые эле-
менты и дополнить имеющиеся сведения о погребальном обряде андроновского насе-
ления Барнаульского Приобья. Дальнейшее полевое исследование памятника остает-
ся крайне перспективным для получения целостного представления о материальной 



8 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

культуре и мировоззрении древнего населения, а также в связи с опасностью дальней-
шего разрушения памятника вследствие активного хозяйственного освоения близле-
жащих территорий.

Ключевые слова: андроновская (федоровская) культура, украшения, костюм, по-
гребальный обряд, степной и лесостепной Алтай.

Для цитирования: 
Федорук О. А., Федорук А. С., Папин Д. В. Андроновский (федоровский) комплекс мо-
гильника Фирсово-XIV (материалы раскопок 2020 г.) // Народы и религии Евразии. 
2025. T. 30. № 1. С. 7–28. DOI 10.14258/nreur(2025)1–01.

О. A. Fedoruk

Altai State University, Barnaul (Russia)

A. S. Fedoruk, D. V. Papin

Altai State University, Barnaul (Russia); Institute of Archeology and Ethnography SB RAS, 
Barnaul, (Russia)

ANDRONOVO (FEDOROVO) COMPLEX  
OF THE FIRSOVO-XIV BURIAL GROUND  
(MATERIALS OF THE 2020 EXCAVATIONS)

The article presents a scholarly examination of the integration of materials from the 
Andronovo (Fedorovo) culture into academic discourse, particularly those uncovered during 
the 2020 excavations at the Firsovo-XIV burial ground in the Pervomaysky district of Altai 
krai, adjacent to the village of Firsovo. The fieldwork encompassed the analysis of 10 burials 
from the developed Bronze Age, revealing the remains of 13 individuals, which included three 
paired burials and seven single burials. Notably, five of these burials contained the remains 
of children, while four were of adults, and one burial featured both a woman and a child. 
Furthermore, several free-standing vessels associated with the Andronovo complex were 
identified in the inter-grave spaces.

The findings underscore a significant homogeneity in the burial practices of the Andronovo 
population represented at this site. The graves examined in 2020 contribute to the continuum 
of previously studied burials, demonstrating consistent burial methods, postures of the 
deceased, and burial inventories that are characteristic of the Andronovo culture. The analysis 
of these new burials facilitates a more nuanced understanding of specific elements, thereby 
enhancing the existing body of knowledge regarding the burial rites of the Andronovo 
population in the Barnaul Ob region. Ongoing field research at this site presents substantial 



9Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

potential for achieving a comprehensive understanding of the material culture and worldview 
of the ancient inhabitants, particularly in light of the threats posed by ongoing economic 
development in the surrounding areas, which may result in further degradation of the site.

Keywords: Andronovo (Fedorovо) culture, jewelry, costume, funeral rite, steppe and 
forest-steppe Altai.

For citation: 
Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. Andronovo (fedorovo) complex of the Firsovo-XIV 
burial ground (materials of the 2020 excavations). Nations and religions of Eurasia. 2025. 
Vol. 30. No 1. P. 7–28 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)1–01.

Федорук Ольга Александровна, кандидат исторических наук, младший научный 
сотрудник Лаборатории междисциплинарного изучения археологии Западной 
Сибири и Алтая, доцент кафедры регионоведения России, национальных 
и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государственного 
университета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: olunka.p@mail.ru; https://
orcid.org/0000–0002–1861–6781 
Федорук Александр Сергеевич, кандидат исторических наук, старший научный 
сотрудник Лаборатории междисциплинарного изучения археологии Западной 
Сибири и Алтая Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия); 
научный сотрудник Барнаульской лаборатории археологии и этнографии Южной 
Сибири Института археологии и этнографии Сибирского отделения Российской 
академии наук, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: fedorukas@mail.ru, https://
orcid.org/0000–0002–9825–1822 
Папин Дмитрий Валентинович, кандидат исторических наук, ведущий научный 
сотрудник Лаборатории междисциплинарного изучения археологии Западной 
Сибири и Алтая Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия); 
заведующий Барнаульской лабораторией археологии и этнографии Южной Сибири 
Института археологии и этнографии Сибирского отделения Российской академии 
наук, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: papin@mc.asu.ru; https://orcid.
org/0000–0002–2010–9092 
Olga Aleksandrovna Fedoruk, Candidate of Historical Sciences, junior researcher of the 
Laboratory for interdisciplinary study of the Archeology of Western Siberia and Altai, 
dotsent kafedry regionovedeniya Rossii, natsional'nykh i gosudarstvenno-konfessional'nykh 
otnosheniy Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: olunka.p@mail.ru; 
https://orcid.org/0000–0002–1861–6781 
Alexander Sergeevich Fedoruk, Candidate of Historical Sciences, Senior Researcher of 
the Laboratory for interdisciplinary study of the Archeology of Western Siberia and Altai, 
Altai State University, Barnaul (Russia); Researcher, Barnaul Laboratory of Archeology 
and Ethnography of Southern Siberia, Institute of Archeology and Ethnography of the 
Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, Barnaul (Russia). Contact address: 
fedorukas@mail.ru; https://orcid.org/0000–0002–9825–1822 



10 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Dmitry V. Papin, Candidate of Historical Sciences, Senior Researcher of the Laboratory for 
interdisciplinary study of the Archeology of Western Siberia and Altai, Altai State University, 
Barnaul (Russia); Head of the Barnaul Laboratory of Archeology and Ethnography of 
Southern Siberia, Institute of Archeology and Ethnography of the Siberian Branch of 
the Russian Academy of Sciences, Barnaul (Russia). Contact address: papin@mc.asu.ru; 
https://orcid.org/0000–0002–2010–909

Введение
Среди археологических памятников Западной Сибири грунтовый могильник Фир-

сово 14 является одним из наиболее полно исследованных некрополей андроновской 
культуры, но, к сожалению, большая часть материалов полноценно не опубликована, 
а часть полевой документации на сегодняшний день утеряна. Несмотря на это, получен-
ные данные постоянно вводились в научный оборот, использовались при подготовке 
кандидатских диссертаций Ю. И. Михайлова [2001], И. В. Рудковского [2003], О. А. Фе-
дорук [2013], Я. В. Фролова [2004]. Антропологические материалы стали предметом са-
мостоятельного рассмотрения, что позволило исследователям сделать ряд важных вы-
водов относительно возможных источников миграции населения, а также образа жиз-
ни андроновцев Алтая [Солодовников, 1997; 2013; Тур, Рыкун, 2008; Тур, 2009; Кирю-
шин и др., 2015]. Ведутся работы по палеогенетическому изучению материалов андро-
новской культуры [Пилипенко, Папин, 2019; Трапезов и др., 2020], также в последние 
годы была получена серия радиоуглеродных дат [Папин, 2020].

Памятник был открыт в 1983 г. сотрудниками Лаборатории археологии Алтайского 
госуниверситета В. Б. Бородаевым и А. Л. Кунгуровым в ходе обследования окрестно-
стей с. Фирсово. С 1987 по 1996 г. он изучался Приобской археологической экспеди-
цией АлтГУ под руководством А. Б. Шамшина. За указанный период было исследова-
но более 4500 кв. м площади аварийной части могильника, на которой удалось обна-
ружить и изучить более 340 погребений различных эпох [Шамшин, 1992; 1995; Шам-
шин, Ченских, 1994; Фролов, Шамшин, 1999; Шамшин, Цивцина, 2000; Фролов, 2008]. 
Большая часть изученных погребений относится к эпохам развитой бронзы — ранне-
го железного века [Шамшин, 2007: 78].

В 2010–2011 гг. исследования памятника были продолжены экспедицией АлтГУ 
под руководством А. С. Федорука. За два года было исследовано 44 погребения, от-
носящиеся к периодам развитого бронзового и раннего железного веков, а также ряд 
других объектов. Все полученные материалы были опубликованы в монографии [Ки-
рюшин и др., 2015].

В 2020 г. совместной археологической экспедицией АлтГУ и Барнаульской лабора-
тории археологии и этнографии Южной Сибири ИАЭт СО РАН были продолжены ис-
следования грунтового могильника Фирсово‑XIV. Целью полевых исследований явля-
лось продолжение изучения могильного поля в северо-восточном направлении, а также 
предотвращение дальнейшего разрушения участка памятника, пострадавшего от воз-
действия тяжелой техники. В ходе работ был раскопан участок площадью 178,25 кв. м, 
изучено 15 захоронений: 10 погребений датируется периодом развитого бронзово-



11Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

го века (андроновская археологическая культура), четыре — ранним этапом железно-
го века (староалейская культура), датировка еще одного захоронения (№ 1) затрудни-
тельна (рис. 1). Кроме того, верхние слои участка содержали немногочисленные фраг-
менты керамики периода раннего железного века.

Целью данной работы является введение в научный оборот результатов изучения 
материалов андроновского комплекса.

Рис. 1. Фирсово-XIV. Сводный план раскопа 2020 г и 2010–2011 гг. 
Fig 1. Firsovo-XIV. Graves Grave grave graves Grave Grave 1. Consolidated excavation plan for 2020 

and 2010–2011



12 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 2. Захоронения взрослых индивидов (1 — могила № 7; 2- могила № 5;  
3 — могила № 13; 4 — могила № 11) 

Fig. 2. Burials of adult individuals (1 — grave No. 7; 2- grave No5; 3 — grave No 13;  
4 — grave No11)

Полученные материалы
К андроновской археологической культуре по особенностям погребального обря-

да и инвентарю отнесено 10 захоронений, а также несколько отдельно стоящих сосу-
дов, обнаруженных в межмогильном пространстве.

Могила № 2. Могильная яма подпрямоугольной формы, со скругленными углами 
размерами 1,4х0,93 м (рис. 3.-3). Ориентирована длинной стороной по линии юго-за-
пад-северо-восток. Пятно фиксировалось с глубины 0,88 м. Ранее, на глубине 0,85 м, об-
наружен тлен от фрагментов деревянной обкладки. Дно могильной ямы зафиксирова-
но на глубине одного метра. В могиле найдены остатки деревянного перекрытия и об-
кладки в виде древесного тлена. Размер обкладки 0,75х0,98, ширина плах — 0,15–0,2 м.



13Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 3. Захоронения детей (11 — могила № 10; 2 — могила № 9; 3 — могила № 2;  
4 — могила № 4; 5 — могила № 15) и сосуды из межмогильного пространства  

(6–8 — кв. № 5; 9 — кв. № 22) 
Fig. 3. Burials of children (11 — grave No. 10; 2 — grave Grave grave No 9; 3 — grave No2;  

4 — grave No4; 5 — grave No. 15) and vessels from the inter-grave space  
(6–8; square No. 5; 9 — square No. 22)



14 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 4. Разрушенное парное захоронение взрослых индивидов (№ 14) и инвентарь из него 
(1–3), сосуды из детских захоронений (14 — могила № 2; 15–6 — могила № 9;  

17 — могила № 10; 18 — могила № 4; 19 — могила № 15) 
Fig. 4. The destroyed paired burial of adults (No. 14) and the inventory from it (1–3); grave grave 

grave graves (14 — grave No. 2, 15–16 — grave No. 9; 17 grave No. 10; 18 — grave No 4;  
19 — grave No. 15)



15Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Захоронение содержало останки одного погребенного — ребенка в возрасте од-
ного-двух лет (все антропологические определения костных останков из изученных 
в 2020 г. могил выполнены к. и. н., зав. кабинетом антропологии Музея археологии 
и этнографии Алтая С. С. Тур). Скелет располагался в центральной части ямы. Поло-
жение — скорченно на правом боку, головой на юго-запад. В 0,05 м к югу от черепа был 
установлен сосуд баночной формы (рис. 4.-14).

Могила № 4. Могильная яма подпрямоугольной формы, размерами 1,76х0,95 м 
(рис. 3.-4). Ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Пят-
но фиксировалось с глубины 0,87 м. Дно могильной ямы достигало глубины 1,31 м. В за-
полнении могилы зафиксированы остатки деревянного перекрытия в виде тлена от по-
перечных плах, а также тлен от обкладки.

Захоронение содержало останки одного погребенного (ребенка 4,5–5,5 лет). Скелет 
располагался по центру могильной ямы, сохранность костей плохая. Кости позвоноч-
ника и ребра отсутствовали. От тазовых костей сохранился небольшой фрагмент. Судя 
по зафиксированным in situ костям рук и ног, а также положению черепа, умерший был 
уложен скорченно, на левом боку. Скелет ориентирован головой на юго-запад. В 0,05 м 
к юго-западу от черепа погребенного находился орнаментированный сосуд (рис. 4.-18).

Могила № 5. Могильная яма подпрямоугольной формы, размерами 2,8х2,02 м 
(рис. 2.-2). Ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Пят-
но фиксировалось с глубины 0,63 м. Южный угол на верхнем уровне частично пере-
крыт могилой раннего железного века (№ 8). Дно могильной ямы достигало глубины 
1,8 м. По периметру могильной ямы зафиксированы остатки деревянного тлена от пе-
рекрытия в виде поперечных плах, а также обкладки.

Захоронение содержало останки одного погребенного (мужчина 30–40 лет). Ске-
лет располагался ближе к северо-западной стенке. Положение — скорченно, на правом 
боку. Скелет ориентирован головой на юго-запад. Кости стоп отсутствовали. В север-
ном углу могилы обнаружена кость лопатки скелета, у юго-западной стенки — фаланги 
пальцев. Ближе к южному углу могилы находилось два сосуда. Сосуд № 1 — орнамен-
тированный горшок — был установлен вертикально. Сосуд № 2 (орнаментированная 
банка) обнаружен во фрагментированном состоянии (рис. 5.–13, 14).

Могила № 7. Могильная яма подпрямоугольной формы, размерами 2,8х2,02 м 
(рис. 2.-1). Ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Пят-
но фиксировалось с глубины одного метра. Дно могильной ямы достигало глубины 
2,2 м. В заполнении могилы зафиксированы остатки деревянного перекрытия в виде 
небольших участков тлена от поперечных плах, а также истлевшие остатки деревянной 
рамы в виде фрагментов бревен шириной 10–20 см. Размер рамы — 2,65х0,8 м.

Захоронение содержало останки двух погребенных (женщина 35–45 лет и ребенок 
0,5–1 года). Женский скелет располагался ближе к юго-восточной стенке рамы, скор-
ченно, на левом боку. Сразу за спиной женщины вплотную к раме, скорченно, на ле-
вом боку, был уложен ребенок. Сохранность детского скелета плохая, кости ног от-
сутствовали. Оба скелета ориентированы головой на юго-запад. За головами погре-
бенных, в 0,1 м от детского черепа и в 0,2 м от взрослого, стояли два орнаментирован-
ных баночных сосуда. Развал еще одного орнаментированного сосуда (№ 1) горшеч-



16 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ной формы располагался на той же линии, ближе к западному углу могилы (рис. 5.-1–
3). Под черепом скелета № 1 обнаружено шесть фрагментов от бронзовых подвесок 
в полтора оборота (рис. 5.-4–9).

Рис. 5. Сосуды и инвентарь из захоронений взрослых индивидов (1–9 — могила № 7;  
10 — могила № 13; 11–12 — могила № 11; 13–14 — могила № 5) 

Fig. 5. Graves Grave graves Graves 5. Vessels and equipment from the graves of adult individuals 
(1–9 — grave No. 7; 10 — grave No. 13; 11–12- grave No 11; 13–14 — grave No 5)



17Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Могила № 9. Пятно могильной ямы не фиксировалось. Первоначально на глубине 
0,74 был обнаружен развал сосуда (сосуд № 2). Контур и глубина могильной ямы опре-
делены условно, исходя из глубины и зоны распространения костей скелетов и сосу-
дов. Дно могилы зафиксировано на глубине 0,85 м (рис. 3.-2).

В 0,05 м к юго-востоку от сосуда № 2 на глубине 0,75 м стоял сосуд № 1 (орнаменти-
рованный, баночной формы) (рис. 4.-16). В 0,1 м к северо-востоку от сосуда № 1, на глу-
бине 0,79 м, обнаружен скелет № 1 (новорожденный младенец). В 0,1 м к северо-восто-
ку от развала сосуда № 2 (рис. 4.-15), на глубине 0,79 м, обнаружен скелет № 2 (новоро-
жденный младенец). Сохранность костей обоих скелетов плохая. Судя по сохранив-
шимся фрагментам черепов и костей грудного отдела, погребенные лежали скорчен-
но, на левом боку, головой на юго-запад.

Могила № 10. На глубине 0,5 м был обнаружен вертикально установленный сосуд 
горшечной формы. Четко контур погребения определен на глубине 0,6 м. Могильное 
пятно имело подпрямоугольную в плане форму и размеры 0,5х0,4 м (рис. 3.-1). Могиль-
ная яма ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Дно по-
гребения зафиксировано на глубине 0,66 м.

Погребение содержало останки одного погребенного (новорожденный младе-
нец). Сохранность костей плохая. Умерший был уложен скорченно, на левом боку, го-
ловой на юг. Сосуд был установлен в 0,05 м к западу от черепа, перед лицом погребен-
ного (рис. 4.-17).

Могила № 11. Могильная яма подовальной формы, размерами 2,5х1,6 м (рис. 2.-4). 
Ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Пятно фикси-
ровалось с глубины 1,05 м. Дно могильной ямы достигало глубины 1,51 м.

Захоронение содержало останки одного погребенного (мужчина 40–50 лет). Ске-
лет располагался ближе к юго-восточной стенке могильной ямы. Сохранность костей 
удовлетворительная. Положение погребенного — скорченно, на правом боку, головой 
на юго-запад. Малоберцовая кость левой ноги оказалась смещена к юго-восточной 
стенке могилы. Кости стоп были также частично смещены. В 0,35 м к западу от чере-
па было установлено два орнаментированных сосуда горшечных форм (рис. 5.–11, 12).

Могила № 13. Могильная яма подпрямоугольной формы, размерами 2,7х1,9 м 
(рис. 2.-3). Ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Пят-
но фиксировалось с глубины 1,08 м. Дно могильной ямы зафиксировано на глубине 
2,02 м. В заполнении могильной ямы по ее периметру зафиксированны остатки обго-
ревшей деревянной рамы и поперечного перекрытия. Размер рамы — 2,3х1,55 м.

Захоронение содержало останки одного индивида (женщина 30–40 лет). Скелет рас-
полагался ближе к юго-восточной стенке рамы. Сохранность костей удовлетворитель-
ная. Положение погребенного — скорченно, на левом боку. Скелет ориентирован го-
ловой на юго-запад. Ближе к южному углу погребения, напротив черепа, под деревян-
ной обкладкой был установлен орнаментированный сосуд горшечной формы (рис. 5.-
10). В 0,3 м к северо-западу от сосуда, также под обкладкой, обнаружена кость (ребро) 
животного.

Могила № 14. Могильное пятно обнаружено после зачистки дна могилы № 12 (ста-
роалейской культуры), на глубине 1,1 м. Пятно неправильной в плане формы (ближе 



18 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

к подпрямоугольной) достигало размеров 2,18х15,5 м (рис. 4.-1). Ориентирована моги-
ла длинной стороной по линии юго-запад-северо-восток. Заполнение могилы — серо-
желтый суглинок. Дно могильной ямы зафиксировано на глубине 1,7 м.

Могила разрушена, вероятно, при сооружении расположенной над ней могилы ран-
него железного века. Погребение содержало останки двух индивидов (мужчина 20–
25 лет, женщина 18–20 лет), кости которых были хаотично свалены в могильную яму. 
В заполнении могилы на разной глубине были обнаружены бедренная кость одного 
из погребенных, ребро, два черепа и малая берцовая кость. Ближе ко дну, на глубине 
1,56–1,6 м у юго-западной стенки обнаружено скопление человеческих костей (в ос-
новном кости рук и ног). Рядом с костями, на дне могильной ямы найдено 10 бронзо-
вых бусин, которые, вероятно, были нанизаны на нить. Бусины округлой формы, ли-
тые (в сечении биконические), диаметром по 0,6–0,7 см, шириной по 0,4 см с отвер-
стием в центральной части диаметром по 0,4 см (рис. 4.-4–13). В западной части моги-
лы, практически на дне могильной ямы, обнаружено скопление фрагментов керами-
ки. В результате реставрации был восстановлен один керамический сосуд (рис. 4.-2). 
Кроме того, в скоплении обнаружено неорнаментированное днище еще одного сосуда  
(рис. 4.-3).

Могила № 15. Могильная яма подпрямоугольной формы, размерами 2х1,3 м (рис. 3.-
5). Ориентирована длинной стороной по линии юго-запад-запад — северо-восток-во-
сток. Пятно фиксировалось с глубины 0,9 м. Дно могильной ямы зафиксировано на глу-
бине 1,5 м. В западной части могилы, практически на ее дне, выявлен участок древес-
ного тлена, предположительно от рамы. Фрагмент древесного тлена также зафиксиро-
ван поверх установленного в могилу керамического сосуда, что позволяет предпола-
гать наличие и поперечного перекрытия. Захоронение содержало останки одного по-
гребенного (ребенок 8–10 лет). Скелет располагался по центру могильной ямы, скор-
ченно, на левом боку, ориентирован головой на юго-запад-запад. За черепом был уста-
новлен орнаментированный сосуд (рис. 4.-19).

Помимо могил, на площади раскопа также было обнаружено несколько отдельно 
стоящих сосудов, с большой долей вероятности относящихся к андроновскому ком-
плексу. В юго-западном углу квадрата № 5 на глубине 0,7–0,72 м обнаружены три неор-
наментированных сосуда открытых баночных форм (рис. 3.-6–8). Два из них стояли ря-
дом друг с другом, третий — в 20 см от них. Вокруг сосудов могильного пятна не выяв-
лено, костей не обнаружено, что позволило зафиксировать данные сосуды как отдель-
но стоящие.

В центральной части квадрата № 22, недалеко от могилы № 13, на глубине 0,7 м 
(верхний край) обнаружен еще один вертикально стоящий орнаментированный со-
суд закрытого баночного типа (рис. 3.-9). Могильного пятна не выявлено, костей 
не обнаружено.

Обсуждение результатов
Таким образом, в 2020 г. было исследовано 10 захоронений эпохи развитой брон-

зы, содержащих останки 13 индивидов: три погребения (в том числе одно разрушен-
ное) были парными, остальные одиночные. Пять захоронений содержали останки де-
тей (в том числе одно парное детское захоронение), четыре погребения — взрослых 



19Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

индивидов, в одном погребении были захоронены женщина и ребенок. В одном раз-
рушенном захоронении взрослых обнаружены останки мужчины и женщины.

Могилы были вытянуты по линии юго-запад-северо-восток и в целом продолжали 
ряды уже исследованных ранее погребений, при этом они находились довольно близ-
ко друг к другу и не образовывали отдельных цепочек. Захоронения детей находились 
между захоронениями взрослых (см. рис. 1).

Могильные ямы в большинстве случаев имели подпрямоугольную форму, в одном 
случае могила имела подовальную форму, еще в одном случае контур зафиксировать 
не удалось. Размеры могил в целом соответствовали возрасту и количеству погребен-
ных, детские погребения имели меньшие размеры, чем захоронения взрослых. Глуби-
на могил варьировалась от 0,66 до 2,2 м. Детские захоронения имели глубину 0,66–1,5 м. 
Захоронения взрослых имели глубину от 1,5 до 2,2 м, при этом самым глубоким оказа-
лось захоронение женщины с ребенком.

В шести погребениях зафиксированы остатки деревянных конструкций (представ-
лены рамой/обкладкой и поперечным перекрытием): в трех могилах были погребены 
дети, в одном — женщина и ребенок, одно погребение было мужским, одно — жен-
ским. Каких‑либо особенностей в конструкции деревянных обкладок и перекрытий 
не прослежено, однако при расчистке могилы № 13 было выявлено, что сосуд распола-
гался частично под деревянной обкладкой, а частично выходил за ее пределы, что по-
зволяет предположить, что бревна обкладки в данном случае укладывались после по-
мещения сосуда в могилу. В этом месте юго-западная стенка могилы была несколько 
расширена книзу, вероятно, для того, чтобы свободно поместить туда бревна обклад-
ки. Также в данном погребении деревянные конструкции были довольно сильно обуг-
лены, а почва вокруг прокалена. Следовательно, после помещения в обкладки и пере-
крытия в могилу они были подожжены и засыпаны грунтом.

В большинстве погребений умершие были уложены традиционно для погребально-
го обряда андроновского населения Алтая: скорченно, на левом боку, головой в юго-
западный сектор. В одном погребении ребенок был уложен головой на юг. В двух мо-
гилах погребенные лежали скорченно на правом боку, в обоих случаях это были муж-
чины в возрасте 30–40 лет. Интересно также отметить, что в трех погребениях скеле-
ты располагались не по центру могилы, а оказались сдвинуты к краю. В могиле № 11 
скелет мужчины, лежащий на правом боку, находился ближе к юго-восточной стенке. 
В могиле № 13 скелет женщины, уложенный на левом боку, был расположен у юго-во-
сточной стенки. Скелет мужчины, лежащего на правом боку, в погребении № 5 распо-
лагался ближе к северо-западной стенке. Случаи расположения умерших не по центру, 
а ближе к краю могилы были зафиксированы и в других погребениях памятника, из-
ученных ранее [Кирюшин и др., 2015, с. 21]. Размеры данных могил близки к параме-
трам парных захоронений. Учитывая высокую концентрацию совместных захороне-
ний в северо-восточной части некрополя, а также установленные случаи более позд-
них подхоронений во взрослые могилы, можно предположить, что подобные погре-
бения изначально планировались как парные.

В нескольких случаях удалось проследить некоторые особенности позы погребен-
ных: так, в могиле № 15 кисть правой руки ребенка была подложена под плечевую 



20 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

часть левой руки (рис. 3.-5), а в могиле № 13 ноги женщины были переплетены, а паль-
цы рук, вероятнее всего, сложены в «замок» и придвинуты вплотную к лицу (рис. 2.-3).

Кроме того, в некоторых погребениях зафиксированы небольшие нарушения ана-
томического порядка скелета или отсутствие части костей. Данные случаи могли быть 
связаны как с плохой сохранностью костного материала и воздействием грызунов, так 
и с направленными ритуальными действиями, совершаемыми с телами по прошествии 
определенного времени. Поскольку в данном случае следов более позднего проникно-
вения в могилу не зафиксировано, мы не можем утверждать что‑либо определенное.

Все могилы содержали инвентарь. В одиночных захоронениях детей было установ-
лено по одному сосуду. В одном одиночном взрослом погребении (женщина) был уста-
новлен один сосуд, в двух (погребения мужчин) — по два сосуда. В разрушенном пар-
ном погребении взрослых обнаружены фрагменты от двух сосудов, в парном погре-
бении детей — также было установлено два сосуда. В погребении женщины и ребен-
ка найдено три сосуда. Сосуды располагались у юго-западной стенки могилы, за голо-
вами погребенных. В погребении № 10 сосуд был расположен перед лицом младенца.

В двух случаях в погребениях детей находились сосуды горшечной формы, в трех — 
баночной. В погребениях взрослых были установлены горшки или горшки в сочетании 
с банками, в погребении женщины и ребенка — горшок и два сосуда баночной формы.

Банки имели небольшие размеры и были украшены простыми мотивами типа 
«елочка», а также вдавлениями/отпечатками штампа/палочки. Один сосуд был не ор-
наментирован. Сосуды горшечных форм имели более сложную орнаментацию, состоя-
щую из трех и более мотивов, встречаются такие мотивы как «зигзаг», меандры, ряды 
треугольников. Шесть сосудов (банки) были орнаментированы гладким штампом, во-
семь — гребенчатым, в том числе один сосуд орнаментирован в технике «протащен-
ная гребенка».

Сосуды, обнаруженные в межмогильном пространстве, имели баночную форму 
и небольшие размеры. Три сосуда из кв. № 5 были не орнаментированы, сосуд из кв. 
№ 22 был украшен от венчика до придонной части канелюрами (рис. 3.-6–9). Подоб-
ные отдельно стоящие сосуды довольно часто встречаются на андроновских некро-
полях. Как правило, это небольшие сосуды баночных форм с простой орнаментаци-
ей [Кирюшин и др., 2004; Уманский, 1999]. Вероятно, данные сосуды относились к по-
минальникам, но также можно предположить (учитывая небольшую глубину, на кото-
рой они располагались), что они могли быть связаны с захоронениями детей, чьи ко-
сти по ряду причин не сохранились.

Формы и орнаментация обнаруженных в 2020 г. сосудов характерны как для данно-
го памятника, так и для алтайских андроновских материалов в целом. Несколько вы-
деляется из общей массы сосуд из кв. № 22: орнаментация в виде сплошных рядов ка-
нелюров не характерна для данного памятника и в принципе на федоровской керами-
ке встречается довольно редко. Аналогичный сосуд был найден на могильнике Подту-
рино в захоронении ребенка [Кирюшин, Лузин, 1993].

Украшения найдены в двух погребениях: в захоронении женщины и ребенка под че-
репом женщины были обнаружены фрагменты бронзовых подвесок в полтора оборо-
та. К сожалению, из‑за плохой сохранности невозможно установить их первоначаль-



21Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ное количество. В разрушенном захоронении № 14 были обнаружены бронзовые би-
конические бусы. Данные виды украшений имели широкий ареал распространения 
и известны среди как алакульского, так и федоровского населения. Прочий инвентарь 
представлен лишь костью (ребром) животного, обнаруженной в могиле № 13 рядом 
с сосудом, которая представляла собой остатки поминальной пищи.

Из всех исследованных в 2020 г. захоронениях особое внимание, на наш взгляд, при-
влекает погребение № 13. Оно выделялось из основной массы сразу по нескольким па-
раметрам: особенности позы погребенного (перекрещенные ноги), наличие мясной 
пищи, сожжение погребальной конструкции.

В целом население, оставившее данный могильник, довольно редко использовало 
огонь в погребальной практике. За все годы было исследовано лишь несколько погребе-
ний, содержащих кремированные останки, но также встречались и погребения со сле-
дами разведения огня непосредственно в могильной яме/на перекрытии.

Так, могила № 295 Фирсово-XIV содержала большое количество углей и обгоревше-
го дерева, почва была прокалена по всей площади могилы. В заполнении могилы № 305 
были обнаружены скопления углей, почва по краям могилы была прокалена. Погребе-
ние содержало лишь развал сосуда и фрагменты костей животных, человеческие остан-
ки отсутствовали. По мнению автора раскопок, в могиле была сооружена деревянная 
конструкция, которая потом была сожжена. Еще в нескольких погребениях были об-
наружены угли. Возможно, разведение огня на погребальной конструкции было упро-
щенным аналогом обряда сожжения останков умершего и выполняло схожие функции.

Возможно, женщина, захороненная в могиле № 13, отличалась каким‑то особым 
положением в обществе, выраженном в элементах погребального обряда. Кроме того, 
скелет женщины находился не по центру, а у юго-восточной стенки обкладки, что по-
зволяет предположить, что погребение планировалось как парное.

Также особый интерес представляют парные захоронения. В 2020 г было исследова-
но три таких захоронения: двух детей (младенцев), женщины с ребенком и погребение 
мужчины и женщины, которое, к сожалению, оказалось разрушено. В целом парные 
и коллективные погребения, по сравнению с другими памятниками региона, на Фир-
сове встречаются довольно часто: 11 и 2,5 % соответственно (от всех исследованных 
на памятнике андроновских захоронений). Наиболее распространены были детские 
парные и коллективные (тройные) погребения (18), захоронения разнополой взрослой 
пары встречены в шести случаях, захоронения взрослого и ребенка в трех (?) случаях.

По мнению некоторых исследователей, парные захоронения детей, так же, как и за-
хоронения взрослого и ребенка, являлись аналогами взрослых парных погребений, ко-
торые олицетворяли собой идею «священного брака», символизирующего божествен-
ный близнечный союз. Тройные захоронения при этом могли символизировать широ-
ко распространенный в индоевропейской мифологии триединый образ богини и двух 
близнецов [Сотникова, 2013: 47–48; Кукушкин, 2018: 90–92].

На наш взгляд, в данном случае преждевременно проводить прямые параллели 
со взрослыми парными погребениями по нескольким причинам: во‑первых, у нас нет 
информации о половой принадлежности детей; во‑вторых, в большинстве могил все 
дети укладывались на один бок, за спиной друг друга/взрослого; в‑третьих, в случае 



22 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

взрослых парных разнополых погребений умершие находились в одной возрастной 
категории, что, вероятно, было важно для совершения подобных захоронений [Федо-
рук, Федорук, Папин, 2013: 274; Сотникова, 2013: 45]. Создание парных и коллектив-
ных детских погребений могло быть связано с характером смерти (инфекционные за-
болевания) или сезонностью совершаемых погребений [Куприянова, 2004: 82], что, 
с другой стороны, не исключает возможность придания данным погребениям особо-
го символизма.

Заключение
Полученные в 2020 г. материалы андроновского комплекса демонстрируют одно-

родность погребального обряда населения, оставившего данный памятник. Исследо-
ванные могилы продолжают цепочки ранее изученных погребений, способы погребе-
ния и позы умерших в целом стандартны. Погребальный инвентарь типичен для ан-
дроновской культуры.

В то же время исследование новых захоронений позволило более детально изучить 
некоторые элементы и дополнить имеющиеся сведения о погребальном обряде андро-
новского населения Барнаульского Приобья. Дальнейшее полевое исследование памят-
ника остается крайне перспективным для получения целостного представления о ма-
териальной культуре и мировоззрении древнего населения. Кроме того, в настоящее 
время существует опасность дальнейшего разрушения памятника вследствие активно-
го хозяйственного освоения близлежащих территорий.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено в рамках проекта «Междисциплинарное изучение древ-

них и средневековых обществ Алтая» (FZMW‑2023–0009) государственного задания 
Министерства науки и высшего образования Российской Федерации.

Acknowledgements and funding
Тhe study was carried out within the framework of the project “Interdisciplinary study of 

ancient and medieval societies of Altai” project No. (FZMW‑2023–0009) of the State Order 
of the Ministry of Science and Higher Education of the Russian Federation.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Кирюшин Ю. Ф., Лузин С. Ю. Андроновский могильник Подтурино // Культура на-

родов Евразийских степей в древности. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1993. С. 67–94.
Кирюшин Ю. Ф., Папин Д. В., Позднякова О. А., Шамшин А. Б. Погребальный обряд 

древнего населения Кулундинской степи в эпоху бронзы // Аридная зона юга Западной 
Сибири в эпоху бронзы. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2004. С. 62–85.

Кирюшин Ю. Ф., Папин Д. В., Тур С. С., Пилипенко А. С., Федорук А. С., Федорук О. А., 
Фролов Я. В. Погребальный обряд древнего населения Барнаульского Приобья (мате-
риалы из раскопок 2010–2011 гг. грунтового могильника Фирсово-XIV) : монография. 
Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. 208 с.

Кукушкин И. А. Мировоззрение и традиции населения андроновской историко-
культурной общности (по данным погребальной обрядности) // Вестник НГУ. Серия: 
История, филология. 2018. Т. 17. № 5. С. 87–98.



23Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Куприянова Е. В. К вопросу о причинах детских коллективных захоронений в не-
крополях бронзового века Южного Зауралья // Этнические взаимодействия на Юж-
ном Урале : материалы II региональной научно-практической конференции. Челя-
бинск : Рифей, 2004. С. 82–84.

Михайлов Ю. И. Мировоззрение древних обществ юга Западной Сибири в эпоху 
бронзы. Кемерово : Кузбассвузиздат, 2001. 363 с.

Папин Д. В. Проблемы радиоуглеродной хронологии андроновской культуры Ал-
тая // Радиоуглерод в археологии и палеоэкологии: прошлое, настоящее, будущее : ма-
териалы Международной конференции, посвященной 80‑летию старшего научного со-
трудника ИИМК РАН, кандидата химических наук Ганны Ивановны Зайцевой. СПб., 
2020. С. 63–64.

Пилипенко А. С., Папин Д. В. Перспективы применения палеогенетического анали-
за в рамках биоархеологического исследования населения андроновской культуры // 
Теория и практика археологических исследований. 2019. № 4 (28). С. 122–128.

Позднякова О. А. Проблема интерпретации погребений женщин с головными убо-
рами (по материалам андроновского комплекса могильника Фирсово-XIV) // Насле-
дие древних и традиционных культур Северной и Центральной Азии. Новосибирск : 
Изд-во НГУ, 2000. Т. 3. С. 47–52.

Рудковский И. В. Системообразующие инварианты андроновской орнаментики : 
автореф. дис. … канд. ист. наук. Омск, 2003. 21 с.

Солодовников К. Н. Антропологический состав андроновского населения Верхнего 
Приобья (по материалам могильника Фирсово XIV) // 275 лет сибирской археологии : 
материалы XXXVII региональной археолого-этнографической студенческой конферен-
ции вузов Сибири и Дальнего Востока. Красноярск : Универс, 1997. С. 49–50.

Солодовников К. Н. Локальные различия населения андроновской (федоровской) 
культуры лесостепного Алтая по антропологическим данным // Роль естественно-на-
учных методов в археологических исследованиях : материалы Всероссийской науч-
ной конференции, посвященной 125‑летию С. И. Руденко. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 
2009. С. 236–243.

Сотникова С. В. О семантике парных погребений андроновской эпохи // Мировоз-
зрение населения Южной Сибири и Центральной Азии в исторической ретроспекти-
ве. 2013. № 6. С. 36–49.

Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А., Папин Д. В., Пилипенко А. С. Новые 
данные о генетическом составе андроновского населения юга Сибири (Верхнее При-
обье и Кулунда) // Проблемы археологии, этнографии, антропологии Сибири и сопре-
дельных территорий. 2020. Т. 26. С. 671–677.

Тур С. С. Биомеханический подход к изучению физической активности скотово-
дов лесостепного Алтая эпохи бронзы и раннего железного века // Современные ре-
шения актуальных проблем евразийской археологии. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2013. 
С. 110–114.

Тур С. С. Одонтологическая характеристика населения андроновской культуры Ал-
тая // Известия Алтайского государственного университета. 2009. № 4–2 (64). С. 228–236.



24 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Тур С. С., Рыкун М. П. Население андроновской культуры Алтая по данным биоар-
хеологического исследования // Известия Алтайского государственного университе-
та. 2008. № 4–2 (60). С. 191–198.

Уманский А. П. Раскопки в Нижней Суетке в 1964 г. // Краеведческие записки. Бар-
наул, 1999. Вып. 3. С. 83–99.

Федорук О. А. Погребальный обряд и социальная структура андроновского населе-
ния степного и лесостепного Алтая : автореф. дис. … канд. ист. наук. Барнаул, 2013. 25 с.

Федорук О. А., Федорук А. С., Папин Д. В. К вопросу об особенностях парных захо-
ронений разнополых индивидов в андроновской культуре Верхнего Приобья (по ма-
териалам раскопок могильника Фирсово-XIV 2010–2011 гг.) // Сохранение и изучение 
культурного наследия Алтайского края : материалы XVIII и XIX региональных научно-
практических конференций. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2013. С. 272–279.

Фролов Я. В. Погребальный обряд населения Барнаульского Приобья в VI в. до н.э. — 
II в. н.э. (по данным грунтовых могильников) : автореф. дис. … канд. ист. наук. Барна-
ул, 2004. 24 с.

Фролов Я. В. Погребальный обряд населения Барнаульского Приобья в VI в. до н.э. — 
II в н.э. (по данным грунтовых могильников). Барнаул : Азбука 2008. 479 с.

Фролов Я. В., Шамшин А. Б. Могильники раннего железного века Фирсовского ар-
хеологического микрорайона (Фирсово III, XI, XIV) // Итоги изучения скифской эпо-
хи Алтая и сопредельных территорий. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1999. С. 219–226.

Шамшин А. Б. Богатое андроновское погребение из могильника Фирсово-XIV // 
Проблемы сохранения, использования и изучения памятников археологии Алтая. Гор-
но-Алтайск : Изд-во Горно-Алт. гос. пед. ин-та, 1992. С. 44–45.

Шамшин А. Б. Комплексы развитой и поздней бронзы некрополя Фирсово XIV (Бар-
наульское Приобье) // Кадырбаевские чтения. Актобе : ПринтА, 2007. С. 78–81.

Шамшин А. Б. Памятники бронзового века Фирсовского археологического микро-
района (лесостепное Алтайское Приобье) // Сохранение и изучение памятников куль-
турного наследия Алтайского края. Барнаул : Изд-во Алт. гос. ун-та, 1995. Вып. V. Ч. II. 
С. 75–77.

Шамшин А. Б., Цивцина О. А. Новые материалы эпохи поздней бронзы из могиль-
ника Фирсово XIV (предварительное сообщение) // Пятые исторические чтения памя-
ти Михаила Петровича Грязнова. Омск : ОмГУ, 2000. С. 130–132.

Шамшин А. Б., Ченских О. А. К вопросу о социальной дифференциации анроновско-
го общества лесостепного Алтая (по материалам могильника Фирсово-XIV) // Соци-
ально-экономические структуры древних обществ Западной Сибири. Барнаул : Изд-во 
Алт. гос. ун-та, 1997. С. 52–56.

REFERENCE
Kiryushin Yu. F., Papin D. V., Pozdnyakova O. A., Shamshin A. B. Pogrebal'nyi obryad 

drevnego naseleniya Kulundinskoi stepi v epokhu bronzy [Funeral rite of the ancient 
population of the Kulunda steppe in the Bronze Age] Aridnaya zona yuga Zapadnoi Sibiri 
v epokhu bronzy [Arid zone of the south of Western Siberia in the Bronze Age]. Barnaul: Izd-vo 
Alt. gos. un-ta, 2004. P. 62–85 (in Russian).



25Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Kiryushin Yu. F., Luzin S. Yu. Andronovskij mogil'nik Podturino [Andronovo burial 
ground Podturino] Kul'tura narodov Evrazijskih stepej v drevnosti [Culture of the 
peoples of the Eurasian steppes in antiquity]. Barnaul: Izd-vo Alt un-ta, 1993. P. 67–94  
(in Russian).

Kiryushin Yu. F., Papin D. V., Toor S. S., Pilipenko A. S., Fedoruk A. S., Fedoruk O. A., 
Frolov Ya. V. Pogrebal'nyj obryad drevnego naseleniya Barnaul'skogo Priob'ya (materialy 
iz raskopok 2010–2011 gg. gruntovogo mogil'nika Firsovo-XIV) [Funeral rite of the ancient 
population of the Barnaul Ob region (materials from excavations in 2010–2011 of the Firsovo-
XIV ground burial ground)]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2015, 208 p. (in Russian).

Kukushkin I. A. Mirovozzrenie i traditsii naseleniya andronovskoi istoriko-kul'turnoi 
obshchnosti (po dannym pogrebal'noi obryadnosti) [World view and traditions of the 
population of the Andronovo historical and cultural community (according to the funeral 
rites] Vestnik NGU. Seriya: Istoriya, filologiya [Vestnik NSU. Series: History and Philology]. 
2018, vol. 17, no. 5. P. 87–98 (in Russian).

Kupriyanova  E. V.  K voprosu o prichinakh detskikh kollektivnykh zakhoronenii 
v nekropolyakh bronzovogo veka Yuzhnogo Zaural'ya [On the question of the reasons 
for children's collective burials in Bronze Age necropolises of the Southern Trans-Urals] 
Etnicheskie vzaimodeistviya na Yuzhnom Urale. Materialy II Regional'naya nauchno-
prakticheskaya konferentsiya [Ethnic interactions in the Southern Urals. Materials 
of the II Regional Scientific and Practical Conference]. Chelyabinsk, 2004. P. 82–84  
(in Russian).

Mikhailov Yu. I. Mirovozzrenie drevnikh obshchestv yuga Zapadnoi Sibiri v epokhu bronzy 
[Worldview of ancient societies of the south of Western Siberia in the Bronze Age]. Kemerovo: 
Kuzbassvuzizdat, 2001, 363 p. (in Russian).

Papin  D. V.  Problemy radiouglerodnoi khronologii andronovskoi kul'tury Altaya 
[Problems of radio-carbon chronology of the Andronovsk culture of Altay] Radiouglerod 
v arkheologii i paleoekologii: proshloe, nastoyashchee, budushchee. Materialy mezhdunarodnoi 
konferentsii, posvyashchennoi 80‑letiyu starshego nauchnogo sotrudnika IIMK RAN, kandidata 
khimicheskikh nauk Ganny Ivanovny Zaitsevoi [Radiocarbon in archeology and paleoecology: 
past, present, future. Proceedings of the international conference dedicated to the 80th 
anniversary of senior researcher at IHMC RAS, candidate of chemical sciences Ganna 
Ivanovna Zaitseva]. Saint Petersburg: 2020. P. 63–64 (in Russian).

Pozdnyakova O. A. Problema interpretatsii pogrebenii zhenshchin s golovnymi uborami 
(po  materialam andronovskogo kompleksa mogil'nika Firsovo-XIV ) [The problem 
of interpreting the burials of women with headdresses (based on materials from the Andronovo 
complex of the Firsovo-XIV burial ground)] Nasledie drevnikh i traditsionnykh kul'tur Severnoi 
i Tsentral'noi Azii [Heritage of ancient and traditional cultures of Northern and Central Asia]. 
Novosibirsk: Izd-vo NGU, 2000, vol. 3. P. 47–52 (in Russian).

Pilipenko A. S., Papin D. V. Perspektivy primeneniya paleogeneticheskogo analiza 
v ramkakh bioarkheologicheskogo issledovaniya naseleniya andronovskoi kul'tury [Prospects 
for the application of paleogenetic analysis within the bioarcheological study of the population 
of the Andronovo culture] Teoriya i praktika arkheologicheskikh issledovanii. [Theory and 
practice of archaeological research]. 2019, no. 4 (28). P. 122–128 (in Russian).



26 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Rudkovskii I. V. Sistemoobrazuyushchie invarianty andronovskoi ornamentiki. Avtoref. 
dis. kand. ist. nauk. [System-forming invariants of Andronovo ornamentation. Ph. D. Thesis 
in History]. Omsk, 2003. 21 p. (in Russian).

Solodovnikov K. N. Antropologicheskii sostav andronovskogo naseleniya Verkhnego 
Priob'ya (po materialam mogil'nika Firsovo XIV ) [Anthropological composition of the 
Andronovo population of the Upper Ob region (based on materials from the Firsovo XIV 
burial ground)] 275 let sibirskoi arkheologii. Materialy XXXVII Regional'noi arkheologo-
etnograficheskoi studencheskoi konferentsii vuzov Sibiri i Dal'nego Vostoka [275 years of 
Siberian archeology. Materials of the XXXVII Regional Archaeological and Ethnographic 
Student Conference of Universities of Siberia and the Far East]. Krasnoyarsk: Univers, 1997. 
P. 49–50 (in Russian).

Solodovnikov K. N. Lokal'nye razlichiya naseleniya andronovskoi (fedorovskoi) kul'tury 
lesostepnogo Altaya po antropologicheskim dannym [Local differences in the population of 
the Andronovo (Fedorovskaya) culture of the forest-steppe Altai according to anthropological 
data] Rol' estestvenno-nauchnykh metodov v arkheologicheskikh issledovaniyakh. materialy 
Vserossiiskoi nauchnoi konferentsii, posvyashchennoi 125‑letiyu S. I. Rudenko [The role of 
natural scientific methods in archaeological research. materials of the All-Russian scientific 
conference dedicated to the 125th anniversary of S. I. Rudenko]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. un-ta, 
2009. P. 236–243 (in Russian).

Sotnikova S. V. O semantike parnykh pogrebenii andronovskoi epokhi [On the semantics 
of paired burials of the Andronovo era] Mirovozzrenie naseleniya Yuzhnoi Sibiri i Tsentral'noi 
Azii v istoricheskoi retrospective [Worldview of the population of Southern Siberia and Central 
Asia in historical retrospect]. 2013, no. 6. P. 36–49 (in Russian).

Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V., Pilipenko A. S. Novye dannye 
o geneticheskom sostave andronovskogo naseleniya yuga Sibiri (Verkhnee Priob'e i Kulunda) 
[New data on the genetic composition of the Andronovo populations from southern siberia 
(the Upper Ob region and Kulunda steppe)] Problemy arkheologii, jetnografii, antropologii 
Sibiri i sopredel'nykh territorii [Problems of archeology, ethnography, anthropology of Siberia 
and adjacent territories]. 2020, vol. 26. P. 671–677 (in Russian).

Toor S. S. Odontologicheskaya kharakteristika naseleniya andronovskoi kul'tury Altaya 
[odontological analysis of population in a period of Andronovo archaeological culture in 
Altai] Izvestiya Altaiskogo gosudarstvennogo universiteta [Izvestiya of Altai State University]. 
2009, no. 4–2 (64). P. 228–236 (in Russian).

Toor S. S. Biomekhanicheskii podkhod k izucheniyu fizicheskoi aktivnosti skotovodov 
lesostepnogo Altaya epokhi bronzy i rannego zheleznogo veka [Biomechanical approach to the 
study of physical activity of pastoralists of the forest-steppe Altai of the Bronze and Early Iron 
Age]. Sovremennye resheniya aktual'nykh problem evraziiskoi arkheologii [Modern solutions 
to current problems of Eurasian archeology. Barnaul]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. un-ta, 2013. 
P. 110–114 (in Russian).

Toor  S. S. , Rykun  M. P.  Naselenie andronovskoi kul'tury Altaya po dannym 
bioarkheologicheskogo issledovaniya [Andronovo culture people from Altay: bioarchaeological 
research]. Izvestiya Altaiskogo gosudarstvennogo universiteta [Izvestiya of Altai State University]. 
2008, no. 4–2 (60). P. 191–198 (in Russian).



27Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 7–28.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Umanskii A. P. Raskopki v Nizhnei Suetke v 1964 g. [Excavations in Nizhnyaya Suetka 
in 1964] Kraevedcheskie zapiski [Local history notes]. Barnaul, 1999, vol. no. 3. P. 83–99 
(in Russian).

Fedoruk O. A. Pogrebal'nyi obryad i sotsial'naya struktura andronovskogo naseleniya 
stepnogo i lesostepnogo Altaya. Avtoref. dis. kand. ist. nauk [Funeral ritual and social structure 
of the Andronovo population of the steppe and forest-steppe Altai. Ph. D. Thesis in History]. 
Barnaul, 2013, 25 p. (in Russian).

Fedoruk O. A., Fedoruk A. S., Papin D. V. K voprosu ob osobennostyakh parnykh 
zakhoronenii raznopolykh individov v andronovskoi kul'ture Verkhnego Priob'ya 
(po materialam raskopok mogil'nika Firsovo-XIV 2010–2011 gg.) [On the question of the 
peculiarities of paired burials of opposite-sex individuals in the Andronovo culture of the 
Upper Ob region (based on materials from excavations of the Firsovo-XIV burial ground in 
2010–2011)] Sokhranenie i izuchenie kul'turnogo naslediya Altaiskogo kraya: materialy XVIII i 
XIX regional'nykh nauchno-prakticheskikh konferentsii [Preservation and study of the cultural 
heritage of the Altai Territory]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. un-ta, 2013. P. 272–279 (in Russian).

Frolov Ya. V. Pogrebal'nyi obryad naseleniya Barnaul'skogo Priob'ya v VI v. do n. e. — II v. 
n.e. (po dannym gruntovykh mogil'nikov). Avtoref. Dis. kand. ist. Nauk [Funeral rite of the 
population of the Barnaul Ob region in the 6th century. BC–II century AD (according to 
ground burial grounds). Ph. D. Thesis in History]. Barnaul, 2004, 24 p. (in Russian).

Frolov Ya. V. Pogrebal'nyi obryad naseleniya Barnaul'skogo Priob'ya v VI v. do n. e. — II v 
n.e. (po dannym gruntovykh mogil'nikov) [Funeral rite of the population of the Barnaul Ob 
region in the 6th century. BC–II century AD (according to ground burial grounds)] Barnaul: 
Azbuka, 2008, 479 p. (in Russian).

Frolov  Ya. V., Shamshin  A . B.  Mogil'niki rannego zheleznogo veka Firsovskogo 
arkheologicheskogo mikroraiona (Firsovo III, XI, XIV) [Early Iron Age burial grounds of the 
Firsovsky archaeological microdistrict (Firsovo III, XI, XIV)] Itogi izucheniya skifskoi epokhi 
Altaya i sopredel'nykh territorii [Results of the study of the Scythian era of Altai and adjacent 
territories]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. un-ta, 1999. P. 219–226 (in Russian).

Shamshin A. B. Bogatoe andronovskoe pogrebenie iz mogil'nika Firsovo-XIV [Rich 
Andronovo burial from the Firsovo-XIV burial ground] Problemy sokhraneniya, ispol'zovaniya 
i izucheniya pamyatnikov arkheologii Altaya [Problems of preservation, use and study of Altai 
archeological monuments]. Gorno-Altaisk: Izd-vo. Gorno-Alt. gos. ped. in-ta, 1992. P. 44–45 
(in Russian).

Shamshin A. B. Pamyatniki bronzovogo veka Firsovskogo arkheologicheskogo mikroraiona 
(lesostepnoe Altaiskoe Priob'e) [Shamshin A. B. Monuments of the Bronze Age of the Firsovsky 
archaeological microdistrict (forest-steppe Altai Ob region)] Sokhranenie i izuchenie 
pamyatnikov kul'turnogo naslediya Altaiskogo kraya [Preservation and study of cultural 
heritage monuments of the Altai Territory]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. un-ta, 1995, pt. II, iss. 5. 
P. 75–77 (in Russian).

Shamshin A. B. Kompleksy razvitoi i pozdnei bronzy nekropolya Firsovo XIV (Barnaul'skoe 
Priob'e) [Complexes of the developed and late bronze necropolis of Firsovo XIV (Barnaul 
Ob region)] Kadyrbaevskie chteniya [Kadyrbaev readings]. Aktobe: PrintA, 2007. P. 78–81 
(in Russian).



28 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 7–28.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Shamshin A. B., Tsivtsina O. A. Novye materialy epokhi pozdnei bronzy iz mogil'nika 
Firsovo XIV (predvaritel'noe soobshchenie) [New materials of the Late Bronze Age from 
the Firsovo XIV burial ground (preliminary message)] Pyatye istoricheskie chteniya pamyati 
Mikhaila Petrovicha Gryaznova [Fifth historical readings in memory of Mikhail Petrovich 
Gryaznov]. Omsk: OmGU 2000. P. 130–132 (in Russian).

Shamshin A. B., Chenskikh O. A. K voprosu o sotsial'noi differentsiatsii anronovskogo 
obshchestva lesostepnogo Altaya (po materialam mogil'nika Firsovo-XIV) [On the issue of 
social differentiation of the Anronovo society of the forest-steppe Altai (based on materials 
from the Firsovo-XIV burial ground)] Sotsial'no-ekonomicheskie struktury drevnikh obshchestv 
Zapadnoi Sibiri. [Socio-economic structures of ancient societies of Western Siberia]. Barnaul: 
Izd-vo Alt. gos. un-ta, 1997. P. 52–56 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 10.09.2024
Принята к публикации: 06.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



29Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 902/904/39
DOI 10.14258/ nreur(2025)1–02

О. О. Шишкина, О. С. Советова, И. В. Сирюкин

Кемеровский государственный университет, Кемерово (Россия)

«ПОЗДНИЕ» ИЗОБРАЖЕНИЯ НА КУРГАННЫХ КАМНЯХ 
ТАГАРСКОГО МОГИЛЬНИКА У ГОРЫ ТЕПСЕЙ

В рамках данного исследования авторы статьи на основе оригинальных полевых ма-
териалов, полученных в результате документирования рисунков на курганных камнях 
могильника, расположенного у горы Тепсей (Краснотуранский район Красноярского 
края), рассматривают серию наиболее поздних изображений. Эти петроглифы отно-
сятся к так называемому этнографическому пласту, т. е. к Новому времени. Несмотря 
на то, что время сооружения курганов относится к раннему железному веку, извест-
но, что петроглифы на плиты курганов могли наноситься намного позднее их созда-
ния, в том числе и в период «этнографической современности» местным населени-
ем, проживающим в близлежайших деревнях (с появлением Красноярского водохра-
нилища они были затоплены). Среди рисунков на курганных камнях Тепсейского ар-
хеологического микрорайона нередко встречаются изображения тамгообразных зна-
ков, которые в результате проведенного анализа были отнесены к качинской группе 
хакасов. Проанализированы изображения деревьев, редко встречающиеся в наскаль-
ном искусстве, но широко распространенеые в «народном» творчестве хакасов (изо-
бражены на бубнах, предметах быта и проч.). Выделены схематичные фигуры живот-
ных (коней, оленей), выполненных как пикетажем, так и тонкими, едва различимыми 
гравированными линиями. В научный оборот введены ранее неизвестные изобрази-
тельные материалы, относящиеся к Новому времени, в том числе новые стилистиче-
ские группы рисунков; выявлены некоторые тамги, редко встречаемые в микрорайо-
не, но известные по другим памятникам наскального искусства Минусинской котло-
вины; а также предложена интерпретация некоторых образов и сцен, зафиксирован-
ных на отдельных плоскостях курганных конструкций.

Ключевые слова: петроглифы, наскальное искусство, Тепсей, тагарские курганы, 
хакасы, новое время, тамги.

Для цитирования: 
Шишкина О. О., Советова О. С., Сирюкин И. В. «Поздние» изображения на курган-
ных камнях тагарского могильника у горы Тепсей // Народы и религии Евразии. 2025. 
Т. 30. № 1. С. 29–46. DOI 10.14258/ nreur(2025)1–02.



30 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

O. O. Shishkina, O. S. Sovetova, I. V. Siryukin

Kemerovo State University, Kemerovo (Russia)

“LATE” IMAGES ON THE BURIAL STONES OF THE TAGAR 
BURIAL GROUND NEAR MOUNT TEPSEY

The authors of the article conduct a thorough examination of a series of rock carvings 
located on the burial mound stones within a burial ground near Mount Tepsey in the 
Krasnoturansky District of Krasnoyarsk Krai. Researchers have identified original field 
materials that showcase a collection of contemporary images. These petroglyphs are 
categorized within the “ethnographic” layer, indicating their association with modern times. 
Although the construction of the mounds dates back to the early Iron Age, it is acknowledged 
that the petroglyphs on the slabs may have been inscribed significantly later, potentially during 
the period of “ethnographic modernity.” The local population, residing in nearby villages that 
were subsequently submerged due to the creation of the Krasnoyarsk reservoir, utilized the 
steppes with mounds for both economic and religious purposes. Among the drawings found 
on the mound stones of the Tepsey archaeological microdistrict, numerous tamga-like signs 
have been identified, which, following analysis, have been attributed to the Kachin group of 
Khakass.

The study also includes an analysis of tree imagery, which, while infrequently depicted in 
rock art, is prevalent in the folk art of the Khakass, appearing on tambourines and various 
household items. Additionally, schematic representations of animals, such as horses and deer, 
were identified, created through both picketing and delicate, barely discernible engraved lines. 
As a result of this research, previously unknown pictorial materials have been introduced 
into scientific discourse. The petroglyphs are associated with a new era, encompassing novel 
stylistic groups of drawings. Some tamgas, which are seldom found within the microdistrict, 
have been recognized from other rock art monuments in the Minusinsk Basin. Furthermore, 
interpretations of certain images and scenes have been proposed, contributing to the 
understanding of this significant cultural heritage.

Keywords: petroglyphs, rock art, Tepsey, Tagar burial mounds, Khakass, modern times, 
tamgas.

For citation: 
Shishkina O. O., Sovetova O. S., Siryukin I. V. “Late” images on the burial stones of the Tagar 
burial ground near Mount Tepsey. Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. 
P. 29–46 (in Russian). DOI 10.14258/ nreur(2025)1–02.

Шишкина Ольга Олеговна, кандидат исторических наук, доцент кафедры всеобщей 
истории и международных отношений, Кемеровский государственный университет, 
Кемерово (Россия). Адрес для контактов: olgashishkina145@gmail.com; https://orcid.
org/0000–0002–4956–1293 



31Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Советова Ольга Сергеевна, доктор исторических наук, доцент, директор 
Института истории и международных отношений, заведующая кафедрой 
археологии, Кемеровский государственный университет, Кемерово (Россия). Адрес 
для контактов: olgasovetova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–0733–8245 
Сирюкин Иван Витальевич, ассистент кафедры археологии, Кемеровский 
государственный университет, Кемерово (Россия). Адрес для контактов: 
ivansiryukin@mail.ru; https://orcid.org/0000–0002–9620–6040 
Shishkina Olga Olegovna, PhD in History, Associate Professor, Department of General 
History and International Relations, Kemerovo State University, Kemerovo (Russia). 
Contact address: olgashishkina145@gmail.com; https://orcid.org/0000–0002–4956–1293 
Sovetova Olga Sergeevna, Doctor of Historical Sciences, Associate Professor, Director 
of the Institute of History and International Relations, Head of the Department 
of Archaeology, Kemerovo State University, Kemerovo (Russia). Contact address: 
olgasovetova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–0733–8245 
Siryukin Ivan Vitalievich, Assistant, Department of Archaeology, Kemerovo State 
University, Kemerovo (Russia). Contact address: ivansiryukin@mail.ru; https://orcid.
org/0000–0002–9620–6040

Введение
В Южной Сибири известно колоссальное количество тагарских курганов, камни 

от конструкций которых буквально усеивают степи. На многих из них встречаются вы-
битые, резные и прошлифованные изображения. Интерес к этому виду изобразитель-
ных источников стал особенно устойчивым, пожалуй, лишь с 1980‑х гг., когда они по-
пали в сферу научных интересов многих археологов. К сожалению, публикации выяв-
ленных рисунков оставались крайне редкими. Пожалуй, наиболее полно в свое время 
данную группу изобразительных материалов проанализировала Т. В. Николаева, кото-
рая защитила кандидатскую диссертацию в 1983 г. по соответствующей теме, но, к со-
жалению, результаты ее трудов в научный оборот введены не были [Николаева, 1983]. 
Редким исключением публикации материалов по искусству на курганных камнях мож-
но считать вышедшую в свет монографию коллектива санкт-петербургских исследо-
вателей «Изображения на плитах тагарских курганов (Шарыповский район Красно-
ярского края» [Семёнов, Килуновская, Красниенко, Субботин, 2003]. Порой фотогра-
фии и некоторые прорисовки отдельных камней с изображениями публикуются в аль-
бомах и тематических статьях (Сафроновский, Салбыкский курганы [Ким Чжонг Бэ, 
Чжан Со Хо, Боковенко, Килуновская, 2007], Барсучий лог [Ковалева, 2013], Оглахты 
[Наскальные изображения Оглахты, 2017] и др.).

В последние годы исследователи начали рассматривать искусство на курганных кам-
нях в совокупности с изображениями на близлежащих скальных выходах. Изучаются 
изображения на плитах тех могильников, которые расположены недалеко от местона-
хождений петроглифов, в том числе такие известные, как Оглахты, Суханиха, Бычиха, 
Абакано-Перевоз и др. Помимо выявления стилей и образов рисунков на плитах, од-
ной из целей их изучения является сравнение с изображениями на скалах. Такое ис-



32 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

следование было проведено, например, Е. А. Миклашевич и Л. Л. Бове с петроглифами 
на могильниках, расположенных у горы Бычиха в Краснотуранском районе Красно-
ярского края и изображений на скальных выходах горы (Сыдинская писаница). После 
проведения стилистического анализа авторы определили, что изображения на курган-
ных камнях и на скалах различаются [Миклашевич, Бове, 2015: 60]. Однако петрогли-
фы на камнях тагарских курганов являются ценным источником, раскрывающим от-
дельные страницы истории населения Южной Сибири.

Исследования Тепсейского археологического микрорайона
Наши полевые исследования последних лет на территории Тепсейского археологи-

ческого микрорайона включают в себя сплошное документирование всех памятников 
наскального искусства: исследуются петроглифы на скалах, камнях тагарских курга-
нов у горы, отдельных плитах [Советова, Шишкина, 2014; Советова, Шишкина, Або-
лонкова, 2021; Шишкина, 2023]. Несмотря на то, что эти курганы были созданы в та-
гарскую эпоху, большая часть рисунков была нанесена намного позднее сооружения 
самих курганов. Многие из этих изображений оригинальны и практически не пере-
кликаются с рисунками на скалах, другие же являются «типичными». Сложилось так, 
что традиционно наименьший исследовательский интерес вызывают самые поздние 
рисунки, нанесенные в так называемое этнографическое время (XVII — начало XX в.), 
хотя они довольно хорошо атрибутируются стилистически и по относительной «све-
жести» нанесения их на поверхности камней.

Сама гора Тепсей и территория у ее подножия с древних времен была привлекатель-
на для обитания. Здесь известны памятники афанасьевского, карасукского, тагарско-
го, тесинского, таштыкского, кыргызского времени [Грязнов, Завитухина, Комарова, 
Миняев, Пшеницына, Худяков, 1979: 7]. Судя по материалам проведенных на Тепсее 
раскопок, на данной территории на протяжении многих веков, начиная с эпохи нео-
лита и до кыргызского времени, присутствовало местное и пришлое население, кото-
рое оставляло после себя материальные свидетельства [Грязнов, Завитухина, Комаро-
ва, Миняев, Пшеницына, Худяков, 1979: 7]. Здесь известны погребальные памятники 
VI–XII вв., относящиеся к культуре енисейских кыргызов [Грязнов, Завитухина, Кома-
рова, Миняев, Пшеницына, Худяков, 1979: 159], а на скалах Тепсея встречаются руни-
ческие надписи, в том числе и первые упоминания эпонима «Тепсей» [Кызласов, 1994: 
187]. Известны и остатки крепостного сооружения «све» в центральной части гор-
ной гряды горы Тепсей [Готлиб, Подольский, 2008: 19]. В ходе археологических разве-
док в разные годы у горы Тепсей обнаруживались фрагменты керамики, отнесенные 
к кыргызскому времени [Боковенко, 1994], что не исключает наличия здесь средневе-
кового поселения, разрушенного в настоящее время водохранилищем. По-прежнему 
в разные полевые сезоны на берегу Енисея при низком уровне воды нами обнаружи-
вается подъемный материал — керамика, металлические изделия, которые могут быть 
отнесены к Средним векам.

В Новое время эти территории продолжали использоваться местным населени-
ем в бытовых и культовых целях. Известно, что даже в конце XIX в. на правом бере-
гу Енисея проживало довольно разнообразное население: койбалы, качинцы, сагай-
цы, кызыльцы [Катанов, 1891: 135; Патачаков, 1958: 56], представляющие собой раз-



33Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ные группы хакасов. Они жили в улусах, а также в русских деревнях. По статистике, 
в 1854 г. в правобережных волостях только Минусинского уезда проживало 1506 ха-
касов, а в 1875 г. оседлые хакасы в селе Листвягово — ближайшем населенном пунк-
те к горе Тепсей, составляли примерно половину всего населения [Бутанаев, 1996: 23]. 
В 1875 г. в деревне Листвягово проживало 44 оседлых хакаса (Марьясовы и Павлушки-
ны) и 83 русских крестьянина [Позади 240 лет…].

Еще один населенный пункт, который располагался в непосредственной близости 
от горы Тепсей, — это поселок Усть-Туба. В настоящее время он затоплен, в 1960‑е гг. 
его жители были переселены в Листвягово. К сожалению, сведения об этом населенном 
пункте и об их жителях практически отсутствуют, но, скорее всего, население в нем 
тоже было смешанным. Очевидно, что жители близлежайших населённых пунктов ис-
пользовали тепсейские степи в качестве пастбищ, о чем свидетельствуют в настоя-
щее время архивные фотографии и следы от кошар во внутренних логах горы Тепсей 
(рис. 1). На вершинах горных гряд Тепсея встречаются каменные обо [Бутанаев, 1996: 
211] (рис. 2). Сама гора у местного населения считалась священной. Народное твор-
чество местных жителей ярко отражено в наскальном искусстве. Местные «художни-
ки» использовали не только скальные поверхности, но и курганные камни и отдель-
ные большие и малые плиты.

Рис. 1. Вид на могильное поле с кошарами у горы Тепсей. Фото Я. А. Шера. 1960‑е гг. 
Fig. 1. View of the grave field with koshars near Tepsey Mountain. Photo by Ya. A. Shera.  

The 1960s.



34 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 2. Обо на вершине отрога Тепсея 
Fig. 2. Obo at the top of the Tepseya spur

Анализ изображений на камнях тагарских курганов у горы Тепсей
Исследователи уже обращали внимание на особое отношение хакасов к курганам 

Минусинских степей. Жизнь, быт и повседневная хозяйственная деятельность мест-
ного населения Южной Сибири так или иначе была связана с древними курганами. 
Курганные каменные конструкции нередко попадали на территории их поселений 
и на окрестные пастбища [Бурнаков, Цыденова, 2014: 257]. Путешественники и иссле-
дователи Минусинских территорий периодически обращали внимание на «современ-
ные» изображения на древних курганных конструкциях. Например, С. В. Иванов от-
мечал, что хакасы выбивали фигуры на древних курганных памятниках и на новейших 
надгробиях [Иванов, 1954: 588]. И. П. Кузнецов-Красноярский упоминал о многочис-
ленных и разнообразных «рисунках современных инородцев», которые часто покры-
вают курганные камни. Им, в частности, фиксировался и процесс создания таких изо-
бражений, когда хакасы-пастухи чертили на них тамги и другие изображения. Сами 
рисунки отличались от древних своей «свежестью» и четкими контурами [Кузнецов, 
1889: 35, табл. XII]. В настоящее время, спустя столетия, некогда «современные» пе-
троглифы теряют свой яркий цвет, выветриваются, поэтому определить их хроноло-
гическую принадлежность становится сложнее.

Изобразительные материалы, встречающиеся на камнях тагарских курганов у горы 
Тепсей, уже привлекали внимание некоторых исследователей, но в полном объеме изо-
бражения были выявлены и зафиксированы лишь в последние годы [Советова, Шиш-
кина, 2014; Советова, Шишкина, Аболонкова, 2021]. В результате проведенных иссле-
дований стало понятно, что рисунки эти разновременны и соотносятся с тагарской 
эпохой, хунно-сяньбийским временем. Реалистичные сцены с животными и птицами 
относятся к таштыкской эпохе, часть рисунков может быть связана с поздним Сред-
невековьем и этнографической современностью. Отдельные изображения появилссь 
в Новое и новейшее время (причем нередко это малопонятные или бессистемные ли-
нии, перекрывающие более ранние изображения). Для датировки петроглифов приме-



35Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

няются традиционные методы, включающие характеристику их стилистических осо-
бенностей, характерный для эпохи набор образов, анализ техники нанесения изобра-
жений и проч. [Аболонкова, 2019].

Рассмотрим некоторые из наиболее выразительных сцен с изображениями, кото-
рые могут являться «поздними». На одном из камней конструкции восьмикаменного 
кургана, расположенного в пункте Тепсей VIII (по М. П. Грязнову) [Грязнов, Завиту-
хина, Комарова, Миняев, Пшеницына, Худяков, 1979: 15–17], сосредоточено большое 
количество разнообразных тамг, а также несколько схематичных фигур животных (ко-
ней), дерева (?) (рис. 3).

Рис. 3. Петроглифы на курганном камне. Тепсей VIII 
Fig. 3. Petroglyphs on the mound stone. Tepsey VIII

Исследователи отмечают, что такие знаки являются изображениями реально быто-
вавших тамг. Такие знаки-тамги нередко применялись для клеймения скота, принад-
лежности территории, предметов быта и др. Термин тамга (хак. танма) использовал-
ся хакасами как юридический знак собственности вплоть до начала XX в. [Кыржинаков, 
2022: 105]. Рассматриваемые тамги на тепсейском камне выполнены техникой выбив-
ки на относительно ровной грани, верхняя часть которой к настоящему времени раз-
рушена. На сохранившейся поверхности в верхней левой части расположен не полно-
стью сохранившийся тамгообразный знак, вид которого определить не удается, правее 
тамга в виде окружности, разделенной поперечной линией. Такие тамги встречаются 
довольно часто, еще по меньшей мере дважды выбиты на камнях этого же могильни-



36 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ка и не менее восьми раз на скалах горы Тепсей. По мнению некоторых исследовате-
лей, они символизируют бубен [Кыржинаков, 2022: 107].

Подобные знаки встречаются на таких памятниках, как Малые Арбаты, Сосни-
ха, у деревни Комаркова [Кызласов, Леонтьев, 1980: рис. 19; табл. 3, I, V], среди пе-
троглифов Боярского хребта [Русакова, 2021: рис. 3] и на других памятниках. Там-
га в виде окружности с отростком, также нанесенная на этой грани, находит анало-
гию среди рисунков Усть-Тубы III [Blednova, Francfort, Legchilo, Martin, Sacchi, Sher, 
Smirnov, Soleilhavoup, Vidal, 1995: pl. 46: 21.2]. Еще один знак напоминает горизонталь-
но расположенную «восьмерку». Подобные «восьмеркообразные» тамги неоднократ-
но встречаются на скалах Тепсея. Они известны у некоторых хакасских фамилий, на-
пример, Рудаковых, представителей Тубинского рода Качинской ст. думы [Бутанаев, 
Худяков, 2000: 270]. Несколько видоизмененный «восьмеркообразный» знак приво-
дится Л. Р. Кызласовым и Н. В. Леонтьевым среди качинских тамг [Кызласов, Леонть-
ев, 1980: рис. 15.-30]. Одна из тамг рассматриваемой плоскости, напоминающая схе-
матичную человеческую голову на плечах, находит аналогию на Шалаболинской пи-
санице [Пяткин, Мартынов, 1985: рис. 25]. Другая тамга, названная исследователями 
«омегообразной» [Рогожинский, Черемисин, 2019: 55, рис. 6, 13], также находит ана-
логию на Шалаболинской писанице [Пяткин, Мартынов, 1985: табл. 41, 18], на скалах 
Усть-Тубы IV [Blednova, Francfort, Legchilo, Martin, Sacchi, Sher, Smirnov, Soleilhavoup, 
Vidal, 1995: pl. 67 26.4]. Подобный знак зафиксирован на монете из Минусинского му-
зея [Кызласов, 1984: рис. 3]. Правее фигуры коня и «дерева» есть еще несколько зна-
ков, среди которых тамга в виде буквы русского алфавита «А».

Отметим, что буквенные тамги, в частности, буква «Н», зафиксированы нами на ме-
стонахождении Усть-Туба III. Буква «А» в сочетании с буквой «К», в том числе в зер-
кальном отражении и в сочетании с другими буквами, встречена среди рисунков Оглах-
ты [Кызласов, Леонтьев, 1980: табл. 13, 30–32; табл. 47], Усть-Тубы и других памятни-
ков. Как отмечают специалисты, использование буквенных тамг указывает на время 
распространения среди хакасов русского алфавита, их происхождение можно связать 
с внедрением царской администрацией начиная с XVIII в. фамилий среди коренного 
населения Хакасско-Минусинского края. В конце XIX в. самобытные тамги у хакасов 
исчезают, их заменяют русскими буквами или знаками, сходными с ними [Катанов, 
1897: 18]. Именные (фамильные) тамги — знаки собственности, обозначали имя и фа-
милию собственника скота [Кыржинаков, 2022: 107]. По сообщению Л. Р. Кызласова, 
русские буквы в качестве тамг употребляли в ХIХ — начале ХХ в. и казахи Горного Ал-
тая [Кызласов, Леонтьев, 1980: 22, прим.]. Все перечисленные тамги по классификации 
Л. Р. Кызласова могут быть отнесены к качинцам [Кызласов, Леонтьев, 1980: рис. 15], 
а наиболее очевидным временем создания подобных рисунков может считаться, ско-
рее, XIX или даже начало ХХ в.

Таким образом, на одной плоскости фиксируются как минимум шесть видов зна-
ков, сопровождающихся единичными фигуративными изображениями животных. 
Возникает закономерный вопрос: почему на одном камне расположено такое коли-
чество разных тамг? Подобные случаи сосредоточения тамг на одной плоскости из-
вестны и по скальным изображениям многих памятников Минусинской котловины. 



37Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Уже А. В. Адрианов отмечал, что иногда тамги образуют ряды от 2–3 до 10 экземпля-
ров [Адрианов, 1904: 56, 63, 66]. Такие случаи И. Л. Кызласов объясняет «совершен-
ным поклонением горному божеству на издавна намоленном месте» [Кызласов, 2020: 
316]. Вероятно, и тепсейский могильник был очень важен для многих поколений лю-
дей, которые не только захоранивали здесь своих сородичей, но и создавали помины, 
о чем свидетельствуют археологические материалы, т. е. многократно посещали эти ме-
ста на протяжении жизней ни одного поколения [Грязнов, Завитухина, Комарова, Ми-
няев, Пшеницына, Худяков, 1979: 71, 128]. Возможно, что и тамги наносились не одно-
временно, а на протяжении многих лет.

Наряду с тамгами на этом камне выделяется фигура коня и расположенное рядом 
с ней «дерево». Конь изображен схематично, с навостренными ушами, длинной шеей, 
у него субтильное туловище, четыре ноги и непышный хвост. «Дерево» (?) необыч-
ное — оно изображено с опущенными «ветвями». Также на плоскости прослеживают-
ся две фигуры схематичных животных с головами, обращенными вправо, остатки вы-
бивки и бессистемные гравированные линии. Следует отметить сходство и коня, и де-
рева с рисунками на шаманских бубнах. Изображения деревьев на курганных плитах 
встречаются нечасто, хотя известны в сценах ряда писаниц Евразии начиная с эпо-
хи энеолита [Чернецов, 1971: рис. 49; Пяткин, Мартынов, 1985: табл. 13, 11; Леонтьев, 
Панкова, 2012: рис. 6].

Деревья в представлениях тюркоязычных народов Сибири являются очень важ-
ным мировоззренческим компонентом, они связывают все сферы бытия по вертика-
ли и по горизонтали, служат осью мира и его центром. Это точка отсчета координат, 
как временных, так и пространственных [Октябрьская, Сагалаев, 1988: 23]. Вообще 
у хакасов (как, впрочем, и у многих других народов) существовало особое отношение 
к дереву. В погребальной практике была распространена традиция в головной части 
могилы устанавливать деревянные предметы — палки, столбы, ветки березы, по по-
верьям выполняющие функцию временного обиталища души, вместе с тем олицетво-
ряя образ мирового древа [Бурнаков, 2024: 146]. Дерево было гарантом возрождения 
не только людей, но и вообще всего живого на Земле. Стоит отметить, что культ де-
рева — и в языческих верованиях, и мировых религиях имеет единую семантическую 
основу. Деревья, главным образом береза, изображались у хакасов как на бубнах, так 
и в наскальных сценах: например, дерево показано на бубне бегущего шамана, изобра-
женного на скалах Оглахты [Наскальные изображения Оглахты, 2017: 139]. Изображе-
ния деревьев Георгиевской писаницы опубликованы Н. В. Леонтьевым и С. В. Панко-
вой и датированы XV–XVIII вв. [Леонтьев, Панкова, 2012: рис. 6].

Как мы уже отмечали выше, для наскального искусства более характерными явля-
ются деревья с поднятыми ветвями, а в тепсейской сцене ветви опущены. Судя по изо-
бражениям на бубнах, так могло быть показано дерево подземного мира, где все находи-
лось в зеркальном отражении. Это одна из особенностей подземного мира — нарочи-
тая «неправильность», зеркальность, перевернутость многих параметров. Там шерсть 
богатырского коня растет не наружу, а вовнутрь (тискер туктиг) и т. д. То же слово 
(тискер «наоборот») хакасы использовали для березы в руках изображенного на буб-
не шамана — тискер хат \\ «береза, растущая корнями вверх» [Октябрьская, Сагала-



38 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ев, 1988: 97]. В хакасских загадках, например, дерево с двенадцатью ветвями уподоб-
ляется году: «Перед дверью одна береза: // Пятнадцать ветвей приподняты кверху, // 
Пятнадцать наклонились вниз» (дни первой и второй половины месяца) [Октябрьская, 
Сагалаев, 1988: 22]. Известны и тамги в виде дерева с ветвями, опущенными вниз [Ле-
онтьев, Кызласов, 1980: рис. 12.89]. Возможно, на тепсейском курганном камне запе-
чатлена одна из вариаций известного сюжета «конь у коновязи», распространенного 
на протяжении тысячелетий с древности до современности [Шер, 1980: 269], где в дан-
ном случае в качестве коновязи и выступает дерево.

На другом камне из конструкции четырехкаменного тагарского кургана (пункт 
Тепсей VII) редкими округлыми выбоинами нанесена сцена, в которой запечатлены 
животное (олень), три антропоморфные фигуры и два тамгообразных знака (рис. 4).

Рис. 4. Петроглифы на курганном камне. Тепсей VII 
Fig. 4. Petroglyphs on the mound stone. Tepsej VII

Один из этих знаков, возможно, может быть трактован как дерево или как тамга 
в виде дерева. Он представляет собой вертикальную линию с тремя отростками в верх-
ней части и по два с каждой стороны «ствола» (боковыми «ветвями»). Это изображе-
ние напоминает изображение «дерева» с такой же макушкой с плиты древнего кургана 
у поселка Шира, а также «дерева», вырезанного на передней стенке старинного хакас-
ского сундука из улуса Картоев на реке Б. Есь, «дерево» с раздвоенной верхней частью 
и шестью боковыми «ветвями» по три с каждой стороны из Оглахты [Кызласов, Леон-
тьев, 1980: рис. 20; табл. 22, 63]. Рядом нанесен другой тамгообразный знак в виде трех 



39Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

дугообразных линий, расположенных друг над другом. Возможно, внизу был еще ка-
кой‑то элемент, в настоящее время разрушенный. Подобный тамгообразный знак из-
вестен, к примеру, на Суханихе тоже в сочетании со схематичными антропоморфными 
персонажами, как и на тепсейском камне [Миклашевич, Мухарева, Бове, 2016: рис. 7.-3].

Техника создания и стиль выбитых изображений позволяют предположить, что эта 
сцена также относится к «народному» творчеству. Манера изображения животного 
очень напоминает стиль «народных» рисунков хакасов с горы Оглахты, когда туловище 
изображалось прямоугольным (П-образным) [Кызласов, Леонтьев, 1980: 40, 41]. Подоб-
ные изображения животных (оленей, коней) встречается на скалах Тепсея в Широком 
логу и находят аналогии в декоративно-прикладном искусстве хакасов [Иванов, 1954: 
рис. 51]. Аналогичные изображения оленей известны на писанице Хызыл-Хая [Кызла-
сов, Леонтьев, 1980: рис. 13], Оглахты [Наскальные изображения Оглахты, 2017: 120, 
131, 142] и других памятниках.

Антропоморфные же фигуры не имеют каких‑либо выразительных или датирующих 
элементов. Но следует отметить, что фигуры в виде перевернутых схематичных антро-
поморфных персонажей могли использоваться в качестве тамгообразных знаков. По-
добные антропоморфные персонажи, изображенные взявшимися за руки, встречают-
ся среди рисунков на шаманских бубнах и хакасских тесах. Сообщается, что так трак-
товались фигуры мужчины, женщины и ребенка [Иванов, 1955: 168–170].

Рис. 5. Петроглифы на курганном камне. Тепсей IХ. Прорисовка на фото 
Fig. 5. Petroglyphs on a burial mound. Tepsey IX. Drawing on the photo



40 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Помимо выбитых изображений, имеются и фигуры, выполненные тонкими грави-
рованными линиями. Среди них — фигурки двух оленей с двумя ветвистыми рожка-
ми и заостренными мордами на курганном камне в пункте Тепсей IX (рис. 5). На дру-
гой горизонтально лежащей плите (Тепсей VII) прочерчены фигуры животных с ор-
наментированными корпусами. Среди этнографических рисунков орнамент встреча-
ется довольно часто, причем это могут быть просто прочерченные линии в виде впи-
санных углов, квадратов или штриховки из косых линий и т. д., так и орнаментирован-
ные корпуса животных. В качестве аналогии можно привести фигуру резного оленя 
с пересекающимися линиями на корпусе с горы Оглахты [Наскальные изображения 
Оглахты, 2017: 147].

Заключение
Таким образом, изобразительные материалы, полученные в результате изучения ри-

сунков на курганных конструкциях тагарских могильников, не ограничиваются только 
древними изображениями. Эти плиты активно использовались в качестве «холстов» 
на протяжении многих эпох, включая Новое время, местным населением — хакасами. 
Интерпретация этих образов и сюжетов может быть неоднозначной, несмотря на неко-
торую «заданность» тем. Хакасы могли использовать курганные камни в качестве раз-
граничительных знаков и выбивать на них свои тамги, а могли создавать и более слож-
ные сюжеты, отражающие реалии жизни и верования местного населения. Проще все-
го обстоит дело с интерпретацией простых незамысловатых сюжетов, когда в сценах 
представлены те или иные объекты повседневной жизни: пастух с собакой, преследо-
вание охотником зверя, кони и т. п. Хотя и кони могли различаться довольно сильно: 
от простых фигурок неказистых местных лошадок до реалистичных статных скакунов, 
при этом они могли быть орнаментированными или нет, вместе с всадником и без него. 
То же можно сказать и об антропоморфных изображениях.

Определенную пользу представляют аналогичные наскальным сценам изображения 
на шаманских бубнах или иных предметах, которыми пользовались хакасы, например, 
сундуках. Требует специального исследования все еще не до конца разработанная тема 
хакасских тамг, их происхождения, заимствований, распространения и др. Большую 
сложность представляют гравированные рисунки, хронологическая принадлежность 
которых затруднена из‑за отсутствия корректных аналогий. Тем не менее, «поздние» 
рисунки, представленные на камнях курганных конструкций, — это особый мир обра-
зов и сюжетов, дополняющий самобытную коллекцию народного творчества хакасов.

Благодарности и финансирование
Работа подготовлена в рамках выполнения гранта РНФ по теме «Неизученные стра-

ницы истории и культуры населения Южной Сибири II тыс. н.э. по материалам петро-
глифов» (проект № 23–28–00974) https://rscf.ru/project/23–28–00974/.

Acknowledgements and funding
The work was prepared within the framework of the Russian Science Foundation grant on 

the topic “Unexplored pages from the history and culture of the population of Southern Siberia 
in the 2nd millennium AD as revealed in petroglyphs” (project № 23–28–00974) https://rscf.
ru/project/23–28–00974/.



41Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Аболонкова И. В. Наскальные изображения Тепсейского археологического микро-

района в аспекте развития методики исследования : дис. … канд. ист. наук. Кемерово, 
2019. 243 с.

Адрианов А. В. Писаницы Енисейской губернии (Отчет 1904 г.) // Научный архив 
ИА РАН. Ф. 12. № 151. 129 л.

Боковенко Н. А. Отчет об археологических разведках в зоне Красноярского водо-
хранилища в 1994 году // Научный архив ИА РАН. Р. 1. № 18036. 93 л.

Бурнаков В. А., Цыденова Д. Ц. Образы камня и кургана в религиозно-мифологиче-
ских воззрениях хакасов (конец XIX–XX век) // Вестник НГУ. Серия: История, фило-
логия. 2014. Т. 13. Вып. 3. С. 256–267.

Бурнаков В. А. Дерево в традиционной похоронной обрядности хакасов (конец 
XIX — середина XX века) // Вестник НГУ. Серия: История, филология. 2024. Т. 23. № 5. 
С. 143–155. https://orcid.org/10.25205/1818–7919–2024–23–5–143–155

Бутанаев В. Я. Традиционная культура и быт хакасов. Абакан : Хакасское книж. 
изд-во, 1996. 224 с.

Бутанаев  В. Я., Худяков  Ю. С.  История енисейских кыргызов. Абакан : ХГУ 
им. Н. Ф. Катанова, 2000. 272 с.

Готлиб А. И., Подольский М. Л. Све — горные сооружения Минусинской котлови-
ны. СПб. : Элексис принт, 2008. 222 с.

Грязнов М. П., Комарова М. Н., Завитухина М. П., Пшеницына М. Н., Худяков Ю. С. 
Комплекс археологических памятников у горы Тепсей на Енисее. Новосибирск : На-
ука, 1979. 168 с.

Иванов С. В. Материалы по изобразительному искусству народов Сибири XIX — на-
чала XX в. // Труды института этнографии им. Н. Н. Миклухо-Маклая. Новая серия. М. ; 
Л. : Академия Наук, 1954. Т. XXII. 839 с.

Иванов С. В. К вопросу о значении изображений на старинных предметах культа 
у народов Саяно-Алтайского нагорья // Сб. МАЭ. 1955. Т. XVI. С. 165–264.

Катанов Н. Ф. Поездка к карагасам в 1890 году // Записки Русского географическо-
го общества. СПб., 1891. Т. ХVI. Вып. 2. С. 133–230.

Катанов Н. Ф. Отчет о поездке, совершенной с 15 мая 1896 г. по 1 сентября 1896 г. 
в Минусинский округ Енисейской губернии // Ученые записки Казанского универси-
тета. 1897. Кн. 3. С. 1–50.

Ким Чжонг Бэ, Чжан Со Хо, Боковенко Н. А., Килуновская М. Е. Наскальные изобра-
жения Центральной Азии. Сеул : Фонд истории Северо-Восточной Азии, 2007. 335 с.

Ковалева О. В. Рисунки на плитах и стелах кургана Барсучий лог // Научное обозре-
ние Саяно-Алтая. 2013. Вып. 1. С. 91–112.

Кузнецов И. П. Древние могилы Минусинского округа. Томск : ТипоЛитография 
В. В. Михайлова и П. И. Макушина, 1889. 36 с.

Кызласов И. Л. Монеты с тюркоязычными енисейскими надписями (к вопросу о де-
нежном обращении в древнехакасском государстве) // Нумизматика и эпиграфика. М. : 
Наука, 1984. Т. XIV. C. 84–99.



42 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Кызласов И. Л. Рунические письменности Евразийских степей. М. : Восточная ли-
тература, 1994. 328 с.

Кызласов И. Л. Особенности археологического изучения южносибирского средне-
вековья // Краткие сообщения Института археологии. 2020. Вып. 261. С. 313–327.

Кызласов Л. Р., Леонтьев Н. В. Народные рисунки хакасов. М. : Наука, 1980. 176 с.
Кыржинаков А. А. Типология тамг — знаков собственности хакасов // Ученые за-

писки Петрозаводского государственного университета. 2022. Т. 44. № 2. С. 105–110.
Леонтьев Н. В., Панкова С. В. Петроглифы горы Георгиевской (таштыкские резные 

рисунки) // Памятники наскального искусства Минусинской котловины: Георгиев-
ская, Льнищенская, Улазы III, Сосниха. Труды САИПИ. Вып. Х. Кемерово : Кузбасс-
вузиздат, 2012. С. 5–27.

Миклашевич Е. А., Бове Л. Л. Исследование изображений на курганных плитах мо-
гильников под горой Бычиха (Минусинская котловина) // Вестник Кемеровского го-
сударственного университета. 2015. Т. 1, № 3. С. 52–64.

Миклашевич Е. А., Мухарева А. Н., Бове Л. Л. Исследования петроглифической экс-
педиции музея-заповедника «Томская Писаница» в 2015 г. // Ученые записки музея-
заповедника «Томская Писаница». 2016. № 3. С. 30–48.

Наскальные изображения Оглахты: альбом / сост. Ю. Н. Есин. Абакан : ХакНИИ-
ЯЛИ, 2017. 160 с.

Николаева Т. В. Изображения на плитах оград тагарской культуры (методика и хро-
нология) : дис. … канд. ист. наук. Кемерово, 1983. 229 с.

Октябрьская И. В., Сагалаев М. С. Традиционное мировоззрение тюрков Южной 
Сибири. Пространство и время. Вещный мир. Новосибирск : Наука, 1988. 225 с.

Патачаков К. М. Культура и быт хакасов в свете исторических связей с русским на-
родом (XVIII–XIX вв.). Абакан : Хакасское кн. изд-во, 1958. 316 с.

Петроглифы древней Сибири : альбом / под ред. Ю. В. Подпоренко. М. : Галарт, 
2010. 191 с.

Пяткин Б. Н., Мартынов А. И. Шалаболинские петроглифы. Красноярск : КрГУ, 1985. 192 с.
Русакова И. Д. Тамги на скалах Боярского хребта // Ученые записки музея-заповед-

ника «Томская Писаница». 2021. Вып. 14. С. 90–102.
Рогожинский А. Е., Черемисин Д. В. Тамги кочевников тюркской эпохи на Алтае 

и в Семиречье (опыт сопоставления и идентификации) // Археология, этнография и ан-
тропология Евразии. 2019. Т. 47. № 2. С. 48–59.

Семенов В. А., Килуновская М. Е., Красниенко С. В., Суботин А. В. Изображения 
на плитах тагарских курганов (Шарыповский район Красноярского края). СПб. : Элик-
Сис, 2003. 122 с.

Советова О. С., Шишкина О. О. Изображения на плитах оград тагарских курганов 
(Тепсейский археологический комплекс) // Вестник Кемеровского государственного 
университета. 2014. №. 59. Т. 3. С. 93–98.

Советова О. С., Шишкина О. О., Аболонкова И. В. Наскальное искусство Тепсейско-
го археологического микрорайона. Кемерово : Вектор-Принт, 2021. 288 с.

Позади 240 лет… Страницы истории деревни Листвягово // Эхо Турана. URL: http://
journal.asu.ru/wv/about/submissions (дата обращения: 30.08.2024).



43Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Чернецов В. Н. Наскальные изображения Урала // Археология СССР. Свод археоло-
гических источников. М. : Наука, 1964. 52 с.

Шер Я. А. Петроглифы Средней и Центральной Азии. М. : Наука, 1980. 328 c.
Шишкина О. О. Некоторые результаты исследования рисунков на камнях та-

гарских курганов под горой Тепсей // Археология Евразийских степей. 2023. № 5.  
С. 8–100.

Blednova N., Francfort H -P., Legchilo N., Martin L., Sacchi D., Sher J., Smirnov D., 
Soleilhavoup F., Vidal P. Répertoire des pétroglyphes d'Asie Centrale. Fascicule No. 2. Sibérie 
du Sud 2: Tepsej I–III, Ust-Tuba I–VI (Russie, Khakassie). Paris: Diffusion de Boccard, 1995. 
153 p. (на фр. яз.).

REFERENCES
Abolonkova I. V. Naskal'nye izobrazheniia Tepseiskogo arkheologicheskogo mikroraiona 

v aspekte razvitiia metodiki issledovaniia. Diss. kand ist. nauk [Rock carvings of the Tepseye 
archaeological microdistrict in the aspect of the development of the research methodology. 
Ph. D. Thesis in History]. Kemerovo, 2019. 243 p. (in Russian).

Adrianov A. V. Pisanitsy Eniseiskoi gubernii (Otchet 1904 g.) [The writings of the Yenisei 
province (Report of 1904)] Nauchnyi arkhiv IA RAN [Scientific Archive of IA RAS.]. Fund 12. 
File151, 129 fol (in Russian).

Bokovenko N. A. Otchet ob arkheologicheskikh razvedkakh v zone Krasnoiarskogo 
vodokhranilishcha v 1994 godu. [Report on archaeological exploration in the area of the 
Krasnoyarsk reservoir in 1994] Nauchnyi arkhiv IA RAN [Scientific Archive of IA RAS.]. 
Fund 1. File18036, 93 fol (in Russian).

Burnakov V. A. Derevo v traditsionnoi pokhoronnoi obriadnosti khakasov (konets XIX — 
seredina XX veka) [Tree in the traditional burial rite of the Khakass people (late 19th — mid 
20th century)]. Vestnik NGU. Seriia: Istoriia, filologiia. [Vestnik NSU. Series: history and 
philology]. 2024, vol. 23, no. 5. P. 143–155. https://doi.org/10.25205/1818–7919–2024–23–
5–143–155 (in Russian).

Burnakov V. A., Tsydenova D. Ts. Obrazy kamnia i kurgana v religiozno-mifologicheskikh 
vozzreniiakh khakasov (konets XIX–XX vek) [Images of a stone and a Mound in the religious 
and mythological views of the Khakas (late XIX–XX century)]. Vestnik NGU. Seriia: Istoriia, 
filologiia. [Vestnik NSU. Series: history and philology]. 2014, vol. 13, iss. 3. P. 256–267 
(in Russian).

Butanaev V. Ya. Traditsionnaia kul'tura i byt khakasov [Traditional culture and life of the 
Khakas]. Abakan: Khak. Knizh. Izd-vo, 1996, 224 p. (in Russian).

Butanaev V. Ya., Khudiakov Iu. S. Istoriia eniseiskikh kyrgyzov [The history of the Yenisei 
Kyrgyz.]. Abakan: KhGU im. N. F. Katanova, 2000, 272 p. (in Russian).

Chernetsov V. N. Naskal'nye izobrazheniia Urala [Rock paintings of the Urals]. Arheologiya 
SSSR. Svod arheologicheskih istochnikov [Archeology of the USSR. A set of archaeological 
sources] 1964, 52 p. (in Russian).

Gotlib A. I., Podol'skii M. L. Sve — gornye sooruzheniia Minusinskoi kotloviny [Sve — 
mining structures of the Minusinsk basin]. Saint Petersburg: Eleksis print, 2008, 222 p. 
(in Russian).



44 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Griaznov M. P., Komarova M. N., Zavitukhina M. P., Pshenitsyna M. N., Khudiakov Yu. S. 
Kompleks arkheologicheskikh pamiatnikov u gory Tepsei na Enisee [The complex of 
archaeological monuments near Tepsei Mountain on the Yenisei]. Novosibirsk: Nauka, 1979, 
168 p. (in Russian).

Ivanov S. V. K voprosu o znachenii izobrazhenii na starinnykh predmetakh kul'ta u narodov 
Saiano-Altaiskogo nagor'ia [On the question of the meaning of images on ancient objects of 
worship among the peoples of the Sayano-Altai Highlands.]. Sbornik MAE [Collection of 
MAE]. 1955, no. XVI. P. 165–264 (in Russian).

Ivanov S. V. Materialy po izobrazitel'nomu iskusstvu narodov Sibiri XIX — nachala XX v. 
[Materials on the fine arts of the peoples of Siberia of the XIX — early XX century]. Trudy 
instituta etnografii im. N. N. Miklukho-Maklaia. Novaia seriia [Proceedings of the Institute 
of Ethnography named after N. N. Miklukho-Maklay. A new series]. 1954, vol. XXII. P. 839 
(in Russian).

Katanov N. F. Otchet o poezdke, sovershennoi s 15 maia 1896 g. po 1 sentiabria 1896 g. 
v Minusinskii okrug Eniseiskoi gubernii [Report on a trip made from May 15, 1896 to 
September 1, 1896 to the Minusinsk district of the Yenisei province]. Uchenye zapiski 
Kazanskogo universiteta [Scientific notes of the Kazan University]. 1897, no. 3. P. 1–50 
(in Russian).

Katanov N. F. Poezdka k karagasam v 1890 godu [A trip to the Karagas in 1890]. Zapiski 
russkogo geograficheskogo obshchestva [Notes of the Russian Geographical Society]. 1891, 
vol. XVI, no. 2. P. 133–230 (in Russian).

Kim Jong Bae, Zhang So Ho, Bokovenko N. A., Kilunovskaya M. E. Naskal'nye izobrazheniia 
Tsentral'noi Azii [Rock paintings of Central Asia]. Seul: Fond istorii Severo-Vostochnoi Azii, 
2007, 355 p. (in Korean and Russian).

Kovaleva O. V. Risunki na plitakh i stelakh kurgana Barsuchii log [Drawings on slabs and 
steles of the Barsuchy Log mound]. Nauchnoe obozrenie Saiano-Altaia [Scientific Review 
of the Sayano-Altai]. 2013, no. 1. P. 91–112 (in Russian).

Kuznetsov I. P. Drevnie mogily Minusinskogo okruga [Ancient graves of the Minusinsk 
district]. Tomsk: TipoLitografiia V. V. Mikhailova i P. I. Makushina, 1889, 36 p. (in Russian).

Kyrzhinakov A. A. Tipologiia tamg — znakov sobstvennosti khakasov [Typology of tamg — 
marks of Khakass ownership]. Uchenye zapiski Petrozavodskogo gosudarstvennogo universiteta 
[Scientific notes of Petrozavodsk State University]. 2022, vol. 44, no. 2. P. 105–110 (in Russian).

Kyzlasov  I. L.  Monety s tiurkoiazychnymi eniseiskimi nadpisiami (k voprosu o 
denezhnom obrashchenii v drevnekhakasskom gosudarstve) [Coins with Turkic-speaking 
Yenisei inscriptions (on the question of monetary circulation in the ancient Khakass state)]. 
Numizmatika i epigrafika [Numismatics and epigraphy]. 1984, vol. XIV. P. 84–99 (in Russian).

Kyzlasov I. L. Osobennosti arkheologicheskogo izucheniia iuzhnosibirskogo srednevekov'ia 
[Features of the archaeological study of the South Siberian Middle Ages]. Kratkie soobshcheniya 
Instituta arheologii [Brief reports from the Institute of Archaeology]. 2020, no. 261. P. 313–
327 (in Russian).

Kyzlasov L. R., Leont'ev N. V. Narodnye risunki khakasov [Folk drawings of Khakas]. 
Moscow: Nauka, 1980, 176 p. (in Russian).



45Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 29–46.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Kyzlasov, I. L. Runicheskie pis'mennosti Evraziiskikh stepei [Runic writings of the Eurasian 
steppes]. Moscow: “Vostochnaia literature”, 1994, 328 p (in Russian).

Leont'ev N. V., Pankova S. V. Petroglify gory Georgievskoi (tashtykskie reznye risunki) 
[Petroglyphs of Mount Georgievskaya (Tashtyk carvings)]. Pamiatniki naskal'nogo iskusstva 
Minusinskoi kotloviny: Georgievskaia, L'nishchenskaia, Ulazy III, Sosnikha. Trudy SAIPI [Rock 
art monuments of the Minusinsk basin: Georgievskaya, Linishchenskaya, Ulaza III, Sosnikha. 
The works of SAIPI]. 2012, no. X. P. 5–27 (in Russian).

Miklashevich E. A., Bove L. L. Issledovanie izobrazhenii na kurgannykh plitakh mogil'nikov 
pod goroi Bychikha (Minusinskaia kotlovina) [Investigation of images on burial mounds 
under Bychikha Mountain (Minusinskaya hollow)]. Vestnik Kemerovskogo gosudarstvennogo 
universiteta [Bulletin of Kemerovo State University]. 2015, no. 1, no. 3. P. 52–64 (in Russian).

Miklashevich E. A., Mukhareva A. N., Bove L. L. Issledovaniia petroglificheskoi ekspeditsii 
muzeia-zapovednika “Tomskaia Pisanitsa” v 2015 g. [Studies of the petroglyphic expedition 
of the Tomsk Pisanitsa Museum-Reserve in 2015]. Uchenye zapiski muzeia-zapovednika 

“Tomskaia Pisanitsa” [Scientific notes of the Tomsk Pisanitsa Museum-Reserve.]. 2016, no. 3. 
P. 30–48 (in Russian).

Naskal'nye izobrazheniia Oglakhty. Al'bom [Rock carvings of Oglakhty. Album]. Iu. N. Esin 
(compl.). Abakan: KhakNIIIaLI, 2017, 160 p. (in Russian).

Nikolaeva T. V. Izobrazheniia na plitakh ograd tagarskoi kul'tury (metodika i khronologiia). 
Diss. kand. ist. nauk [Images on slabs of fences of Tagarian culture (methodology and 
chronology). Ph. D. Thesis in History. Kemerovo, 1983, 229 p. (in Russian).

Oktiabr'skaia I. V., Sagalaev M. S. Traditsionnoe mirovozzrenie tiurkov Iuzhnoi Sibiri. 
Prostranstvo i vremia. Veshchnyi mir [The traditional worldview of the Turks of Southern 
Siberia. Space and time. The material world]. Novosibirsk, Nauka, 1988, 225 p. (in Russian).

Patachakov K. M. Kul'tura i byt khakasov v svete istoricheskikh sviazei s russkim narodom 
(XVIII–XIX vv.) [Culture and life of the Khakass in the light of historical ties with the Russian 
people (XVIII–XIX centuries)]. Abakan, 1958, 316 p. (in Russian).

Petroglify drevnei Sibiri. Al'bom [Petroglyphs of ancient Siberia. Album]. Iu. V. Podporenko 
(ed.). Moscow: Galart, 2010, 191 p. (in Russian).

Piatkin B. N., Martynov A. I. Shalabolinskie petroglify [Shalabolinsky petroglyphs]. 
Krasnoiarsk: KrGU, 1985, 192 p. (in Russian).

Proshlo 240 let … Stranitsy istorii derevni Listviagovo [After 240 years… Pages of the history 
of the village of Listvyagovo]. URL: http://journal.asu.ru/wv/about/submissions (accessed 
August 30, 2024) (in Russian).

Rogozhinskii A. E., Cheremisin D. V. Tamgi kochevnikov tiurkskoi epokhi na Altae i v 
Semirech'e (opyt sopostavleniia i identifikatsii) [Tamgi of nomads of the Turkic epoch in Altai 
and Semirechye (experience of comparison and identification)]. Arkheologiia, etnografiia i 
antropologiia Evrazii [Archeology, ethnography and anthropology of Eurasia]. 2019, vol. 47, 
no. 2. P. 48–59 (in Russian).

Rusakova I. D. Tamgi na skalakh Boiarskogo khrebta [Tamgi on the rocks of the Boyar 
ridge]. Uchenye zapiski muzeia-zapovednika “Tomskaia pisanitsa” [Scientific notes of the 
Tomsk Pisanitsa Museum-Reserve]. 2021, no. 14. P. 90–102 (in Russian).



46 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 29–46.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Semenov V. A., Kilunovskaia M. E., Krasnienko S. V., Subotin A. V. Izobrazheniia na 
plitakh tagarskikh kurganov (Sharypovskii raion Krasnoiarskogo kraia) [Images on the slabs 
of Tagarsky mounds (Sharypovsky district of the Krasnoyarsk Territory)]. Saint Peterburg: 
ElikSis, 2003, 122 p. (in Russian).

Sher Ya. A. Petroglify Srednei i Tsentral'noi Azii [Petroglyphs of Central and Central Asia]. 
Moscow: Nauka, 1980, 328 p. (in Russian).

Shishkina O. O. Nekotorye rezul'taty issledovaniia risunkov na kamniakh tagarskikh 
kurganov pod goroi Tepsei [Some results of the study of drawings on the stones of Tagar 
mounds under Tepsey Mountain]. Arkheologiia Evraziiskikh stepei [Archeology of the 
Eurasian steppes]. 2023, no 5. P. 8–100 (in Russian).

Sovetova O. S., Shishkina O. O. Izobrazheniia na plitakh ograd tagarskikh kurganov 
(Tepseiskii arkheologicheskii kompleks) [Images on the slabs of the fences of Tagar mounds 
(Tepseisk archaeological complex)]. Vestnik Kemerovskogo gosudarstvennogo universiteta 
[Bulletin of Kemerovo State University]. 2014, no. 59, vol. 3. P. 93–98 (in Russian).

Sovetova O. S., Shishkina O. O., Abolonkova  I. V. Naskal'noe iskusstvo Tepseiskogo 
arkheologicheskogo mikroraiona [Rock art of the Tepsey archaeological microdistrict]. 
Kemerovo: Vektor-Print, 2021, 288 p. (in Russian).

Blednova N., Francfort H -P., Legchilo N., Martin L., Sacchi D., Sher J., Smirnov D., 
Soleilhavoup F., Vidal P. Répertoire des pétroglyphes d'Asie Centrale. Sibérie du Sud 2: Tepsej 
I–III, Ust' — Tuba I–VI (Russie, Khakassie) [Handbook of Petroglyphs of Central Asia. 
Brochure No. 2. Southern Siberia 2: Tepsey I–III, Ust-Tuba I–VI (Russia, Khakasia)]. Paris: 
Diffusion de Boccard, 1995, Fascicule No. 2, 153 p. (in French).

Статья поступила в редакцию: 09.09.2024
Принята к публикации: 10.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



47Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 393
DOI 10.14258/nreur(2025)1–03

Т. Ю. Власкина

Южный научный центр Российской академии наук, Ростов-на-Дону (Россия)

К ИЗУЧЕНИЮ ПОГРЕБАЛЬНОЙ ОБРЯДНОСТИ  
ДОНСКИХ КАЗАКОВ: ОФОРМЛЕНИЕ МОГИЛЫ 
НЕОБРАБОТАННЫМИ КАМНЯМИ И СВЯЗАННЫЕ  
С НИМИ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ

В статье рассматривается зафиксированный на Нижнем Дону обычай помещения 
на могилы необработанных камней. Приводятся суждения местных жителей о смысле 
обрядовых действий с камнями и свидетельства о деталях исполнения ритуала. На ос-
нове обобщения результатов полевых этнолингвистических исследований ЮНЦ РАН — 
ЮФУ (РГУ) в 2002–2017 гг. выявляются ареалы вариантов оформления могил необра-
ботанными камнями на территории бывшей области Войска Донского. В краткой ха-
рактеристике населения, соблюдающего данный обычай, акцент делается на конфес-
сиональных особенностях, поскольку устойчивым на изучаемых территориях являет-
ся соседство старообрядческих и православных общин. Проведенный анализ донской 
традиции, а также обзор публикаций, в которых отражена распространенность подоб-
ных обрядов в различных областях России, дает материал для сравнения и построе-
ния гипотез о миграционных потоках из Подмосковья, Рязанщины, Нижегородчины 
и других территорий на Дон, Хопер и Медведицу и о вкладе переселенцев в формиро-
вание донского казачества.

Ключевые слова: донские казаки, локальный вариант, намогильный камень, погре-
бальный обряд, старообрядцы, традиционная культура.

Цитирование статьи: 
Власкина Т. Ю. К изучению погребальной обрядности донских казаков: оформление 
могилы необработанными камнями и связанные с ними представления // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 1. С. 47–69. DOI 10.14258/nreur(2025)1–03.



48 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

T. Yu. Vlaskina

The Southern Scientific Centre of the Russian Academy of Sciences, Rostov-on-Don 
(Russia)

THE FUNERAL RITE OF THE DON COSSACKS:  
RAW HEADSTONES AND RELATED CONCEPTS

The article examines the tradition of placing uncut stones on graves in the Lower Don 
region. It presents testimonies from local residents regarding the significance of the ritual 
actions associated with these stones, along with evidence of the ritual's execution. Findings 
from ethnolinguistic field studies conducted by the SSC RAS and SFU (RSU) between 2002 
and 2017 enable the author to identify the locations of graves marked by uncut stones across 
the former Don Host Oblast. The discussion includes a concise overview of the population that 
practices this custom, highlighting confessional characteristics due to the stable coexistence of 
Old Believer and Orthodox communities in the examined areas. Furthermore, an analysis of 
Cossack funeral rites, coupled with a review of literature documenting similar rituals across 
various regions of Russia, provides a foundation for comparative research and supports a 
hypothesis regarding migration patterns from the Moscow, Ryazan, and Nizhny Novgorod 
regions, among others, to the Don, Khoper, and Medveditsa rivers, as well as the role of these 
settlers in shaping the Don Cossacks subethnic group.

Keywords: Don Cossacks, funeral rite, headstone, local variant, Old Believers, traditional 
culture.

For citation: 
Vlaskina T. Yu. The funeral rite of the Don Cossacks: raw headstones and related concepts. 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30, No. 1. P. 47–69 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)1–03.

Власкина Татьяна Юрьевна, старший научный сотрудник лаборатории филологии, 
Южный научный центр Российской академии наук, Ростов-на-Дону (Россия).  
Адрес для контактов: vlaskiny@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–1371–7628 
Vlaskina Tatiana Yurievna, senior researcher of the Laboratory of Philology of the Federal 
State Budgetary Institution of Science «Federal Research Centre The Southern Scientific 
Centre of the Russian Academy of Sciences» (SSC RAS), Rostov-on-Don (Russia).  
Contact address: vlaskiny@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–1371–7628/

Введение
Научная значимость исследования традиционной погребальной обрядности не ну-

ждается в доказательствах: характерная для этой сферы консервативность делает ее бес-
ценной источниковой базой для этнографических и культурологических построений. 



49Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Между тем систематическое изучение погребальных традиций донских казаков ведет-
ся сравнительно недавно, многое еще не выявлено или мало изучено. К подобным фе-
номенам относятся намогильные памятники и каменные конструкции, в которых ис-
пользуются камни, не имеющие специальной скульптурной обработки. Это так назы-
ваемые дикие камни произвольной формы без рельефных изображений и резных над-
писей, которые могут быть окрашены и иметь знаки, нанесенные краской. Для крат-
кости мы будем называть их необработанными камнями.

Изучение намогильных камней вне казачьей проблематики и за пределами бывших 
земель области Войска Донского имело свою специфику. Положение камня на моги-
лу на славянских территориях периодически становилось предметом археологических 
исследований памятников, датируемых XI–XVIII вв., при этом надгробия рассматрива-
лись в контексте комплексного описания некрополя (см., напр. [Чернов, 1990; 1991; Ав-
деев, 2015], а также историю публикации материалов белорусских некрополей, на ко-
торых встречались намогильные камни [Черевко, 2020]).

Этнографическое изучение этой стороны погребального обряда интенсифици-
ровалось преимущественно в последнее десятилетие и часто в отрыве от данных, по-
лученных археологами. Подробный обзор существующих работ по теме не так давно 
выполнил Д. В. Громов [Громов, 2023]. Выделим далее лишь некоторые выводы коллег. 
Важными для последующих исследователей обряда стали сделанные в первой полови-
не XX в. наблюдения Д. К. Зеленина, упоминавшего о положении камня на могилу бе-
лорусами и использовании камня в других эпизодах погребального обряда у русских 
Нижегородского уезда и Калужской губернии [Зеленин, 1991: 349–351].

В 2007–2014 гг. В. Л. Кляус и Д. Г. Чубукова, зная о размышлениях Д. К. Зелени-
на по поводу использования камней в погребальных обрядах русских, провели спе-
циальные исследования в Центральной России и в Восточной Сибири у православ-
ных потомков русско-китайских браков. В ходе полевых изысканий было установ-
лено, что обычай положения камня на могилу в Коломенском и Раменском районах 
Московской области, Калужской, Рязанской, Липецкой и Нижегородской областях 
имеет много общего с явлениями, распространенными в Забайкалье и Приаргунье 
[Кляус, Чубукова, 2015]. Вслед за В. Л. Кляусом и Д. Г. Чубуковой к ареальному рас-
пространению названного обычая обратился Д. В. Громов, выделив после обобще-
ния результатов работ пять ареалов в пределах России: московский, калужский, ря-
занский, нижегородский и донской (последний — со ссылкой на наши материалы) 
[Громов, 2023: 212–213].

Также важной представляется одна из первых классификаций ритуальных действий 
с камнем в рамках погребального обряда, предложенная культурологом П. И. Кутенко-
вым [Кутенков, 2013] (оговоримся, что в его рассуждениях прослеживаются неоязы-
ческие (родноверческие) тенденции). Рассматривая среди прочих надгробия, выпол-
ненные из необработанного камня, широко бытующие, по словам автора, в Рязанском 
крае, и их символику, он предлагает термин «каменный обряд», под которым подра-
зумевает «действия по подготовке камня, его хранению, порядку положения на моги-
лу, времени положения, а также отношение к нему и его использование в последующее 
время» [Кутенков, 2013: 76]. По мнению П. И. Кутенкова, все выявленные в Рязанской 



50 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

области формы обращения с камнями относятся к возникшему в эпоху Средневеко-
вья единому поминальному ритуалу, который исполнялся на протяжении трех лет по-
сле погребения, а затем в «родительские» дни.

Как В. Л. Кляус и Д. Г. Чубукова, так и П. И. Кутенков рассматривают мотивацию 
действий с камнем. Первые, характеризуя восточносибирскую традицию, отмечают, 
что мотивы в принципе совпадают с мотивами, выявленными ранее в Центральной 
России, но имеют расхождения в обрядовых процедурах. Основное различие состоит 
в том, что в Восточной Сибири действия с камнем происходят в течение сорока дней 
после похорон: его заносят в дом, хранят в переднем углу, а на сороковины кладут на мо-
гилу к памятнику/кресту или закапывают и в дальнейшем никак не используют. В мо-
сковско-калужско-рязанских землях камень на могилу могут положить в разное время 
от похорон до годовщины, и затем он, специально выделенный на могиле, активно ис-
пользуется в поминальной обрядности [Кляус, Чубукова, 2015].

На основании распространенности обычая как у старообрядцев, так и у привержен-
цев Русской православной церкви, В. Л. Кляус и Д. Г. Чубукова делают вывод о его до-
раскольном (ранее XVII в.) возникновении. При этом В. Л. Кляус, вслед за П. И. Кутен-
ковым, предполагает, что «каменный обряд» некогда был единым. В силу чего обнару-
женная в Центральной России зона его распространения есть регион исхода пересе-
ленцев в Восточную Сибирь, а выявленные различия связаны с более чем двухсотлет-
ним раздельным развитием материнской региональной общности и ее сибирской ко-
лонии [Кляус, Чубукова 2015: 165]. Размышляя о символах и идеях, изоморфным выра-
жением которых может быть обряд, авторы приходят к мысли, что камень представля-
ется живым и одновременно вечным и соотносится с душой человека через такой при-
знак, как бессмертие [Кляус, Чубукова, 2015: 168].

Иные трактовки символики камня в погребальной обрядности видим у других ис-
следователей. По мнению Е. Е. Левкиевской и С. М. Толстой, на первом плане в данном 
контексте оказываются «останавливающие» свойства камня, а «обычай устанавливать 
надгробные камни также объясняется стремлением «связать» душу, «привязать» ее 
к могиле, дать ей обиталище, чтобы она не блуждала по свету» [Левкиевская, Толстая, 
1999: 451]. А. А. Плотникова и В. Я. Петрухин указывают на тройственную символи-
ку надгробия, которое одновременно выступает и обителью души умершего, «и сим-
волом входа «на тот свет», и преградой, камнем, препятствующим выходу покойника 
из могилы» [Плотникова, Петрухин: 360]. Детализацию названных выше значений ви-
дим у Д. В. Громова, сравнивающего распространение фольклорных мотивов, встреча-
ющихся в нарративах о намогильных камнях, в различных ареалах бытования тради-
ции [Громов, 2023: 228–231].

О камнях в современной похоронно-поминальной обрядности Восточного Подмо-
сковья пишет С. С. Михайлов, особо останавливаясь на одном типе — «небольшие кам-
ни, с кулак величиной и больше» [Михайлов, 2021]. «Камушек» во многих местах лежит 
не один, «а два, три и даже более», сакральная нагрузка их всех очевидна, в частности, 
благодаря тому, что независимо от количества камни одинаково оформляют — красят 
в цвет намогильного креста. Подчеркивая факт выявления традиции как у старообряд-
цев, так и у новообрядцев региона, автор выделяет среди символических функций над-



51Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

гробного камня коммуникативную: в нескольких вариантах нарративов и ритуальных 
действий «камушек» выступает каналом для сообщения между живыми и мертвыми 
родственниками [Михайлов, 2021: 10–11].

В контексте проблемы взаимосвязи того и этого света дается анализ символики, се-
мантики и функций двух надгробных атрибутов — камня и креста — в статье Т. А. Ли-
стовой [Листова, 2022]. В этом глубоком исследовании проблема использования кам-
ней в оформлении могил рассматривается в контексте метафизики смерти. Т. А. Листо-
ва приходит к выводу, что в разных вариантах похоронной практики использование 
камней могло иметь разное знаковое содержание, зависящее как от этапа похоронного 
ритуала, так и от того, о какой этнографической группе идет речь. Несмотря на корре-
ляцию некоторых нарративов о смысле появления камней на могилах с христиански-
ми сюжетами, исследовательница считает, что традиция может иметь древние корни, 
а в поисках аналогий указывает на археологические источники.

Очевидно, назрела необходимость в доследовании обширных территорий, обзо-
ре имеющихся полевых материалов, их структурировании и научном обобщении. 
Подобный посыл как нельзя лучше совпадает с задачами по реализации очередно-
го этапа изучения традиционной культуры донского казачества. Оформление дон-
ских сельских кладбищ весьма редко становилось объектом специального научного 
интереса. В лучшем случае материально-визуальная сторона устройства могил бегло 
упоминалась в описаниях обрядности или при оценке социального положения каза-
чества [Матишов и др., 2009: 161–166; 2012: 182–184]. В публикациях, посвященных 
истории наиболее престижных областных некрополей — Таганрога, Старочеркас-
ска, Новочеркасска, — облик памятника находится в тени биографических справок 
об упокоенных там лицах [Астапенко М. П., Астапенко Е. М., 2018], а наиболее выра-
зительные надгробия, как правило, рассматриваются с искусствоведческих позиций 
[Алексеенко, Юрченко, Сирота, 2021]. Поэтому не только основным, но и в ряде слу-
чаев единственным источником для изучения традиции помещения необработанных 
камней на могилы на кладбищах в Ростовской области (далее — РО) и Волгоград-
ской области стали материалы обследования сельских кладбищ, которое системати-
чески проводилось автором и ее коллегами из Южного федерального университе-
та и Федерального исследовательского центра Южного научного центра Российской 
академии наук с 2002 по 2017 г.

Необработанные камни на донских сельских кладбищах
Оформление современных кладбищ, находящихся на территориях Ростовской 

и Волгоградской областей, ранее входивших в состав области Войска Донского, про-
должает традиции живущих здесь потомков донских казаков и крестьян. За сто лет, 
прошедших после юридического упразднения казачьего сословия, многое изменилось. 
Было бы ошибкой считать, что кладбища, возникшие возле станиц и хуторов двести 
и триста лет назад, выглядят сегодня так же, как и в пору расцвета донской субкультуры. 
Но религиозные основы представлений о смерти и переходе человека из жизни в мир 
иной продолжали явно или косвенно направлять действия семьи усопшего и близкого 
соседского круга даже в годы доминирования атеистических идей в обществе, а с из-
менением властной доктрины немедленно стали восстанавливаться в более или менее 



52 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

полноценном виде. Судя по сохранившимся на надгробиях надписям, за редким исклю-
чением, видимый комплекс могил не старше середины XX в. В среднем всего 2–5 % по-
гребений, идентифицированных на сельских кладбищах, совершены в последние годы 
XIX — первой трети XX в., а на многих кладбищах старые могилы нельзя выявить во-
все. Поэтому без прямых доказательств иного выявленные в ходе исследования клад-
бищенские традиции придется рассматривать как продукт социальной практики XX в.

Сравнивая разновременный материал из различных источников, можно заметить, 
что с утверждением новых культурно-идеологических приоритетов советская погре-
бальная эстетика первым делом стала старательно избавляться от религиозных знаков 
и символов. Казачьи монументальные надгробия с рельефными изображениями рас-
пятия и орудий страстей Господних, тяжелые могильные кресты из камня и кованого 
металла ушли в прошлое. На сельских и городских кладбищах одной из популярных 
форм намогильного памятника стала так называемая «пирамида» — квадратный в ос-
новании, сужающийся кверху узкий четырехгранник с немного уплощенным или кры-
шевидным верхом, в центре которого закреплялась на отдельном стержне пятиконеч-
ная звезда, выкрашенная в красный цвет. К концу 1970‑х гг. атеистический диктат на-
чал ослабевать, и постепенно звезды стали соседствовать с крестами. А 1990‑е гг. озна-
меновались триумфальным возвращением христианской символики. И теперь уже па-
мятники со звездами оказались в меньшинстве. И только одна разновидность могиль-
ной атрибутики никак не была вовлечена в продолжавшийся около 70 лет идеологи-
ческий спор между крестами и звездами — это были камни, не несшие на себе ника-
ких видимых или неустранимых знаков.

Аксайско-Багаевская локация: камни на могилах в устных свидетельствах 
и в пространстве кладбища

Впервые необработанные камни были зафиксированы автором в ходе осмотра клад-
бищ станицы (далее — ст.) Манычской во время этнолингвистической экспедиции 
в Багаевском районе Ростовской области в 2002 г. До этого наблюдения таких камней 
в различных местах донского региона были единичными и не складывались в карти-
ну сколько‑нибудь распространенной традиции. А в ст. Манычской почти на каждой 
могиле были видны камни, покрашенные зеленой или голубой краской в цвет оград-
ки (рис. 1).

Камни в основном представляли собой крупную гальку, отдельные экземпляры 
имеют 25–30 см в поперечнике. Багаевский район — один из немногих, где удалось со-
поставить наблюдение бытования «каменного обряда» и его характеристику носите-
лями традиции. Поэтому материал по данному ареалу представлен в статье наиболее 
развернуто.

Обследование окрестных хуторов показало, что обычай распространен на значи-
тельной территории Багаевского района. Из устных сообщений местных жителей ста-
ло известно, что он бытует или бытовал раньше и в соседних станицах — Аксайской, 
Старочеркасской и Ольгинской с хуторами.

Население этой части бывшего Черкасского округа в основном казачье, имеющее 
крепкие традиции и, по донским меркам, древние корни: ст. Манычская (городок Ма-
ныч, ст. Маноцкая) основана в 1570‑х гг., а ст. Старочеркасская (Черкасский городок) — 



53Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

в 1580–1590‑х гг. [Королёв, 2006: 119–120; 206]. Население издавна было смешанным 
в конфессиональном отношении. Численно преобладали приверженцы Русской право-
славной церкви, но на протяжении 300 лет доля старообрядцев была постоянно очень 
заметной [Шадрина, 2021]. Старообрядцы жили в Черкасском городке с конца XVII в., 
в ст. Рыковской (части городка) действовала «раскольничья» часовня [Лаврский, 1917: 
19]. До 300 человек составляли два старообрядческих прихода ст. Аксайской [Черняева, 
2019]. Ст. Манычская до середины XX в. считалась видным центром старообрядчества 
на всем Нижнем Дону. По переписи 1897 г. в юрте станицы располагалось 13 хуторов, 
в 12 из которых проживал 2391 старообрядец [Список, 1905: 14–17]. В настоящее вре-
мя здесь соседствуют православная и старообрядческая общины, каждая из которых 
имеет свои храмы и кладбища.

Рис. 1. Камень на могиле в ст. Манычской Багаевского района РО, 2002 г. 
Фото Т. Ю. Власкиной 

Fig. 1. Stone on the grave in the Manychskaya station of the Bagaevsky district of RO, 2002.  
Photo by T. Y. Vlaskina

Даже в эпоху расцвета старообрядческих общин на рубеже XIX–XX вв. в Маныч-
ской явственно обозначился курс на духовное единение всех христиан, который про-
являлся в призывах пастырей не чинить препон для общения, не чуждаться «никони-
ан», не запрещать им входить в свои храмы [Артемьев, 1909]. С развенчанием религи-
озных канонов и смещением межконфессиональных барьеров внутристаничные свя-
зи в семейных и бытовых отношениях стали, видимо, еще более прочными и открыты-
ми. Во всяком случае, в 2002 г. среди информантов 1930–1940‑х годов рождения, с ко-
торыми работали члены экспедиции, было немало таких, в чьих семьях разница в ве-



54 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

роисповедании не была препятствием для брака. Поэтому нам так и не удалось свя-
зать использование необработанных камней в оформлении могил с какой‑то конкрет-
ной старожильческой группой — традицию соблюдают и православные, и старообряд-
цы. Камень на могиле считается отличительной чертой «своего», знаком принадлеж-
ности к местному, «коренному» казачеству. Причем этот знак может не только кон-
статировать наличие статуса, но и сообщать его. Одна из наших респонденток про-
иллюстрировала данную идею примером из собственной жизни. Будучи родом из Ро-
стова-на-Дону, с детства женщина жила и работала в Сибири, где встретилась с воен-
нослужащим из ст. Манычской и приехала вместе с ним в станицу в качестве невесты. 
Сыграли свадьбу. Спустя какое‑то время ее мать тоже переехала к молодым, а потом 
умерла. На похоронах, когда гроб выносили, свекровь при одобрении авторитетных 
местных старушек заставила невестку взять камень, принести и положить на могилу 
матери. На возражения, мотивированные тем, что мать приезжая, что «у них в Сиби-
ри» о таком не слышали, да пожалуй, еще и сказали бы, что класть камень нехорошо, 
что он тяжестью будет для покойницы, ей ответили: «Нинка, ты ж взамуж вышла, ста-
ла жена казака, казачка. Твоя мать стала казачья мать, с нашей сéмьей кровь и хлеб раз-
делила, значит, без камня ей нельзя прибираться, она теперь наша» (ст. Манычская Ба-
гаевского района РО)1.

Во время экспедиции в Багаевский район были зафиксированы подробности об-
рядовых действий с камнем, характерные для данной локации. Сразу следует огово-
риться, что все визуальные наблюдения проводились нами на новом кладбище, на ко-
тором сейчас хоронят и приверженцев Русской православной церкви, и старообряд-
цев. Об этом же кладбище шла речь в интервью, записанных от респондентов в ст. Ма-
нычской. Помимо нового, в Манычской существует старое кладбище, где хоронили 
только старообрядцев. Сейчас оно закрыто и окружено глухой оградой, через которую 
видно, что могилы не убирают. Камни кое‑где удалось разглядеть, но без следов крас-
ки. Кресты деревянные и в основном в виде гнилых остатков, упавших, видимо, на мо-
гилы. Согласно устной информации, на кладбище уже не хоронят. Покойников тре-
вожить нельзя, поэтому туда никто не ходит, могилы должны зарасти и уйти в землю. 
Как в таком случае обстоит дело со всеми теми предписаниями, о которых речь пой-
дет ниже, выяснить не удалось.

Камень выбирают на подворье покойного. Если это мужчина, хорошо взять из фун-
дамента дома, хлева или другой хозяйственной постройки, неплохо также вынуть 
из печи. В данной местности в строительстве традиционно используют дикий камень 
наряду с кирпичом. Если хоронят женщину, то берут гнет из кадушки с квашеной ка-
пустой или соленой рыбой, обычно это тоже дикий камень. В качестве таковых здесь 
обычно выступают голыши — довольно большие гладкие камни овальной формы. Вбли-
зи ст. Манычской находятся естественные выходы древних голышей (крупной морской 

1	 Здесь и далее источниками цитат выступают материалы объединенного собрания полевых материа-
лов диалектологических и этнолингвистических экспедиций Федерального исследовательского цен-
тра Южного научного центра Российской академии наук и Южного федерального университета (Ро-
стовского государственного университета) за 1974–2013 гг. После каждого текстового фрагмента 
указывается место его записи.



55Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

гальки) известные местным жителям [Савельев, 1930: 16]. По словам информантов, по-
добный выбор камня в настоящее время желателен, но не слишком обязателен. Мож-
но взять любой «хорошенький» с подворья или поместья. Подворье — то же, что двор, 
точнее, в местной терминологии, чистый двор. Поместье же составляют чистый двор 
возле дома, включающий летницу — летнюю кухню и погребку — погреб во дворе, 
баз — скотный двор с хлевом и хозяйственными сараями, где могут быть и кузня, и клу-
ня, и закром, амбар с рундуком. А дальше — солила с сушильней для рыбы и т. п. Поме-
стье включает также леваду — участок земли с садом, огородом, виноградником, рас-
положенный обычно за чистым двором или у реки.

Следовательно, могильный камень в Аксайско-Багаевской локации может проис-
ходить с любого места или строения этой довольно обширной и разнообразно устро-
енной территории. Стоит заметить, что поместье — это далеко не вся земля, связан-
ная с жизнью и хозяйственной деятельностью семьи, а только та ее часть, которая на-
ходится в собственности, может быть продана и передаваться по наследству. Помимо 
этого, до советской власти и упразднения войсковой системы землепользования се-
мья получала земельный пай на каждого казака за службу. На паевой земле находились 
поля, выпасы, сенокосы, участки для заготовки дров и рыбной ловли. Права на эти на-
делы были временными, хоть и довольно прочными: основная часть могла передавать-
ся в долговременную аренду и даже по наследству, но они зависели от наличия/отсут-
ствия в семье служилых казаков и периодического передела определенных категорий 
угодий внутри станицы по жребию. Согласно обычаю, могильный камень следует брать 
с территории, которая связана с женскими и мужскими хозяйственными занятиями, 
находится в собственности у покойного и его семьи и не подлежит переделу. В связи 
с этим кажется справедливым замечание Т. А. Листовой, что, возможно, подобный вы-
бор намогильного камня символизирует выделение его доли имущества или является 
элементом, сохраняющим его связь с домом [Листова, 2022: 28]. Причем при выделе-
нии доли сохраняется ее гендерная маркировка.

После выбора камень моют и несут на кладбище. По одним сведениям, несут, за-
вернув в платок, в день похорон за гробом после креста и крышки. Когда закончили 
оформление могильного холма, то кладут в ногах перед лицевой стороной у основания 
креста. Нести камень и класть его на могилу должен младший близкий родственник 
одного пола с покойным. Например, дочь за гробом матери или сын за гробом отца. 
Возможно, речь идет о передаче полоролевых функций в родовой иерархии, но сложно 
сказать определенно, поскольку подробные рекомендации были получены всего один 
раз в ст. Манычской. В остальных случаях с большей или меньшей полнотой сообща-
лось, что родственник в день похорон оставляет камень на могиле. Еще в одном слу-
чае на вопрос собирателя, кто должен нести камень, информант, имевший репутацию 
знающего (колдуна), хитро подмигнул и ответил: «Да кто любить, тот и несёть» (ху-
тор Первомайский Багаевского района РО).

Параллельно в том же районе существует традиция относить камень на могилу 
не обязательно в день похорон, а в любой до истечения сорока дней: «Сорок дней, вот 
поминают сорок дней, да сорока камушек ложат» (хутор Арпачин Багаевского райо-
на РО).



56 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

После этого камень красят, как уже указывалось выше, и могут поверх зеленого 
или голубого поля белой краской нарисовать крест, но не всегда. О сроках, когда так 
оформляют, прямо сказано не было, но, поскольку современный памятник, гробнич-
ку и оградку из металла если ставят, то через год, а ежегодное убранство на могилках 
обычно наводят перед Пасхой, то логично предположить, что и камень красят в те же 
сроки. При установке памятника крест, как правило, оставляют позади него, а камень 
кладут перед памятником. Гробнички, которые мы видели в Манычской, имеют свобод-
ную середину, заполненную землей. Поэтому подобное, явно осовремененное, убран-
ство нисколько не мешает соблюдению «каменного обряда».

Нами были зафиксировано, что в Багаевском районе намогильный камень называ-
ют ключ, дверь, сторож, что указывает на его коммуникативные и одновременно огра-
ничительные, «запирающие» функции (ст. Манычская, хутор Усьман). Подобные мно-
гозначные термины предполагают нарративное сопровождение и/или обрядовые дей-
ствия. Но соответствующие фиксации довольно скудны. «Вроде он выходит когда» 
(ст. Манычская Багаевского района РО). «Родителям дверь, чтоб своих повидать срод-
ников» (хутор Усьман Багаевского района РО). «Знаитя Рожество, потом Кщення? 
Родители, грять, приходять радоваться со своими, и Пасха — праздник большой… — 
Как‑то приходять оттудова» (ст. Манычская Багаевского района РО). «Каменем при-
давят, то сторож яму, чтоб не вылез, не ходил, где зря. — Сторож да и ключ» (хутор 
Усьман Багаевского района РО).

Какие‑либо действия в контексте данных значений нам не известны, однако они от-
мечены в связи с такой функцией камня, которая, напротив, не стала поводом для воз-
никновения специального названия. Во время посещения кладбищ в пасхальные и ро-
дительские дни на камне оставляют поминальные угощения: конфеты, печенье, кра-
шеные яйца. Округлая форма не слишком удобна для этого, поэтому подношения ска-
тываются и лежат рядом. Потом их собирают дети и нищие. На Красную горку на кам-
не могут накрыть стол для праздничной трапезы, что практически невозможно в силу 
малого размера и покатой поверхности. Так что «на камне» — это скорее условность: 
в действительности полотенцем, служащим скатертью, накрывают верх могильного 
холмика вместе с камнем, и он оказывается в основании (буквально) застольного ри-
туала самым естественным образом. «Как ялтарь», — проводит важное сравнение 
одна из женщин, тем самым подчеркивая жертвенную символику обрядовой трапезы 
(ст. Манычская Багаевского района РО).

Помимо уже обозначенных мотиваций помещения камня на могилу, установленных 
путем интерпретации обрядовых действий и терминов (маркирование «своих» покой-
ников, выделение доли покойного, обеспечение контактов между живыми и мертвы-
ми в особые дни, замыкание покойного в потустороннем мире) изучение интервью 
дает еще несколько вариантов. Так, распространенным объяснением обычая класть 
камень на могилу являются ссылки на традицию: «Да, ложут. Такой обычай. И до нас 
ещё было» (хутор Арпачин Багаевского района РО).

Еще одна прагматическая мотивация связана с прочностью и долговечностью камня 
как природного материала. В связи с этим его использование является идеальным спо-
собом обозначить место захоронения: «Камушки это ложили чего, раньше же. Сейчас 



57Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

стали делать от эти вот гробницы, а тогда ж не было этого ничего, а тогда как мо-
гила, крест поставили, если ещё где‑то железный достали, а если деревянный, он об-
ветшал, сломался усё, а это ложила каждая хозяйка, хозяин, камушек ложит и красит 
у свой цвет, какой нравится, и крестик же на нём. Это просто штоб узнавать свою мо-
гилку. Это как… издавна так было заведено» (хутор Арпачин Багаевского района РО).

Смысл появления камня на могиле часто рассматривают как прямую аналогию 
евангельского сюжета о камне, которым закрывали пещеру со снятым с креста Иису-
сом Христом, но важны, как обычно, детали. В наиболее развернутом из записанных 
в Багаевском районе объяснении происхождения обычая памятью о воскресении 
Иисуса Христа этот эпизод священной истории обретает дополнительный драматизм, 
поскольку в представлениях информанта свершиться таинству пытались помешать 
представители демонических сил — черты, нещистые. Подчеркивается, что воскре-
сение — это победа добра над злом не в метафизическом смысле, а в результате фи-
зического противоборства Михаила Архангела с представителями Сатаны. «Собира-
тель (далее — С.): Здесь у вас по округе везде на могилы кладут камни. — Да. — С.: А за-
чем? — Видишь, принято так. Ага. Раньше: камень, крест. Щас гробницы ишо. Вот. 
А камни вот… это же принято — камни. Как это, значит, нечистые натягали ка-
мень на Сына… Божьего, да, ну а Бог послал Михаила Архангиля: „Пойди, — грить, — 
и стяни камень”. А там стотонный камень‑то! Стянул, ага. А они ж его караулять, 
нечистые, но они не слыхали, и враз земля раскрылась, и Сын Божий воскрес. И они 
как вдарятся в разные стороны! И запели: „ Христос воскрес — истинно воскрес!” » 
(хутор Первомайский Багаевского района РО). Этот текст по содержанию совпада-
ет с суждением, записанным в Калужской области от монахини, которое приводит 
Т. А. Листова [Листова, 2022: 35]. Исследователь обращает внимание на один нюанс: 
монахиня считает главным в сюжете сам факт наличия каменной сущности на моги-
ле независимо от ее конкретной формы.

Вопрос о том, как давно существует в Аксайско-Багаевской локации описанный ва-
риант обычая положения на могилу необработанного камня, пока остается без отве-
та, как и то, какие черты этого обычая следует считать первичными, а какие развились 
позже. Ответы требуют привлечения дополнительных источников. О том, что такие ис-
точники могут обнаружиться, свидетельствуют археологические материалы. В 2020 г. 
при раскопках курганного могильника «Алитуб-IV» в Аксайском районе Ростовской 
области было исследовано кладбище х. Алитуб XIX — середины ХХ в. [Деняева, 2021]. 
Этот хутор входит в Аксайско-Багаевскую локацию распространения «каменного об-
ряда». Кладбище было уничтожено в результате сильного половодья в конце 1940‑х — 
начале 1950‑х гг., и уже в конце 1950‑х гг. его поверхностные следы полностью исчез-
ли. С территории заброшенного могильника делались выборки грунта, а в 1960‑х гг. 
на кургане начала функционировать бытовая свалка [Деняев, Гудименко, 2022: 20].

В результате археологического исследования было установлено, что на уровне быв-
шей поверхности хуторского кладбища находилось большое количество сырцовых 
кирпичей, которые по степени прокаленности определяют как печные. Первичное 
местоположение кирпичей установить невозможно, но это не мешает предположить, 
что они находились на поверхности могил на кладбище и были смещены в результате 



58 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

половодья, оказавшись затем в условно мусорном слое. В нем смешалась земля древ-
ней насыпи, почва, дерн, ил и другие компоненты, поэтому четко дифференцировать 
разновременные включения в его состав довольно сложно. В ходе раскопок было ис-
следовано 133 погребения XIX — первой половины ХХ в., часть из которых содержали 
инвентарь религиозного характера, имеющий старообрядческие эстетические и сим-
волические особенности. Были обнаружены также элементы погребального ритуала, 
требующие этнографического комментария, и среди них — кирпичи в двух погребе-
ниях. В одном случае была погребена женщина старше 55 лет, под стопы ее ног, обутых 
в кожаные тапочки, был подложен кирпич. В другом кирпич находился в ногах погре-
бенного — младенца 9–12 месяцев [Деняева, 2021: 104, 117]. Здесь уместно вспомнить 
не только то, что на современных могилах соседней ст. Манычской и хутора Арпачи-
на кирпичи используют наряду с дикими камнями, пусть и значительно реже, но и то, 
что в поисках истоков обряда исследователи уже находили подобное, поэтому связы-
вают положение кирпича в могилу с монастырскими традициями, «модельным» выра-
жением следования традиционным нормам аскезы [Беляев, 2011] (см. подробный этно-
графический комментарий к материалам казачьего некрополя в хуторе Алитуб в пуб-
ликации Т. Ю. Власкиной [Власкина, 2023]).

Константиновско-Семикаракорская локация
Описанная выше локация пока лучше всего обеспечена устными источниками. Два 

других ареала распространения «каменного обряда» на Дону выявлены преимуще-
ственно в результате фотофиксации, которая производилась в основном в 2010–2011 гг. 
Первый из ареалов находится в самом сердце бывшего Первого Донского округа и име-
ет центр в хуторе Маломечетном Семикаракорского района, ст. Николаевской и ху-
торе Ведерникове Константиновского района РО. В конфессиональном отношении 
здесь представлены и старообрядцы, и приверженцы Русской православной церкви. 
Отличительной чертой этой локации является широкое использование в качестве на-
могильного камня бутованного серо-зеленого песчаника, реже ракушечника и плит-
няка — здесь это пластованный песчаник. Кроме того, в этом старом казачьем регио-
не на кладбищах сохранилось довольно много дореволюционных памятников в виде 
резных плит, стоящих и лежащих, а также в форме жертвенников и т. п. Рассмотрим 
материалы Константиновско-Семикаракорской локации в порядке убывания количе-
ства могил с необработанными камнями.

Ст. Николаевская Константиновского района РО была образована путем объеди-
нения двух казачьих городков — Верхнего и Нижнего Михалёвых, впервые упоминав-
шихся в документах в 1593 г. [Королёв, 2006: 40]. Население до недавнего времени было 
преимущественно старообрядческое, беспоповцы. На действующем кладбище моги-
лы, почти все без исключений, оформлены небольшими необработанными камнями. 
По природному материалу здесь плитняк сочетается с бутованным камнем, поэтому, 
как мы считаем, здесь на один локальный вариант накладывается другой, о котором 
речь пойдет ниже. Также на могильных холмиках было зафиксировано несколько крас-
ных кирпичей. Встречается окраска камней в цвет других могильных атрибутов, нане-
сение краской букв и крестов. В комплексах с необработанными камнями отмечены 
массивные каменные плиты с высеченными надписями, изображением креста. Обыч-



59Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

но такая плита лежит плашмя на могиле, а маленький необработанный камень поло-
жен сверху нее или рядом с ней.

В хуторе Маломечетном, до революции относившемся к юрту Константиновской 
станицы, а сейчас входящем в состав Семикаракорского района РО, на местном клад-
бище большинство могил оформлены необработанными камнями. Из природных по-
род представлен серо-зеленый песчаник в виде плитняка-пластушки и бута. Единич-
но в качестве более современного воплощения «каменного обряда» встречается отде-
лочная кафельная плитка с глазурью. Дикий камень часто целиком покрашен в цвет 
креста — синий или белый (рис. 2). На некоторых плоских камнях единично нанесе-
ны буквы — инициалы погребенного и/или кресты синим по белому.

На действующем кладбище хутора Ведерникова Константиновского района РО 
(впервые упоминается в 1669 г. [Королёв, 2006: 34]) более 3/4 могил оформлены необ-
работанными камнями. В основном это крупный бутовый камень — серо-зеленый пес-
чаник и ракушечник. Встречается замена намогильного камня белой мраморной плит-
кой. На многие камни синей или белой краской по некрашеной серой поверхности на-
несены изображения креста.

На кладбище х. Вислого Семикаракорского района РО могил с одиночными необ-
работанными камнями также подавляющее большинство. Могилы оформлены плит-
няком-пластушкой и серо-зеленым бутовым песчаником. Единично встречается от-
делочная плитка с глазурью. До половины камней окрашены целиком в цвет креста. 
В единичных случаях необработанные камни сочетаются со старыми памятниками 
и резными плитами.

Рис. 2. Камни на могиле в хуторе Маломечетном Семикаракорского района РО, 2010 г. 
(Пасха). Фото Т. Ю. Власкиной 

Fig. 2. Stones on the grave in the village of Malomechetnoye, Semikarakorsky district, RO, 2010 
(Easter), photo by T. Y. Vlaskina



60 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

За пределами основного ареала находится старообрядческий хутор Чекалов Мо-
розовского района РО, который фиксируется в юрте станицы Есауловской в послед-
ней трети XIX в. [Список, 1875: 70]. Примерно пятая часть могил на местном кладби-
ще с кусками необработанного бутового песчаника, которые в нескольких случаях со-
седствуют с дореволюционными резными каменными памятниками и массивными чу-
гунными крестами.

Кундрюченская локация
Еще один вариант «каменного обряда» образует ареал в Усть-Донецком районе с вы-

ходами в Тацинский район РО. Центр ареала образуют станицы Верхне- и Нижнекун-
дрюченская с хуторами. Отличительной чертой, на основании которой можно выделить 
здесь традицию оформления могил одиночными необработанными камнями в осо-
бый вариант, является использование плитняка-пластушки как основного материала 
и полное отсутствие бутового песчаника. Это может быть связано с тем, что недалеко 
от ст. Верхнекундрюченской есть выходы плитняка, где местные жители его издавна 
добывают. Здесь плитняк-пластушка используется в оформлении не только надгробий, 
но и пространства подворья, а также в строительстве. Своеобразие центральной части 
ареала составляет сочетание в одном намогильном комплексе нескольких видов плит-
няка — обработанного и нет, в результате чего они образуют сложные конструкции.

Ст. Нижнекундрюченская Усть-Донецкого района РО была основана во второй по-
ловине XVII в. и имела название Кундрючий городок [Королёв, 2006: 111]. На действу-
ющем кладбище почти все могилы оформлены необработанными камнями. Иногда, 
когда на могиле установлена современная гробничка, камень находится за ее рамкой 
позади креста. Но достаточно часто камень кладут внутрь гробнички. В качестве дико-
го камня используют исключительно плитняк. По одному, иногда по нескольку штук 
плитняк с нарисованными синей краской крестами лежит поверх песчаного или гли-
нистого холма в сочетании со старыми (конца XIX — начала XX в.) резными надгро-
биями с изображениями Голгофы и надписями.

На кладбище ст. Верхнекундрюченской Усть-Донецкого района РО (основана 
в 1701 г. [Королёв, 2006: 112]) подавляющее большинство могил оформлены необра-
ботанными камнями в сочетании с другими конструкциями и без них. Основной ма-
териал — пластованный песчаник-плитняк трех видов. Это небольшие относительно 
тонкие серо-зеленые плитки с нанесенными на них белой, голубой и изумрудной крас-
кой буквами-инициалами и крестами. Такой камень на могиле обычно один, но встре-
чаются и по нескольку с разными инициалами, что означает, что в могилу совершались 
подзахоронения. Часть могил, помимо того, обложены плитняком разной толщины на-
подобие панциря. Панцирь может включать в себя старую массивную плиту с резными 
крестами и надписями в цельном или фрагментированном виде. Плитка с нарисован-
ными краской буквами и крестами в таком случае лежит сверху панциря. Встречают-
ся могилы, где основным каменным надгробием остается целая массивная плита с до-
революционной надписью или ее фрагмент.

Точная дата основания хутора Мостового (ранее — хутора Мостовского) ст. Верхне-
кундрюченской Усть-Донецкого района РО неизвестна, но во второй половине XIX в. 
он уже существовал [Список, 1875: 45]. На многих могилах обнаружены одиночные не-



61Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

обработанные камни бутованного полевого шпата белого цвета. На могилках, оформ-
ленных по‑современному, камень находится в рамке гробнички или за крестом. Ино-
гда его может заменять фрагмент старой плиты с надписью. Но в большинстве случаев 
одиночные белые камни образуют комплексы с другими разновидностями камней, по-
добно тому, как это описано на станичном кладбище Верхнекундрюченской, но часто 
еще более сложные — в виде каменных панцирей или срубов. Такой многосоставной 
комплекс может состоять из каменного панциря, выполненного из крупного плитняка-
пластушки с включением разбитых резных плит; плиты массивного песчаника (с вы-
резанной Голгофой и надписью), целой или в обломках, лежащей поверх могильного 
холма плашмя и частично перекрывающей панцирь; небольшого бутового камня бе-
лого полевого шпата, положенного сверху на плиту с надписью. Полевой шпат больше 
в подобном культурном контексте нами нигде не обнаружен (рис. 3, 4).

В хуторе Нижнекольцове Тацинского района РО, основанном в 1870‑е гг. переселен-
ными на пустующие земли малоземельными казаками [Историческая, 2014], сохрани-
лось казачье кладбище конца XIX в. Здесь до половины могил отмечены необработан-
ными плитками серого песчаника с вкраплениями слюды. На камнях единично встре-
чаются нарисованные зеленой или синей краской кресты. На остальных могилах лежат 
плашмя или вкопаны вертикально плиты с высеченными надписями и/или крестами.

Рис. 3. Каменные панцири на кладбище хутора Мостового Усть-Донецкого района РО, 2010 г. 
(Пасха). Фото Т. Ю. Власкиной 

Fig. 3. Stone shells in the cemetery of X. Mostovoy Ust-Donets district, RO, 2010 (Easter),  
photo by T. Y. Vlaskina

В хуторе Новороссошанском Тацинского района РО (основан в 1861 г. как хутор 
Сычев [Историческая, 2014]) до 4/5 намогильных памятников составляют необрабо-
танные пластины плитняка, несколько могил с резными надгробиями из мощных плит. 
Часто на необработанных камнях синей или зеленой краской в цвет креста нанесены 
инициалы покойных.



62 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 4. Совмещение плиты песчаника с вырезанной Голгофой и надписью, а также дикого 
песчаника и белого полевого шпата в оформлении надгробия на кладбище хутора  

Мостового Усть-Донецкого района РО, 2010 г. (Пасха). Фото Т. Ю. Власкиной 
Fig. 4. The combination of a sandstone slab with a carved Calvary and an inscription, as well as wild 

sandstone and white feldspar in the design of the tombstone in the cemetery of X. Mostovoy  
Ust-Donets district, RO, 2010 (Easter), photo by T. Y. Vlaskina

Заключение
В результате анализа комплекса материалов по традиционной культуре донских ка-

заков выявлены кладбища с намогильными знаками в виде одиночных необработан-
ных камней. Установлено, что большая часть погребений с камнями была совершена 
во временном диапазоне первой половины XX — начала XXI в. Зафиксировано разно-
образие форм и качества каменного сырья, использовавшегося в обряде, коррелирую-
щее с видом и формами горных пород, доступных для добычи близ станиц.

Выявлены ареалы распространения традиции с наибольшими количественными 
показателями от общего числа могил. Установлено, что в качестве центров бытования 
нескольких вариантов традиции, различающихся по сырью и форме намогильных кам-
ней, нанесению графических знаков, а также вариантам сочетания их с другими разно-
видностями памятников и каменных конструкций, выступают несколько нижнедон-
ских населенных пунктов: станицы Манычская, Верхне- и Нижнекундрюченская, Ни-
колаевская, хутор Ведерников. Замечено, что объединяющими особенностями назван-



63Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ных центров является их древность, укорененность и многочисленность старообряд-
ческих общин, мирно сосуществовавших с православным населением.

Визуальное наблюдение позволяет выделить означающую функцию «каменно-
го обряда», когда на надгробия наносят инициалы погребенных, чтобы могилы род-
ных не затерялись. Той же задаче служит и стремление сохранить даже во фрагментах 
старые родовые плиты с резными надписями. Было замечено, что некоторые надгро-
бия с резьбой конца XIX — начала XX в. лежат на сравнительно недавних погребениях. 
Не исключено, что это могилы с подзахоронениями, но, возможно, для распростране-
ния знаков родового некрополя на новые могилы используют обломки дореволюцион-
ных плит. И в этом последнем варианте содержится мотив выделения «своих» по при-
знаку принадлежности к потомкам старого казачества.

Примечательно, что за пределами очерченных ареалов в старых юртах, также часто 
населенных не только православными, но и старообрядцами, необработанные камни 
на могилах выявляются редко. А там, где камни всё же обнаружены, количество могил 
с камнями по отношению к общему количеству могил на кладбищах заметно мень-
ше, чем на Нижнем Дону. В связи с этим нельзя не отметить расхождение между дву-
мя принципами отношения к оформлению могил, распространенными на Дону. Если 
в этой работе перед нами различные варианты помещения на могилы тяжелых атри-
бутов, вплоть до сооружения сложных каменных конструкций, то на других соседних 
территориях, также населенных старообрядцами и православными в разных пропор-
циях, это не приветствуется. Единственным атрибутом усопшего христианина может 
быть деревянный крест. Все остальное рассматривается как ненужный скарб, утяжеля-
ющий участь умершего в его загробных странствиях [Власкина, 2004: 36].

До недавнего времени особенно убежденную в данных установках группу состав-
ляли курманы́ — старообрядцы-беспоповцы, выходцы из затопленных при строитель-
стве Цимлянского водохранилища Верхне-Курмоярской и Нижне-Курмоярской ста-
ниц с хуторами. На их могилах, находящихся на кладбищах близ хуторов Потапова, 
Рябичёва и Холодного Волгодонского района РО, где обосновалось много переселен-
цев из‑под моря, камней нет, а опрос показывает осознанное отрицательное отношение 
к «каменному обряду». Единственная могила местного казака с камнем на кладбище 
хутора Холодного вынесена за ограду и обнесена отдельным заборчиком.

Возникает впечатление, что на Дону существуют две ветви казачьих сообществ, ко-
торые не уступают друг другу в древности корней и сложном конфессиональном соста-
ве, но одна относится к «каменному обряду» как к важной части своей традиции, ко-
торая, помимо всего прочего, имеет маркирующую функцию отличать «своих» от «чу-
жих», а другая резко его отторгает. При этом первая ветвь, укоренившаяся на границе 
Нижнего и Среднего Дона, отнюдь не однородна: она представлена, минимум, тремя 
вариантами, различающимися по видам предпочтительного природного сырья для на-
могильных камней и по способам сочетания их с другими видами кладбищенской ат-
рибутики. Вместе с тем было доказано, что конфессиональная принадлежность не яв-
ляется ключевой в происхождении и поддержании существования традиции.

Для Аксайско-Багаевской локации показана возможная символическая трактовка 
каменных комплексов: в частности, декларативная связь приверженности к исполне-



64 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

нию обычая с казачьей самоидентификацией, проводимая на основании устных ис-
точников. В двух других ареалах обращение к семантике «каменного обряда» требует 
дополнительных исследований.

Сравнение материалов, полученных в результате анализа погребальных традиций 
донских казаков и выявленных исследователями в других регионах России, показыва-
ет определенное сходство в оформлении могил на Дону, в южнорусских, а также Мо-
сковской и Нижегородской областях, что позволяет использовать данные погребаль-
ной обрядности при реконструкции путей миграции населения на Дон в период фор-
мирования и дальнейшего существования донского социума.

Благодарности и финансирование
Публикация подготовлена в рамках реализации ГЗ ЮНЦ РАН, № гр. проекта 

122020100347–2.
Acknowledgements and funding
The article is prepared within the framework of the state assignment of the Federal State 

Budgetary Institution of Science “Federal Research Centre The Southern Scientific Centre of 
the Russian Academy of Sciences”, project no. 122020100347–2.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Авдеев А. Г. Валунные надгробия Верхневолжья (конец XV — вторая треть XVIII в.): 

вопросы генезиса, бытования и источниковедения. М. : Изд-во ПСТГУ, 2015. 400 с.
Алексеенко Е. А., Юрченко А. В., Сирота Е. В. Старое кладбище Таганрога: путево-

дитель. Таганрог : Лукоморье, 2021. 168 с.
Артемьев И. Освящение старообрядческого храма в станице Манычской // Донские 

епархиальные ведомости. 1909. № 27. Неофициальный отдел. С. 726–730.
Астапенко М. П., Астапенко Е. М. История казачьих кладбищ и воинских захоро-

нений города Черкасска — станицы Старочеркасской XVII–XXI веков. Ростов н/Д. : 
Мини Тайп, 2018. 369 с.

Беляев Л. А. Камень под головой и лестница в небо: археология, иконография, ис-
тория // Вестник ПСТГУ. Серия V. Вопросы истории и теории христианского искус-
ства. 2011. Вып. 2 (5). С. 72–84.

Власкина Т. Ю. Комплекс погребений XIX — середины XX вв. курганного могиль-
ника «Алитуб-IV»: этнографический комментарий // Проблемы ранней истории ка-
зачества : материалы межрегиональной научно-практической конференции, Ростов-
на-Дону, 14–15 марта 2023 года : сборник научных статей. Ростов н/Д. : ОКН-проект, 
2023. С. 23–43.

Власкина Т. Ю. Похоронно-поминальные обычаи и обряды донских казаков // Тра-
диционная культура. 2004. № 4 (16). С. 35–47.

Громов Д. В. Намогильные камни и их мифо-ритуальное осмысление в Восточном 
Подмосковье // Этнография. 2023. № 4 (22). С. 210–236.

Деняев М. А., Гудименко И. В. Погребения XIX — 40‑х годов XX в. в курганном мо-
гильнике Алитуб-IV // Изучение и сохранение исторических некрополей : материалы 



65Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

региональной научно-практической конференции. Таганрог, 27–28 мая 2022 г. Таган-
рог : Изд-во ЧОУ ВО ТИУиЭ, 2022. С. 15–31.

Деняева А. С. Отчет об аварийно-спасательных археологических раскопках кургана 
№ 1 выявленного объекта археологического наследия курганного могильника «Алитуб 
IV» в Аксайском районе Ростовской области; курганов № 1, № 2 выявленного объекта 
археологического наследия курганного могильника «Самбек VIII» в Неклиновском рай-
оне Ростовской области в 2020 году. Т. I. Текст отчета. Рукопись. Ростов н/Д., 2021. 190 с.

Зеленин Д. К. Восточнославянская этнография. М. : Наука. Главная редакция во-
сточной литературы, 1991. 511 с.

Историческая справка Ермаковского сельского поселения // Ермаковское сель-
ское поселение Тацинского района Ростовской области. 2014. 20 августа. URL: https://
ermakovskoesp.ru/istoricheskaya-spravka?ysclid=ltwmwvavmm985309672 (дата обраще-
ния: 18.03.2024).

Кляус В. Л., Чубукова Д. Г. «Живые» камни на русских могилах // Живой камень: 
от природы к культуре / отв. ред. и сост. Л. О. Зайонц. М. : Буки Веди, 2015. С. 154–169.

Королёв В. Н. Донские казачьи городки. Ростов н/Д. : Дончак, 2006. 400 с.
Кутенков П. И. Древний обряд Рязанской земли. Три круга иносветной печали // 

Российский научный журнал. 2013. № 1 (32). С. 76–80.
Лаврский Н. Черкаск и его старина. М. : Искусство и жизнь, 1917. 38 с.
Левкиевская Е. Е., Толстая С. М. Камень // Славянские древности : этнолингвисти-

ческий словарь : в 5 т. Т. 2: Д — К (Крошки) / под общ. ред. Н. И. Толстого. М. : Между-
народные отношения, 1999. С. 448–453.

Листова Т. А. Сакральное оформление могил у русских (крест и камни) в контек-
сте мифологии загробного мира // Некрополи Центральной России / сост. Д. В. Гро-
мов, С. С. Михайлов, М. А. Сафаров. М. : Институт этнологии и антропологии РАН, 
2022. С. 17–60.

Матишов Г. Г., Власкина Т. Ю., Венков А. В., Власкина Н. А. Социально-историче-
ский портрет дельты Дона: казачий хутор Донской. Ростов н/Д. : Изд-во ЮНЦ РАН, 
2012. 216 с.

Матишов Г. Г., Кринко Е. Ф., Власкина Н. А., Бритвина Е. А. Социально-историче-
ский портрет села Приазовья: Кагальник. Ростов н/Д. : Изд-во ЮНЦ РАН, 2009. 208 с.

Михайлов С. С. Похоронно-поминальная обрядность старообрядцев Восточного 
Подмосковья на рубеже 1990–2000‑х годов // Локальные этноконфессиональные груп-
пы в Центральной России / сост. Д. В. Громов, С. С. Михайлов. М. : Институт этноло-
гии и антропологии РАН, 2021. С. 6–21.

Плотникова А. А., Петрухин В. Я. Надгробие // Славянские древности : этнолингви-
стический словарь : в 5 т. Т. 3: К — П / под общ. ред. Н. И. Толстого. М. : Международ-
ные отношения, 2004. С. 360–362.

Савельев Е. Археологические очерки Дона: Лекции по краеведению. Вып. 1: Кур-
ганы, шляхи и река Маныч. Новочеркасск : Новочеркасская деткомиссия, 1930. 16 с.

Список населенных мест области Войска Донского по Первой всеобщей переписи 
населения Российской империи 1897 года. Новочеркасск : Областная войска Донско-
го типография, 1905. Ч. 1. 607 с.



66 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Список населенных мест области Войска Донского по переписи 1873 года / под ред. 
А. Савельева. Новочеркасск : изд. области Войска Донского статистического комите-
та, 1875. 275 с.

Черевко В. В. Погребальный обряд памятников с каменными и намогильными кон-
струкциями Белорусского Подвинья XIV–XVIII вв. // Новгород и Новгородская зем-
ля. История и археология : материалы XXXIII научной конференции, посвященной 
90‑летию со дня рождения В. Л. Янина. Великий Новгород, 22–24 января 2019 г. / отв. 
ред. Е. А. Рыбина. Великий Новгород : Новгородский музей-заповедник, 2020. Вып. 33. 
С. 234–239.

Чернов С. З. Некрополь и селище у церкви Николы на Пружках по данным архео-
логических исследований 1990 г. // Канонизация святых на Руси : материалы VI Рос-
сийской научной конференции, посвященной памяти святителя Макария (10–12 июня 
1998 года). Можайск : Терра, 1998. Вып. VI. С. 316–349.

Чернов С. З. Сельские некрополи XIV–XVI вв. на Северо-Востоке Московского кня-
жества // Московский некрополь. История. Археология. Искусство. Охрана : материа-
лы научно-практической конференции / отв. ред. Э. А. Шулепова. М. : НИИК, 1991. 
С. 73–97.

Черняева Л. Н. Мухины // Русская православная старообрядческая церковь. Общи-
на Покровского собора в Ростове-на-Дону. 2019. 21 августа. URL: https://izdrevle.ru/
kazaki_muhiny (дата обращения: 18.03.2024).

Шадрина А. В. Состояние старообрядческого раскола в области Войска Донско-
го в начале XX в. // Государство, общество, церковь в истории России ХХ–XXI веков : 
материалы XX Международной научной конференции, Иваново, 31 марта — 1 апреля 
2021 г. Иваново : Ивановский государственный университет, 2021. С. 806–810.

REFERENCES
Alekseenko E. A., Yurchenko A. V., Sirota E. V. Staroe kladbishche Taganroga. Putevoditel' 

[Old Cemetery of Taganrog. Guide]. Taganrog: Izdatel'stvo “Lukomorye”, 2021, 168 p. 
(in Russian).

Artemyev  I.  Osvyashchenie staroobryadcheskogo khrama v stanitse Manychskoy 
[Consecration of the Old Believer Church in the Village of Manychskaya]. Donskie 
eparkhial'nye vedomosti [Don Diocesan Bulletin], 1909, no. 27. Neofitsial'nyy otdel. P. 726–
730 (in Russian).

Astapenko M. P., Astapenko E. M. Istoriya kazach'ikh kladbishch i voinskikh zakhoroneniy 
goroda Cherkasska — stanitsy Starocherkasskoy XVII–XXI vekov [The History of the Cossack 
Cemeteries and Military Graves of the City of Cherkassk — the Stanitsa of Starocherkasskaya 
in the 17th‑21st Centuries]. Rostov-on-Don: Mini Tayp, 2018, 369 p. (in Russian).

Avdeev A. G. Valunnye nadgrobiia Verkhnevolzh'ia (konets XV — vtoraia tret' XVIII v.): 
voprosy genezisa, bytovaniia i istochnikovedeniia [Boulder Tombstones of the Upper Volga 
Region (Late 15th — Second Third of the 18th Century): Genesis, Existence, and Source Study]. 
Moscow: Izd-vo PSTGU, 2015, 400 p. (in Russian).

Beliaev L. A. Kamen' pod golovoi i lestnitsa v nebo: arkheologiia, ikonografiia, istoriia 
[A Stone Under One's Head and a Stairway to Heaven: Archaeology, Iconography, History]. 



67Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Vestnik PSTGU. Seriia V. Voprosy istorii i teorii khristianskogo iskusstva [Herald of the Saint 
Tikhon's Orthodox University for the Humanities. Series V. Issues of Theory and History of the 
Christian Arts]. 2011, no. 2 (5). P. 72–84 (in Russian).

Cherevko  V. V.  Pogrebal'nyi obriad pamiatnikov s kamennymi i namogil'nymi 
konstruktsiiami Belorusskogo Podvin'ia XIV–XVIII vv. [Funeral Rite of Memorials with 
Headstones and Grave Structures of the Belarusian Podvinie of the 14th‑18th Centuries]. 
Novgorod i Novgorodskaia zemlia. Istoriia i arkheologiia. Materialy 33 nauchnoi konferentsii, 
posviashchennoi 90‑letiiu so dnia rozhdeniia V. L. Ianina. Velikii Novgorod, 22–24 ianvaria 
2019 g. [Novgorod and Novgorod Land. History and Archaeology. Proceedings of the 33th 
Scientific Conference Dedicated to the 90th Anniversary of V. L. Ianin. Veliky Novgorod, 
January 22–24, 2019]. Velikii Novgorod: Novgorodskii muzei-zapovednik, 2020, is. 33. P. 234–
239 (in Russian).

Cherniaeva L. N. Mukhiny [Mukhiny]. Russkaia pravoslavnaia staroobriadcheskaia tserkov'. 
Obshchina Pokrovskogo sobora v Rostove-na-Donu [Russian Orthodox Old Believer Church. 
Community of the Cathedral of the Protecting Veil of the Mother of God in Rostov-on-
Don]. August 21, 2019. URL: https://izdrevle.ru/kazaki_muhiny (accessed March 18, 2024) 
(in Russian).

Chernov  S. Z.  Nekropol' i selishche u tserkvi Nikoly na Pruzhkakh po dannym 
arkheologicheskikh issledovanii 1990 g. [Necropolis and Settlement Near the Church of St. 
Nicholas on Pruzhki According to Archaeological Research in 1990]. Kanonizatsiia sviatykh 
na Rusi: materialy VI Rossiiskoi nauchnoi konferentsii, posviashchennoi Pamiati Sviatitelia 
Makariia (10–12 iiunia 1998 goda) [Canonization of Saints in Rus': Proceedings of the VI 
Russian Scientific Conference Dedicated to the Memory of St. Macarius (June 10–12, 1998)]. 
Mozhaisk: Terra, 1998, is. VI. P. 316–349 (in Russian).

Chernov S. Z. Sel'skie nekropoli 14–16 vv. na Severo-Vostoke Moskovskogo kniazhestva 
[Rural Necropolises of the 14th‑16th Centuries in the North-East of the Moscow Principality]. 
Moskovskii nekropol'. Istoriia. Arkheologiia. Iskusstvo. Okhrana: materialy nauchno-
prakticheskoi konferentsii [Moscow Necropolis. History. Archeology. Art. Security. Proceedings 
of the Scientific and Practical Conference]. Moscow: NIIK, 1991. P. 73–97 (in Russian).

Deniaev  M. A., Gudimenko  I. V.  Pogrebeniya 19–40‑kh godov 20 v. v kurgannom 
mogil'nike Alitub-IV [Burials of the 19th — 40s of the 20th Century in the Burial Mound 
Alitub-IV]. Izuchenie i sokhranenie istoricheskikh nekropoley: materialy Regional'noy nauchno-
prakticheskoy konferentsii. Taganrog, 27–28 maya 2022 g. [Study and Preservation of Historical 
Necropolises: Proceedings of the Regional Scientific and Practical Conference. Taganrog, 27–
28 May 2022]. Taganrog: Izd-vo ChOU VO TIUiE, 2022. P. 15–31 (in Russian).

Deniaeva A. S. Otchet ob avariyno-spasatel'nykh arkheologicheskikh raskopkakh kurgana 
№ 1 vyyavlennogo obyekta arkheologicheskogo naslediya kurgannogo mogil'nika “Alitub 
IV ” v Aksayskom rayone Rostovskoy oblasti; kurganov No. 1, No. 2 vyyavlennogo obyekta 
arkheologicheskogo naslediya kurgannogo mogil'nika “Sambek VIII” v Neklinovskom rayone 
Rostovskoy oblasti v 2020 godu. T. I. Tekst otcheta [Report on the Rescue Archaeological 
Excavations of the Barrow No. 1 of the Identified Object of the Archaeological Heritage of the 
Burial Mound “Alitub IV” in the Aksai District of the Rostov Region; Barrows No. 1, No. 2 
of the Identified Object of the Archaeological Heritage of the Burial Mound “Sambek VIII” 



68 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 47–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

in the Neklinovsky District of the Rostov Region in 2020. T. I. Text of the Report, Manuscript]. 
Rostov-on-Don, 2021 (in Russian).

Gromov D. V. Namogil'nye kamni i ikh mifo-ritual'noe osmyslenie v Vostochnom 
Podmoskov'e [Gravestones and Their Folklore Interpretations in the Eastern Moscow Region]. 
Etnografiia [Ethnography]. 2023, no. 4 (22). P. 210–236 (in Russian).

Istoricheskaia spravka Ermakovskogo sel'skogo poseleniia [Historical Background of the 
Ermakovsky Rural Settlement]. Ermakovskoe sel'skoe poselenie Tatsinskogo raiona Rostovskoi 
oblasti. [Ermakovskoe Rural Settlement, Tatsinsky District, Rostov Region]. August 20, 2014. 
URL: https://ermakovskoesp.ru/istoricheskaya-spravka?ysclid=ltwmwvavmm985309672 
(accessed March 18, 2024) (in Russian).

Kliaus V. L., Chubukova D. G. “Zhivye” kamni na russkikh mogilakh [“Live” Stones on 
Russian Graves]. Zaionts L. O. (ed.) Zhivoy kamen': ot prirody k kul'ture. [Living Stone: From 
Nature to Culture]. Moscow: Buki Vedi, 2015. P. 154–169 (in Russian).

Korolev V. N. Donskie kazach'i gorodki [Don Cossack Towns]. Rostov-on-Don: Donchak, 
2006, 400 p. (in Russian).

Kutenkov P. I. Drevniy obriad Riazanskoy zemli. Tri kruga inosvetnoy pechali [Ancient 
Rite of the Ryazan Land. Three Rounds of Sadness of Another World]. Rossiyskiy nauchnyy 
zhurnal [Russian Scientific Journal], 2013, no. 1 (32). P. 76–80 (in Russian).

Lavrskii N. Cherkask i ego starina [Cherkask and Its Antiquity]. Moscow: Iskusstvo i zhizn', 
1917, 38 p. (in Russian).

Levkievskaia E. E., Tolstaia S. M. Kamen» [Stone]. Slavianskie drevnosti: etnolingvisticheskii 
slovar' [Slavic Antiquities: Ethnolinguistic Dictionary]. In 5 vols. Moscow: Mezhdunarodnye 
otnosheniia, 1999, vol. 2. P. 448–453 (in Russian).

Listova T. A. Sakral'noe oformlenie mogil u russkikh (krest i kamni) v kontekste mifologii 
zagrobnogo mira [Sacred Decoration of Russian Graves (Cross and Stones) in the Context 
of the Mythology of the Underworld]. Gromov D. V., Mikhaylov S. S., Safarov M. A. (comps.) 
Nekropoli Tsentral'noy Rossii [Necropolises of Central Russia]. Moscow: Institut etnologii 
i antropologii RAN, 2022. P. 17–60 (in Russian).

Matishov G. G., Krinko E. F., Vlaskina N. A., Britvina E. A. Sotsial'no-istoricheskiy portret 
sela Priazoviia: Kagal'nik [A Social-Historical Portrait of a Village of the Azov Region: 
Kagal'nik]. Rostov-on-Don: Izd-vo YuNTs RAN, 2009, 208 p. (in Russian).

Matishov G. G., Vlaskina T. Iu., Venkov A. V., Vlaskina N. A. Sotsial'no-istoricheskiy portret 
del'ty Dona: kazachiy khutor Donskoy [A Social-Historical Portrait of the Don Delta: A Cossack 
Hamlet of Donskoi]. Rostov-on-Don: Izd-vo YuNTs RAN, 2012, 216 p. (in Russian).

Mikhaylov S. S. Pokhoronno-pominal'naya obryadnost' staroobryadtsev Vostochnogo 
Podmoskoviia na rubezhe 1990–2000‑kh godov [Funeral and Memorial Rites of the Old 
Believers of the Eastern Moscow Region at the Turn of the 2000s]. Gromov D. V., Mikhaylov S. S. 
(comps.) Lokal'nye etnokonfessional'nye gruppy v Tsentral'noy Rossii [Local Ethno-Confessional 
Groups in Central Russia]. Moscow: Institut etnologii i antropologii RAN, 2021. P. 6–21 
(in Russian).

Plotnikova  A . A ., Petrukhin  V. Ia.  Nadgrobie [Headstone]. Slavianskie drevnosti: 
etnolingvisticheskii slovar» [Slavic Antiquities: Ethnolinguistic Dictionary]. In 5 vols. Vol. 3. 
Moscow: Mezhdunarodnye otnosheniia, 2004. P. 360–362 (in Russian).



69Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 47–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Saveliev E. Arkheologicheskie ocherki Dona: Lektsii po kraevedeniiu. Vyp. 1. Kurgany, shliakhi 
i reka Manych [Archaeological Essays of the Don Area: Lectures on Local History. Issue 1. 
Barrows, Roads and the Manych River]. Novocherkassk: Novocherkasskaya detkomissiya, 
1930, 16 p. (in Russian).

Shadrina A. V. Sostoianie staroobriadcheskogo raskola v Oblasti voiska Donskogo v nachale 
20 v. [The State of the Old Believer Schism in the Don Host Region in the Early 20th Century]. 
Gosudarstvo, obshchestvo, tserkov' v istorii Rossii 20–21 vekov: materialy 20 Mezhdunarodnoi 
nauchnoi konferentsii, Ivanovo, 31 marta — 1 aprelia 2021 g. [State, Society, Church in the 
History of Russia of the 20th and 21st Centuries: Proceedings of the 20th International Scientific 
Conference, Ivanovo, March 31 — April 1, 2021]. Ivanovo: Ivanovskii gosudarstvennyi 
universitet, 2021. P. 806–810 (in Russian).

Spisok naselennykh mest oblasti Voiska Donskogo po perepisi 1873 goda [List of Populated 
Places of the Don Host Region According to the 1873 Census]. Novocherkassk: Izdanie oblasti 
Voiska Donskogo statisticheskogo komiteta, 1875, 275 p. (in Russian).

Spisok naselennykh mest oblasti Voiska Donskogo po pervoi vseobshchei perepisi naseleniia 
Rossiiskoi imperii 1897 goda [List of Populated Places of the Don Host Region According to 
the First General Census of the Russian Empire in 1897]. Novocherkassk: Oblastnaia voiska 
Donskogo tipografiia, 1905, pt. 1, 607 p. (in Russian).

Vlaskina T. Iu. Kompleks pogrebenii 19 — serediny 20 vv. kurgannogo mogil'nika 
“Alitub-IV ”: etnograficheskii kommentarii [Complex of Burials of the 19th — Mid‑20th 
Centuries. Burial Mound “Alitub-IV”: Ethnographic Commentary]. Problemy rannei istorii 
kazachestva. Materialy mezhregional'noi nauchno-prakticheskoi konferentsii, Rostov-na-
Donu, 14–15 marta 2023 goda: sbornik nauchnykh statei [Problems of the Early History of 
the Cossacks. Proceedings of the Interregional Scientific and Practical Conference, Rostov-
on-Don, March 14–15, 2023: Collected Articles]. Rostov-on-Don: OOO “OKN-proekt”, 2023. 
P. 23–43 (in Russian).

Vlaskina T. Iu. Pokhoronno-pominal'nye obychai i obryady donskikh kazakov [Funeral 
and Memorial Rites of the Don Cossacks]. Traditsionnaia kul'tura [Traditional Culture]. 2004, 
no. 4 (16). P. 35–47 (in Russian).

Zelenin D. K. Vostochnoslavianskaia etnografiia [East Slavic Ethnography]. Moscow: 
Nauka. Glavnaia redaktsiia vostochnoi literatury, 1991, 511 p. (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 27.04.2024
Принята к публикации: 15.12.2025

Дата публикации: 31.03.2025



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Раздел II 
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 392
DOI 10.14258/nreur(2025)1–04

М. М. Содномпилова

Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, Улан-Удэ (Россия)

ОГОНЬ В ИНФОРМАЦИОННОМ ПРОСТРАНСТВЕ  
ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ СИБИРИ

Огонь домашнего очага является многозначным и полифункциональным символом 
тюрко-монгольской культуры. Культ огня, широко распространенный в культуре тюр-
ко-монгольских народов Сибири, определил особое отношение к нему как информа-
ционному пространству. Огонь обеспечивал взаимодействие человека с иным миром, 
социальное общение посредством особого «языка», изучению которого и посвящена 
статья. Огонь, будучи воплощением духов предков, передавал их волю потомкам, а так-
же транслировал разнообразную информацию (желания, требования, предупреждения, 
угрозы), исходящую от божеств и духов. Способы сообщения информации многочис-
ленны и разнообразны. Среди основных были визуальные знаки, когда «языком» огня 
выступали пламя, его интенсивность, языки пламени, которые передавали сообщение 
своей величиной, количеством, цветом. В эту же группу входят производные огня — 
угольки, искры. Визуальные сообщения дополняли акустические — треск, свист огня. 
Огонь «передавал» информацию и через предметы, являвшиеся частью его символи-
ческого пространства — котел, треножник. Правильная интерпретация той информа-
ции, которая исходила от огня, обеспечивала благоприятную жизнь человека.

Ключевые слова: тюрко-монгольские народы, Сибирь, домашний очаг, огонь, ин-
формация, приметы, сон.

Для цитирования: 
Содномпилова М. М. Огонь в информационном пространстве тюрко-монгольских на-
родов Сибири // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 70–85. DOI 10.14258/
nreur(2025)1–04.



71Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

M. M. Sodnompilova

Institute of Mongolian, Buddhist and Tibetan Studies, Siberian Branch of the RAS,  
Ulan-Ude (Russia)

FIRE IN THE MEDIA SCENE OF THE TURKIC AND MONGOLIC 
PEOPLES OF SIBERIA

The hearth fire serves as a multifaceted and polysemous symbol within the cultural 
frameworks of the Turkic and Mongolic peoples. The veneration of fire, prevalent among 
these groups in Siberia, fosters a unique perspective on it as a medium of communication. 
Fire facilitates human engagement with the metaphysical realm and enables social interaction 
through a distinct “language,” the exploration of which is the focus of this article. As a 
manifestation of ancestral spirits, fire conveys their intentions to future generations and 
transmits a spectrum of information — including desires, demands, warnings, and threats — 
emanating from deities and spirits. The methods of information transmission are diverse and 
intricate. Predominantly, visual indicators constitute the “language” of fire, encompassing 
the flame's characteristics such as intensity, size, and color, which collectively convey specific 
messages. This category also encompasses fire derivatives, including coals and sparks. Acoustic 
signals, such as the crackling and whistling of flames, further enhance the communicative 
experience. Additionally, fire communicates through objects integral to its symbolic context, 
such as cauldrons and tripods. Accurate interpretation of the information relayed by fire is 
crucial for ensuring a prosperous existence for individuals.

Keywords: Turkic and Mongolic peoples, Siberia, hearth, fire, information, signs, dream.

For citation: 
Sodnompilova M. M. Fire in the media scene of the Turkic and Mongolic peoples of Siberia. 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. P. 70–85 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)1–04.

Содномпилова Марина Михайловна, доктор исторических наук, ведущий научный 
сотрудник, Институт монголоведения, буддологии и тибетологии СО РАН, Улан-
Удэ (Россия). Адрес для контактов: sodnompilova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–
0003–0741–0494 
Marina Mikhailovna Sodnompilova, Doctor of Historical Sciences, Leading Researcher at 
the Institute of Mongolian Studies, Buddhology and Tibetology SB RAS, Ulan-Ude (Russia). 
Contact address: sodnompilova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0003–0741–0494

Введение
Одним из важнейших символов традиционной культуры тюрко-монгольских на-

родов считается огонь домашнего очага, культ которого являет собой яркий образец 



72 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

«негенетической» памяти кочевой культуры. Велика вероятность того, что и сегодня 
можно найти в Монголии юрту, в которой горит огонь, возраст которого исчисляет-
ся сотнями лет. Тюрко-монгольские народы Сибири — часть кочевой культуры Вели-
кой степи, у которых в большей степени сохранились архаичные представления и об-
ряды, связанные с огнем домашнего очага, что обосновывает фокус исследовательско-
го интереса к данному региону.

Культ огня, широко распространенный в культуре тюрко-монгольских народов, 
определил особое отношение к нему как информационному пространству. Огонь всту-
пает с человеком в коммуникативную связь, сообщая важную для него информацию 
посредством особого «языка». Исследование этого «языка» в разных традициях тюр-
ко-монгольских народов Сибири, многообразия способов сообщения информации 
и ее интерпретации в традиционном мировоззрении является целью данной статьи.

Источниками данного исследования являются описания обрядов, являющихся ча-
стью повседневного быта тюрко-монгольских народов Сибири, обрядов жизненного 
цикла, промысловой деятельности, которые не обходились без почитания огня домаш-
него очага, малые жанры тюрко-монгольского фольклора, материалы личного фонда 
П. П. Баторова в Центре восточных рукописей и ксилографов Института монголове-
дения, буддологии и тибетологии СО РАН (ИМБТ СО РАН).

Хронологические рамки исследования: XIX — первая половина XX в., что обосно-
вано наличием историографической базы этого периода. Они довольно условны, по-
скольку смысл и содержание обрядов, разных жанров фольклора отражают комплекс 
древних идеологических представлений, слабо поддающихся трансформации.

Огонь — символ рода
В культуре монгольских народов огонь выступал символом рода. «Каждый род имел 

свой собственный огонь, происшедший от родоначальника того или иного яса» [Вятки-
на, 1969: 53]. Значение огня как главного символа рода обусловило существование обы-
чая поддерживать постоянное горение огня в очаге. В жилище тюрко-монголов огонь 
не угасал никогда. Погасший по недосмотру в очаге огонь рассматривался как знак уга-
сания рода. В традиции бурят был хорошо известен обряд заливания огня очага водой 
как акт, символизирующий прерывание рода — такое действие совершалось в случае 
смерти человека, не оставившего потомков. Аналогичный обряд существовал у теле-
утов: «В прежние времена тушили огонь в последней юрте, так как жизнь в этом роде 
уже угасла» [Дьяконова, 1975: 66]. Традиция поддерживать неугасимый огонь в оча-
ге сохранялась в ХХ в. и у кипчаков Казахстана. У них так же, как у монгольских наро-
дов, в очаге огонь горел и днем и ночью, чего не было в казахской юрте, подчеркива-
ют исследователи. «Этот обычай (постоянный огонь в очаге) пришел от предков, но, 
видимо, у казахов был во многом утрачен, исчез культ постоянного огня, оставив по-
читание его только как оберега» [Традиционная культура жизнеобеспечения казахов, 
1998: 168]. Этот кипчакский обычай, свидетельствует, вероятно, о наличии в этниче-
ском составе казахов-кипчаков архаичных монгольских элементов и о сильном влия-
нии монгольской культуры.

Родовым огнем не делились с чужеродцами. Чужеродцу не возбранялось прикурить 
от огня очага, но, собираясь покинуть дом, он обязан был выколотить пепел из трубки 



73Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

в очаг, возвращая тем самым благодать рода. В культуре кочевников отсутствует по-
нятие «нежеланный гость», однако у бурят в конце XIX — начале XX в. к таковым ста-
ли относить представителей власти, приходивших к людям с «плохими» намерениями. 
Так, в доме бурят не приветствовались те, кто приходил с обысками. Нежеланным го-
стям не подавалась белая пища сага, не подносился огонь из очага для раскуривания 
табака [Архив ЦВРК ИМБТ. Ф. 14. Оп. 1. Д. 14].

Если на очаге не готовили пищу, то тлеющие угли «укрывали» золой как одеялом, 
а когда было необходимо, пламя вновь раздували. При кочевках огонь не тушили, а со-
брав головни2 в специальную посуду и присыпав их пеплом, переносили на новое ме-
сто, где вновь разжигали пламя. Аналогичным образом от огня домашнего очага раз-
водили огонь на семейных и родовых обрядах буряты.

Магические свойства огня
Главным свойством огня является его очищающая от любой скверны сила. «Он 

очищает не только физическую нечисть, но и даже духовную нечисть, дурные помыс-
лы и желания — как божество правдивое и чистое». Обряды очищения с помощью 
огня проводились на всей территории Внутренней и Центральной Азии. Об этом сви-
детельствуют материалы средневековых источников. И до сих пор в культуре тюрко-
монгольских народов нет ни одного религиозного обряда, где бы огонь ни фигуриро-
вал в качестве очищающего элемента. Силой огня шаманы выгоняют злых духов. Буря-
ты, хакасы, тувинцы, алтайцы очищают свой дом, используя золу и горящие угли. Такое 
очищение проводится, если в доме побывал человек, за которым могли следовать злые 
духи, способные остаться в доме. Над огнем очищали охотничье снаряжение охотни-
ки перед отправкой в лес, очищали оскверненные порчей предметы. Построив новый 
дом или установив новую юрту, переезжая на новое кочевье, в первую очередь разво-
дили огонь и приносили ему жертву.

Огня боялись злые духи, поэтому особенно опасно было остаться без огня в темное 
время суток, когда властвуют злые силы. Чтобы огонь не потух, якуты клали в огонь 
на ночь три толстых полена. Горение всех трех поленьев растягивается на всю ночь. 
«Хотя все три полена кладутся вместе, их сюр и кэб уходит в разное время. Эти сро-
ки как раз те, когда ходят злые духи и поленья горят, превращаясь в огонь светлых бо-
жеств и не допускают к спящему злых духов» [Алексеев, 1975: 69]. От проникновения 
злых духов следовало защищать и свою одежду, которая была определенным образом 
связана с душой человека (в некоторых представлениях одежда и особенно ее ворот-
ник, как и многие другие личные вещи человека, служила вместилищем души). В этой 
связи якуты, ложась спать, снятую рубашку укладывали воротом в сторону огня, что-
бы ночью абассы не смог найти душу спящего [Попов, 1949: 262].

Являясь чистым добрым божеством, огонь требует по отношению к себе соблюде-
ния следующих правил: нельзя бросать в огонь мусор, плевать в очаг, ворошить дрова 
или угли острыми предметам. В пространстве юрты запрещалось ставить на виду огня 

2	 Кочевники верили, что в головни временно вселяется дух-хозяин огня. Поэтому хакасы запрещали 
гасить головню, ударяя ее о землю — богиня огня может лишиться зрения и слуха [Бутанаев, Мон-
гуш 2005: 85]. Чтобы не нанести увечья духу-хозяину огня, в культуре тюрко-монголов повсеместно 
запрещалось ворошить огонь острыми железными предметами.



74 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

очага нечистые предметы, например, коробки с грязной одеждой, запрещалось сидеть, 
вытянув ноги к очагу и показывать божеству огня подошвы своей обуви.

Огонь мог влиять на погоду — ряд специальных действий с такой целью был зафик-
сирован в якутской культуре. Родившийся во время метели человек, бросая в огонь 
шерсть зайца, мог изменить погоду (вызвать метель); погода могла испортиться, если 
бросить в огонь перья гагары, хвост зайца; чтобы остановить сильную грозу, бросали 
в огонь поскребки вещей, сделанных из мамонтовой кости [Попов, 1949: 288].

В бурятском жилище дух-хозяин огня выполнял и множество других функций — он 
«смотрел», чтобы духи-вредители не портили молоко, не прогоркла сметана, не испорти-
лась одежда в сундуках, он охранял жизнь детей от козней злых духов [Петри, 1928: 26–27].

Огонь первым получал жертвенную долю пищи, чистую, никем не опробованную. 
Он же являлся проводником жертвенной пищи для других божеств и духов, посколь-
ку все сверхъестественные существа питаются запахом сожженной пищи. Так, якуты, 
устраиваясь на ночлег в пустынной местности, жертвовали огню кусочки пищи, обра-
щаясь к хозяйке земли с просьбой не делать ничего дурного [Попов, 1949: 273]. Через 
огонь в иные миры отправляли не только пищу, но и предметы. В традиции многих на-
родов Сибири и Дальнего Востока огонь выполнял функцию своеобразной «почты», 
через которую люди отправляли своим умершим родственникам по их просьбе «по-
сылки» в загробный мир [Батьянова, 2006: 59].

Как мы видим, огонь был главным домашним божеством, с которым человек вступал 
в контакт постоянно. Повседневное участие огня в жизни общества определило осо-
бую внимательность к тем знакам, которые способен был сообщать огонь людям. Ин-
формация, которую мог сообщить огонь, была разнообразной — огонь мог издавать 
разные звуки, которые многие люди умели интерпретировать. Информативным было 
и пламя огня — по величине языков и их интенсивности люди прогнозировали буду-
щее. В информационное поле огня домашнего очага входили также угли — значение 
имели цвет и размеры углей, форма и позиция в очаге, угли могли выскакивать из оча-
га, и в этом случае смотрели, как они упали и где упали.

В представлениях алтайцев божество огня виделось антропоморфным. Его лик, ко-
торый в тексте призывания описывается как «исчезающее-возникающее лицо», про-
сматривался в мерцающих языках пламени3. Язычки пламени интерпретировались 
как волосы богини, «ленточки на голове». У хакасов языки пламени вызывали ассо-
циации с зубами, что отразилось в имени богини огня — «тридцатизубая», «сорока-
зубая» [Бутанаев, Монгуш 2005: 83]. Именно своеобразная игра языков пламени вос-
принималась в традиционном обществе как «речь» огня. В представлениях якутов не-
гативным знамением было внезапно взметнувшееся пламя уже затухающего костра: 
«Внезапно взметнувшееся пламя — нехорошо» [Винокуров 2019: 72]. Аналогичные воз-
зрения обнаруживаем в калмыцком рукописном обряднике «дурных предзнаменова-
ний» в записи И. И. Попова: «Если потухший огонь вспыхнет, как лампада загорится, 
то это плохо. Случится болезнь» [Убушиева 2022: 125]. В целом, в представлениях тюр-

3	 Якуты, в отличие от алтайцев, считали, что божествами огня была семейная пара с сыновьями и до-
черями. Кроме этих божеств, якуты почитали хозяина шестка, который не имел имени. Якуты могли 
видеть духа-хозяина огня только во сне [Алексеев, 1975: 69].



75Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ко-монголов множащиеся языки пламени в разных ситуациях — в тех или иных ритуа-
лах, в обыденные дни, воспринимались неоднозначно.

Одним из распространенных сигналов, которые посылал огонь хозяевам жилища, 
было потрескивание и посвистывание. Эти звуки, издаваемые огнем, были его глав-
ными «словами», которые подвергались осмыслению.

Треск и свист огня в традиции тюрко-монгольских народов понимался как необхо-
димость угостить его — хакасы верили, что «если огонь в очаге станет гореть со сви-
стом, значит богиня огня проголодалась и надо ее накормить» [Бутанаев, Монгуш, 2005: 
85]. Монголы и буряты такие знаки понимали как необходимость совершить особый 
обряд гал тахилга — обряд почитания огня домашнего очага. Потрескивание огня 
было знаком проявления его радости после угощения. Буряты верили, что огонь «ра-
дуется», когда его «угощали» маслом, жиром, архи [Галданова, 1987: 23]. Он показы-
вает свою радость потрескиванием, пощелкиванием, множащимися языками пламени.

Треск огня у тюрко-монголов воспринимался и как важное сообщение. По треску 
огня якуты гадали: «Они, как и долганы, воспринимали треск огня и фырканье ло-
шади доброй приметой осуществления задуманного» [Васильев, 1997: 72]. По треску 
огня угадывали будущее алтайцы. Они верили, что хозяин огня предсказывает гряду-
щие события, например, сообщает информацию о членах семьи, находящихся в отъ-
езде, о скором их прибытии либо несчастье, постигшем их в пути, о прибытии гостей 
[Дыренкова 1927: 70]. Сильный треск огня у бурят воспринимался как плохая приме-
та: «очень плохо, когда огонь горит с треском, издавая звуки „тас нис”» [Нацов, 1995: 
114]. В интерпретации такой информации имело значение и время суток. Буряты счи-
тали, что если огонь «„говорил” утром — к плохим вестям, вечером — к хорошим ве-
стям и гостям» [Галданова, 1987: 23]. Тофалары оценивали звуки, издаваемые огнем, 
в зависимости от времени суток иначе: если огонь свистит утром — к приходу гостя, 
если свистит вечером — к злому духу [Алексеев, 1980: 57].

Богатый опыт интерпретации «языка» огня накоплен в традиции эвенков, прожи-
вающих по соседству с тюрко-монголами, который органично вошел и в повседнев-
ную культуру кочевников. Эвенки по треску огня догадывались о неприятностях, с ко-
торыми столкнулся охотник на промысле. У огня можно было спросить совета в слож-
ной ситуации: «Охотник Чулан Кирилов из деревни Бугунда (Бурятия) утверждает, 
что „если человек не знает, прав ли он или нет, то огонь всегда подскажет. Он будет из-
давать особые звуки”». Прислушиваясь к огню, говорили, что «Огонь шлет послание» 
или же «Огонь шаманит»… «Если огонь стреляет искрами в человека, то это добрый 
знак — к удаче, охотничьему фарту. Охотники также наблюдают за огнем и стараются 
понять его знаки для установки лагеря в каком‑либо месте. Дух говорит через огонь, 
он опровергает или подтверждает выбор людей остановиться в этом месте» [Давыдов, 
Симонова, Сем, 2016: 124].

Как уже отмечалось выше, в жилище многих народов тюрко-монгольского мира 
огонь практически не угасал. Горение огня в очаге поддерживали круглосуточно. Одной 
из актуальных причин этого обычая является защита дома от проникновения злых ду-
хов. Буряты утверждали: «Покуда он горит, ни один дух-вредитель не посмеет проник-
нуть ни через дымовое отверстие, ни через дверь: огонь забросает их искрами, а это-



76 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

го духи очень боятся» [Петри, 1928: 27]. Таким образом, одно из объяснений внезап-
ных потрескиваний и разбрызгиваний искр огнем очага — борьба со злыми духами.

Наибольшее количество интерпретаций связано с углями как производными огня. 
В фольклоре тюрко-монгольских народов Сибири хорошо известен сюжет, описываю-
щий, как огонь сообщал информацию с помощью угольков. Рассмотрим бурятскую вер-
сию этого сюжета: женщина, сидящая перед очагом, увидела «севший» в очаге на по-
четной стороне жилища (хоймор-тала) уголь — согласно традиционным представле-
ниям, такой уголь предвещал приезд гостя. Не желавшая видеть очередных гостей хо-
зяйка дома схватила уголек щипцами и бросила в ведро с водой. На другой день она 
узнала, что к ней в гости ехала ее дочь, вышедшая замуж в другой улус, но, по дороге 
она утонула в реке [Хангалов, 1960: 56]. Аналогичная версия предания была записана 
Н. Ф. Катановым у алтайцев. Известны подобные предания хакасам, тувинцам.

Уголек — предвестник гостя в представлениях бурят и алтайцев — выглядел продол-
говатым/остроконечным, он остаётся в очаге после того, как прогорит огонь. При этом 
уголек доложен занять особую позицию в очаге — «сесть». В представлениях якутов го-
стя предвещает уголь, торчащий поперек горящего полена. Трогать его запрещается — 
в противном случае умрет кто‑либо из родственников [Попов, 1949: 294]. Такой не-
обычный уголь алтайцы называют коначы — «предвестник гостей»4 [Наследие россий-
ской тюркологии, 2017: 81], тувинцы и тофалары — «аалчы козi» (букв. «глаз гостей») 
[Бутанаев, Монгуш, 2005: 84]. Если якуты такой уголь не трогали, то у бурят, хакасов, 
алтайцев разыгрывалась сценка с углем, имитирующая прием гостя. С головней здоро-
вались, «кормили», укладывали спать, делая постель из золы и присыпая уголь пеплом, 
как бы укрывая одеялом. В зависимости от того, в каком направлении от огня «садит-
ся» уголь в очаге, ждали уважаемых гостей — мужчин (если уголь «садился» напротив 
правой почетной стороны юрты баруун-тала), уважаемых женщин (если уголь «са-
дился» напротив хоймор-тала), бедного гостя, если уголь «садился» в очаге напротив 
двери (үүдэн-тала) [Хангалов, 1960: 56; Бутанаев, Монгуш, 2005: 84]. Якуты по внеш-
нему виду уголька судили о будущем госте, предполагая даже состояние его здоровья: 
«Если уголь, упавший из камина на пол, имел черную середину и красные края — зна-
чит, придет гость с больным животом» [Попов, 1949: 289].

В представлениях тюрков Сибири огонь домашнего очага выступал проводником 
и хранителем душ людей и домашних животных. Именно через огонь божества посы-
лают людям души детей и скота кут. «По сведениям Э. К. Пекарского, душу новоро-
жденного ребенка богиня Иэйэхсыт вручала на хранение духу-хозяину огня. Душа кут 
находилась там до 6–7 лет, и только после этого, она вселялась в ребенка» [Васильев, 
1997: 143]. Хранителями душ детей и животных выступали угли, с которыми следова-
ло обращаться очень осторожно. Якуты верили, «что нельзя разбивать угли в очаге, 

4	 В алтайском языке это слово толкуется как «гость», будучи образованным от глагольной основы ко-
нор — «ночевать», ср. однокоренное существительное конуш «ночевка». В монгольских языках гла-
гольная основа хон(о) — «ночевать; останавливаться на ночлег» также дала субстантивы с идентич-
ным значением: п.‑мо. qonuča, монг. хоноц, бур. хоносо, калм. хонц, ойр. хонца «путник, остающийся 
на ночлег; чужой человек, пущенный на ночь в дом; ночлежка». Монгольский словообразователь-
ный формант — ča в данном случае коррелирует с алтайским — чы [Дампилова, 2010: 30].



77Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ибо в нем обитают души (кут и сюр) рождающихся детей, и их можно при этом раз-
бить» [Алексеев, 1975: 7]. Душа кут младенца показывалась в очаге в виде дрожащей 
белой оболочки, окружавшей тлеющий уголь. Говорили, что так играет душа младен-
ца. Её старались не беспокоить громкими разговорами, а сам уголь запрещалось тро-
гать [Попов, 1949: 304].

Аналогичные представления существовали и у бурят, что выразилось в соблюдении 
ряда правил: буряты никогда не выбрасывали угли куда попало и не разрешали их топ-
тать, считая это грешным. Символика угля как хранителя души наиболее ярко представ-
лена в бурятском предании о сестрах-шаманках Асуйхан и Хусуйхан. К пожилым жен-
щинам явились их родственники, чтобы погасить огонь очага и лишить их жизни, по-
скольку женщины были бездетны. Однако огонь в очаге Асуйхан не потух, «два уголь-
ка отскочили, потому что Асуйхан день и ночь просила Заяши послать ей счастье стать 
матерью. Заяши, вняв ее мольбам, послала ей двух детей. Здесь отскочившие угольки 
олицетворяли сульдэ — жизненную силу этих детей» [Галданова, 1987: 47]. В обряде по-
читания огня очага бездетными супругами хорошей приметой было падение на одежду 
супругов угольков — сколько угольков попало, столько и будет детей [Галданова, 1987: 
44]. Именно такое восприятие углей просматривается и в бурятском обряде возвра-
щения пропавших животных, в котором хозяйка использует угли из очага, обращаясь 
с просьбой к духу-хозяину огня сохранить потерявшийся скот [Содномпилова, 2008].

В якутской культуре зафиксировано множество знаков, связанных с угольками, 
и действий, которые совершались с ними, в соответствии с разными целями. «Если раз-
горались угли под котлом — к пище. Падает уголек с камина на стол — к деньгам» [По-
пов, 1949: 289]. Перед тем, как взять упавший уголь, следовало обвести его несколько 
раз указательным пальцем. Если уголек падал с камина на колени, подносили его к гу-
бам и чмокали, затем бросали за спину, спрашивая «Что это завтра желает дать дедуш-
ка?». Если на горящем полене торчит поперек уголь — не следует его трогать, иначе 
умрет кто‑либо из родственников [Попов, 1949: 294].

Алтайские охотники считали хорошей приметой уголь, выскочивший из костра. 
Очевидно, это был знак хорошей охоты — «шорец или каларец подберет его и рядом 
положит — кастак пришел» [Потапов, 2001: 133].

За тем, как горит огонь, с большим вниманием следили во время проведения раз-
личных обрядов. В ритуалах огонь передавал важные сообщения, свидетельствовавшие 
о благосклонности или недовольстве духов. То, как «покажет» себя огонь в эти важные 
для людей моменты жизни, имело в некоторых случаях значение, которое принима-
ли к сведению, в других случаях «высказывание» огня имело определяющее значение.

Так, информация, сообщаемая огнем, имела важное значение для больных, плани-
ровавших принять лечебные процедуры на целебном источнике. Все прибывшие на ис-
точник обычно в первую очередь совершают ритуал почитания духа-хозяина аржаа-
на (тув.). Ритуал почитания духа-хозяина источника начинается с того, что его угоща-
ют первой порцией свежесваренного чая с молоком, потом чаем угощают духов мест-
ности. «В одной из двух жертвенных чаш зажигают огонь, который «кормят» лучшей 
и вкусной пищей, со словами благопожелания духу-хозяину. Традиционно считает-
ся, что духам-хозяевам аржаана нравится особая пища (тув. далган), представляющая 



78 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

собой смесь из меда, топленого масла и молока. Если пища жертвенным огнем будет 
«съедена» без остатка, это хороший знак — лечение будет проходить успешно» [Айы-
жы, 2024: 70].

Оценивалось как примета направление разлетающихся искр во время обрядов. Бу-
ряты считали хорошим предзнаменованием искры огня, выбрасывающиеся по направ-
лению к хозяевам во время жертвоприношения [Михайлов, 1996: 92].

В свадебной обрядности практически всех тюрко-монголов ключевым ритуалом 
был обряд поклонения невестки огню очага в доме свекра. Совершая этот обряд, не-
веста переходила под покровительство домашнего божества мужа, которым считался 
родовой огонь, горевший в очаге отца жениха. С этого времени в обрядах почитания 
огня домашнего очага в доме своего отца женщина, вышедшая замуж, участия не при-
нимала. Наиболее подробно обряды поклонения невестки огню очага были описаны 
у бурят, тувинцев, якутов. Полагаем, что у этих народов обряд почитания огня неве-
стой сохранился в наиболее архаичной форме.

В бурятской традиции невеста трижды поклонялась домашнему очагу свекра, дер-
жа в руках чашу с маслом. Сделав чашей три круга над очагом по солнцу, лила мас-
ло в огонь. «Пламя огня поднималось до дымохода. Все присутствующие наблюдали 
за очагом. Если очаг горел хорошо, и пламя его шло прямо вверх и не расстилалось, 
то это считалось хорошим признаком. Если же пламя расстилалось и поднималось 
вверх многими языками, то это считалось плохим признаком. Затем невеста подклады-
вали поленья в очаг, по одному полену с трех его сторон. Если после этого очаг горел 
ярко, не треща и не разбрызгивая во все стороны искорки, то это считалось к счастью» 
[Балдаев, 1959: 133]. В этом обряде невеста с разных сторон подкладывала в огонь три 
полена. Этот обычай, вероятно, связан с тем, что поленья ассоциировались с новыми 
членами семьи — невесткой и ее будущими детьми. Действия невестки в данном обряде 
означали, что она обеспечит продолжение рода свекра: «Это значит, что как увеличива-
ется огонь очага, так должно увеличиваться семейство ее мужа…» [Хангалов, 1959: 219].

Отражение подобных представлений, связанных с поленьями для огня домашне-
го очага, находим и у якутов: «У якутов нельзя класть в огонь одно полено — станешь 
вдовцом или вдовицей» [Попов, 1949: 291]. Таким образом, в свадебном обряде покло-
нения невестки огню домашнего очага свекра высокое и ровное горение пламени озна-
чает следующее: огонь «говорит», что принял в дом нового члена семьи, а невесте уго-
тована счастливая безбедная жизнь.

У других тюрко-монгольских народов и сам ритуал, и его содержание подверглись 
сильной трансформации. У алтайцев обряд почитания от имени молодых совершают 
родственники жениха, в то время, когда невесте за ширмой расплетают косы — веро-
ятно, невеста в обряде почитания огня не принимала участия. «Родные жениха льют 
конский жир в очаг так, что огонь огромным пламенем взлетает вверх жилища, и с пе-
нием молитвы ходят три раза вокруг огня. Считается, что чем выше в это время пламя 
огня, тем лучше будут жить молодые» [Посконная, 2016: 54].

У казахов похожий обряд адресован не огню, а очагу — и казахи, и узбеки почитали 
очаг, считая, что в домашнем очаге обитает дух предков. Главным адресатом, к которому 
обращены поклоны невесты, стал дух предков, который получает угощение в виде мас-



79Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ла от невесты через огонь. «Невеста, вступая в новое семейство, должна войти в юрту 
отца (мужа), принести в жертву огню ложку масла, сделав салем (преклонение колена), 
бьет головой (падает навзничь), приговаривая: «аруак, разы болсын» — «аруах (дух 
предков), будь доволен» [Традиционная культура жизнеобеспечения казахов, 1998: 141].

У монголов в середине ХХ в. в значительно упростившемся обряде почитания огня 
главным действием со стороны невестки стала установка котла на треножник: невесте 
«давали пустой котел, который она ставила на треножник. Если ставила ровно, то это 
считалось хорошей приметой» [Банчиков, 1964: 13]. Так же и у алтайцев невеста выхо-
дила к очагу, чтобы сварить свой первый чай: «если казан был поставлен ею ровно — 
новой семье должно было сопутствовать счастье, в противном случае предсказывали, 
что жизнь новобрачных будет неудачной» [Традиционное мировоззрение …, 1988: 144].

Знакомят с огнем других новых членов семьи — детей. Следует отметить, что и сам 
процесс родов у тюрко-монголов происходил при «участии» огня — с началом ро-
дов в очаге поддерживалось интенсивное горение огня, некоторые начинали варить 
чай или бульон, якобы для ускорения родов. Впоследствии огонь поддерживали в оча-
ге с целью защитить роженицу и ребенка от злых духов. Буряты поддерживали огонь 
в очаге в течение трех дней и ночей после родов [Басаева, 1980: 72]. У хакасов обряд 
знакомства духа огня с ребенком проводится с участием матери, отца или повиту-
хи. Знакомство осуществляется через совместную трапезу ребенка и огня — «ребен-
ку обмазывали лицо, губы и язык жиром, другую часть которого отдавали огню, про-
ся при этом здоровья и счастье младенцу. После этого мать с ребенком на руках три-
жды совершала поклон огню» [Кустова, 2000: 92]. Так поступали в каждом доме, в ко-
торый первый раз вносили новорожденного ребенка. Получив угощение, дух огня брал 
под свое покровительство нового человека. Хакасы вообще видели прямую связь ме-
жду огнем и материнским молоком: «если не покормить огонь, то молоко в груди ма-
тери исчезнет или свернется» [Кустова, 2000: 45]. У бурят подобный ритуал К. Д. Ба-
саева интерпретировала как обряд очищения роженицы. Мы полагаем, что очищение 
роженицы было только частью большого обряда знакомства нового члена семьи с ог-
нем домашнего очага.

С защитой жизни ребенка был связан ритуал захоронения последа в традиции мон-
гольских народов, в котором огонь занимал главное место. Существует мнение, что из-
начально послед закапывали под очагом, затем его стали погребать в иных местах, 
но с разжиганием огня над местом погребения [Галданова, 1987: 44]. В бурятском ри-
туале захоронения последа придавалось значение лучинкам (из которых строили ри-
туальное сооружение) и уголькам, которые падали по направлению к участницам об-
ряда. Для агинских бурят «важным моментом обрядовых действий было определение 
будущей матери. Когда огонь затухал, присутствующие следили за тем, в сторону ка-
кой женщины упадут остатки лучин: это было знаком того, что она в будущем году мо-
жет стать матерью» [Гомбожапов, 2006: 51].

К информационному полю огня относится также пепел, к которому обращались 
как к тексту только в особых случаях. Так, например, собираясь женить сына, буряты 
гадали разными способами, пытаясь узнать исполниться ли задуманное. Отец жени-
ха гадал, используя уголь и пепел: он «брал доску, на ней делал крест углями и пеплом, 



80 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

втыкал в ручку шила иголку с ниткой и держал в правой руке над пересечениями ли-
ний. Если шило качалось по пеплу, т. е. по белой линии, то желание считалось осуще-
ствимым» [Балдаев, 1959: 30].

В погребальной обрядности бурят на пепел предлагают ступить душе умершего, что-
бы удостовериться в смерти своей телесной оболочки. Душа в представлениях бурят 
не оставляет следов на пепле. Эвенки, напротив, считают, что душа умершего оставля-
ет след-знак на пепле, который родственники должны правильно понять. Эвенки по-
лагают, что «только обладающий знаниями человек может предсказывать на пепле, по-
скольку не всем дано прочитать знаки пепла». Не каждое дерево годится для получе-
ния пепла — «В Тунгокочене для этого ритуала используется особое дерево опреде-
ленного кустарника (о. марил), которое оставляют гореть всю ночь. Наутро родствен-
ники приходят посмотреть знаки на пепле. Люди верят, что душа умершего человека 
оставит на угле и пепле след определенного животного. Существуют множество спо-
собов интерпретировать эти следы. Общая идея заключается в том, что, если увидеть 
отпечаток лапы хищника, это означает, что родственник из рода умершего либо скоро 
умрет, либо тяжело заболеет. Фигуры, имеющие угловую форму, считаются хорошим 
знаком» [Давыдов, Симонова, Сем, 2016: 124].

Неотъемлемой частью домашнего очага в традиции кочевников считаются ко-
тел и треножник таган. Алтайцы полагают, что таган является жилищем духа хозяй-
ки огня [Посконная, 2016: 57]. Соответственно, относиться к этим предметам следо-
вало с особым почтением. И котел, и таган выступают символами семьи, рода, поэто-
му любое неправильное отношение к этим предметам сулило негативные последствия 
для этих категорий социума. В бурятской культуре регламентированное традицией 
раскалывание родового котла символизировало разделение родов, и происходило это 
действие на общественном обряде жертвоприношения, посвященном верховным бо-
жествам и предкам5.

И котел, и таган также могут выражать сообщения духа-хозяина огня, либо сообще-
ния, которые посылают через огонь-посредник другие божества и духи. При перегон-
ке молочной водки тарасуна буряты следят за звуками, которые издает котел. «Глухой 
звук означает, что нужно убавить огонь под котлом. Если хозяйка прозевает этот мо-
мент, то силой накопившегося пара конструкция может быть сброшена. Тогда из кот-
ла валит густой пар, а курунга бежит на огонь. В юрте бурята поднимается небывалая 
суматоха. Все приходят в ужас, потому что это дурной знак… По мнению бурят, котел 
недаром сбросил тэбтэр и сорго; он сделал это по воле заянов, которые рассержены 
на эту семью» [Хангалов, 1959: 243].

И буряты, и тюрки Южной Сибири считали, что выкипевшая из котла пища, осо-
бенно молочная, означала убытки, утрату счастья, поэтому следили за тем, чтобы котел 
не перекипал [Традиционное мировоззрение 1988: 144]. Верования теленгитов и ку-

5	 Так описывает обряд разделения родов у бурят К. В. Вяткина: «В назначенный день все старейшие 
представители рода съезжались, молились предкам и на границе родовых участков ломали надвое 
котел и лук, указывая при этом, что как две половины котла и две половины лука никогда не соста-
вят больше целого предмета, так и две ветви рода никогда больше не составят одного рода» [Вятки-
на, 1969: 41].



81Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

мандинцев свидетельствуют, что счастье или удача содержатся не в пище, а в котле. Ко-
гда пища выкипает, то с ней уплывает в огонь и удача [Потапов, 2001: 132]. При этом 
лопнувшая на огне при варке посуда калмыками трактовалась как хорошая примета: 
«Если лопнет посуда, в которой варят пищу, то прибавятся добродетели и счастье. Из-
лечатся болезни. Хорошо» [Убушеева, 2022: 125]. Алтайцы по своеобразному звуку, из-
даваемому таганом, предполагают прибытие гостей — «таган начинает стучать, слов-
но кто‑то по нему ударяет» [Дьяконова, 1926: 70].

Очень важную информационную составляющую для тюрко-монголов имели сны, 
в которых присутствовал огонь и связанные с ним предметы. Универсальным значе-
нием пожара во сне является совокупность негативных толкований, начиная от склок, 
пересудов и скандалов до распространения эпидемий. Так, якуты верили, что видеть 
во сне огонь или пожар — к эпидемии [Попов, 1949: 296]. Это мнение разделяют буряты.

На «языке сновидений» якутов домашний очаг выступает в качестве символа жен-
щины, а его состояние в мире сновидений может служить позитивным либо негатив-
ным знаком для женщины-хозяйки в реальности [Романова, 1997: 30]. В группу плохих 
снов входят сюжеты с разрушением печи, очага — объектами культуры, ассоциирую-
щимися с образом женщины-хозяйки дома. «Если камелек падает — к смерти хозяй-
ки» [Попов, 1949: 296]. И напротив, возведение очага, строительство печи, разведение 
дымокура во сне считались благоприятными знаками, сулившими богатую жизнь. По-
зитивным значением обладал сон, в котором печь топили: «топить печь — к женить-
бе». Но, если поленья были тонкими, это предвещало бедную жизнь [Попов, 1949: 298].

Заключение
Изложенный материал позволяет заключить, что огонь домашнего очага был важ-

ной частью информационной среды традиционного общества тюрко-монгольских на-
родов Сибири, обеспечивая взаимодействие человека с иным миром, социальное об-
щение. Способы сообщения информации многочисленны и разнообразны. Среди ос-
новных были визуальные знаки — «языком» огня выступали пламя, его интенсивность, 
языки пламени, которые передавали сообщение своей величиной, количеством, цветом. 
В эту же группу входят производные огня — угольки, искры. Визуальные сообщения 
дополняли акустические — треск, свист огня. Огонь «передавал» информацию и через 
предметы, являвшиеся частью его символического пространства — котел, треножник.

Огонь, будучи воплощением духов предков, передавал их волю потомкам, а также 
транслировал разнообразную информацию (желания, требования, предупреждения, 
угрозы), исходящую от божеств и духов. Огонь выступал как посредник в общении че-
ловека со сверхъестественным миром, «передавая» от людей в иной мир дары и при-
нимая, в свою очередь, от божеств души детей и скота. Правильная интерпретация той 
информации, которая исходила от огня, обеспечивала благоприятную жизнь человека.

Благодарности и финансирование
Публикация выполнена в рамках государственного задания Министерства науки 

и высшего образования России: проект № 121031000243–5 «Россия и Внутренняя Азия: 
динамика геополитического, социально-экономического и межкультурного взаимо-
действия (XVII–XXI вв.)»



82 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Acknowledgements and funding
The reported study was funded by government assignment, project no. 121031000243–5  

“Russia and Inner Asia: Dynamics of Geopolitical, Socioeconomic, and Cross-Cultural 
Interaction, 17th‑21st Centuries”.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Айыжы Е. В. Обряды жизненного цикла тувинцев России, Монголии и Китая: тра-

диции и инновации : дис. … д-ра ист. наук. Казань, 2024. 344 с.
Алексеев Н. А. Традиционные религиозные верования якутов в XIX — начале XX в. 

Новосибирск, 1975. 198 с.
Архив ЦВРК ИМБТ. Личный архивный фонд П. П. Баторова № 14. Оп. 1. Д. 14.
Балдаев С. П. Бурятские свадебные обряды. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 

1959. 179 с.
Банчиков Г. Г. Брак и семья у монголов. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 1964. 

57 с.
Басаева К. Д. Семья и брак у бурят (вторая половина XIX — начало ХХ в.). Новоси-

бирск : Наука, 1980. 223 с.
Батьянова Е. П. О снах шаманистов (по материалам полевых исследований 1970–

2000 годы) // Этнографическое обозрение. 2006. № 6. С. 54–61.
Бутанаев В. Я., Монгуш Ч. В. Архаические обычаи и обряды саянских тюрков. Аба-

кан : Изд-во Хакасского гос. ун-та, 2005. 200 с.
Васильев В. Е. Проводы богини Айыысыт // Банзаровские чтения‑2: тезисы и до-

клады Международной научно-теоретической конференции, посвященной 175‑летию 
со дня рождения Доржи Банзарова. Улан-Удэ, 1997. С. 142–145.

Винокуров В. В. Космологические представления в эпических произведениях дол-
ган, эвенков, якутов // Вестник Северо-Восточного федерального университета име-
ни М. К. Аммосова: Серия: Эпосоведение. 2019. № 4 (16). С. 69–79.

Вяткина К. В. Очерки культуры и быта бурят. Л. : Наука, 1969. 217 с.
Галданова Г. Р. Доламаистские верования бурят. Новосибирск : Наука, 1987. 114 с.
Гомбожапов А. Г. Традиционные семейно-родовые обряды агинских бурят в конце 

XIX — начале XX в. Новосибирск : Наука, 2006. 184 с.
Давыдов В. Н., Симонова В. В., Сем Т. Ю., Брандишаускас Д. Огонь, вода, ветер и ка-

мень в эвенкийских ландшафтах. Отношения человека и природы в Байкальской Си-
бири. СПб. : МАЭ РАН, 2016. 196 с.

Дампилова Л. С., Наева А. И. Символика огня в тюрко-монгольской фольклористи-
ке // Мир науки, культуры, образования. 2010. № 4 (23). С. 28–30.

Дыренкова Н. П. Культ огня у алтайцев и телеут // Сб. музея антропологии и этно-
графии. 1927. Т. VI. С. 63–78.

Кустова Ю. Г. Ребенок и детство в традиционной культуре хакасов. СПб. : Петер-
бургское Востоковедение, 2000. 167 с.

Михайлов В. А. Религиозная мифология. Улан-Удэ : Соёл, 1996. 110 с.
Нацов Г.‑Д. Материалы по истории и культуре бурят. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 

1995. Ч. I. 156 с.



83Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Петри Б. Э. Старая вера бурятского народа: научно-популярный очерк. Иркутск : 
Власть труда, 1928. 78 с.

Попов A. A. Материалы по истории религии якутов бывшего Вилюйского округа // 
Сборник МАЭ. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1949. Т. IX. C. 255–323.

Посконная Ж. В. Традиционная культура алтайцев: культ огня и феномен жизни // 
Вестник КемГУКИ. Т. 35. 2016. С. 49–58.

Потапов Л. П. Охотничий промысел алтайцев. СПб. : МАЭ РАН, 2001. 166 с.
Романова Е. Н. «Люди солнечных лучей с поводьями за спиной». Судьба в кон-

тексте мифоритуальной традиции якутов. М. : Институт этнологии и антропологии 
им. Н. Н. Миклухо-Маклая, 1997. 200 с.

Содномпилова М. М. Современная бытовая обрядность бурят в традиционных хо-
зяйственных практиках // Мир Центральной Азии‑2. Улан-Удэ : Изд-во БНЦ СО РАН, 
2008. С. 56–61.

Традиционная культура жизнеобеспечения казахов. Очерки теории истории. Ал-
маты : Гылым, 1998. 234 с.

Традиционное мировоззрение тюрков Южной Сибири. Пространство и время. Вещ-
ный мир. Новосибирск : Наука, 1988. 225 с.

Убушиева Д. В. Калмыцкий рукописный обрядник «дурных предзнаменований» 
в записи И. И. Попова // Бюллетень Калмыцкого научного центра Российской акаде-
мии наук. 2022. № 1. С. 119–133.

Хангалов М. Н. Собрание сочинений. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 1958. 
Т. I. 443 с.

Хангалов М. Н. Собрание сочинений. Улан-Удэ : Бурятское книжное изд-во, 1960. 
Т. III. 420 с.

REFERENCES
Aiyzhy E. V. Obriady zhiznennogo tsikla tuvintsev Rossii, Mongolii i Kitaya: traditsii i 

innovatsii. Diss. dok. ist. Nauk [Life cycle rituals of Tuvans of Russia, Mongolia and China: 
traditions and innovations. Ph. D. Thesis in History]. Kazan', 2024, 344 p. (in Russian).

Alekseyev N. A. Traditsionnyye religioznyye verovaniy ayakutov v 19 — nachale 20 v. 
[Traditional religious beliefs of the Yakuts in the 19th — early 20th centuries]. Novosibirsk: 
Nauka, 1975, 198 p. (in Russian).

Arxiv TsVRK IMBT. Lichnyi arkhivnyi fond P. P. Batorova [Archive of Centre of oriental 
manuscripts and xylographs of IMBT SB RAS. P. P. Batorov's personal fund] No. 14. Inv. 1. 
File. 14.

Baldayev S. P. Buryatskiye svadebnyye obryady [Buryat wedding ceremonies]. Ulan-Ude: 
Buryat Book Publ., 1959, 179 p. (in Russian).

Banchikov G. G. Brak i sem'ya u mongolov [Marriage and family among the Mongols]. 
Ulan-Ude: Buryat Book Publ., 1964, 57 p. (in Russian).

Basayeva K. D. Sem'ya i brak u buryat (vtorayapolovina19 — nachalo20 v.) [Family and 
marriage among the Buryats (second half of the 19th — early 20th centuries)]. Novosibirsk: 
Nauka, 1980, 223 p. (in Russian).



84 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 70–85.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Bat'yanova E. P. O snakh shamanistov (po materialam polevykh issledovaniy 1970–2000 
gody) [On the dreams of shamanists (based on field research materials from 1970–2000)]. 
Etnograficheskoye obozreniye [Ethnographic review]. 2006, no. 6. P. 54–61 (in Russian).

Butanayev V. Ya., Mongush Ch. V. Arkhaicheskiye obychai i obryady sayanskikh tyurkov 
[Archaic customs and rites of the Sayan Turkic peoples]. Abakan: Khakassian St. Univ. Press. 
2005. 200 p. (in Russian).

Dampilova L. S., Nayeva A. I. Simvolika ognya v tyurko-mongol'skoy fol'kloristike 
[Symbolism of fire in Turkic-Mongolian folklore studies]. Mir nauki, kul'tury, obrazovaniya 
[World of science, culture, education]. 2010, no. 4 (23). P. 28–30 (in Russian).

Davydov V. N., Simonova V. V., Sem T. Yu., Brandishauskas D. Ogon», voda, veter i kamen» 
v evenkiyskikh landshaftakh. Otnosheniya cheloveka i prirody v Baykal'skoy Sibiri [Fire, water, 
wind and stone in the Evenki landscapes. Relations between man and nature in Baikal Siberia]. 
Saint Petersburg: MAE RAN Publ., 2016, 196 p. (in Russian).

Dyrenkova N. P. Kul'tognya u altaytsev i teleut [The cult of fire among the Altai and Teleuts]. 
Sbornik muzeya antropologii i etnografii [Collection of the Museum of Anthropology and 
Ethnography]. 1927, vol. VI. P. 63–78 (in Russian).

Galdanova G. R. Dolamaistskiye verovaniya buryat [Pre-Lamaist Beliefs of the Buryats]. 
Novosibirsk: Nauka, 1987, 114 p. (in Russian).

Gombozhapov  A. G.  Traditsionnyye semeyno-rodovyye obryady aginskikh buryat  
v kontse19 — nachale20v. [Traditional family and clan rites of the AginBuryats in the late 
19th — early 20th centuries]. Novosibirsk: Nauka, 2006, 184 p. (in Russian).

Khangalov M. N. Sobraniye sochineniy [Collected Works]. Ulan-Ude: Buryat Book Publ., 
1958, vol. 1, 443 p. (in Russian).

Khangalov M. N. Sobraniye sochineniy [Collected Works]. Ulan-Ude: Buryat Book Publ., 
1960, vol. III, 420 p. (in Russian).

Kustova Yu. G. Rebenok i detstvo v traditsionnoykul'ture khakasov [Child and childhood in 
the traditional culture of the Khakassians]. Saint Petersburg: Peterburgskoye Vostokovedeniye, 
2000, 167 p. (in Russian).

L'vova E. L., Oktyabr'skaya I. V., Sagalayev A. M., Usmanova M. S. Traditsionnoye 
mirovozzreniye tyurkov Yuzhnoy Sibiri. Prostranstvo i vremya. Veshchnyymir [Traditional 
Worldview of the Turks of Southern Siberia. Space and Time. The Material World]. Novosibirsk: 
Nauka, 1988, 225 p. (in Russian).

Mikhaylov V. A. Religioznaya mifologiya [Religious mythology]. Ulan-Ude: Soyol, 1996, 
110 p. (in Russian).

Natsov G.‑D. Materialy po istorii i kul'ture buryat [Materials on the history and culture  
of the Buryats]. Ulan-Ude: BNC SO RAN Publ., 1995, 156 p. (in Russian).

Petri B. E. Staraya vera buryatskogo naroda. Nauchno-populyarnyy ocherk [Old faith of the 
Buryat people. Popular science essay]. Irkutsk: Vlast' truda, 1928, 78 p. (in Russian).

Popov A. A. Materialy po istorii religii yakutov byvshego Vilyuyskogo okruga [Materials on 
the history of religion of the Yakuts of the former Viliui district]. Sbornik muzeya antropologii  
i etnografii [Collection of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Moscow; 
Leningrad: AN SSSR Publ., 1949, vol. IX. P. 255–323 (in Russian).



85Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 70–85.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Poskonnaia Zh. V. Traditsionnaya kul'tura altaytsev: kul't ognya i fenomen zhizni 
[Traditional culture of the Altaians: the cult of fire and the phenomenon of life]. Vestnik 
KemGUKI [Bulletin of Kemerovo State University of Culture and Arts]. 2016, vol. 35. P. 49–
58 (in Russian).

Potapov L. P. Okhotnichiy promysel altaytsev [Hunting industry of the Altaians]. Saint 
Petersburg: MAE RAN Publ., 2001, 166 p. (in Russian).

Romanova E. N. “Liudi solnechnykh luchey s povod'yami zaspinoy”. Sud'ba v kontekste 
miforitual'noy traditsii yakutov [“People of the sun's rays with reins behind their backs”. Fate 
in the context of the myth-and-ritual tradition of the Yakuts]. Moscow: Institute of Ethnology 
and Anthropology named after N. N. Miklukho-Maklai Publ., 1997, 200 p. (in Russian).

Sodnompilova M. M. Sovremennaya bytovaya obryadnost' buryat v traditsionnykh 
khoziaystvennykh praktikakh [Modern everyday rituals of the Buryats in traditional economic 
practices]. Mir Tsentral'noyAzii‑2 [The World of Central Asia‑2]. Ulan-Ude: BNC SO RAN 
Publ., 2008. P. 56–61 (in Russian).

Traditsionnaya kul'tura zhizneobespecheniya kazakhov. Ocherki teorii i istorii [Traditional 
Life-Support Culture of the Kazakhs. Essays on the Theory of History]. Almaty: Gylym, 1998, 
234 p. (in Russian).

Ubushiyeva D. V. Kalmytskiy rukopisnyy obryadnik “durnykh predznamenovaniy” vzapisiI. 
I. Popova [Kalmyk Handwritten Ritual of “Bad Omens” recorded by I. I. Popov]. Biulleten' 
Kalmytskogo nauchnogo tsentra Rossiyskoy akademii nauk [Bulletin of the Kalmyk Scientific 
Center of the Russian Academy of Sciences]. 2022, no 1. P. 119–133 (in Russian).

Vasiliev  V. E.  Provody bogini Aiyysyt [Farewell to the goddess Aiyysyt]. Tezisy 
i doklady Mezhdunarodno nauchno-teoretichesko konferentsii “Banzarovskiye chteniya‑2”, 
posvyashchennoy 175‑letiyu so dnya rozhdeniya Dorzhi Banzarova [Abstracts and reports  
of the International scientific and theoretical conference “Banzarov readings‑2”, dedicated 
to the 175th anniversary of the birth of DorzhiBanzarov]. Ulan-Ude, 1997. P. 142–145 
(in Russian).

Viatkina K. V. Ocherki kul'tury i byta buryat [Essays on the Culture and mode of Life  
of the Buryats]. Leningrad: Nauka, 1969, 217 p. (in Russian).

Vinokurov V. V. Kosmologicheskiye predstavleniya v epicheskikh proizvedeniyakh 
dolgan, evenkov, yakutov [Cosmological ideas in the epic works of the Dolgans, Evenks, 
Yakuts]. Vestnik Severo-Vostochnogo federal'nogo universiteta imeni M. K. Ammosova: Seriya 
Eposovedeniye [Bulletin of the North-Eastern Federal University named after M. K. Ammosov: 
Epic Studies Series]. 2019, no, 4 (16). P. 69–79 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 23.09.2024
Принята к публикации: 20.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



86 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 903.2
DOI 10.14258/nreur(2025)1–05

О. Б. Степанова

Музей антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург (Россия)

Э. Ф. Караваев

Институт философии Санкт-Петербургского государственного университета, 
Санкт-Петербург (Россия)

ПРЕДСТАВЛЕНИЯ О ВРЕМЕНИ В ТРАДИЦИОННОМ 
МИРОВОЗЗРЕНИИ СЕЛЬКУПОВ

С помощью семантического анализа и научно обоснованных понятий и терминов 
времени в традиционном мировоззрении селькупов были выявлены представления 
о временной категории древности. Эта древность отражается в сакральном «мифи-
ческом» времени, когда божествами создавался современный мир, в генетизме духов, 
эпитете «древний», сопровождающем их словесные описания, старческом состоянии 
духов антропоморфного облика и зооморфных ипостасях божеств, предшествующих 
человеческим. Образы Солнца и Луны, Кандальдука, Великой Лосихи Кыз-Анги, мифи-
ческого Лося и Матери-земли передают селькупские взгляды на синодический месяц, 
сутки, вечер, утро и смену сезонов года. Название года на шаманском языке совпада-
ло с названием дерева и соотносилось со священным деревом, которое ежегодно об-
новлялось на празднике встречи перелетных птиц. Представление о возможности вли-
ять на ход времени отразилось в способностях селькупских духов к ясновидению, путе-
шествиям во времени и предопределению судьбы человека. Еще одна временная кате-
гория, осмысленная селькупами мифологически, — человеческий возраст. Воззрения 
на возраст человека связаны с представлениями о вечной жизни и круговороте души 
в мироздании. Представления о времени у селькупов еще никем из ученых не рассма-
тривались, в чем состоит актуальность и новизна исследования.

Ключевые слова: селькупы, традиционное мировоззрение, представление о вре-
мени, мифологические образы, семантический анализ, научные понятия и термины 
времени.

Для цитирования: 
Степанова О. Б., Караваев Э. Ф. Представления о времени в традиционном мировоз-
зрении селькупов // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. №. 1. С. 86–99.  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–05.



87Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

O. B. Stepanova

Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) RAS, St. Petersburg (Russia)

E. F. Karavaev

Institute of Philosophy, St. Petersburg State University, St. Petersburg (Russia)

IDEAS OF TIME IN THE TRADITIONAL WORLDVIEW  
OF THE SELKUPS

Through a comprehensive semantic analysis grounded in scientifically validated concepts 
of time within the traditional Selkup worldview, this study elucidates the temporal category 
of antiquity. It highlights the significance of sacred “mythical” time, which encompasses the 
creation of the modern world by deities, the genetic lineage of spirits, and the use of the epithet 

“ancient” in their verbal portrayals. The anthropomorphic and zoomorphic manifestations of 
deities, which precede human forms, are also examined.

Furthermore, the representations of celestial bodies such as the Sun and the Moon, 
alongside figures like Kandalduk, the Great Moose Kyz-Anga, the mythical Elk, and Mother 
Earth, reflect Selkup perspectives on the synodic month, daily cycles, and seasonal changes. 
The nomenclature of the year in shamanic language is intricately linked to the sacred tree, 
symbolizing renewal each spring. Additionally, the Selkup belief in the capacity to influence the 
passage of time is embodied in the abilities attributed to their spirits, including clairvoyance, 
time travel, and the predetermination of human fate.

Keywords: Selkups, traditional worldview, idea of time, mythological images, semantic 
analysis, scientific concepts and terms of time.

For citation: 
Stepanova O. B., Karavaev E. F. Ideas of time in the traditional worldview of the selkups. 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1, P. 86–99 (in Russian).  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–05.

Степанова Ольга Борисовна, кандидат исторических наук, старший научный 
сотрудник Музея антропологии и этнографии (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург 
(Россия). Адрес для контактов: stepanova67@mail.ru. https://orcid.org/0000–0002–
2130–2695 
Караваев Эдуард Федорович, доктор философских наук, профессор, Институт 
философии Санкт-Петербургского государственного университета, Санкт-
Петербург (Россия). Адрес для контактов: EK1549@ek1549.spb.edu. https://orcid.
org/0000–0001–6689–7752 
Stepanova Olga Borisovna, PhD in History, Senior Researcher at the Museum of 
Anthropology and Ethnography (Kunstkamera) of the Russian Academy of Sciences, 



88 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

St. Petersburg (Russia). Contact address: stepanova67@mail.ru; https://orcid.org/0000–
0002–2130–2695 
Karavaev Eduard Fedorovich, PhD, Professor, Institute of Philosophy, St. Petersburg State 
University, St. Petersburg (Russia). Contact address: EK1549@ek1549. spb. edu.

Введение
Статья посвящена представлениям о времени в традиционном мировоззрении сель-

купов — одного из коренных малочисленных народов Сибири. Традиционная система 
селькупских взглядов на устройство мира, как и всякое традиционное мировоззрение, 
является мифологической и архаической. Объектом данного исследования служат осо-
бенности восприятия времени на самом раннем этапе развития человеческого обще-
ства. Предполагается, что анализ этой сферы селькупских представлений внесет свой 
вклад в изучение истории познания человеком философской категории времени, до-
полнит базу данных по селькупской этнографии, а также поможет селькупам в сохра-
нении своей культуры и обретении новой этничности [Степанова, 2018].

Исследование опиралось на материалы по мировоззрению селькупов, почерпну-
тые из трудов Н. П. Григоровского [1882], Е. Д. Прокофьевой [1949, 1952, 1961, 1976, 
1977, 1981], Р. А. Ураева [1994], Г. И. Пелих [1964, 1972, 1980, 1995, 1998], А. В. Головне-
ва [1995], А. А. Ким, Т. К. Кудряшовой, Д. А. Кудряшовой [1996], С. Ю. Колесниковой 
[2010], О. Б. Степановой [2008]. Работа координировалась с монографией Э. Ф. Кара-
ваева, освещающей проблемы времени в философии [1983] и книгой В. И. Сподиной 
о восприятии времени у финно-угорских народов [2014].

Методологической основой для изучения селькупских мифологических взглядов 
на время была современная система научно обоснованных понятий и терминов вре-
мени, включающая в первую очередь само понятие времени. Сегодня под временем по-
нимается всеобщая форма бытия, выражающая длительность и последовательность со-
бытий мира, форма протекания всех механических, органических и психических про-
цессов, условие возможности движения, изменения и развития. Для выработки дан-
ного определения философия — наука об общих характеристиках, понятиях и прин-
ципах реальности — проделала длинный путь и, пройдя через идеалистические и ме-
тафизические толкования времени, пришла к его материалистическому пониманию.

Согласно учению диалектического материализма, время существует объектив-
но и неразрывно связано с движущейся материей. Процессы отличаются друг от дру-
га не только тем, когда они начинаются, но и тем, как долго они длятся. Движение ма-
терии во времени идет только в одном направлении — от прошлого к будущему. Вре-
мя необратимо и бесконечно. Оно определяет ход всех процессов в мире независи-
мо от их сложности, но эти процессы не оказывают никакого влияния на ход времени.

Время является мерой существования и изменения вещей, явлений, событий и про-
цессов. Его считают количественной, линейной характеристикой бытия и определяют 
при помощи единиц измерения времени — секунды, минуты, часа, суток, недели, меся-
ца, года, века и тысячелетия. Единицы времени возникли исторически в связи с прак-
тическими потребностями человека и основывались на периодах вращения Земли во-



89Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

круг своей оси и обращения вокруг Солнца, а также обращения Луны вокруг Земли. 
С расширением технических возможностей науки эти единицы получили точные ве-
личины. Вследствие наблюдений за периодически повторяющимися процессами оди-
наковой длительности возникло также множество других определяющих время поня-
тий: момент, мгновение, точка времени, отрезок, этап в развитии, период, продолже-
ние и единство всех временных отрезков и т. д.

Исследование селькупских мифологических представлений о времени с примене-
нием научно обоснованных понятий и терминов, по сути, является сопоставительным 
анализом донаучных архаических и современных взглядов на время и показывает глу-
бину изменений, произошедших в восприятии времени человеком.

Поскольку в фокусе изучения находится мифологическая система, другим методом 
исследования стал семантический анализ. Мифологическое мышление не оперирует аб-
страктными понятиями, оно одушевляет силы природы и персонифицирует их в худо-
жественных образах божеств, духов и героев. Семантический — символический — ана-
лиз необходим для прочтения закодированных в этих образах смыслов.

Результаты
Традиционные представления селькупов о времени — часть селькупской мифологи-

ческой системы, описывающей устройство окружающего мира через характеристики 
и действия множества созданных архаическим мышлением мифологических персона-
жей. Расшифровка языка образов позволяет выделить в традиционных взглядах сель-
купов на мир представления о целом ряде различных форм времени.

Первым среди них следует назвать представление о такой категории времени, 
как древность. Под древностью в мировоззрении селькупов понимается начальное са-
кральное время, «правремя», когда племенные первопредки и культурные герои со-
здавали нынешний мир. Подобные представления характерны для всех мифологиче-
ских систем мира. Селькупские мифы творения повествуют о создании божествами 
земли и Солнца, Луны и созвездий (космогонические мифы), раскрывают происхожде-
ние человека (антропогонические мифы) и объясняют появление различных природ-
ных и культурных особенностей и социальных объектов (этиологические мифы). Ми-
фическое время в мировоззрении селькупов предшествует обычному, реальному, ис-
торическому — профанному времени.

Временная категория древности нашла отражение не только в описаниях актов 
первотворения, она передается также через портреты духов, которыми эти деяния со-
вершаются. Словесные характеристики духов у селькупов обязательно содержат фра-
зу «очень древний дух», определяющую возраст духа «бесконечно старым», не подда-
ющимся исчислению. В фольклоре древность духа передается образным выражением 
«от старости на нем мох вырос» [Прокофьева, 1949: 159; 1976: 116]. Еще одно указа-
ние на архаичность селькупских духов исходит из генетизма мифа — объяснения сущ-
ности через происхождение: все «очень древние духи» являются предками или перво-
предками селькупов.

Селькупские духи-предки сочетают в себе антропоморфный и зооморфный обра-
зы. В антропоморфном облике они представлены персонажами почтенного возраста — 
бабушками/старухами или дедушками/стариками, чем тоже акцентируется древность.



90 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Зооморфные ипостаси духов-прародителей — тотемы — древнее их антропоморф-
ных воплощений, поскольку предшествуют им во времени. Это следует из мифа, в ко-
тором герой-селькуп борется с небесной матерью: в конце битвы небесная мать отру-
бает герою хвост, и герой, преображенный, падает в реку, при этом миф заканчивается 
фразой «прежде люди, как звери (птицы), все с хвостами были» [Прокофьева, 1952: 98], 
т. е. предком человека до того, как он избавился от хвоста, было подобное ему животное.

Исследователи зафиксировали длинный ряд животных-тотемов, от которых раз-
ные селькупские роды вели свое происхождение. Г. Н. и Е. Д. Прокофьевы обнаружи-
ли у селькупов роды Кедровки, Орла, Глухаря, Журавля, Ворона, Ястреба, Медведя, Ле-
бедя и Филина [Прокофьева, 1952: 90, 102, 106], Г. И. Пелих — роды Окуня, Бобра, Ля-
гушки [Пелих, 1972: 113–114, 350] и др. Широко известный среди селькупов зооморф-
ный «очень древний дух-предок» изображался знаком туши на селькупских шаман-
ских бубнах, колотушках и других сакральных предметах. Очертаниями он был по-
хож на олицетворяющих его животных: ящерицу, змею, лягушку, мышь, соболя, орла 
и т. д. При этом знак трактовался также как мировое дерево и ось мифической Вселен-
ной и соотносился с верховным божеством селькупов, матерью всего сущего, антро-
поморфным духом старухой Илынтыль кота [Степанова, 2008].

Среди зооморфных ипостасей духов-предков ярким воплощением древности слу-
жит мамонт. Мамонт имеет фантастический облик медведицы-мамонта, из головы ко-
торой выросло дерево/рога «с солнцем на вершине» [Пелих, 1995: 156–157], мамон-
та-рыбы, например, щуки, или мамонта-зверя, чаще медведя и выдры [Григоровский, 
1882: 49; Прокофьева, 1949: 159; 1976, 116]. В мамонта-щуку, по представлениям сель-
купов, превращались старые лосихи, шаманы и женщины.

В портретах фольклорных зооморфных духов прямое указание на старость неред-
ко дублируется соотнесением срока их жизни с каким‑то событием, произошедшим 
в далекие, незапамятные времена. Например, говорится, что дух-птица Минлей «очень 
стар, он жил еще до всемирного потопа» [Пелих, 1998: 67]. С тем же событием сопо-
ставляется и возраст «очень древнего духа» — лягушки: во время потопа она спасла 
людей от гибели, заткнув своим телом пробоину в их лодке [Прокофьева, 1976: 118].

Селькупское восприятие времени не ограничивается представлениями о древно-
сти. В мифологической способности духов к ясновидению отражаются традиционные 
взгляды селькупов на возможность управления временем и на такую временную кате-
горию, как будущее. Виденьем будущего обладает дух Минлей, это качество связыва-
ется с его умением путешествовать во времени и пространстве: «Минлей вездесущий 
дух, он знает все, что было и что будет» [Пелих, 1998: 67]. Ту же характеристику имеет 
крылатая мать Има-тэта-туктыге, она обитает глубоко под землей и может летать 
сквозь любое вещество — землю, воду, металлы и камни, проходя через них бесшум-
но и незаметно и не оставляя следа. Има-тэта туктыге обладает даром ясновидения 
и предвидения и знает все, что было, есть и будет. С помощью этого духа шаман мо-
жет пророчествовать, узнавать прошлое и предсказывать будущее [Пелих, 1998: 28–29].

Дух медведя, живущий в колотушке некоего шамана, обтянутой шкурой со лба мед-
ведя, предсказывал судьбу человека и искал потерявшееся имущество. Шаман бросал 
колотушку и обращался с вопросами к духу, а тот «отвечал», «укладывая» подброшен-



91Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ную колотушку той или иной стороной к земле [Прокофьева, 1981: 48, 67]. Селькупы 
полагали, что медведь все видит, все слышит, все понимает и все знает. Такой же се-
анс гадания, но с помощью отрезанной медвежьей лапы, всегда проводился после до-
бычи медведя.

Знала судьбу человека и могла, подавая знаки, приоткрыть завесу над ней кукушка. 
Услышав кукушку, женщина должна была взять свои иголки, подойти к дереву, где си-
дит кукушка, и обойти это дерево семь раз, втыкая иголки в ствол. Если кукушка уле-
тит — к несчастью, если нет — все будет хорошо [Головнев, 1995: 519].

Всей информацией о прошлом и будущем каждого человека владеет Старуха Илын-
тыль кота: она лично определяет судьбу всех людей от рождения до смерти. Ее имя пе-
реводится как Жизненная Старуха — она посылает на кончике солнечного луча на зем-
лю душу человека, который должен в этот день родиться, предупреждает мать ребенка, 
родился он «с душой» или «без души», «выдает» новорожденному люльку, а умерше-
му гроб [Прокофьева, 1961: 56]. При рождении она выделяет часть человеческих душ 
на «съедение» подземному духу Кызы, «записывая» их в «книгу смерти» [Прокофье-
ва, 1961: 58].

В традиционном мировоззрении селькупов имеется ряд сюжетов, в которых отрази-
лись селькупские архаические представления о синодическом месяце — единице вре-
мени, определяемой циклической сменой фаз Луны. Мифологическая трактовка месяца 
содержится в фольклорном сюжете (космогоническом мифе), где действующими лица-
ми выступают антропоморфные Солнце и Луна. Солнце представлено женщиной, а Ме-
сяц/Луна — земным мужчиной, которого она выбрала и позвала жить к себе на небо. 
Однако третий персонаж — Нижняя/Подземная Старуха (эквивалент Дьявола) не за-
хотела, чтобы мужчина жил вместе с Солнцем, и схватила его. Солнце тоже вцепилась 
в своего избранника. Они тянули мужчину каждая к себе и, в конце концов, разорвали 
его на части. «Дьявол сердечную половину человека съел» (или «дьяволу попала серд-
цевая сторона»), а Солнцу досталась половина мужчины «без сердца — без души». Она 
вкладывала в него сердца разных светлых птиц, и он оживал, но потом снова умирал. 
Так появился на небе умирающий/растущий Месяц [Прокофьева, 1976: 107; Мифоло-
гия, 2004: 126; Ураев, 1994: 77]. В одном из вариантов этого сюжета Месяц был разо-
рван пополам двумя своими женами. Верхняя часть месяца с горлом, сердцем и легки-
ми досталась Солнцу, а нижняя — Дьяволу. «С тех пор Солнце все время качает месяц, 
пытаясь вырастить его в полную луну. Однако это ей не удается, и месяц периодиче-
ски умирает и возрождается вновь» [Пелих, 1980: 14–15].

В других фольклорных текстах, где образным языком дается объяснение росту 
и умиранию Луны, Месяц предстает в образах старика Кандальдука и Собаки. Соба-
ка-Кандальдук каждый день гоняется за солнцами и проглатывает их, когда они захо-
дят на западе. От проглоченных солнц у Месяца все больше раздувается живот. После 
тридцатого солнца живот лопается, отпадает нижняя половина туловища, и он из пол-
ной круглой Луны превращается в тонкий серп месяца [Пелих, 1998: 41–42].

Человеческий возраст — еще одна временная категория, осмысленная мифологиче-
ски в мировоззрении селькупов. Согласно селькупским архаическим взглядам, время 
жизни человека имеет несколько градаций. Младенцы — дети, у которых еще не появи-



92 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лись зубы, воспринимаются принадлежащими миру духов, в определенных ситуациях 
их боятся, а в случае смерти особым способом захоранивают. Считается, что дети по-
старше могут устанавливать связь с духами и транслировать в земной мир их сообще-
ния. Мостом между детством и брачным возрастом человека служит период инициа-
ционных испытаний. Молодые люди «проверяются» божествами на пригодность к се-
мейной жизни, особенно это касается девушек. В мифологических текстах их тести-
рует старуха Илынтыль кота (или ее субститут Подземная старуха Ылынта кота); 
прошедшим испытание она «выдает» принадлежности для шитья и выделки шкур — 
корытце со скребком, желчью и жильными нитками [Прокофьева, 1961: 57]. Человеку, 
живущему в браке, запрещено находиться в священной части чума, где хранятся свя-
щенные предметы семьи, и соответствующем ей месте позади чума. Стариков воспри-
нимают как людей, готовящихся к переходу в иной мир, представляется, что они при-
обретают необходимую для этого перехода форму: у них уже нет зубов и волос, кожа 
сморщена, жизненные силы угасают и т. д.

Воззрения селькупов на человеческий возраст имеют непосредственную связь с ми-
фологическими представлениями о вечной жизни и круговороте души в мироздании. 
Душа, жизненное начало человека, непрерывно циркулирует между мирами Вселенной: 
она приходит на землю из мира духов, проживает свою жизнь на земле и возвращается 
обратно в инобытие. При переходе границы миров душа изменяется, она приобретает 
форму, соответствующую инобытию, в которое попадает. В селькупском мировоззре-
нии присутствует несколько вариантов мироустройства. По одному из них Вселенная 
имеет вид зверя, например, «древнего духа-предка» великой Лосихи Кыз-Анги, на спи-
не которой живут люди. Мир духов и мертвых находится в лосиной утробе. Путь туда 
лежит через лосиную пасть, которая умерщвляет «путников», перед тем пережевывая 
их и превращая в «ущербных» по виду стариков. В мире духов и мертвых души людей 
трансформируются, приобретая облик его обитателей, проживают там еще одну жизнь, 
а потом умирают и опять посылаются на землю для рождения; чтобы попасть на зем-
лю, они вновь проходят через челюсти духа-предка [Степанова, 2008]. Представления 
о вечности перекликаются с взглядами селькупов на древность/бессмертие духов.

Идею вечности и бесконечности жизни воспроизводит фольклорный мотив, в ко-
тором старики, обычно бабушки, старухи, матери и свекрови, гибнут от рук своих же 
потомков. Сыновья, внуки и невестки, часто по просьбе самих стариков, убивают их. 
Нередко старики умирают сами от старости, но только в тот момент, когда их внуки 
женятся или у молодой пары рождается ребенок. В каких‑то сюжетах женитьба моло-
дых связывается со смертью-воскрешением-омоложением стариков [Мифология, 2004: 
107–108, 121, 153; Пелих, 1972: 352, 348]. Так образным языком фольклор рассказывает 
об одном из законов селькупского мироустройства, по которому старость всегда сме-
няется молодостью, а старики, умирая, возрождаются в своих внуках, чем обеспечи-
вается непрерывность бытия.

Образ матери-земли Лосихи Кыз-Анги позволяет выявить представления сельку-
пов о сутках — форме периодического времени, отмечаемой сменой дня и ночи, све-
та и тьмы. На рогах Лосиха носит Солнце и постоянно движется, за день она обходит 
весь мир с востока на запад: утром она выходит из‑под земли и поднимается на небо, 



93Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

а вечером снова спускается под землю, отдыхает у ствола мирового дерева и опять от-
правляется в путь [Пелих, 1998: 9, 57]. Когда Лосиха находится под землей, Солнце на ее 
рогах — тусклое и зеленое — освещает землю покойников. По другим представлени-
ям, Лосихи было две, каждая из них носила на рогах свое Солнце: одна над землей, вто-
рая — по подземелью. Изображениями двух солнц — верхнего и нижнего — считались 
медная и оловянная тарелки, обнаруженные Г. И. Пелих в культовой коллекции шамана 
Гаврилы Калина. Они трактовались как пенге порыт — «лосиха верхнего мира» и пен-
ге касе — «лосиха нижнего мира» [Пелих, 1980: 14].

Селькупы верили, что с наступлением темноты весь земной мир, лежащий за по-
рогом человеческого жилища, превращается в мир духов, поэтому вечером и ночью 
строжайше запрещалось шуметь и выглядывать из окна, иначе духи появлялись и на-
казывали нарушителей правил. Видимо, этому взгляду соответствует представление, 
что по ночам мир освещается Луной, которую носит «на лопатке рогов» мифический 
Лось [Функ, 2000: 232]. Долгие темные вечера селькупы коротали, слушая «волшебные» 
сказки чапта, исполняемые сказителями — особой категорией людей; чапта разреша-
лось рассказывать только вечером. Также только вечерами у селькупов устраивались 
сеансы шаманских камланий.

Понятие «утро» селькупы связывали с временным отрезком восхода солнца. Не-
долгий «час» восхода ассоциировался у них с рождением новой жизни, которое проис-
ходило при непосредственном участии солнечных лучей: душу человека, который дол-
жен был в этот день родиться, на кончике солнечного луча посылала на землю Жизнен-
ная Старуха [Прокофьева, 1961: 57]. В селькупском фольклоре утренние лучи солнца 
воскрешают умершего: тело погибшего героя шаман кладет на белую оленью шкуру 
на солнечной стороне чума и утром, когда солнце поднимается над горизонтом на вы-
соту «ушек» (кончиков) лука, и первые солнечные лучи падают на убитого, он ожива-
ет [Прокофьева, 1976: 107].

Посредством упомянутых выше мифологических образов Лося и Солнца селькупы 
объясняли еще одно временное событие — смену сезонов года. Существовала приме-
та, что лето заканчивается тогда, когда лось мочится в воду и «студит» ее, т. е. «замора-
живает» [Ким, Кудряшова, Кудряшова, 1996: 206]. Говорили также, что Солнце с при-
ходом холодов переселяется на «другое небо». Согласно фольклорному тексту о «двух 
девках-Солнцах, дочерях Матери-Земли, девушки «с огненными лицами» были, по од-
ному его варианту, небесным и подземным Солнцами, а по другому варианту — лет-
ним и зимним Солнцами [Пелих, 1964: 134; 1980: 14; 1998: 29]. Эта вариативность ото-
ждествляет в представлениях селькупов приход зимы и холодов с наступлением ночи  
и темноты.

О смене зимы и лета в мировоззрении селькупов «рассказывает» еще одна пара ду-
альных (противоположных) мифологических образов — антропоморфные ипоста-
си Матери-земли — Томэм и Тэгэм. «Весной и летом Томэм — цветущая краса, полная 
жизненных сил (женщина. — О. С.). Томэм одаряет своих любимых детей — сельку-
пов — всевозможными дарами и защищает от злого черта. Однажды Томэм погналась 
за чертом, но тот превратился в лягушку и уплыл вниз по Оби. В погоне Томэм попала 
в теге — холодные низовья Великой Оби и превратилась там в Тэгэм — суровую злую 



94 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

старуху» [Пелих, 1998: 9, 39]. Не вызывает сомнений, что перемещение Томэм в низо-
вья Оби и ее старение связано с приходом осени.

Мифологический календарь селькупов дополняет отмечаемый ими сезонный об-
щественный праздник встречи перелетных птиц. Считалось, что дни природных пе-
ремен наиболее благоприятны для общеплеменных жертвоприношений духам, обра-
щения к ним с просьбами, посвящения в шаманы неофитов и перехода на новую сту-
пень роста действующих шаманов. Празднество, называемое порый апсэ, длилось неде-
лю, оно было обусловлено пришедшим вслед за зимой обновлением природы, появив-
шейся с возвращением птиц обильной пищей (перед началом праздника на них устраи-
валась коллективная охота) и началом летнего промыслового сезона, удачу в котором 
селькупы приписывали воле духов и умению человека их задобрить. Вероятно, что лю-
бые отрезки стыка/смены периодов, маркируемых в мифологических взглядах проти-
воположными знаками, будь то зима и лето, ночь и день, селькупы относили к безопас-
ному и благоприятному времени для полезных контактов с духами.

В селькупском (шаманском) языке присутствует термин «по», определяющий та-
кой временной период, как год [Пелих, 1972: 378], в обиходном языке это же слово обо-
значает дерево. Объяснить совпадение звучания этих отличных по смыслу слов мож-
но лишь с помощью анализа семантического значения дерева. В представлениях сель-
купов береза, лиственница и кедр (а у южных селькупов еще и сосна) считались свя-
щенными деревьями, обиталищем и воплощением древних духов-предков; изображе-
ния духов-предков, называемые порге, вырезались на стволах растущих деревьев этих 
пород. Аналогичное священное дерево — кассыль по или мыраль мы — имелось также 
у каждого шамана, но оно было «установленным», т. е. срубленным и воткнутым в зем-
лю рядом со своим пнем. Шаманские деревья олицетворяли главного духа-помощни-
ка шамана и охранителя его рода; на дерево подвешивались символы Солнца и Луны 
и изображение его духа-хозяина; шаманское дерево кому бы то ни было запрещалось 
обходить кругом под угрозой смерти [Прокофьева, 1977: 69]. Весной, на празднике по-
рый апсэ установленные деревья обновляли, т. е. ставили новые, и всем без исключе-
ния духам — хозяевам промысловых угодий, чьи изображения вырезались на стволах 
деревьев, шаманским и домашним духам — приносили жертвы [Головнев, 1995: 245]. 
Духов кормили, пенатам надевали новые одежды, на священные деревья привязывали 
жертвенные приклады — шкурки пушных животных, платки и ленты из ситца. Празд-
ник, когда обновлялись священные деревья, устраивался каждый год в одно и то же 
время и был важной вехой в селькупской жизни. Следовательно, год у селькупов свя-
зывался с деревом семантически, чем объясняется совпадение обозначений дерева  
и года.

Исследователи, изучающие традиционную селькупскую систему счета обычного, 
профанного времени, пришли к выводам, что изначально в обиходе селькупов не было 
понятий и терминов, определяющих абстрактные временные периоды григорианско-
го времяисчисления — года, месяца, недели, суток. Они появились в результате кон-
тактов селькупов с русскими и полностью являются заимствованными [Колесникова, 
2010: 42]. В традиционном селькупском календаре выделялись не месяцы, а микросе-
зоны, которые соотносились с различными изменениями в природе и приходящими-



95Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ся на эти периоды селькупскими хозяйственными занятиями и в соответствии с ними 
обозначались.

Названия зимних микросезонов отражали приход сильных морозов, ожидание сель-
купами их окончания, короткий световой день (время «большого пальца рукавицы», 
«когда темно и можно успеть сшить лишь один палец рукавицы»), обильные снегопа-
ды, формирование на реках и озерах толстого льда, спад морозов и отъезд селькупов 
в тайгу на промысел пушного зверя. Отмечался период, когда день «прибывает на ор-
линый шаг». Конец зимы и начало весны во многих селькупских группах обознача-
лись как время прилета орла и ворон. Март назывался последним месяцем белкова-
ния, а апрель — месяцем бурундука. В марте «начинал таять снег», а в апреле «на одной 
ноге была лыжа с шерстью, чтобы не скользила, на другой — голица, чтобы скользи-
ла». Селькупские названия мая и июня отображали прилет гусей и уток, приход боль-
шой воды, метание икры щукой, язем и «всей рыбой», ловлю рыбы «маленькими за-
порами». Для некоторых групп селькупов июнь был голодным месяцем, «когда боль-
шая вода и не добыть рыбы». Июль считался месяцем появления мальков, ловли рыбы 
большими запорами, заготовки (сушки) рыбы на зиму, месяцем нельмы и цветения 
ягод. В названиях июня и июля отображалось засилье комаров и мошки. Об августе 
говорилось, что это пора линьки утки, добычи большого количества рыбы, сбора по-
спевших ягод и шишкования, начала опадения листьев и ловли муксуна. Сентябрь был 
«месяцем осетра», «глухариным месяцем» и «месяцем листопада». В сентябре-октябре 
добывали сырка, в названиях этого времени года подчеркивались частые дожди, рас-
путица, оголение деревьев, первый снег, отрастание у белки пушистой шерсти, а так-
же состояние природы, «когда олени чистят рога». Ноябрь называли месяцем белко-
вания и отпадения рогов у оленей-самцов. Обозначения микросезона, соответствую-
щего октябрю-ноябрю, передавали наступление зимы и ее приметы: приход (малень-
ких) морозов, замерзание воды и земли, укорочение дня. К октябрю и ноябрю отно-
сились названия «месяц, съевший землю», «рукавицы готовят к зиме» и «сучий ме-
сяц», последнее из которых означало начало гона у собак, и т. д. [Колесникова, 2010].

Большая часть названий календаря свидетельствует о рациональном восприятии 
селькупами календарного времени. Однако некоторые названия выбиваются из обще-
го ряда и указывают на мифологический характер осознания временного потока. На-
пример, период наступления зимы связывается с образом некоего мифического суще-
ства, «съевшего землю» и олицетворяющего, вероятно, мороз. Вызывают вопросы на-
звания «месяц орла» и «вороний месяц», поскольку хозяйственная деятельность сель-
купов никак не была связана с прилетом орлов и ворон, кроме того, популяция орлов 
в местах проживания селькупов совсем небольшая, и их возвращение обычно прохо-
дит незаметно. В селькупской мифологии орел и ворон выступают тотемными пред-
ками, поэтому, можно сказать, что обозначение периодов года по орлу и ворону име-
ет мифологические корни.

Заключение
Итак, с помощью научно обоснованных понятий и терминов времени и семанти-

ческого анализа мифологических образов в традиционном мировоззрении селькупов 
были выявлены архаические представления о ряде временных форм, единиц и катего-



96 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

рий времени. Первым в этом ряду стоит характерное для всех мифологических систем 
представление о древности — сакральном «мифическом» времени, эпохе первотворе-
ния, когда божествами создавался современный мир. Древность модерируется не толь-
ко актами творения мира, но и характеристиками духов-творцов: она исходит из ге-
нетизма духов — все они являются предками и первопредками селькупов, обозначает-
ся эпитетом «древний» в их словесных описаниях, отражается в старческом состоя-
нии духов антропоморфного облика и зооморфных ипостасях божеств, предшеству-
ющих человеческим.

Представление о возможности влиять на ход времени содержится в способностях 
селькупских духов к ясновидению, путешествиям во времени и предопределению судь-
бы человека. Антропоморфные образы Солнца и Луны, а также Кандальдук — мифо-
логический персонаж, ассоциирующийся с собакой, передают селькупские представ-
ления о синодическом месяце. Традиционное селькупское видение суток, когда день 
сменяется ночью, а свет — тьмой, формируется образом великой Лосихи Кыз-Анги. 
Свои мифологические особенности имеют в селькупском мировоззрении вечер и утро.

Еще одна временная категория, осмысленная селькупами мифологически, — челове-
ческий возраст. Воззрения на возраст человека имеют непосредственную связь с пред-
ставлениями о вечной жизни и круговороте души в мироздании.

Посредством мифического Лося, студящего землю, образов двух девок-Солнц — 
летнего и зимнего — и образа Матери-земли, трансформирующегося из весны Томэм 
в зиму Тэгэм, селькупы объясняли смену сезонов года. С приходом весны и оконча-
нием лета у них устраивались всенародные праздники, где проводились основанные 
на мифологическом тексте ритуалы. Обряд установки/обновления священного дерева 
связывает слово «по» — «дерево» с аналогичным названием года в шаманском языке. 
«По» — «год» — является единственным собственно селькупским термином времени.

В селькупском эмпирическом календаре выделялись не месяцы, а микросезоны, они 
соотносились с различными изменениями в природе и приходящимися на эти перио-
ды хозяйственными занятиями. По названиям микросезонов можно судить, что вос-
приятие селькупами природно-хозяйственного календаря было рациональным, но име-
ло некоторые мифологические включения.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Головнев А. В. Говорящие культуры: традиции самодийцев и угров. Екатеринбург : 

УрО РАН, 1995. 605 с.
Григоровский Н. П. Очерки Нарымского края // Записки Западно-Сибирского От-

дела ИРГО. Омск : Тип. окр. Штаба, 1882. Кн. IV. С. 2–60.
Караваев Э. Ф. Основания временной логики. Л. : Изд-во ЛГУ, 1983. 176. с.
Ким А. А., Кудряшова Т. К., Кудряшова Д. А. Селькупский праздник в Пиль эд и культ 

Лося // Материалы и исследования культурно-исторических проблем народов Сибири. 
Томск : Изд-во ТГУ, 1996. С. 205–212.

Колесникова С. Ю. Календарь в традиционной культуре селькупов. Томск : Изд-во 
Томского политехн. ун-та, 2010. 136 с.



97Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Мифология селькупов. Томск : Изд-во ТГУ, 2004. 380 с. (Энциклопедия уральских 
мифологий).

Пелих Г. И. К истории селькупского шаманства (по материалам солярного культа) // 
Труды ТГУ. 1964. Т. 167. С. 132–144.

Пелих Г. И. Происхождение селькупов. Томск : Изд-во ТГУ, 1972. 421 с.
Пелих Г. И. Материалы по селькупскому шаманству // Этнография Северной Азии. 

Новосибирск : Наука, 1980. С. 5–70.
Пелих Г. И. К вопросу о нганасанском культе медведицы нгарка // Моя избранни-

ца наука, наука, без которой мне не жить. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1995. С. 152–160.
Пелих Г. И. Селькупская мифология. Томск: Изд-во ТГУ, 1998. 79 с.
Прокофьева Е. Д. Костюм селькупского (остяко-самоедского) шамана // Сб. МАЭ. 

М. ; Л. : Изд-во Акад. Наук СССР, 1949. Т. 11. С. 335–375.
Прокофьева Е. Д. К вопросу о социальной организации селькупов (род и фратрия) // 

Сибирский этнографический сборник. ТИЭ. Новая серия. М. ; Л. : Изд-во Акад. Наук 
СССР, 1952. Т. 18. С. 88–107.

Прокофьева Е. Д. Представления селькупских шаманов о мире (по рисункам и ак-
варелям селькупов) // Сб. МАЭ. М. ; Л., 1961. Т. 20. С. 54–74.

Прокофьева Е. Д. Старые представления селькупов о мире // Природа и человек 
в религиозных представлениях народов Сибири и Севера. Л. : Наука, 1976. С. 106–128.

Прокофьева Е. Д. Некоторые религиозные культы тазовских селькупов // Памят-
ники культуры народов Сибири и Севера (вторая половина XIX — начало ХХ в.) // Сб. 
МАЭ. Т. 33. Л. : Наука, 1977. С. 66–79.

Прокофьева Е. Д. Материалы по шаманству селькупов // Проблемы истории обще-
ственного сознания аборигенов Сибири. Л. : Наука, 1981. С. 42–68.

Сподина В. И. Время как универсальная мировоззренческая категория традици-
онной культуры (на материале обско-угорских и самодийских народов). Ханты-Ман-
сийск : Юграфика, 2014. 206 с.

Степанова О. Б. Традиционное мировоззрение селькупов: представления о круго-
вороте жизни и душе. СПб. : Петербургское Востоковедение, 2008. 303 с.

Степанова О. Б. Отношения государства и коренных малочисленных народов Се-
вера в начале ХХI в. в Красноселькупском районе ЯНАО // Вестник угроведения. 2018. 
№ 2. С. 365–374.

Ураев Р. А. Материалы к шаманизму тымских селькупов (по данным экспедиции 
1956 г.) // Труды Томского государственного областного историко-архитектурного му-
зея. Томск : Изд-во ТГУ, 1994. Т. 7. С. 73–85.

Функ Д. А. Селькупский фольклор в самозаписи Т. К. Кудряшовой // Этнография на-
родов Западной Сибири. К юбилею д. и. н., профессора З. П. Соколовой. Сибирский 
этнографический сборник. М. : ИЭАРАН, 2000. Вып. 10. С. 223–237.

REFERENCES
Golovnev A. V. Govoryashchiye kul'tury: traditsii samodiytsev i ugrov [Speaking cultures: 

traditions of the Samoyeds and Ugrians]. Yekaterinburg: UrO RAN, 1995, 606 p. (in Russian).



98 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 86–99.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Grigorovskiy N. P. Ocherki Narymskogo kraya [Essays on the Narym region]. Zapiski 
Zapadno-Sibirskogo Otdela IRGO [Notes of the West Siberian Department of the IRGS]. 
Omsk: Tip. Okr. Shtaba, 1882, book 4. P. 2–60 (in Russian).

Karavaev E. F. Osnovaniya vremennoy logiki [Foundations of temporal logic]. Leningrad: 
LSU, 1983, 176 p. (in Russian).

Kim A. A., Kudryashova T. K., Kudryashova D. A. Sel'kupskiy prazdnik Pil' ed i kul't 
Losya [Selkup holiday in Pil ed and the cult of the Elk]. Materialy i issledovaniya kul'turno-
istoricheskikh problem narodov Sibiri [Materials and research of cultural and historical 
problems of the peoples of Siberia]. Tomsk: TSU, 1996. P. 205–212 (in Russian).

Kolesnikova S. Yu. Kalendar' v traditsionnoy kul'ture sel'kupov [Calendar in the traditional 
culture of the Selkups]. Tomsk: TPU, 2010, 136 p. (in Russian).

Mifologiya sel'kupov. Seriya «Entsiklopediya ural'skikh mifologiy” [Mythology of the Selkup. 
Series “Encyclopedia of Ural mythologies”]. Tomsk: TSU, 2004, 380 p. (in Russian).

Pelikh G. I. Proiskhozhdeniye sel'kupov [The origin of the Selkups]. Tomsk: TSU, 1972. 
421 p. (in Russian).

Pelikh G. I. Materialy po sel'kupskomu shamanstvu [Materials on Selkup shamanism]. 
Etnografiya Severnoy Azii [Ethnography of Northern Asia]. Novosibirsk: Nauka, 1980. P. 5–70 
(in Russian).

Pelikh G. I. K voprosu o nganasanskom kul'te medveditsy ngarka [On the issue of the 
Nganasan cult of the bear ngarka]. Moya izbrannitsa nauka, nauka, bez kotoroy mne ne zhit' 
[My chosen one is science, science, without which I cannot live]. Barnaul: ASU, 1995. P. 152–
160 (in Russian).

Pelikh G. I. Sel'kupskaya mifologiya [Selkup mythology]. Tomsk: TSU, 1998, 79 p. 
(in Russian).

Pelikh, G. I. K istorii sel'kupskogo shamanstva (po materialam solyarnogo kul'ta) [To 
the history of Selkup shamanism (based on the materials of the solar cult)]. Trudy TGU 
[Proceedings TSU]. Tomsk: TSU, 1964, vol. 167. P. 132–144 (in Russian).

Prokofieva E. D. Kostyum sel'kupskogo (ostyako-samoyedskogo) shamana [Costume  
of the Selkup (Ostyako-Samoyed) Shaman]. Sbornik Muzeya antropologii i etnografii 
[Collection of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Moscow-Leningrad: Nauka, 
1949, vol. 11. P. 335–375 (in Russian).

Prokofieva E. D. K voprosu o sotsial'noy organizatsii sel'kupov (rod i fratriya) [On the 
question of the social organization of the Selkups (gens and phratry)]. Sibirskiy etnograficheskiy 
sbornik. Trudy Instituta Etnografii. Novaya seriya [Siberian ethnographic collection. 
Proceedings of the Institute of Ethnography. New serie]. Moscow-Leningrad: Nauka, 1952, 
vol. 18. P. 88–107 (in Russian).

Prokofieva E. D. Predstavleniya sel'kupskikh shamanov o mire (po risunkam i akvarelyam 
sel'kupov) [Representations of the Selkup shamans about the world (based on the drawings 
and watercolors of the Selkup)]. Sbornik Muzeya antropologii i etnografii [Collection of works 
of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Moscow-Leningrad: Nauka, 1961, vol. 20. 
P. 54–74 (in Russian).

Prokofieva E. D. Staryye predstavleniya sel'kupov o mire [Old Selkup ideas about the 
world]. Priroda i chelovek v religioznykh predstavleniyakh narodov Sibiri i Severa [Nature and 



99Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 86–99.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Man in the Religious Ideas of the Peoples of Siberia and the North]. Leningrad: Nauka, 1976. 
P. 106–128 (in Russian).

Prokofieva E. D. Nekotoryye religioznyye kul'ty tazovskikh sel'kupov [Some religious 
cults of the Taz Selkups]. Pamyatniki kul'tury narodov Sibiri i Severa (vtoraya polovina XIX — 
nachalo ХХ v.). Sbornik Muzeya antropologii i etnografii [Cultural monuments of the peoples 
of Siberia and the North (second half of the 19th — early 20th century). Collection of works 
of the Museum of Anthropology and Ethnography]. Leningrad: Nauka, 1977, vol. 33. P. 66–
79 (in Russian).

Prokofieva E. D. Materialy po shamanstvu sel'kupov [Materials on the shamanism of the 
Selkups]. Problemy istorii obshchestvennogo soznaniya aborigenov Sibiri [Problems of the 
history of social consciousness of the natives of Siberia]. Leningrad: Nauka, 1981. P. 42–68 
(in Russian).

Spodina V. I. Vremya kak universal'naya mirovozzrencheskaya kategoriya traditsionnoy 
kul'tury (na materiale obsko-ugorskikh i samodiyskikh narodov) [Time as a universal ideological 
category of traditional culture (based on the material of the Ob-Ugric and Samoyed peoples)]. 
Khanty-Mansiysk: Yugrafika, 2014, 206 p. (in Russian).

Stepanova O. B. Otnosheniya gosudarstva i korennykh malochislennykh narodov Severa 
v nachale XXI v. v Krasnosel'kupskom rayone YANAO [Relations between the state and the 
indigenous peoples of the North at the beginning of the 21st century in the Krasnoselkupsky 
District of the Yamalo-Nenets Autonomous District]. Vestnik ugrovedeniya [Bulletin of ugric 
studies], 2018, no. 2. P. 365–374 (in Russian).

Stepanova O. B. Traditsionnoye mirovozzreniye sel'kupov: predstavleniya o krugovorote 
zhizni i dushe [The traditional worldview of the Selkups: ideas about the cycle of life and soul]. 
Saint-Petersburg: Peterburgskoye Vostokovedeniye, 2008, 303 p. (in Russian).

Uraev R. A. Materialy k shamanizmu tymskikh sel'kupov (po dannym ekspeditsii 1956g.) 
[Materials on the shamanism of the Tym Selkups (according to the expedition of 1956)]. Trudy 
Tomskogo gosudarstvennogo Oblastnogo Istoriko-arkhitekturnogo Muzeya [Proceedings of 
the Tomsk State Regional Historical and Architectural Museum]. Tomsk: TSU, 1994, vol. 7. 
P. 73–85 (in Russian).

Funk D. A. Sel'kupskij fol'klor v samozapisi T. K. Kudryashovoj [Selkup folklore in self-
recording by T. K. Kudryashova]. Etnografiya narodov Zapadnoj Sibiri. K yubileyu d. i. n., 
prof. Z. P. Sokolovoj. Sibirskij etnograficheskij sbornik [Ethnography of the peoples of Western 
Siberia. For the anniversary of Doctor of Historical Sciences, Professor Z. P. Sokolova. Siberian 
ethnographic collection]. Moscow: IEA RAN, 2000, vol. 10. P. 223–237 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 04.02.2024
Принята к публикации: 14.10.2025

Дата публикации: 31.03.2025



100 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 39
DOI 10.14258/nreur(2025)1–06

Ж. М. Юша

Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера),  
Санкт-Петербург (Россия)

ЗАЩИТА ЖИЗНИ РЕБЕНКА В ОБРЯДАХ И ВЕРОВАНИЯХ 
ТУВИНЦЕВ РОССИИ, КИТАЯ, МОНГОЛИИ: ТРАДИЦИЯ 
И СОВРЕМЕННОСТЬ

В статье проанализирована защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувин-
цев материнского поля и зарубежных анклавов в прошлом и современности. В зафик-
сированных обрядах, направленных на сохранение жизни ребенка, происходит ими-
тация смерти ребенка с целью обмана злых духов. В них актуальным ритуальным про-
странством являются порог и дверь жилища, которые олицетворяют границу между 
«своим» и «чужим» мирами. Проведение данного обряда преследует цель убедить злых 
духов в смерти малыша, чтобы лишить нечистую силу возможности нанести вред ре-
бенку и пустить ее по ложному следу. Установлено, что до настоящего времени особую 
роль выполняют поверья и запреты, призванные защищать детей от злых духов, от сгла-
за и порчи посторонних людей. Выявлено, что украшения матери ребенка выполняют 
функции оберегов, обладают способностью удерживать жизненную силу ребенка. Рас-
смотрены ограничения, связанные с одеждой и вещами детей, поскольку их излишки, 
в мифологических воззрениях тувинцев, могли привести к недостаче в будущем. Оха-
рактеризованы общие и отличительные особенности защиты жизни ребенка в обрядах 
и верованиях, выявлена трансформация некоторых представлений и ритуалов. Источ-
никами исследования стали опубликованные этнографические данные, а также новый 
полевой материал, зафиксированный автором в материнском поле и зарубежных ан-
клавах. Хронологические рамки исследования — конец ХХ в. — начало ХХI в.

Ключевые слова: тувинцы России, Китая, Монголии; этнография детства; защи-
та жизни ребенка; обряд; верование; ритуально-мифологический контекст; материн-
ское поле; анклавные и локальные традиции.

Цитирование статьи: 
Юша Ж. М. Защита жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, Китая, 
Монголии: традиция и современность // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. 
С. 100–112. DOI 10.14258/nreur(2025)1–06.



101Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 100–112.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Zh. M. Yusha

Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography (Kunstkamera)  
of the Russian Academy of Sciences, Saint-Petersburg (Russia)

CHILD PTROTECTION IN THE RITUALS AND BELIEFS 
OF TUVANS RUSSIA, CHINA, AND MONGOLIA:  
TRADITION AND MODERNITY

The article provides a comprehensive analysis of the protective measures surrounding 
child welfare within the rituals and beliefs of the Tuvan people, both in maternal contexts 
and foreign enclaves, across historical and contemporary settings. It highlights the practice of 
ritualistic death imitation as a means to mislead malevolent spirits, emphasizing the threshold 
and door of the home as significant ritual spaces that symbolize the division between familiar 
and foreign realms. The primary objective of these rituals is to persuade evil spirits of the 
child's demise, thereby mitigating potential harm and redirecting malevolent influences.

The study underscores the enduring significance of beliefs and prohibitions aimed at 
safeguarding children from malevolent forces, including the evil eye and harm from outsiders. 
It also notes the role of maternal jewelry as protective amulets, which are believed to preserve 
the child's vitality. Furthermore, the research examines the cultural restrictions surrounding 
children's clothing and possessions, positing that excess in these areas may lead to future 
deficiencies, according to Tuvan mythological perspectives.

The article delineates both the commonalities and unique aspects of child protection 
within Tuvan rituals and beliefs, while also documenting the evolution of certain concepts and 
practices. The research draws upon published ethnographic data and new fieldwork conducted 
by the author in maternal contexts and foreign enclaves, with a chronological focus spanning 
from the late 20th century to the early 21st century.

Keywords: Tuvinians of Russia, China, Mongolia; ethnography of childhood; protecting 
the life of a child; ritual; belief; ritual and mythological context; mother field; enclave and 
local traditions

For citiation 
Yusha Zh. M. Child ptrotection in the rituals and beliefs of Tuvans Russia, China, and 
Mongolia: tradition and modernity. Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. 
P. 100–112 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)1–06.

Юша Жанна Монгеевна, доктор филологических наук, ведущий научный сотрудник 
отдела этнографии Сибири, Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого 
(Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург (Россия). Адрес для контактов: zhanna-
yusha@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–4076–4553 
Yusha Zhanna Mongeevna, Doctor of Philology, Leading Research Associate, Department 
of Ethnography of Siberia, Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography 



102 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

(Kunstkamera) Russian Academy of Science, Saint-Petersburg, Russia. Contact address: 
zhanna-yusha@yandex.ru; https://orcid.org/ 0000–0002–4076–4553

Введение
В обрядах и верованиях тувинцев, как и раньше, огромное значение придается за-

щите жизни и здоровья ребенка. Первые краткие упоминания о детской обрядно-
сти тувинцев появились в конце XIX — начале XX в. в трудах Г. Е. Грумм-Гржимай-
ло [1926], Г. Н. Потанина [1883], Е. К. Яковлева [1900]. В настоящее время детской об-
рядности тувинцев посвящены работы С. И. Вайнштейна [1961, 2008], В. П. Дьяконо-
вой [1988], Л. Потапова [1969], С. Н. Соломатиной [1985], М. Б. Кенин-Лопсана [1994, 
2002], Ж. М. Юша [2006, 2009, 2018], Ч. К. Ламажаа [2015] и других, в которых выяв-
лены и описаны основные этапы родильных обрядов, изучена структура и семанти-
ка ритуальных текстов детского цикла. По обрядовой лексике имеются публикации 
Л. С. Кара-оол [2019], С. С. Ооржак и М. В. Бавуу-Сюрюн [2020], где проанализирова-
на лексико-тематическая группа родовспоможения и ритуальных действий, характер-
ных для детской обрядности.

Актуальность настоящей работы определяется тем, что тема защиты жизни ребенка 
в обрядах и верованиях материнского поля и зарубежных анклавах до настоящего вре-
мени не изучена в сравнительно-сопоставительном плане, поэтому на основе опубли-
кованных сведений и новых полевых материалов назрела необходимость проведения 
исследования данного пласта обрядовой культуры в тувинской традиции.

Цель статьи — описание и анализ семантической направленности обрядов и обыча-
ев, направленных на защиту жизни ребенка; выявление общих и отличительных особен-
ностей защиты жизни ребенка в обрядах и верованиях тувинцев России, Китая, Мон-
голии; рассмотрение поверий и запретов, связанных с ограничениями в использова-
нии одежды и обуви малыша, игрушек ребенка, причин обязательного ношения укра-
шений матерью ребенка; характеристика отличительных особенностей имянаречения 
ребенка в материнском поле и зарубежных тувинских анклавах.

Новизна работы заключается в том, что защита жизни ребенка, проявляющаяся 
в обрядах и верованиях детского цикла, рассмотрена в рамках общетувинской тради-
ции с учетом диахронии и синхронии, что дает возможность выявить устойчивость 
или трансформацию мифологических воззрений и обрядовых практик. Источниками 
для исследования послужили, во‑первых, наблюдения и полевые материалы автора, со-
бранные в течение ряда экспедиционных сезонов 2016–2023 гг. в Эрзинском, Овюрском, 
Сут-Хольском, Тес-Хемском кожуунах Республики Тыва, а также в местах проживания 
тувинского населения в Алтайском аймаке Или-Казахской области Синьцзян-Уйгурско-
го автономного района КНР, в местах расселения тувинцев в Баян-Ольгийском, Дар-
ханском, Ховдинском, Сэлэнгинском, Тов аймаках Монголии; во‑вторых, опублико-
ванные материалы, посвященные традиционной культуре тувинцев.

Обряды и обычаи, направленные на защиту жизни ребенка
Рождение ребенка является огромной радостью и желанным событием в жизни се-

мьи. В прошлом из‑за высокой детской смертности тувинцы России, Китая, Монго-



103Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 100–112.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

лии проводили различные обряды, направленные на сохранение жизни и здоровья ре-
бенка. Особенно это касалось тех семей, в которых часто умирали дети. Тувинцы та-
ких людей называли уруг-дарыы ызырттынмас улус (букв. «люди, у которых не задер-
живаются дети»). 

В наши дни, несмотря на современные условия жизни и медицинское обслужива-
ние, тувинцы материнского поля и зарубежья, как и раньше, в качестве превентив-
ных мер проводят ритуалы, направленные на защиту детей. В отличие от других ри-
туалов детского цикла, данные обряды скрыты от чужих глаз, о них не говорят посто-
ронним, а ритуальные действия совершаются в узком кругу. Большое значение прида-
ют дате проведения ритуалов, при этом придерживаются благоприятных дат восточ-
ного лунного календаря.

В обрядовой практике популярным способом защиты детей у всех этнолокальных 
тувинских групп является имитация смерти ребенка. Как в прошлом, так и в наши дни, 
необходимость проведения ритуалов защиты ребенка преследует следующие цели: 
1) убедить злых духов о смерти малыша с тем, чтобы лишить их возможности нанести 
вред ребенку; 2) сбить нечистую силу с толку, пустить ее по ложному следу.

В жилище ритуальным пространством является место рядом с порогом и дверью 
жилища, поскольку порог и дверь считаются пограничной зоной между «своим» и «чу-
жим» мирами. Участниками подобных ритуалов, как правило, являются родители ре-
бенка, в некоторых случаях к ним могут присоединиться другие взрослые члены семьи. 
В акциональных и предметных кодах ритуалов, направленных на защиту детей, в ло-
кальных и анклавных традициях наблюдается определенная вариативность.

Так, в анклавной традиции китайских тувинцев, если в семье часто болеют дети, что-
бы спасти малыша, имитируют смерть ребенка. Обряд защиты китайские тувинцы де-
ревни Ханас проводят следующим образом. Ребенка, завернув в войлок, проносят через 
яму, выкопанную под порогом юрты, и отдают на некоторое время многодетным род-
ственникам, у которых имеются здоровые дети. На значение описанного ритуала мо-
жет пролить свет обычай российских тувинцев оставлять у порога завернутый в ове-
чью шкуру «труп умершего маленького ребенка, которого хоронили сразу после смер-
ти в любое время суток» [Потапов, 1969: 156]. Примечательно, что дверь и порог жили-
ща олицетворяли границу между освоенным и неосвоенным мирами, поэтому не слу-
чайно это было ритуальным пространством, подходящим для имитации смерти ново-
рожденного. Считают, что после проведенных манипуляций опасный для младенцев 
период уже миновал, и последующие дети в их семье будут здоровыми.

Юго-восточные тувинцы, если в семье в младенческом возрасте болеют или уми-
рают дети, проводят следующий защитный обряд. Находят «длинный» камень, напо-
минающий человека. Вместо настоящего ребенка на кровать помещают этот камень, 
накрывают его одеялом, создавая видимость спящего ребенка, а самого малыша кла-
дут возле двери жилища [ПМА‑2], тем самым показывая, что ребенок умер. В этом слу-
чае отправители обряда верят, что все невзгоды и болезни ребенка будут перенесены 
на предметный код обряда — каменного «младенца», лежащего на кровати, а настоя-
щий малыш будет посчитан мертвым, вследствие чего его обойдут козни нечистой  
силы.



104 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Зафиксировано проведение и другого варианта этого же обряда в материнском 
поле. Например, в некоторых случаях на полу возле двери ребенка оставляют в колы-
бели [ПМА‑3]. Важным акциональным действием также является перешагивание ко-
лыбели участниками ритуала (родители ребенка, члены семьи), в которой лежит ребе-
нок. Как видим, здесь имитируют смерть ребенка, сознательно уничижительно обра-
щаются с его телом и колыбелью, чего в обычной жизни никогда не наблюдалось. Об-
ращает на себя внимание и пространственное положение ребенка, находящегося воз-
ле двери и порога жилища, которые являются пограничной зоной юрты.

Проведение схожего обряда в несколько ином варианте в наши дни также практи-
куется у российских тувинцев. Возле двери жилища на полу оставляют младенца, участ-
ники ритуала — родители ребенка, члены семьи должны перешагивать этого ребенка, 
также показывая, что ребенок умер [ПМА‑6]. После описанных ритуальных действий 
малыша уносят в дом родственников, там его оставляют на несколько дней, таким об-
разом демонстрируя, что его нет в живых.

В прошлом во всех этнолокальных тувинских группах использовались и другие спо-
собы защиты новорожденных детей путем их увоза к родственникам. У монгольских 
тувинцев, в том случае, если новорожденный был слабым, на несколько месяцев от-
давали родственникам, у которых были здоровые дети. В этом случае верили, что ре-
бенок не только выживет в другой семье, но и притянет жизненную силу будущих де-
тей в родную семью.

Тот человек своего сына отдал в семью старшего брата, потом его дети переста-
ли умирать, у них родился второй мальчик [ПМА‑4].

Схожие представления и способы защиты детей в прошлом соблюдались китай-
скими тувинцами, но в наши дни подобная практика уже не существует. У российских 
тувинцев это практика защиты жизни ребенка сохранилась в мифологических пред-
ставлениях о близнецах.

Тувинцы особо относились к рождению разнополых близнецов. Бытуют воззрения 
о том, что близнецы от рождения имеют одну жизненную силу-кут на двоих, из‑за чего 
они могут навредить друг другу, поскольку будут «давить» друг на друга (бот-ботта-
рын басчы бээр). Поэтому в наши дни российские тувинцы разнополых близнецов ста-
раются как можно скорее, после их рождения, отделить друг от друга. Обычно маль-
чика увозят к многодетным родственникам, живущим в другой местности, сроком 
до двух месяцев. Подобная практика отделения близнецов раньше встречалась у ки-
тайских и монгольских тувинцев.

После рождения близнецов их разлучают, в разных местах их содержат, в одном ме-
сте (они) не могут быть. Раньше близнецов в одном месте не держали, сейчас это уже 
не имеет значения [ПМА‑4].

Как показывает полевая практика, временный увоз близнецов к родственникам 
в наши дни не практикуется в зарубежных анклавах, но в материнском поле все 
еще сохраняется.

В юго-восточной Туве имеются представления и о том, что для разнополых близне-
цов представляет определенную угрозу период полового созревания в подростковый 
период. В это время их также пытаются «отделить друг друга» сроком до двух меся-



105Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 100–112.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

цев. Обычно такое «отделение» проводят в летнее время, когда у детей школьные ка-
никулы [ПМА‑2].

В детском цикле широко используют соленую воду с добавлением топленого масла, 
можжевельника, зеленого чая. Соленая вода является не только средством очищения, 
она наделяется особой магической силой, которая может придать ребенку определен-
ные положительные качества: крепкое здоровье, выносливость, силу духа, необходи-
мые для последующей жизни. Если процесс «засаливания» детей у западных тувинцев 
раньше продолжался до девятилетнего возраста [Кенин-Лопсан, 2002: 35], то в наши 
дни «соление» в основном происходит только в первый месяц после рождения ребен-
ка, также поступают и китайские тувинцы. В отличие от остальных групп, монголь-
ские тувинцы детей обязательно купают в специально приготовленном мясном буль-
оне до трех лет вне зависимости от пола ребенка. Описанное купание детей происхо-
дит еженедельно в сельской местности и даже в городских тувинских семьях Уланбато-
ра. Схожее купание детей в мясном бульоне в наши дни отмечено у монголов.

У всех этнолокальных тувинских групп в наши дни, как и раньше, колыбель является 
одной из сакральных вещей, которую запрещалось передавать чужим людям. По мате-
риалам В. П. Дьяконовой, зафиксированным в 1970‑е гг. в Западной Туве, «изготовить 
колыбель мог только почтенного возраста мужчина, не родственник семье, что объ-
яснялось тем, что за рубку дерева человек несет проклятие, а поэтому делать колыбель 
мог только чужой. В семье, когда привозилась колыбель, устраивали небольшое тор-
жество и обряд ее обживания. В юрте старик, изготовивший колыбель, изображая ре-
бенка, клал в нее свою голову и произносил благопожелание. После этого в колыбель 
укладывали щенка, ибо собака, по представлениям тувинцев, должна была отпугивать 
нечисть» [Дьяконова, 1988: 155–156].

В приведенном примере можем увидеть ритуально-мифологический подтекст, свя-
занный с защитой жизни и здоровья ребенка. В первую очередь при изготовлении ко-
лыбели и укладывании новорожденного в колыбель большое значение имели возраст 
и пол участников этого действия. Обращает внимание и то, что старик-мастер, прожив-
ший большую часть своей жизни, одним из первых кладет свою голову в колыбель ма-
лыша, тем самым он символически «дарит» свой почтенный возраст ребенку, тем са-
мым он желает ему прожить до преклонных лет. В данном ритуале важно и то, что ко-
лыбель обживается щенком, который является «заместителем» малыша. Поэтому ще-
нок не только отпугивает возможную нечистую силу, но и в дальнейшем он может «за-
бирать» себе все невзгоды и болезни ребенка. Однако в настоящее время схожие обря-
ды изготовления колыбели и укладывания в нее малыша уже не проводятся, современ-
ное поколение не знает о существовании в прошлом этого ритуала.

Однако в детском цикле у всех этнолокальных тувинских групп живучими оказались 
следующие поверья о кровати младенца, которая в наши дни заменила колыбель ново-
рожденного. Согласно нашему опросу, молодые матери детскую кроватку даже днем 
не оставляют пустой, в обязательном порядке на ней оставляют ножницы или нож — 
режущие предметы, которые должны защищать детское место. В противном случае счи-
тается, что злые духи могут занять пустующее место, что в дальнейшем может угро-
жать здоровью ребенка. До сих пор обереги животного происхождения: когти медве-



106 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

дя или клык волка, стараются подвешивать к кроватке ребенка. По мнению тувинцев, 
они обладают охранной функцией.

Согласно мифологическим представлениям тувинцев, «ребенок, начавший рано, са-
мостоятельно и быстро ходить, не будет иметь долгую жизнь» [Дьяконова, 1988: 157]. 
Поэтому малышам, начавшим самостоятельно делать первые шаги намного раньше, 
чем положено, всячески старались помешать — к детской обуви привязывали различ-
ные предметы, которые были призваны утяжелить ноги, чтобы ребенку было трудно 
ходить. Как отмечает В. П. Дьяконова, «раньше тувинцы привязывали к шубке начав-
шего ходить ребенка деревянную ступку (согааш)» [Дьяконова, 1988: 157]. Нежелание 
ранней ходьбы малыша связывали с представлениями о защите его жизни и пожелания-
ми ему долголетия. По нашим материалам, предметы, которые использовались для утя-
желения ног ребенка, раньше обязательно очищали дымом можжевельника, после чего 
их можно было использовать без боязни навредить ребенку [ПМА‑2]. Как показыва-
ет полевая практика последних лет, в зарубежных тувинских анклавах Китая и Мон-
голии в прошлом также присутствовали схожие воззрения об опасности ранней ходь-
бы ребенка, о которых помнят пожилые люди. В наши дни в материнском поле и ан-
клавных традициях эти представления потеряли свою актуальность, молодые родите-
ли зачастую не владеют этими мифологическими знаниями, поэтому раннюю ходьбу 
ребенка считают показателем физической развитости.

Поверья и запреты, связанные с защитой жизни детей
В тувинской культуре для обеспечения защиты жизни детей до настоящего времени 

большую роль играют поверья и запреты, представления о том, что для защиты жиз-
ни ребенка важным являются соблюдение временного кода, ограничений в использо-
вании одежды и обуви малыша, игрушек ребенка, обязательного ношения украшений 
матерью ребенка, особенностей имянаречения.

Во всех этнолокальных тувинских группах считали, что после захода солнца в ве-
чернее время, когда по народным представлениям активизировалась нечистая сила, 
маленьких детей на улицу лучше не выводить. При необходимости лоб ребенка мажут 
сажей, веря, что тем самым, они передают его душу под защиту духа-хозяина родового 
огня и его не увидят злые духи. Китайские тувинцы полагают, что ребенок, вымазан-
ный сажей, злым духам видится серым зайцем, поэтому взрослые приговаривают: «Ре-
бенок не выходил — серый заяц вышел» [Юша, 2018: 198]. Судя по мифологическим 
рассказам российских тувинцев, «ребенка, на лбу, которого помазана сажа, злой дух 
не видит совсем» [Мифы, легенды, предания тувинцев, 2010: 165].

Идентичные представления у российских, китайских, монгольских тувинцев име-
ются по отношению к детской одежде и игрушкам. В пограничное время их также 
не оставляют на улице, что связано с верой в то, что злые духи могут поиграть с ними, 
а в итоге это может навредить здоровью ребенка. Придерживаются мнения о том, 
что в одежде и игрушках ребенка, если ими пользуются долгое время, остается жиз-
ненная сила ребенка, поскольку все еще сохраняются отголоски архаичных воззрений 
о нахождении и способе хранения жизненной силы в различных предметах. Поэтому 
в целях охраны здоровья и жизни малыша тувинцы избегали передачи детских вещей 
малознакомым людям.



107Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 100–112.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

С раннего детства родители заботились о будущем благополучии малыша. Считали, 
что некоторые ограничения в жизни ребенка, связанные с одеждой и вещами, необ-
ходимо соблюдать начиная с младенчества. В материнском поле и зарубежных тувин-
ских анклавах существовали воззрения о том, что ребенок, имевший в детском возра-
сте много вещей и одежды, может исчерпать свой «баланс», быстро изживет свой жиз-
ненный век, или во взрослой жизни его ожидает бедная жизнь без возможности купить 
обновки [Юша, 2018: 205]. Некоторые молодые родители, наслышанные об этих народ-
ных представлениях, в наши дни стараются давать детям поношенную одежду и вещи 
родственников, бывшие в употреблении, чтобы в будущем несоблюдение этого пред-
писания не привело к их недостаче.

В тувинской культуре с осторожностью относились ко всему новому, предназна-
ченному для ребенка. В локальной традиции южных тувинцев новую обувь ребенка 
в первую очередь надевали на поварешку или пест для толчения чая, говорили благо-
пожелания [ПМА‑5]. В этом примере видно, что в охранных целях новую вещь, пред-
назначенную ребенку, «тестируют» на другом предмете-жертве, который может «за-
бирать» себе болезни и напасти, связанные с ребенком. В противном случае считает-
ся, что новые вещи могут пережить своего хозяина, т. е. «забрать его жизнь». В мифо-
логических представлениях песту для толчения чая и поварешке также приписывают 
свойство оплодотворять или способствовать оплодотворению, поскольку ноги связы-
вают с производительным телесным низом.

До настоящего времени нарынские тувинцы, проживающие вдоль границы с Мон-
голией, в целях охраны здоровья ребенка перед жилищем вешают красную материю, 
означающую, что вход в жилище запрещен. Судя по полевым материалам, подобные 
сигналы для посторонних имеют место в трех случаях: 1) в жилище недавно родился 
малыш; 2) в жилище имеется больной ребенок или он часто болеет; 3) младенец ведет 
себя плаксиво при виде чужих людей [ПМА‑5]. Эти запреты, соблюдаемые в народе, 
носят рациональный характер, необходимый для защиты здоровья не только ребен-
ка, но и его матери. Схожие запреты отмечены у монгольских народов [Басаева, 1991].

Во всех этнолокальных группах существуют воззрения о том, что женские укра-
шения (кольца, серьги, браслеты) из любого материала, которые носит в повседнев-
ной жизни мать ребенка, выполняют функции оберегов, защищают ребенка от сгла-
за и порчи посторонних людей. Считали, что украшения матери обладают способно-
стью удерживать жизненную силу-кут своего ребенка во время его болезни или не-
счастных случаев.

Мама детей не должна быть без серег, у нее должны быть серьги. Жизненная сила 
всех ее детей цепляются за ее серьги, есть такая история, так говорят [ПМА‑4].

По этому случаю в устных нарративах имеется мотив предостережения молодых ма-
терей, что им в обязательном порядке нужно носить украшения, поскольку их ноше-
ние обеспечивает жизнь и здоровье собственных детей. У цэнгэльских тувинцев на эту 
тему имеется следующий нарратив:

После смерти сына, когда его мама была на приеме у ясновидящего человека или у ла-
мы-шамана, то сунезин-жизненная сила того сына рассказала: «У матери, чтобы за-
цепиться, ничего у нее не было. Если у нее были кольцо, серьги, то за них зацепившись, 



108 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

я остался бы живым». Тот ясновидящий человек сказал матери: «Вот так твой сын 
плачет, его жизненная сила так рассказала мне». После этого случая серьги и кольцо 
нужны для женщины [ПМА‑7].

Схожее предостережение в виде нарратива встречается и в материнском поле. В нем 
повествуется о женщине, которая игнорировала ношение любых украшений, из‑за чего 
она потеряла ребенка, у которого тын-душа во время несчастного случая не смог «за-
цепиться» за мамино украшение, поскольку мать не носила украшений [ПМА‑6]. Уст-
ный рассказ также состоит из следующих сюжетных линий: смерть ребенка — объяс-
нение шамана о причине смерти в результате «разговора» с душой умершего — важ-
ность ношения украшений для матери.

В тувинской культуре наречение ребенка имеют как общие, так и отличительные 
признаки. К общему пласту мифологических представлений относится общетувинский 
обычай давать детям неблагозвучные прозвища, которые выполняли защитную функ-
цию. Эта тема успешно показана во многих работах о тувинской культуре [Дьяконова, 
1988; Потапов, 1969; Юша, 2006; 2009; Сувандии, 2019]. Кроме этого, если во всех эт-
нолокальных группах прошлом в целях защиты жизни детей мальчиков нарекали жен-
ским именем, то в настоящее время эта традиция уже не практикуется.

В настоящее время у тувинцев материнского поля и анклавных традиций имеются 
отличительные особенности в имянаречении ребенка.

У российских тувинцев бытуют представления о том, что к выбору имени разнопо-
лых близнецов следует относиться с осторожностью, поэтому многие родители обра-
щаются к уважаемым людям, буддийским ламам, шаманам, в котором отчетливо видно 
отражение религиозного синкретизма, существующего до настоящего времени. Счита-
ют, что имена разнополых близнецов должны соответствовать друг другу, они не дол-
жны быть взаимоисключающими. Например, в Туве из близнецов мальчику дали имя 
Аганак «степная птица», девочку специально нарекали мужским именем Ангыр — «та-
ежная птица» [ПМА‑2], чтобы ввести в заблуждение злых духов, лишить их возможно-
сти нанести вред ребенку.

Тувинцы Китая и Монголии живут в соседстве с преобладающим казахским насе-
лением. У них в обычаях наречения именем существует поверье о том, что ради спасе-
ния жизни новорожденного, если он родился слабым, нужно дать казахское имя, давая 
понять злым духам, что родившийся ребенок не принадлежит тувинцам. Монгольские 
тувинцы «ребенку дают казахское имя, показывая, что это не тувинец» [ПМА‑4]. Ки-
тайские тувинцы говорят: «Ребенку дают казахское имя, чтобы он выжил» [ПМА‑1]. 
Это поверье, распространенное у зарубежных тувинцев, отсутствует в материнском 
поле. Оно основано на суеверии тувинцев о том, что казахские дети, в отличие от ту-
винских, менее подвержены влиянию злых сил.

Заключение
В условиях современной цивилизации, в обрядах и верованиях материнского поля 

и зарубежных анклавах в наши дни тема защиты детей не утратила свою актуальность, 
данная тема имеет общие корни с тюрко-монгольскими народами. В ритуалах, направ-
ленных на защиту жизни малыша, имитируется смерть ребенка с целью обмана злых 
духов, чтобы лишить их возможности нанести вред ребенку и пустить нечистую силу 



109Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 100–112.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

по ложному следу. У всех этнолокальных тувинских групп в этих обрядах наблюдается 
одинаковое ритуальное пространство — пограничная зона возле двери жилища, ритуа-
лы являются «закрытыми» для посторонних, они совершаются в узком кругу. Хотя ри-
туалы имеют одинаковые цели, единую структуру и ритуально-мифологический под-
текст, в них наблюдается вариативность в использовании предметного кода, а также 
при выполнении акциональных действий.

У всех этнолокальных групп выявлены общие поверья и запреты, которые при-
званы защищать детей от нечистой силы, от сглаза и порчи посторонних людей, удер-
живать жизненную силу детей, контролировать «излишки» детской одежды и вещей. 
В связи с тем, что зарубежные тувинцы долгое время проживают в соседстве с преоб-
ладающим казахским населением, в традиции имянаречения детей наблюдается отли-
чие, проявляющееся в обычае давать тувинскому ребенку казахское имя, якобы даю-
щее возможность защитить его жизнь. В отличие от зарубежных анклавов, в имянаре-
чении российских тувинцев существуют представления о том, что имена разнополых 
близнецов должны иметь синонимичную семантику.

Выявлено, что у тувинцев России, Китая, Монголии обряды и верования, связанные 
с защитой жизни ребенка, содержат общетувинский пласт, но в некоторых случаях от-
мечаются вариативные особенности между материнским полем и зарубежными анкла-
вами, в которых имеет место влияние соседствующих народов — монголов и казахов. 
В обрядах первого купания ребенка у российских тувинцев наблюдается сокращение 
временного кода по сравнению с прошлым; обряды, посвященные колыбели малыша, 
уже не проводятся, хотя оказались живучими представления о том, что детское место 
нужно защищать магическими предметами. Если в прошлом в представлениях тувин-
цев ранняя ходьба ребенка символизировала недолгую жизнь, то современные родите-
ли раннюю ходьбу малыша считают показателем физической развитости, что показы-
вает определенную трансформацию мифологического знания современных тувинцев.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК:
Алексеев Н. А. Ранние формы религии тюркоязычных народов Сибири. Новоси-

бирск : Наука, 1980. 320 с.
Басаева К. Д. Брак и семья у бурят. Улан-Удэ : Бурят. кн. изд-во, 1991. 192 с.
Вайнштейн С. И. Тувинцы-тоджинцы: историко-этнографические очерки. М. : Во-

сточная литература, 1961. 218 с.
Грумм-Гржимайло Г. Е. Западная Монголия и Урянхайский край. Антропологиче-

ский и этнографический очерк этих стран. Л. : Гублит, 1926. 412 с.
Дьяконова В. П. Детство в традиционной культуре тувинцев и теленгитов // Тради-

ционное воспитание детей у народов Сибири / отв. ред. И. С. Кон, Ч. М. Таксами. Л. : 
Наука, 1980. 251 с.

Кара-оол Л. С. Лексика родильного обряда в тувинском языке // Oriental Studies. 
2019. № 6. C. 1145–1155.

Кенин-Лопсан М. Б. Мифы тувинских шаманов. Тыва хамнарнын торулгалары. Кы-
зыл : Новости Тувы, 2002. 538 с.

Кон Ф. Я. За пятьдесят лет: Экспедиция в Сойотию. М. : Сов. писатель, 1936. 360 с.



110 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ламажаа Ч. К. Ребенок в тувинской культуре // Новые исследования Тувы. 2015. № 1. 
С. 79–89.

Мифы, легенды, предания тувинцев / сост. Н. А. Алексеев, Д. С. Куулар, З. Б. Самдан, 
Ж. М. Юша // Памятники фольклора народов Сибири и Дальнего Востока. Т. 28. Но-
восибирск : Наука, 2010. 373 с.

Ооржак С. С., Бавуу-Сюрюн М. В. Лексика обрядов по защите жизни детей в тувин-
ском языке // Новые исследования Тувы. 2020. № 1. С. 96–102.

Потанин Г. Н. Очерки Северо-Западной Монголии. СПб. : Тип. В. Киршбаума, 1883. 
Вып. 4. 944 с.

Потапов Л. П. Очерки народного быта тувинцев. М. : Наука, 1969. 402 с.
Соломатина С. Н. Колыбель в обрядах и представлениях народов Саяно-Алтая // 

Этнические культуры Сибири: Проблемы эволюции и контактов. Новосибирск, 1986. 
С. 147–153.

Сувандии Н. Д. Официальные и «вторые» имена этнических тувинцев Монголии // 
Oriental Studies. 2019. № 4. С. 661–668.

Юша Ж. М. Мотивы благопожеланий в обрядах детского цикла тувинцев Китая, Рос-
сии и Монголии // Сюжетология и сюжетография. 2020. № 1. С. 23–37.

Юша Ж. М. Обрядовая поэзия тувинцев: структура, семантика. Новосибирск : 
Апельсин, 2009. 160 с.

Юша Ж. М. Обряды детского цикла у тувинцев: традиции и современность // Гума-
нитарные науки в Сибири. 2006. № 3. С. 111–115.

Юша Ж. М. Фольклор и обряд тувинцев Китая: Структура. Семантика. Прагматика. 
Новосибирск : Наука, 2018. 400 с.

Яковлев Е. К. Этнографический обзор инородческого населения долины Южного 
Енисея и объяснительный каталог этнографического отдела музея. Минусинск : Изд-во 
В. А. Данилова, 1900. 212 с.

Полевые материалы автора (ПМА)
ПМА — 1. Полевые записи 2018 г. в Синьцзян-Уйгурском автономном районе КНР. 

Инф. Казакбай, 1957 г. р. Личный архив автора.
ПМА — 2. Полевые записи 2020 г. в Тес-Хемском кожууне Республики Тыва. Инф. 

Маадыр С. К-Д., 1968 г. р. Личный архив автора.
ПМА — 3. Полевые записи 2020 г. в Тес-Хемском кожууне Республики Тыва. Инф. 

Ойдуп С. Д., 1947 г. р. Личный архив автора.
ПМА — 4. Полевые записи 2023 г. в Батсумбэре Тов аймака Монголии. Инф. Торго-

бай, 1951 г. р. Личный архив автора.
ПМА- 5. Полевые записи 2020 г. в Эрзинском кожууне Республики Тыва. Инф. Ту-

дуп С. А., 1951 г. р.
ПМА — 6. Полевые записи 2020 г. в г. Кызыл Республики Тыва. Инф. Шалык С. К-Д., 

1973 г. р. Личный архив автора.
ПМА — 7. Полевые записи в Батсумбэре Тов аймака Монголии. Инф. Энхтайвайн 

Насанбуян, 1978 г. р. Личный архив автора.



111Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 100–112.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

REFERENCES
Alekseev N. A. Rannie formy religii tiurkoiazychnykh narodov Sibiri [Early forms of religion 

of the Turkic-speaking peoples of Siberia]. Novosibirsk: Nauka, 1980, 320 p. (in Russian).
Basaeva K. D. Brak i semya u buryat [Marriage and family among the Buryats]. Ulan-Ude: 

Buryat. kn. izd-vo, 1991, 192 p. (in Russian).
Vainshtein, S. I. Tuvintsy-todzhintsy: Istoriko-etnograficheskie ocherki [Tuvans-Todzha: 

Historical and ethnographic essays]. Moscow: Vost. lit., 1961, 218 p. (in Russian).
Grumm-Grzhimailo G. E. Zapadnaia Mongoliia i Uriankhaiskii krai. Antropologicheskii 

i etnograficheskii ocherk etikh stran [Western Mongolia and Uriankhai region. Anthropological 
and ethnographic sketch of these countries]. Leningrad: Gublit. 1926, 412 p. (in Russian).

D'iakonova V. P. Detstvo v traditsionnoi kul'ture tuvintsev i telengitov [Childhood in the 
traditional culture of Tuvans and Telengits]. Traditsionnoe vospitanie detei u narodov Sibiri 
[Traditional education of children among the peoples of Siberia]. Leningrad: Nauka, 1980. 
P. 152–185 (in Russian).

Kara-ool L. S. Leksika rodil'nogo obriada v tuvinskom iazyke [Tuvan vocabulary of birth 
rites]. Oriental Studies. 2019, no 6. P. 1145–1155 (in Russian).

Kenin-Lopsan M. B. Mifi tuvinskikh shamanov. Tyva khamnarnyn torulgalary [Myths of 
Tuvan shamans]. Kyzyl: Novosti Tuvy. 2002, 538 p. (in Russian).

Kon F. Ia. Za piat'desiat let: Ekspeditsiia v Soiotiiu [For Fifty Years: Expedition to Soyotia]. 
Moscow: Sov. pisatel', 1936, 360 p. (in Russian).

Lamazhaa Ch. K. Rebenok v tuvinskoi kul'ture [A child in the Tuvan culture]. Novye 
issledovaniia Tuvy [New Researchs of Tuvy]. 2015, no 1. P. 79–89 (in Russian).

Mify, legendy, predaniia tuvintsev [Myths, legends, traditions of Tuvans]. ed. N. A. Alekseev, 
D. S. Kuular, Z. B. Samdan, Zh. M. Iusha. Pamiatniki fol'klora narodov Sibiri i Dal'nego Vostoka. 
T. 28. [Monuments of folklore of the peoples of Siberia and the Far East. Vol. 28]. Novosibirsk: 
Nauka, 2010, 373 p. (in Russian and Tuvan).

Oorzhak S. S. and Bavuu-Siuriun M. V. Leksika obriadov po zashchite zhizni detei 
v tuvinskom iazyke [The vocabulary of protecting children's lives in Tuvan language]. Novye 
issledovaniia Tuvy [New Researchs of Tuvy]. 2020, no 1. P. 96–102 (in Russian).

Potanin G. N. Ocherki Severo-Zapadnoi Mongolii [Essays of Northwestern Mongolia]. Saint 
Petersburg: Tip. V. Kirshbauma, 1993, vyp. 4, 944 p. (in Russian).

Potapov L. P. Ocherki narodnogo byta tuvintsev [Essays on the folk life of Tuvans]. Moscow: 
Nauka, 1969, 402 p. (in Russian).

Solomatina S. N. Kolybel' v obriadakh i predstavleniiakh narodov Saiano-Altaia [The 
cradle in the rituals and ideas of the peoples of Sayano-Altai]. Etnicheskie kul'tury Sibiri: 
Problemy evoliutsii i kontaktov [Ethnic cultures of Siberia: Problems of evolution and contacts]. 
Novosibirsk, 1986. P. 147–153 (in Russian).

Suvandii N. D. Ofitsial'nye i “vtorye” imena etnicheskikh tuvintsev Mongolii [Ethnic 
Tuvans of Mongolia: Official and “Second” Names]. Oriental Studies [Oriental Studies]. 2019, 
no 4. P. 661–668 (in Russian).

Yusha Zh. M. Motivy blagopozhelanii v obriadakh detskogo tsikla tuvintsev Kitaia, Rossii 
i Mongolii [Motives of good wishes in the rites on the children's cycle of Tuvans of China, 



112 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 100–112.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Russia and Mongolia]. Syuzhetologiia i syuzhetografiia [Studies in theory of Literary plot and 
narratology]. 2020, no 1. P. 23–37 (in Russian).

Yusha Zh. M. Obriadovaia poeziia tuvintsev: struktura, semantika [Ritual poetry of the 
Tuvans: structure, semantics.]. Novosibirsk: Apel'sin, 2009, 160 p. (in Russian).

Yusha Zh. M. Obriady detskogo tsikla u tuvintsev: traditsii i sovremennost' [Rituals of the 
children's cycle among the Tuvans: traditions and modernity]. Gumanitarnye nauki v Sibiri 
[Humanities in Siberia]. 2006, no 3. P. 111–115 (in Russian).

Yusha Zh. M. Fol'klor i obriad tuvintsev Kitaia: Struktura, semantika, pragmatika [Folklore 
and ritual of Tuvans at the beginning of the XXI-th centure: Strukture. Semantics. Pragmatics]. 
Novosibirsk: Nauka, 2018, 400 p. (in Russian).

Yakovlev E. K. Etnograficheskii obzor inorodcheskogo naseleniia doliny Yuzhnogo Eniseia 
i ob'iasnitel'nyi katalog etnograficheskogo otdela muzeia [Ethnographic overview of the non-
native population of the Southern Yenisei valley and explanatory catalog of the ethnographic 
department of the museum]. Minusinsk: Izd-vo V. A. Danilova, 1900, 212 p. (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 08.05.2024
Принята к публикации: 17.11.2025

Дата публикации: 31.03.2025



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел III 
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА

УДК 993
DOI 10.14258/nreur(2025)1–07

М. Моради

Университет им. Алламе Табатабаи, Тегеран (Иран)

АСТРАЛЬНАЯ И МИСТЕРИЧЕСКАЯ СИМВОЛИКА 
В ЗОРОАСТРИЗМЕ

В данной статье подробно рассматриваются астральная и мистическая символи-
ка в зороастризме, а также её влияние на современную иранскую культуру, главным 
образом архитектуру. В работе рассмотрены различные символы митраизма, закре-
пившиеся в культуре Ирана ещё в доисламский период. Автор подробно разбира-
ет связь элементов современной иранской архитектуры с различными периодами 
иранской истории, изучает разработанные до наших дней теории происхождения 
тех или иных символов и изображений в иранской культуре, делая акцент на их ав-
тохтонности и неповторимости. Тезис данной работы заключается в тесной близо-
сти символов митраизма с исламскими нарративами и их влиянии на становление 
архитектуры после ислама.

Гипотеза работы состоит в том, что во времена культа Мехр и зороастрийской рели-
гии иранцы были знакомы с астрономией, ее использовали везде, в том числе в релье-
фах (лев с солнцем, солнце со звездами, мукарнасы и т. п.), в интерьере и архитектуре. 
Новизна настоящего исследования заключается в представлении классификации сим-
волов солнца в митраизме, особенно символов, оставшихся от эпохи митраизма и зо-
роастризма, в наши дни. В данную классификацию входит широкий спектр рельеф-
ных мотивов, архитектурного искусства и связанных с ним элементов, географическо-
го направления «Восток» и т. п. Новаторство данного исследования заключается в из-
учении эволюции символа Солнца и его комбинировании с другими мотивами, такими 
как орел, человек, лев, звезды и бык. Влияние солнца настолько впечатляющее, что оно 



114 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

даже сыграло решающую роль в уточнении направления Востока в строительстве хра-
мов митраизма, храмов огня и даже в дворцах.

Ключевые слова: Анахита, бог солнца, восток, зороастризм, лотос, Митра, солнеч-
ная хронология, астральная символика, митреум.

Для цитирования: 
Моради М. Астральная и мистерическая символика в зороастризме // Народы и рели-
гии Евразии. 2024. Т. 30. № 1. С. 113–136. DOI 10.14258/nreur(2025)1–07.

M. Moradi

Allameh Tabataba'i University, Tehran (Iran)

CELESTIAL AND MYSTERICAL SYMBOLISM 
IN ZOROASTRIANISM

This article provides an in-depth analysis of the astral and mystical symbolism inherent in 
Zoroastrianism and its profound influence on contemporary Iranian culture, with a particular 
focus on architecture. It investigates the various symbols of Mithraism that are interwoven 
within Iranian culture during the pre-Islamic era. The author conducts a meticulous 
examination of the connections between modern Iranian architectural elements and distinct 
historical periods, critically analyzing existing theories regarding the origins of specific 
symbols and images in Iranian culture while emphasizing their indigenous characteristics 
and uniqueness. The central thesis posits a significant relationship between Mithraic symbols 
and Islamic narratives, as well as their impact on the evolution of architecture following the 
advent of Islam.

The study suggests that during the era of the cult of Mehr and the Zoroastrian faith, 
Iranians possessed a sophisticated understanding of astronomy, which was extensively utilized 
in various artistic forms, including reliefs featuring lions with the Sun, the Sun accompanied by 
stars, and muqarnas, as well as in interior design and architectural practices. A key innovation 
of this research is the classification of Sun symbols within Mithraism, particularly those that 
have endured from the periods of Mithraism and Zoroastrianism to the present day. This 
classification encompasses a wide array of relief motifs, architectural artistry, and associated 
elements, notably the geographical orientation towards the “East.” Furthermore, the study 
explores the evolution of the Sun symbol and its integration with other motifs, such as eagles, 
humans, lions, stars, and bulls. The significance of the Sun is underscored by its pivotal role 
in determining the orientation towards the East in the construction of Mithraic temples, fire 
temples, and palatial structures.

Keywords: Anahita, sun god, east, Zoroastrianism, lotus, Mithra, solar chronology, astral 
symbolism, Mithraeum.



115Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

For citation: 
Moradi M. Celestial and mysterical symbolism in zoroastrianism. Nations and religions 
of Eurasia. Vol. 30. No. 1. P. 113–136 (in Russian). DOI: 10.14258/nreur(2025)1–07.

Моради Марьям, кандидат филологических наук, доцент, Университет им. Алламе 
Табатабаи, Тегеран (Иран). Адрес для контактов: m.moradi@atu.ac.ir; https://orcid.
org/0000–0002–6652–227X 
Moradi Maryam, Associate Professor, Allameh Tabataba'i University, Tehran (Iran). 
Contact address: m.moradi@atu.ac.ir; https://orcid.org/0000–0002–6652–227X

Введение
Отношение человека к религиозным обычаям и ритуалам, а также значение, кото-

рое он придает указанным предметам, ярко проявляется в архитектуре и искусстве 
того или иного определенного народа. Обращение к архитектурным произведени-
ям митраизма ценимо, так как верования и символы данного культа при всей смыс-
ловой сложности и его мистерические знаки отражены в искусстве и архитектуре. 
Кроме того, митраизм оказал большое влияние на религию, что отразилось в рели-
гиозных обрядах христианства и исламских архитектурных сооружениях. Ежегодно 
25 декабря отмечали день рождения Митры (позже — день рождения Христа). Почи-
тавшие Митру имели обыкновение причащаться хлебом и вином, символизировав-
шими его тело и кровь.

Культ «митраизм» охватывал всю территорию Персидской и Римской империй 
[Челнокова, 2019: 83], а также большую часть Европы, вплоть до северных регионов 
Англии [Джавади, 2019: 11]. Доказательством этого служат митреумы, построенные 
по всей Европе: Митраум в Дура Европосе; Валдбрук, Карраубург, Прокоридо, Роче-
стер в Англии; Митраум Бордо во Франции; Митраум Капуа-Ветер в Италии; Митраум 
Хеддерн-хайм в Германии; склеп Рок-кат в Сирии [Омрани и Моради, 2021: 121–125].

Согласно римским сказаниям, Митра, или Мехр рождается среди скал. При этом 
в одной руке он держал факел, а в другой — кинжал. Когда родился Митра, два пастуха 
приходят поклониться ему, держа в руках два факела. Один из них направляет свой фа-
кел в сторону неба в знак отправки душ чистых людей в рай, а другой направляет свой 
факел в сторону земли в знак отправки духов нечистых людей в ад. События, припи-
сываемые Мехру, включают его рождение из камня и стрельбу по камню, чтобы осво-
бодить воду, а также сдерживание (нежелание) при жертвовании быка, его союз с По-
велителем Солнца и его участие в пире вознесения [Резазаде З., Хасан-Огли Зарнак,  
2014: 20].

Астрология в культе митраизма, символы и понятия
Одной из хорошо известных характеристик митреум является внимание к природ-

ным явлениям, таким как вода, огонь, астрономические объекты, растения и время. 
Бог «Мехр» / «Митра» родился из горы и умирает в горе, поэтому пещеру, через кото-
рую текла вода, называли Митреум. Первые Митреумы были созданы в форме скаль-



116 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ных пещер [Алипур, Насирсалами и Фаламаки, 2018: 32]. На самом деле Мехр являет-
ся защитником Солнца, и в некоторых научных источниках, из‑за их сильного един-
ства и взаимной поддержки, их ошибочно считают одним и тем же. Солнце сохраня-
ет землю и всё, что находится на ней, в чистоте если бы не оно, то демоны загрязня-
ли бы и разрушали мир. Кто хвалит его, тот хвалит Хормазду (Бога). Демоны появля-
ются только тогда, когда Солнца нет (когда оно зашло).

Внимание к Солнцу уходит корнями в древние обряды иранского народа, особен-
но ариев, пришедших в Иран из северных областей и поклонявшихся Силам Природы, 
сформировавшиеся на основе двойственности Ормузда [бога] и А́нгра-Ма́йнью [де-
мона]). Ормузд (Сила Света и Добра) вместе с Ариманом (Сила тьмы и зла) стали ос-
новой поклонения Солнцу (Митре). Митра выступает как посредник между двумя си-
лами — добра и зла.

В митраистском культе выделено семь духовных стадий, шестая стадия принадле-
жит Солнцу. В Авесте, Священной книге, в 10‑й Яште А Мехр и Солнце настолько близ-
ки, что солнечные лучи относят к Мехру.

Слово خورشید (солнце) использовано в Авесте в форме hvarə. xšēta, которое на сред-
неперсидском языке звучит xaršēd. Это слово в Авесте состоит из двух частей: hvarə, 
что означает солнце, и xšēta, что означает сияющий, горящий. Со временем эти две ча-
сти слились в одно слово [Гал'е-хани, 2003: 170]. Шестой Яшт «Hvare-khshaeta» в Свя-
щенной Авесте посвящен восхвалению Солнца. В данном Яште упоминается, что одна 
из главных функций Солнца — очищение. Солнце в Авесте — это глаз Ахурамазды (Аве-
ста, Ясна 1, п. 11). Именно от лучей Солнца очищаются нечистоты, и в присутствии 
Солнца Ангра-Майнью (демон) не способен навредить творениям Ахурамазды (Бога) 
[Авеста, Яшт «Солнце», 1999: абз. 1–3]. Поэтому именно благодаря высокой функции 
Солнца в менталитете иранцев символы митраизма сохранились до сих пор и укре-
пились в иранской культуре и цивилизации. Возможно, современные иранцы забыли 
причину и значение символов митраизма в своей повседневной жизни, поэтому, сле-
дуя традициям своих предков, применяют их, не зная их смысла. В классификации тех 
фактов митраизма, которые сохранились в иранской культуре и традициях, можно пе-
речислить следующее:

1. Солнечный год и солнечный календарь: В митраизме каждый день недели был свя-
зан с одной из звезд, что свидетельствует о знании древних иранцев в области астро-
номии. В зороастрийской хронологии, представляющей собой солнечный календарь, 
дни месяца посвящены Ахура Мазде и язатам (ангелам в зороастризме) и имеют от-
дельные астрономические названия, которые невозможно рассмотреть в рамках дан-
ной статьи [Сафипур и Шаабани, 2018: 157–159].

2. Мехраб и направление «Восток»: Мехрабом называют религиозное сооружение 
поклонников митраизма. Слово Мехрабе (مهرابه) состоит из двух частей: Мехр (Солн-
це) + Абе и его синонимическая форма Хор (Солнце) + Абе. Абе означает «место впа-
дины», и в целом слово означает «Солнечная впадина», точнее, купол Солнца. Позже 
в результате фонетических изменений этого слова фонема -e- была удалена и осталось 
Мехраб (مهراب).



117Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В митраизме мехраб представлял собой четырехстороннее пространственное ар-
хитектурное сооружение, имевшее основное направление на восток. Тем, кто ждал 
появления Мехра — ангела-освободителя, распространяющего справедливость, при-
шлось ждать его рождения от Анахиты — Покровителя вод — в пещере. В мифе дан-
ное рождение происходит падением солнечного света на поверхности воды. Крыша 
купола Мехраба была окрашена в синий цвет лазуритом, ее роговое отверстие рас-
полагалось в середине солнечного узора, а мотивы звезд были нарисованы на нем 
золотистыми красками. Мукарнасы продолжают играть важную роль в архитекту-
ре Ирана в период после принятия ислама, особенно в сердцевине куполов. Каждый 
день на рассвете, в полдень и на закате в митреуме молились о появлении Мехра. Ар-
хитектурное отличие мехраба при исламе заключается в изменении его географиче-
ского направления: вместо востока он теперь ориентирован на Каабу в Саудовской 
Аравии (т. е. на юго-запад в Иране).

Бог Мехр появлялся в мужском облике, и, согласно описаниям в Авесте, он был 
высоким, красивым молодым человеком, другом и покровителем воинов, защищаю-
щих Родину, а также у него было сильное тело [Джавади, 2019: 10]. Он — Бог заветов 
и воплощение божественного света. Мехр означает завет, и он является посредником 
между творцом и созданным. Он — защитник завета, и ничто не сокрыто от его глаз 
[Моин, 2007: 2056].

3. Эмблема «Солнце со звездами» / мукарнасы: В митраизме проявляли особый ин-
терес к планетам и астрономическим объектам, движению созвездий и галактик. По-
этому изображение Солнца со звездами использовали как украшение в виде созвездий 
при оформлении мехрабов и зон отдыха новоприбывших паломников. Митреум стал 
напоминать присутствующим продолжение внешнего мира внутри [Алипур, Насир-
салами, Фаламаки, 2018: 33].

После принятия ислама эмблему Солнце со звездами, известную как «мукарнасы», 
широко использовали в иранской и исламской архитектуре. Изначально их применя-
ли в строительстве иранских домов, медресе, хаммамов (бань) и других сооружений 
(примерно до 100 лет назад). Сегодня мукарнасы украшают внешний вид и интерьер 
мечетей. Термин «мукарнасы» известен русскоязычным как «сталактиты» или «сото-
вый свод». Этот архитектурный элемент, ошибочно относимый к арабской архитек-
туре, имеет корни в истории Персии и культе митраизма.

4. Искусство «мукарнасы» как продолжение рисунка «Солнце со звездами»:
С XII в. искусство мукарнасы, являющееся продолжением рисунка «Солнце со звез-

дами», использовалось как объединяющий элемент в исламском мире [Халилипур, 
Хеммати, Тавуси, 2013: 7]. Сегодня мукарнасы можно увидеть в украшении колонн, 
на фасадной стороне сводов айванов, ниш, мехрабов мечетей и других архитектур-
ных элементов.



118 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 1. Мукарнасы Мечети шейха Лотфаллы, Иран, Исфаган, площадь Накш-э Джахан,  
фото Мариюсза Прусазык. Фото взято из сайта: clck.ru/3Gcfyj 

Fig. 1. Muqarnas of Sheikh Lotfollah Mosque, Naqsh-i Jahan Square, Esfahan, Iran.  
Photo by Mariusz Prusaczyk from this site: clck.ru/3Gcfyj

Рис. 2. Мукарнасы на верхней (и нижней) части колонны;  
По: [Мадхушиян-неджад, Шишвани, 2017] 

Fig. 2. Muqarnas on the upper (and lower) part of the column.  
Image from the paper of [Madhushian Nejad, Shishvani, 2017] 

Эпоху государства Сельджукидов (1037–1194 гг.) можно считать блестящей эпо-
хой иранского и исламского искусства. В этот период, спустя четыре века после про-
никновения ислама в Иран, искусство мукарнас претерпело значительную эволюцию. 
В эпоху Сельджукидов мукарнасы стали использоваться как украшения мехраба и ми-
нарета [Халилипур, Хеммати, Тавуси, 2013: 14]. Одним из основных и важных приме-



119Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нений мукарнас в декоративной архитектуре стало преобразование квадратного объе-
ма в круглый. Соединение квадратного объема с круглым символизировало в созна-
нии древних иранцев связь земли и неба, так как квадратная геометрия символизиру-
ет землю, а круг — небо.

Мукарнасы бывают четырех основных разновидностей:
1. Мукарнасы на лоб: изготавливаются из кирпича и штукатурки, обладают высо-

кой стойкостью.
2. Мукарнасы, установленные рядами, ставятся друг на друга рядами по 2, 5 и более.
3. Подвесные мукарнасы: похожи на известняковые призмы, висящие в пещерах, 

или сталактиты. Создаются путем наклеивания различных материалов, таких как шту-
катурка, керамика, плитка и т. д., на вогнутые поверхности внутри здания. Эти мукар-
насы выглядят обвисшими и менее устойчивы по сравнению с другими типами.

4. Мукарнасы «сотовые своды»: как следует из названия, похожи на пчелиные соты. 
В русском языке мукарнасы как архитектурная форма нашли эквивалент только в по-
следней группе — «пчелиные соты». Однако это название охватывает лишь один из че-
тырех типов мукарнас.

Сегодня многие учёные сходятся во мнении, что мукарнасы являются результатом 
математических знаний и использования правильных геометрических фигур, осно-
ванных на астрономии. В исторический период мукарнасы можно увидеть в произ-
ведениях мидийцев, ахеменидов, парфян и сасанидов. Позже, с началом принятия ис-
лама, они использовались в мавзолеях почтенных людей и мечетях [Халилипур, Хем-
мати, Тавуси, 2013: 7]. В России мукарнасы применялись в зодчестве средневекового 
Крыма [Кирилко, 2019: 737–866].

5. Кувшинка (лотос): Цветок кувшинки (лотоса) — один из символов Египта, ко-
торый проник в месопотамские декоративные мотивы и таким образом попал в Иран. 
Этот цветок ранее наблюдался как символ власти в руках Ашурбанапала, а позже его 
можно увидеть в руке Дария Великого в Персеполе. Он также встречается в ассирий-
ском и мидийском искусстве до периода Ахеменидов. В иранском искусстве данный 
цветок часто изображается рядом с Анахитой — покровительницей вод [Шахбази и др., 
2017: 242–243].

Лотос (кувшинка) — цветок, который расцветает с восходом солнца и закрывает-
ся с его закатом. В Индии, Иране и Египте этот цветок символизирует четыре основ-
ные стихии: землю, воду, огонь и ветер. У него есть корни в земле, он растет с помо-
щью ветра, его листья питаются водой, а цветы цветут благодаря солнцу. Лотос свя-
зан с понятиями рождения, возрождения и чистоты. В Индии он является символом 
божественной чистоты, святости и истины. Изображения лотоса с пятью, шестью, 
восемью и двенадцатью лепестками встречаются на древнеиранских рельефах и изо-
бражениях. В древнем Иране лотос считался символом солнца, поскольку он открыва-
ется с восходом и закрывается с закатом [Фаргдан и Хушияр, 2019: 49].

Анахита — покровительница вод — едет на колеснице, запряженной четверкой ло-
шадей: это ветер, дождь, облако, град. Чистота и связь с водой — общие черты Анахи-
ты и лотоса. В древних иранских религиозных сказаниях лотос — это место, в котором 
зороастрийские спермы хранятся в воде. Некоторые считают, что эта легенда связана 



120 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

с рождением Мехра (Митры) из лотоса. Роль лотоса в зороастрийской религии со вре-
менем становилась блее важной [Фаргдан и Хушияр, 2019: 49; Шахбази и др., 2017: 244].

История присутствия богини Анахиты в Иране восходит к эпохе до зороастризма. 
С приходом Зороастра поклонение Анахите и другим богам устарело. Во времена Да-
рия I поклонялись только Ахурамазде. Со временем, в период Ахеменидов, при Арта-
ксерксе II, в надписях возрождается культ Анахиты, что открыло путь для возвращения 
других дозороастрийских богов. В период Сасанидов политические цели и интересы 
знати и шахов стали причиной некоторых преднамеренных изменений в зороастрий-
ских традициях. В этот период стали представлять богов в человеческом обличье, что-
бы узаконить власть сасанидских шахов. Противостояние с дозороастрийскими бога-
ми было забыто и заменено их присутствием в качестве помощников шаха. В период 
правления Мехр Нарсе шах получает королевский шар от Анахиты, а не от Ахурамаз-
ды, как было принято ранее. Эта традиция продолжалась до исчезновения Сасанид-
ской династии [Чехри, 2021: 200].

6. Восьмиконечная звезда: Восьмиконечная звезда издавна была символом плане-
ты «Анахид / Венера» в произведениях искусства Востока и символом богини, кото-
рую привезли в Месопотамию касситы [Моради-гиясабади, 2007: 31–34].

7. Символ быка в митраизме: Митра связан с церемонией жертвоприношения быка, 
поэтому бык в митраизме является священным животным. Головы быков можно уви-
деть в капитальных сооружениях Персеполя, все они без исключения обращены ли-
цом на восток и запад.

Рис. 3. Лотос, цветок — рельеф на ритуальной столице Ахеменидов, Персополь, Фарс, Иран. 
Фото с сайта: clck.ru/3GcgH5 

Fig. 3. Lotus, flower — relief on the ritual capital of the Achaemenids, Persepolis, Fars, Iran.  
Photo from the site: clck.ru/3GcgH5

8. Лев с Солнцем: Фигура льва никогда и нигде в мире не была так ценна и не ис-
пользовалась так широко, как в Иране начиная с мифологических времен. Лев являет-
ся символом Митры, солнца, лета, тепла, победы, силы и света. Лев также символизи-
рует огонь и намекает на лето. В древности лев считался похитителем душ живых су-



121Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ществ, таких как лошади и олени. Длинный хвост у льва — признак власти. В Вавилоне 
бога Шамаша (Солнце) изображали в виде льва, который иногда был крылатым. Солн-
це воспринимали как проявление Бога, а лев — символом королевской силы.

Рис. 4. Звездообразная плитка с изображением трёх монгольских всадников и стихами 
их «Шахнаме» на полях, единственный экземпляр, хранящийся в Музее Астаны в Куме, 

в Иране; ранний период Ильханидов, 661 г. по хиджре, местонахождение.  
Фото Амирхусейна Миркейсари на сайте: clck.ru/3GcgQx 

Fig. 4. Pottery, star-shaped; Early Ilkhanid Period, 661 AH, Location: with the image of three 
Mongol horsemen and verses from the Shahnameh in the margins, kept in the Astana Museum  

of Qom, Iran. Photo by Amirhosein Mirgheysari in this site: clck.ru/3GcgQx

Рис. 5. Печать Ахеменидов6 «льва и солнца» — принадлежавшая персидскому царю  
(Ксерксу I, Ардаширу II или Ардаширу III). Место хранения: Государственный Эрмитаж 

(Россия). Фото из сайта: clck.ru/3GcgZb 
Fig. 5. The Achaemenid seal of the “lion and sun”, belonged to Persian kings (Xerxes I, Ardashir II  

or Ardashir III). Storage location: Hermitage Museum. Image from the site: clck.ru/3GcgZb

6	 Изображение древней печати. Вероятно, принадлежит одному из персидских шахов: Ксерксу, Арта-
ксерксу II или Артаксерксу III. Слева изображен сам шах, справа — Митра, стоящий на спине льва.



122 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 6. Эмблема «Лев с Солнцем», период династии Сефевидов, изображение на стене 
дворца Голестан, единственного памятника ЮНЕСКО в Тегеране.  

Фото из сайта: clck.ru/3Gcgmj 
Fig. 6. “Lion and sun” emblem in Safavid era, an image on the wall of Golestan Palace, the only 

UNESCO monument in Tehran. Photo from the site: clck.ru/3Gcgmj

9. Лев, пожирающий быка. Ритуалы, связанные с молитвой солнцу, сопровождались 
жертвоприношениями. Весна — время возрождения природы. На этом основан в ми-
траизме мотив церемонии принесения быка в жертву. После жертвы быка его кровь те-
чет по земле, поэтому на ней растут растения и появляются животные. Жертвоприно-
шение быка является символом возрождения в природе, а бык является символом зимы.

Рис. 7. Рельеф «Лев, убивающий быка», Персеполь, дворец Ападана, Шираз. Иран.  
Фото из сайта: https://wisgoon.com/p/PTMG5R5FOM/ 

Fig. 7. Relief “Lion, Killing a Bull”, Persepolis, Apadana Palace, Shiraz, Iran.  
Photo from the site: https://wisgoon.com/p/PTMG5R5FOM/



123Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

10. Священная гора Мехр (Персеполь, город Шираз, Иран). Идея священной горы 
существовала с древнейших времен в шумерских верованиях. Священная и мифологи-
ческая гора Египта под названием Бен-Бен считалась центром мира. Именно на гору 
падают первые солнечные лучи. Следы эламских рельефов на горе Солнце (Митра) ука-
зывают на святость и значение этой горы даже в доахеменидский период.

11. Географическое направление «Восток»: Одно из наиболее важных воздей-
ствий Солнца и света в храмовом зодчестве можно увидеть в пространственной ори-
ентации храмов и дворцов по отношению к положению Солнца, т. е. в сторону восто-
ка. В религии культа Митры михрабы имели направление на восток, откуда восходит 
Солнце. В христианской архитектуре направление церквей — восток-запад. Восточ-
ное направление является божественным, а западное направление символизирует  
человека.

Направление на восток соблюдалось при строительстве дворцов шахов династий 
Ахеменидов и Сасанидов. Эта традиция продолжала существовать и после принятия 
ислама. Дворцы, которые имели больше одного входа, в качестве главного входа ори-
ентировались на восток, поскольку именно с востока входит человек, подобно восходу 
Солнца. Ярчайшим примером служит Персеполь. Все конструкции этого величествен-
ного сооружения обращены на восток, точнее, в сторону Священной Горы Мехр, а с за-
падной стороны он разделен стеной. Дворец Великого Дария «Ападана» имеет три вхо-
да, но главный вход открывается на восток. Солнце поднимается с востока из‑за горы 
Мехр. Поэтому главная лестница дворца Ападана открывается на восток, и именно по-
этому восточные барельефы лестницы украшены с максимальным великолепием и ма-
стерством. Именно поэтому до ислама гору Рахмат в Персеполе называли Мехр.

12. Хорус и Ахура Мазда: Персеполь — яркий пример великолепного сатрапиче-
ского правления, основанного на уважении и содействии. Это произведение не толь-
ко иранское, но и созданное художниками всех ахеменидских сатрапий, представляю-
щее цивилизации Месопотамии, Ассирии, Вавилона и других. Сюда можно включить 
рельеф Хоруса — египетского бога Солнца, который позже получил имя Ахура Мазда 
в религии зороастризма. Хорус — это сочетание солнечного диска и крыльев сокола, 
или солнечный ястреб. Он является символом божественности, яркости, бессмертия 
и мощной силы природы. Крылатый диск — прямой символ солнечных богов Ашура 
у ассирийцев и Шамаша у вавилонян [Мобини и Хакими, 2014: 65]. Появление в Асси-
рии солнца с крыльями имеет египетское происхождение. В Египте бог Хорус прояв-
лялся в виде орла и символизировался крылатым солнечным диском [Джавади, 2019: 
8]. Крылатый солнечный диск появился на сирийских цилиндрических печатях в се-
редине второго тысячелетия до нашей эры. Здесь этот символ имеет форму крыльев, 
удерживающих солнце, что первоначально означало небо.

В египетской мифологии Гор — бог с головой сокола. Сокол считается символом 
и знаком величия фараонов, причем правый глаз этого сокола — бог неба и солнца, а ле-
вый глаз — луна. Слава египетских фараонов была образцом для правителей Западной 
Азии, а ассирийцы считали Ашура, покровителя фараона, единым существом с Хору-
сом и стали его почитать [Мобини и Хакими, 2014: 65]. Его глаза известны как «глаз 
язата / око мира» [Саэди и др., 2022: 268–270].



124 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Одним из старейших символов Солнца считается крест. Мы наблюдаем продолже-
ние этого символа в христианстве [Нуржанов, Терновая, 2021: 11–16]. В исследовании 
эмблем Солнца в Месопотамии иранские ученые Махтаб Мобини и Роксана Хакими 
представили следующую классификацию:

1. Круг в шумерской цивилизации (3500 г. до н.э.): символизирует четыре географи-
ческих направления и вызывающие дождь ветры. Это также символ Шамаша и Ану — 
бога неба.

2. Крест: обозначает Шамаша до середины второго тысячелетия до н.э. и встреча-
ется в ассирийском искусстве.

3. Круг Солнца: наблюдался в период от Аккада до Нововавилонского периода и яв-
ляется символом Шамаша (Ато).

4. Изображение человека аккадского периода (2220–2159 гг. до н.э.): встречается 
в вавилонском и ассирийском периодах и отражает естественные и сверхъестествен-
ные силы, которые становятся все более человечными. Табличка с законами Хаммура-
пи является одним из примеров этой иллюстрации.

5. Вавилонский солнечный круг: использовался в XIX–XVIII вв. до н.э. (вавилонский 
период) как рисунок-украшение подвески и талисмана.

6. Крылатый солнечный диск: использовался в середине второго тысячелетия до н.э. 
во времена Ассирии. Это символ Ашуры у ассирийцев и Шамаша у вавилонян [Моби-
ни и Хакими, 2014: 66].

В Древнем Египте изображение крылатой птицы в храмах олицетворяло победу 
добра над злом. Диски с лучами и без лучей, встречающиеся на печатях IV тыс. до н.э., 
имеют иранское происхождение и, безусловно, солярное значение [Куртик, 1998: 20]. 
Крылатый шар — символ солнца, сокола и Ахурамазды. Интересна эволюция этой кос-
мической роли на Востоке. Образ крылатого шара достиг своей окончательной формы 
в период Ахеменидов [Моради-гаясабади, 2007: 31–34].

Рис. 8. Крылатое солнце. 
Фото с сайта: http://

ghiasabadi.com/winged_
disk.html 

Fig. 8. Winged Sun. Photo 
from the site: http://

ghiasabadi.com/winged_
disk.html

Рис. 9. Изображение человека 
в крылатом солнце. Фото 

с сайта: http://ghiasabadi.com/
winged_disk.html 

Fig. 9. Image of man in the 
winged sun. Photo from the site: 
http://ghiasabadi.com/winged_

disk.html

Рис. 10. Изображение 
сокола — символ солнца. 

Фото c сайта: http://
ghiasabadi.com/winged_disk.

html 
Fig. 10. The image of a falcon — 
symbol of the sun. Photo from 

the site: http://ghiasabadi.
com/winged_disk.html



125Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Шар в центре эмблемы навеян солнцем, которое послужило источником религиоз-
ных верований многих древних восточных народов. Мотивы крыльев и хвоста взя-
ты из знаменитого мотива сокола/орла. В представлении древних людей сокол и солн-
це считались единым целым: с одной стороны, солнце воспринималось как имеющее 
два крыла при восходе или закате; с другой стороны, сокол считался самым амбициоз-
ным и далеко летающим, самым близким к Солнцу земным существом. Поэтому роль 
солнца и сокола слилась воедино и появился образ крылатого шара. В Древнем Египте  
Хорус изображался с головой сокола [Моради-гаясабади, 2007: 31–34].

На этапе эволюции и формирования образа человекобога на голове человека мож-
но увидеть корону или голвной убор с узором «звезда». В одной руке он держит коль-
цо или цветок, а другую руку протягивает вперед в знак приветствия [Моради-гаяса-
бади, 2007: 31–34].

Преобразование квадратного объема в круг «Чахартак / чахартаки» (кубическое 
сооружение с куполом): «Чахартак (перс. четыре арки) — конструкция из четырех 
арок, поддерживающих купольное перекрытие, использовавшаяся при строительстве 
зароастрийских храмов огня» [Конененко, 2020: 45]. Чахартаки является наиболее ча-
стым элементом иранской архитектуры, долгое время продолжал свое существование 
даже после принятия ислама. Это сооружение широко применялось в строительстве 
митреумов, храмов для Анахиты, а также в храмах огня. После ислама ирано-ислам-
ская архитектура адаптировала его для строительства мечетей и мавзолеев. Чахарта-
ки состоит из четырех столбов или колонн, расположенных по четырем углам квадра-
та, причем каждая пара колонн поддерживается сверху серповидной аркой, а на этих 
колоннах помещен купол.

Чахартаки, повторяющаяся и оригинальная форма, на протяжении всей истории об-
рела символическое значение и стала образцом сакральной архитектуры [Дариуш и др., 
2019: 65]. Сочетание купола и куба является символом соединения Неба и Земли, а кон-
струкцию «чахартаки» (chahar + taq, означающее «4» + «арка») считают проявлением 
Творца, напоминающим четыре стихии, четыре направления, четыре ветра и четы-
ре времени года [Ардалан и Бахтияр, 2000: 75]. Небо считается местом света, а гора все-
гда имела особое символическое значение, поскольку была ближайшей к небу точкой.

Согласно словам в книге «История Бухары» известного историка этого города, жив-
шего в X в., на месте храма огня была построена мечеть, которая называлась «Магок», 
а «Магок» означает «глубокий», так как мечеть очень быстро была построена на месте 
храма огня, а ее территория значительно расширилась. В результате археологических 
раскопок под руководством В. А. Шишкина, когда был удален грунт на глубине семи 
метров с храма огня, тогда обнаружили сооружение чахартаки [Наршахи, 1993: 40–41; 
Кадыров и Гадоев, 2020: 25].

Д. А. Ахундов в своей монографии «Архитектура древнего и раннесредневеково-
го Азербайджана» перечисляет исторические памятники, созданные до ислама, в том 
числе храм огня и храм Митры: «Возвращаясь к легенде о богине Зуммуриаде, постро-
ившей себе башню, отметим, что, видимо, имелась в виду предполагаемая нами башня 
и храм огня, на месте которых была построена в XIV в. Джума-мечеть. <…> Таким об-
разом, можно высказать предположение, что в древнем священном городе Атеши-Ба-



126 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

гаван* Хунзар имелись следующие храмы: главный семиалтарный восьмиэтажный ба-
шенный храм Великого Митры или древнего Мазды (Гюн-зер), древнейший храм Апам 
Напата** (Аб — вода, Напат-нафт — нефть), бога огня в жидкости, воде, нефти (III–
II тыс. до н.э.), башенный храм Изумрудной богини (Ванант-Вега), рядом с ним храм 
Арта-Вахишта — сына Ахуры, духа огня <…>, рядом с главным храмом имелся неболь-
шой храм, который мог быть посвящен Вогу-Мана (добрая, благая мысль), пять хра-
мов внутри города-крепости, из них два башенных» [Ахундов, 1986: 60].

Рис. 11. Чахартаки Ниасарского храма огня, расположенного в 35 километрах  
к северо-западу от Кашана, города Исфахана в Иране, Фото с сайта: clck.ru/3GcgvB 

Fig. 11. Chahar Taq of Niasar Fire Temple, located 35 kilometers northwest of Kashan,  
the city of Isfahan, Iran. Photo from the site: clck.ru/3GcgvB

Рис. 12. Чахартаки Феррашбенда (Казерун, Иран), расположенного в 172 километрах 
к западу от Шираза. Фото с сайта: clck.ru/3Gch5a 

Fig. 12. Chahar Taq of Farashband (Kazerun, Iran), located 172 kilometers west of Shiraz.  
Photo from the site: clck.ru/3Gch5a



127Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наши знания о чахартаки в Иране основаны на археологических находках мидий-
ского периода в Нушиджане, на холме Малайер, с полукрестообразным планом и гли-
няными материалами [Хатамиян и др., 2012: 176]. Новообращенные иранцы, приняв-
шие ислам, не видели проблемы в проведении молитв в храмах огня своих предков. 
Они быстро отремонтировали их и построили новые помещения для молитв. Приме-
рами таких мечетей в Иране являются мечети Боруджерд, Яздахаст, Двенадцать Има-
мов в городе Йезде, мечеть Абарку и т. п. [Хатамиян и др., 2012: 182; Голдар, 2013: 8].

Ошибочно предполагать, что очаги храмов изначально имели закрытые проемы 
и не имели двери, защищающей огонь от ветра, дождя и загрязнений. Исторические 
и археологические данные показывают, что двери храмов огня чахартаки, вероятно, 
были сделаны из позолоченного дерева или толстой ткани, которая позже была раз-
рушена или разложилась. Считалось, что лучи солнца не должны падать на огонь, так 
как непосредственная связь солнца с огнем является большим грехом.

Иранские дворцы не имели дверей в привычном нам понимании. Вместо этого 
на дверях висели занавески, а у них стояли охранники. Перед аркой дворца в Ктесифо-
не висела широкая завеса, сквозь отверстие которой проникали солнечные лучи. При-
дворные знали, что приближается шах для проведения церемонии, и готовились к при-
ветствию [Дьёлафуа, 2006: 579].

Скульптура спящего богатыря/льва Бард-шир: Бард-шир является одним из сим-
волов культуры народа бахтиаров. Бахтиары обычно устанавливают каменного льва 
на могилах своих старейшин, воинов и юношей как символ их храбрости и отваги. Это 
народное искусство особенно характерно для Чахармахала, Бахтиари и Северного Ху-
зестана в Иране [Моради, Шафаги, Сокаева и Дзапарова, 2024: 93–94].

Рис. 13. Каменный лев, Бард-шир на историческом кладбище «Бозлар», Хефшеджан,  
(Шехре-корд, Иран). Фото с сайта: clck.ru/3GchBZ 

Fig. 13. Stone lion — Bard-shir in historic cemetery “Bozlar” (Hafshejan, a city in the Central  
District of Shahrekord County, Iran). Photo from the site: clck.ru/3GchBZ

Кааба Зороастра: История использования неправильного термина «Кааба Зороаст-
ра» восходит к XIV в. Эта ошибка в названии ахеменидского сооружения обусловлена 



128 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

его сходством с Каабой мусульман в Саудовской Аравии. Надпись Картира, зороаст-
рийского священника при династии Сасанидов, на стене этого здания дает нам инфор-
мацию о его названии в эпоху Сасанидов: Бон Ханак (фундаментный дом).

Среди археологов всегда существовали разногласия по поводу использования ука-
занного ахеменидского сооружения. На основе представленных тезисов иранских и ев-
ропейских археологов существует четыре гипотезы о роли и сфере использования 
здания Кааба Зороастра. Первая группа исследователей, в том числе Роман Гиршман, 
французский археолог, приняли его за храм огня (археологические исследования по-
казывают, что отсутствие окон и отверстий в стенах здания, а также отсутствие по-
добных зданий в других местах ставят под сомнение, что это храм огня). Вторая груп-
па археологов, в том числе Генри Роулинсон, считали его местом хранения сокровищ 
и религиозной книги Авесты (Шапур I представил на его стенах описание своих побед 
на персидском, парфянском и греческом языках). Третья группа предполагает, что это 
было здание обсерватории. Четвертая группа ученых воспринимала его как мавзолей 
[Акбари, 2017: 32–33].

Согласно мнению Р. Моради-гиясабади, Кааба Зороастра использовалась как ин-
струмент для составления солнечного календаря. В своей монографии «Солнечная об-
серватория Накше-Рустам» Реза Моради-гиясабади анализирует астрономическую 
роль Каабы Зороастра. В основе данной теории лежит образование различных теней 
в глухих окнах и создание теней в северо-восточном углу крыши на лестнице здания 
во время восхода солнца и истинного полудня. На трех страницах Марзие Танха и его 
сотрудники дают корректирующую критику своих расчетов, предлагая теорию астро-
номического применения данного здания, которая является ярким подтверждением 
теории Моради-гиясабади [Танха, Риязи и Караати, 2005: 1–3].

Все иранские археологи и ученые единогласны в том, что термин «Кааба Зороаст-
ра» является новым и ненаучным. Автор данной статьи согласна с сочетанием гипотез 
третьей и четвертой групп. Наше логическое объяснение таково:

1. Подобное здание построено в Пасаргадах, и мы знаем, что сыновья Кира Велико-
го были близнецами. Камбис похоронен в Пасаргадах, на королевской площадке, ря-
дом со своим отцом, а его брат-близнец Бардия — в городе мертвых «Некрополь», ря-
дом с еще четырьмя шахами Ахеменидов (Ксеркс, Великий Дарий, Артаксеркс I, Да-
рий II). Мавзолеи обоих имеют единую конструкцию.

2. Мавзолей Бардии представляет собой сооружение, на котором со всех сторон вид-
ны календарные и астрологические знаки: четыре стены символизируют четыре вре-
мени года; 30 лестниц — тридцать дней месяца; 365 небольших отверстий, проделан-
ных на его стенах, обозначают количество дней в году.

Заключение
Подытоживая всё вышеизложенное, следует подчеркнуть, что жители Древнего 

Ирана были знакомы с солнечным календарем и солнечным годом задолго до появле-
ния календаря Яздгерди (был создан в 632 г. в при последнем шахе Сасанидов), а затем 
календаря Джалали, составленного группой иранских математиков, в том числе Ома-
ром Хайямом. Основа иранского года связана с Солнечной системой и Солнцем. Солн-
це ярко проявляется в истории и жизни древних иранцев. Оно представлено в обра-



129Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

зе Язата в культе митраизма; гора Мехр считалась святой благодаря близости к Солн-
цу. Среди всех птиц орел прозван птицей Солнца, так как он высоко летит в сторону 
Солнца. Крылатое кольцо олицетворяет Солнце и в сочетании с орлиными ногами, че-
ловеческой головой и телом образует символ Бога в первой в мире монотеистической 
религии — зороастризме. В этой стране кедр также может символизировать Солнце.

Знания астрономии в древнем Иране в митраизме раскрываются в виде таких сим-
волов, как «Лев с Солнцем», «Солнце со звездами», а также в архитектурном элементе 
мукаранасов, которые после принятия ислама продолжают своё присутствие как ис-
конно иранский элемент интерьера в исламской архитектуре. В постзороастрийскую 
эпоху внимание к астрономии продолжается: на мавзолеях сыновей-близнецов Вели-
кого Кира появляются элементы солнечного года. Важность использования элемен-
тов иранского календаря в этих двух мавзолеях заставила археологов надолго сбиться 
с пути и уклониться от правильной функциональной диагностики этих двух мест, осо-
бенно Каабы Зороастра.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ахундов Д. А. Архитектура древнего и раннесредневекового Азербайджана. Баку: 

Азернешр, 1986. 311 с.
Кадыров Д. Х., Гадоев Д. Х. История мечети Магоки Аттар. Исторические науки // 

Вестник науки и образования. 2020. № 6 (84). Ч. 1. С. 25–27.
Кирилко В. П. Сталактитовые формы в архитектуре средневекового Крыма // Ис-

кусство Востока / под ред. С. В. Мальцева, Е. Ю. Станюкович-Денисова, А. В. Захарова. 
СПб. : НП-Принт, 2019. C. 737–866.

Конененко Е. И. Архитектура «Большой османской мечети»: истоки, формирова-
ние, эволюция : дис. … д-ра искусствоведения. М. : Государственный институт искус-
ствоведения, 2020. 468 с.

Куртик Г. Е. Астральная символика в Месопотамии III тыс. до н.э. // Вопросы исто-
рии естествознания и техники. 1998. № 2. С. 20–44.

Моради М., Шафаги М., Сокаева Д. В., Дзапарова Е. Б. Исследование персидского 
фольклора: генезис, семантика, индоевропейский и иранский контекст. Тегеран; Вла-
дикавказ, 2024. 375 с.

Нуржанов А. А., Терновая Г. А. Находка керамического сосуда с росписью на годище 
Кастек‑1 в 2019 г. // Народы и религии Евразии. 2021. Т. 27. № 2. С. 7–22.

Челнокова А. Ю. Митраистические памятники и иконография культа Митры в Рим-
ской империи. Всеобщая история // Вестник МГПУ. Серия: Исторические науки. 2019. 
№ 3 (35). С. 83–89.

د و خرده اوستا. نوشته و پژوهش هاشم ر�ض  ,веста: Гаты, Ясны] .اوستا: گاتاها، یسنا، یشت ها، ویس�پ
Яшты, Виспарад и Маленькая Авеста. Исследователь: Хашем Рази]. ،1378 .تهران: بهجت 
[.Тегеран: Бахджат, 1999. 668 с. (на перс. яз.)] .668 ص

 ,.Ардалан Н] .اردلان، نادر. بختیار، لاله. حس وحدت؛ سنت عرفا�ن در معماری ایران. ترجمه حمید شاهرخ
Бахтияр Л. Чувство единства: Мистическая традиция в Иранской архитектуре. Пере-
вод: Хамид Шарох]. تهران، ن�ش خاک. 1379، 175 ص. [Тегеран: Нашре Хак, 2000. 175 с. (на перс. 
яз.)].



130 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

. کعبه زرشت و اهمیت تاری�خ کتیبه شاپور اول ساسا�ن ی، ام�ی -Акбари А. Кааба Зороаста и ис] .اک�ب
торическая важность надписи Сасанида Шапура I.]. پژوهشنامه تاریــــخ. 1387. سال سوم. شماره 
Исследовательская работа по истории. 2017. Вып. 3, № 11. С. 29–70] .یازدهم. صص 70–29

، (بهار، مهرداد. پژوه�ش در اساط�ی ایران )پاره نخست و دویم
[Бахар М. Исследование иранской мифологии (первая и вторая части),]. تهران: انتشارات 

[.Тегеран: Агах, 1996. 560 с. (на перс. яз.)] .آگاه. 1375، 560 ص
یف. معماری کلیسا -Пурджафар, М. Р., Шахиди, М. Ш. Цер] .پورجعفر، محمدرضا، شهیدی، محمد�ش

ковная архитектура]. تهران: سیمای دانش. 1388، 168 ص. [Тегеран: Симае Данеш, 2009. 168 с. 
(на перс. яз.)].

، عبدالرسول. نقد نظریه »مرادی غیاث آبادی« درباره کاربرد نجومی بنای ، نعمت اله. قرائ�ت  تنها، مرضیه. ریا�ض
 «Танха М., Риязи Н., Караати, А. Критика теории «Моради-Гиясабади] .«»کعبه زرتشت
об астрономическом использовании Каабы Зороастра]. یک ایران. 7 تا 10 شهریور ز  کنفرانس ف�ی
-Конференция по физике в Иране. С 29 августа по 1 сен] .1384. خرم آباد، دانشگاه لرستان، 3 ص
тября 2005 г. Хоррамабад: Лорестанский университет. 3 с. (на перс. яз.).]

ق -Джавади Ш. Боги Солн] .جوادی، شهره. ایزدان خورشید در باور مردمان جهان. مجله ه�ن و تمدن �ش
ца в верованиях народов мира, Журнал «Искусство и цивилизация востока»]. .سال هشتم 
[.Вып. 8. № 30. 2019. С. 5–14. (на перс. яз.)] .شماره 30. زمستان 1399. صص 14–5

-Чехри М. Э. Ар] .چهری، محمداقبال. مطالعه باستان شناخ�ت نقوش الهه آناهیتا بر روی گچ بری دوره ساسا�ن
хеологическое исследование мотивов богини Анахиты на лепнине сасанидского перио-
да]. 199–222 ز 1400. صص -Археологиче] .پژوهش های باستانشناسی ایران. شماره 30، دوره یازدهم. پای�ی
ские исследования Ирана, 30 (11). 2021. С. 222–199 (на перс. яз.).]گ

چگون� تحلیل  علامعلی.  حاتم،  سیدمهدی.   ، کوه�پ موسوی  جواد،   ، نیستا�ن محمدجعفر.   حاتمیان، 
الگو�ی کهن  نقد  روش  بر  تکیه  با  ایران  در  اسلامی  به  ساسا�ن  دوره  از  چهارطا�ق  معماری   ] .استمرار 

Хатамиян М. Дж. и др. Анализ преемственности четырехарочной архитектуры от пе-
риода Сасанидов до исламского периода в Иране на основе метода архетипической 
критики.]. 173–192 ز و زمستان 1391. صص . دوره 4، پای�ی -Историческая социо] .جامعه شناسی تاری�خ
логия. 4. 2013. С. 173–192 (на перс. яз.)].

، اسماعیل. طاووسی، محمود. س�ی تکامل مقرنس کاری ایران از دوران تاری�خ تا صدر اسلام  .خلیلی پور، اکرم. هم�ت
[Халилипур А., Хеммати И., Тавуси М. Ход эволюции мукарнасов Ирана от историче-
ского периода до начала ислама.]. های تجسمی نقش مایه. سال هشتم. شماره  فصلنامه علمی پژوه�ش ه�ن
-Научно-исследовательский ежеквартальный журнал изобра] .21. زمستان 1393. صص 19–7
зительного искусства «Накш Майе», Вып. 8, № 21. 2013. С. 7–19. (на перс. яз.).]

-Дариуш Б., Ас] .داریوش، بابک. اسگارد، آن. منصوری، سید امیر. چارتاقی، تداوم تقدس کوه در آیینها، معماری و منظر ایران
гард А., Мансури С. А. Чахартаки, Преемственность горной святости в ритуалах, ар-
хитектуре и ландшафте Ирана]. 64–73 مجله منظر، زمستان 1399 12 )53( ، صص. [Журнал «Манзар», 
2019. 12 (53), С. 73–64 (на перс. яз.).].

 .Дьёлафуа, Ж. Иран. Кальде и Шуш] .دیولافوا، ژان. ایران. کلده و شوش. ترجمه علی محمد فره و�ش
Перевод Али Мохаммада Фараха Ваши.]. تهران: دانشگاه تهران، 1385، 835 ص. [Тегеран: Теге-
ранский университет, 2006, 835 с. (на перс. яз.)].

ائیسم ن می�ت -Резазаде З., Хасан] .رضازاده، زهرا. حسن اوغلی زرنق، سویل. بررسی نقوش جانوری در آی�ی
Огли Зарнак С. Исследование животных мотивов в митраизме]. ن المللی پژوهش  کنفرانس ب�ی
-Международная научно-исследователь] .در علوم و تکنولوژی. کوالالامپور، مالزی. 1394، 20 ص



131Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ская конференция в области науки и технологий. Куала-Лумпур, Малайзия. 2014, 20 
с. (на перс. яз.).]

. منصوری، سیما. پاکدل، مسعود. تطبیق بن مایه های اسطوره ای بینا�ی و دانا�ی در مصر و ایران با  ساعدی، ام�ی
-Саэди А., Мансури С., Пакдел М. Сопоставле] .تاکید بر شاهنامه محفوظ در بنیاد کورکیان نیویورک
ние мифологических мотивов зрения и знаний в Египте и Иране на основании «Шах-
наме» в Фонде Куркиана в Нью-Йорке]. یه مطالعات ه�ن اسلامی. 1401. دوره 19. شماره 46. صص  ن�ش
254–273. [Журнал исследований исламского искусства. 2022. Вып. 19, № 46, С. 273–254 
(на перс. яз.).].

ز. مظاهر و کارکردهای آناهیتا، ، فری�ب ان، حبیب معرو�ف اقدم، اسماعیل. ستارنژاد، سعید. طهماس�ب  شهبازی ش�ی
ن ساسا�ن حاوی نقش این الهه -Шахба] .(الهه زن در ایران باستان )مطالعه نقش مایه های ظروف زرین و سیم�ی
зи Ш., Хабибоб. Маруфи Агдам И., Сатранджад С., Тахмасаби Ф. Символы и функции 
Анахиты, женской богини в древнем Иране (с изученим сасанидских золотых и кера-
мических сосудов, содержащих образы этой богини).]. ،2 دوره 10. شماره ،  زن در فرهنگ و ه�ن
–Женщины в культуре и искусстве, Вып. 10, № 2, 2017. С. 262] .تابستان 1397. صص 262–237
237 (на перс. яз.)].

، رضا. دسته بندی ایزدان و روزهای ماه در گاه شماری زرتش�ت -Сафипур А., Шаа] .ص�ف پور، علی. شعبا�ن
бани Р. Классификация богов и дней месяца в зороастрийском календаре.]. تاریــــخ علم، دوره 
.[.Вып. 17, 2018. С. 157–185 (на перс. яз.)] 17، بهار و تابستان 1398، صص 185–157

سلامی، محمدرضا. فلامکی، محمدمنصور. تحلیل ساختار منظر ستایشگاههای مهری -Али] .علیپور، سارا. نص�ی
пур С., Насирсалами М. Р., Фаламаки М. М. Анализ ландшафтной структуры святилищ 
Мехри]. 31–42 یه علمی باغ نظر. 16 )74(. مرداد 1398، صص  .«Научный журнал «Баг Назар] .ن�ش
16 (74). 2018. С. 31–42. (на перс. яз.).]

ائیسم معبد مراغه ماهیت می�ت نقدی بر   . ن ام�ی مرادی،  بهروز.   ، -Омрани Б., Моради А. Кри] .عمرا�ن
тика сущности митраизма в храме Мараге. Археологические исследования]. مطالعات 
 .Археологические исследования. Вып] .باستانشناسی. دوره 13، شماره 1، بهار 1400. صص 138–119
13. № 1. 2021. С. 119–138. (на перс. яз.).]

 ,.Фаргдан А] .فرقدان، عاطفه. هوشیار، مهران. بررسی تطبی�ق مفاهیم گل نیلوفر آ�ب در ایران، هند و مصر
Хушияр М. Сравнительное исследование концепций цветка лотоса в Иране, Индии 
и Египте.]. ز و زمستان های تجسمی نقش مایه، سال سوم، شماره ششم. پای�ی  دو فصلنامه علمی — پژوه�ش ه�ن
-Научно-исследовательский ежеквартальный журнал изобразитель] .1389. صص 58–49
ного искусства «Накш Майе», Вып. 3, № 6. 2019. С. 58–49 (на перс. яз.)].

، گلناز. خورشید در اوستا. در متون دوره میانه و در هند  .Гал'е-хани Г. Солнце в Авесте] .قلعه خا�ن
В средневековых текстах и в Индии]. . . مرکز تحقیقات فرهنگ و زبان های ایرا�ن  مجله مطالعات ایرا�ن
ز 1382. صص 194–169 -Журнал иранских ис] .دانشگاه شهید باه�ن کرمان. سال دوم، شماره چهارم. پای�ی
следований. Центр исследования иранской культуры и языков. Керманский универси-
тет Шахида Бахонара. 2012. Вып. 2, № 4. С. 169–194 (на перс. яз.)].

: سابقه کاربرد واژه و صورت  Голдар Ф. Чартаги: история употребления] .گلدار، فاطمه. چهارطا�ق
слов и выражений]. .ویژه نامه آتشکده و آتشگاه های ایران .

گ
اث فرهن�  دوفصلنامه تخصصی دانش مرمت و م�ی

-Специализированный двухквартальный журнал по реставрации и зна] .1392. صص 10–1
ниям о культурном наследии. Спецвыпуск о храме огня и костровых ямах Ирана. 2013. 
С. 1–10 (на перс. яз.).]

ن النهرین ، مهتاب. حکیمی، رکسانا. بررسی نماد خورشید و مفاهیم مرتبط با آن در ه�ن و اساط�ی ب�ی -Мо] .مبی�ن
бини М., Хакими Р. Исследование символа солнца и связанных с ним концепций в ме-



132 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

сопотамском искусстве и мифологии]. .دانشگاه شهید چمران اهواز .  دو فصلنامه دانشکده ه�ن شوش�ت
-Ежеквартальный журнал Шуштарского факуль] .شماره پنجم. بهار و تابستان 1393. صص 68–57
тета искусств. Университет Шахида Чамрана в Ахвазе. Вып. 5, Весна и лето 2013. С. 57–
68 (на перс. яз.).].

، هاله  وفصلنامه علمی — Мадхушиян-неджад М., Шишвани Х] مدهوشیان نژاد، محمد. شیشوا�ن
19–33 . سال هفتم، شماره چهاردهم. 1396، صص.  وی�ج پژوهش ه�ن  ,«Научный журнал «Honar] .‍�ت
Седьмой год, 14-й вып. 2017, С. 33–19 (на перс. яз.).]

 Моради-Гиясабади Р. Солнечная обсерватория] .مرادی غیاث آبادی. رضا. رصدخانه خورشیدی نقش رستم
Накше Рустам-а.]. تهران: انتشارات پژوهنده. 1378، 96 ص. [Тегеран: Пажуханде. 1999. 96 с. (на перс. 
яз.).]

 Моради-Гаясабади Р. Крылатый] ،مرادی غیاث آبادی، رضا. گوی بالدار، انتشارات پژوهش های ایرا�ن
Шар, Иранские исследовательские публикации]. 34–31 .تهران: 1386، 94 ص.، صص. [Иран-
ские исследовательские публикации, Тегеран: 2007. С. 31–34 (на перс. яз.).]

، محمد. فرهنگ فارسی. ج 6. اعلام )غ-ی ن غ-) .Моин М. Словарь персидского языка. Т. 6] .(مع�ی
. 1386، 1132 ص کب�ی .[.Тегеран: Амир Кабир, 2007, 1132 с. (на перс. яз.)] .ی(.[. تهران: انتشارات ام�ی

Абу Бакр Муҳаммад ибн Жаъфар Наршахий / Бухоро Тарихи. Тошканд: Шарқ баё-
зи, 1993. 122 б. (На Тадж. языке)

REFERENCE
Ahundov D. A. Arhitektura drevnego i rannesrednevekovogo Azerbajdzhana [Architecture 

of ancient and early medieval Azerbaijan]. Baku: Azerneshr, 1986, 311 p. (in Russian).
Chelnokova A. Yu. Mitraisticheskie pamyatniki i ikonografiya kul'ta Mitry v Rimskoi 

imperii. Vseobshchaya istoriya [Mithraic monuments and iconography of the cult of Mithras 
in the Roman Empire. General history] Vestnik MGPU, seriya “Istoricheskie nauki” [Bulletin 
of MGPU, series “Historical sciences”], 2019. P. 83–89 (in Russian).

Kadyrov D. H., Gadoev D. H. Istorija mecheti Magoki Attar. Istoricheskie nauki [History 
of the Magoki Attar Mosque. Historical Sciences]. Vestnik nauki i obrazovaniya [Bulletin 
of Science and Education]. 2020, no. 6 (84), pt. 1. P. 25–27 (in Russian).

Kirilko V. P. Stalaktitovye formy v arkhitekture srednevekovogo Kryma [The Stalactite 
forms in the Architecture of the Crimea in the Middle Ages]. A. V. Zakharova, S. V. Maltseva, 
E. Yu. Staniukovich-Denisova (ed.). Iskusstvo Vostoka [The Art of the East]. Saint Petersburg: 
NP-Print 2019, vol. 9., 2019. P. 737–866 (in Russian).

Konenenko E. I. Arhitektura “Bol'shoi osmanskoi mecheti”: istoki, formirovanie, evoluciya. 
Diss. Dokt. iskustvovedeniya [Architecture of the “Great Ottoman Mosque”: origins, formation, 
evolution. Dissertation for the degree of Doctor of Art Studies]. Moscow: Gosudarstvennyj 
institut iskustvovedenija [State Institute of Art Studies], 2020, 468 p. (in Russian).

Kurtik G. E. Astral'naya simvolika v Mesopotamii III tys. do n. e. [Astral symbolism 
in Mesopotamia in the 3rd millennium BC]. Voprosy istorii estestvoznaniya i tekhniki 
[Questions of the history of natural science and technology] 1998, no. 2. P. 20–44 (in Russian).

Moradi M., Shafagi M., Sokaeva D. V., Dzaparova E. B. Issledovanie persidskogo fol'klora: 
genezis, semantika, indoevropeiskij i iranskii kontekst [Study of Persian folklore: genesis, 
semantics, Indo-European and Iranian context]. Tegeran-Vladikavkaz [Tehran-Vladikavkaz]. 
2024, 375 p. (in Russian).



133Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Nurzhanov A. A., Ternovaja G. A. Nakhodka keramicheskogo sosuda s rospis'yu na 
godishche kastek‑1 v 2019 g. [The discovery of a ceramic vessel with paintings on the site 
of Kastek‑1 in 2019] Narody I Relegii Evrazii [Nations and Religions of Eurasia]. 2021, vol. 27, 
no. 2. P. 7–22 (in Russian).

Avesta: Gathas, Yasna, Yasht, Visparad and small Avesta [Avesta: Gataha, Yasna, Yashtha, 
Visparad va Khorde Avesta] Written and researched by Hashim Razi. Tehran: Bahjat. 1999, 
668 p (in Persian).

Ardalan N., Bakhtiar L. Sense of unity; Mystic Tradition in Iranian Architecture [Sonnat-e 
Erfani dar Me'mari-e Iran]. Translated by Hamid Shahrukh. Tehran: Khak Publictions, 2000 
(in Persian).

Akbari. A. Kaaba of Zoroast and the Historical Importance of the Sasanid Shapur I 
Inscription [Ka'be-ye Zartosht va Ahammiyat-e Tarikhi-ye Katibe-ye Shapur-e Avvale Sasani]. 
History Bulletin [Pazhuhesh-nameye tarikh], 2017, vol. 3, iss. 11. P. 29–70 (in Persian).

Bahar M. A Research in Iranian Mythology ( first and second part) [Pazhuheshi dar Asatir-e 
Iran (Pareye Nokhost va Doyyom)]. Tehran: Aghah Publications, 1996, 560 p (in Persian).

Pourja'far M. R., Shahidi M. Sh. Church Architecture [Me'mari-ye Kelisa]. Tehran: Simaye 
Danesh, 2009, 168 p. (in Persian).

Tanha M., Riazi N., Ghara'ati A. Criticism of “Moradi Ghiyasabadi”s theory” about the 
astronomical use of Zoroaster's Kaaba [Naghd-e Nazariye-ye “Moradi Ghiasabadi” darbareye 
karborde nojumi-ye bana-ye “Ka'be-ye Zartosht”]. Iran Physics Conference 29 Aug.–1 Sept. 
2005 [Konferans-e Fizik-e Iran 29 Aug.–1 Sept. 2005]. Khorram Abad: Lorestan University, 
2005 (in Persian).

Javadi Sh. How the World Views Solar Deities [Izadan-e Khorshid dar Bavar-e Mardoman-e 
Jahan]. Jaco. Journal of Art and Civilization of the Orient [Majalle-ye Honar va Tamaddon-e 
Shargh]. 2019, vol. 8, iss. 30. P. 5–14 (in Persian).

Chehri M. E. Archaeological Study of the Anahita Goddess Motifs on the Stucco of the 
Sassanid Period [Motale'e-ye Bastanshenakhti-ye Noghush-e Elahe Anahita bar ruye 
Gachbori-ye Dore-ye Sasani]. Archaeological researches of Iran [Pazhuheshhaye Bastanshenasie 
Iran]. 2021, vol. 11, iss. 30. P. 222–199 (in Persian).

Neyestani J, Hatamian M J, MousaviKoohpar S M, Hatam G A. Analysis of Continuity 
of Chahar — Taqi Architecture from Sassanid to Islamic Period in Iran with Emphasis on the 
Archetypal Method of Critic [Tahlil-e chegunegi-e estemrare chohar-taghi az doreye sasani be 
eslami dar Iran ba tekyeh bar ravesh-e naghd-e kohan-olguyi]. JHS [JHS] 2012, vol. 2, no. 4. 
P. 173–191 (in Persian).

Khalilipour A., Hemmati E., Tavousi M. The course of evolution of Iran's muqarnas works 
from the historical period to the beginning of Islam [Seyr-e Takamol-e Mogharnas-kari-e 
Iran az Dowran-e Tarikhi ta Sadr-e Eslam]. Scientific research quarterly of visual arts, the role 
of Naqsh Mayeh [Fasl-name-ye elmi-Pazhuheshi-ye honarha-ye tajassomi naghsh-mayeh]. 
2013, vol. 8, iss. 21. P. 7–19 (in Persian).

Dariush B., Asgard A., Mansouri S. A. Chahar Taqi, a Continuity of the Mountain's Sanctity 
in Rituals, Architecture, and Landscape of Iran [Chahar Taqi, Tadavom-e Taghaddos-e Kuh 
dar Ayinha, Me'mari va Manzar-e Iran]. Manzar Bulletin [Majalleye Manzar]. 2019, vol. 12, 
iss. 53. P. 73–64 (in Persian).



134 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Diolafova J. Iran. Kalde and Shush [Iran, Kalde va Shush] Translated by Ali Mohammad 
Farahvashi. By the effort of Bahram Farahvashi. Tehran: University of Tehran, 2006, 835 p. 
(in Persian).

Rezazadeh Z., Hasanoghli Zarnaq S.  Investigation of animal motifs in Mithraism 
[Barresi-ye Noghush-e Janevari dar Ayin-e Mitraism]. International research conference in 
science and technology [Konfrans-e Beynol-melali-ye Pazhuhesh dar Olum va Teknolozhi]. 
Kuala Lumpur, 2014, 20 p. (in Persian).

Sa'edi A., Mansoori S., Pakdel M. Matching the mythical themes of vision and wisdom 
in Egypt and Iran with emphasis on the Shahnameh preserved in the Korkian Foundation 
of New York [Tatbigh-e Bon-mayeha-ye Osturei-ye Binayi va Danayi dar Mesr va Iran ba 
Ta'kid bar Shahname-ye Mahfuz dar Bonyad-e Korkian-e Niyoyork]. Journal of Islamic Art 
Studies [Nashriye-ye motale'at-e Honar-e Eslami]. 2022, vol. 46, iss. 19. P. 273–254 (in Persian).

Shahbazi Shiran H., Maroufi Aghdam E., Sattarnezhad S., Tahmasabi F. Symbols and 
Functions of the Anahita, the Goddess of Woman in Ancient Iran (Study on the Motif 
of Sassanid Golden and Silver Vessels Containing the Role of Goddess) [Mazaher va 
Karkardha-ye Anahita, Elahe-ye Zan dar Iran-e Bastan (Motale'e-ye Naghsh-mayeha-ye 
Zoruf-e Zarrin va Simin-e Sasani-ye Havi-ye Naghsh-e in Elahe]. “Women in Culture and Art” 
Bulletin [Zan dar Farhang va Honar]. 2017, vol. 10, iss. 2. P. 262–237 (in Persian).

Safipour A., Sha'bani R. Classification of Gods and Days of the Month in Zoroastrian 
Calendar [Daste-bandi-e Izadan va Ruzha-ye Mah dar Gahshomari-ye Zartoshti]. History 
of Science Bulletin [Tarikh-e Elm]. 2018, vol. 17. P. 157–185 (in Persian).

Alipour S., Nasirsalami M., Falamaki M. An Analysis on Mithraic Temple Landscape 
Structure [Tahlil-e Sakhtar-e Manzar-e Setayeshgahha-ye Mehri]. Bagh-e Nazar. The Scientific 
Journal in the Field of Theoretical Studies of Art and Architecture [Bagh-e Nazar. Nashriye-ye 
Elmi dar Zamine-ye Pazhuheshha-ye Nazari-ye Honar, Me'mari va Shahrsazi], 2018, vol. 16, 
iss. 74. P. 31–42 (in Persian).

Omrani B., Moradi A. A Critical Review Towards the Mithraic Function of the So-Called 
Mihr-Temple at Maraghe [Naghdi bar Mahiyat-e Mitraism-e Ma'bad-e Maraghe]  // 
Archaeological studies [Motale'at-e Bastanshenasi]. 2021, vol. 13, iss. 1. P. 119–138 (in Persian).

Farghdan A., Hoshiar M. A comparative study of lotus flower concepts in Iran, India and 
Egypt. Naqsh Maye. Biannual Journal of Visual Arts [Dofaslname-ye Elmi-Pazhuheshi-ye 
Honarha-ye Tajassomi-ye Naghsh Maye]. 2019, vol. 3, iss. 6. P. 58–49 (in Persian).

Ghal-e Khani G. The Sun in Avesta, Middle Persian Texts and India [Khorshid dar Motun-e 
Dore-ye Miyane va dar Hend]. Journal of The Iranian Studies. Iranian Culture and Languages 
Research Center. Shahid Bahoner University of Kerman [Majalle-ye Motale'at-e Irani. Markaz-e 
Tahghighat-e Farhang va Zabanha-ye Irani. Daneshgah-e Bahonar-e Kerman], 2003, vol. 2, 
iss. 4 (in Persian).

Goldar F. Chahar-taq: The history of word and form [Chahar-taqi: Sabegheye karbord-e 
vazhe va soorat]. Bi-annual Journal of Restoration Science and Cultural Heritage [Danesh-e 
maremmat va miras-e farhangi, vizhenameh-ye atashkade-ha va va atashgah-haye Iran]. 2013. 
P. 1–10 (in Persian).

Madhushian Nejad M., Shishvani H. Study of wooden column Mogharnas in the mosque 
of Mullah Muazaldin Maragheh [Motale'eye sotun va sar-sotun-haye mogharnas-kari-ye 



135Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 113–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

chubi-ye masjed-e Molla Mo'ezzoddin-e Maragheh]. Bi-annual Journal of Pazhuhesh-e Honar 
[Dofasl-name-ye Pazhuhesh-e Honar], 2017, vol. 7, iss. 17 (in Persian).

Mobini M., Hakimi A. The Sun Symbol and Its Associated Concepts in Mesopotamian Art 
and Myths [Barresi-ye Nomad-e Khoshid va Mafahim-e Marbut ba An dar Honar va Asatir-e 
Beynonnahreyn]. Biannual Journal of Art Faculty. Shahid Chamran University of Ahvaz 
[Dofaslname-ye Daneshkade-ye Honar-e Shushtar. Daneshgah-e Shahid Chamran-e Ahvaz]. 
2014, vol. 5. P. 57–68 (in Persian).

Moradi Ghiyasabadi R. Naqsh Rostam Solar Observatory [Rasadkhane-ye Khorshidi-ye 
Naqsh-e Rostam]. Tehran: Pazhuhandeh Publications, 1999, 54 p (in Persian).

Moradi Ghiyasabadi R. Winged Orb [Guy-e Baldar], Tehran: Iranian Research Publications, 
2007. P. 31–34 (in Persian).

Moin M., Dictionary of Persian Language [Farhamg-e Farsi-ye Moin]. Tehran: Amir Kabir 
Publications, 2007, 1132 p. (in Persian).

Abu Bakr Muҳammad ibn Zha'far Narshahij / Buhoro Tarihi [History of Bukhara]. 
Tashkent: Sharқ bajozi, 1993.122 p. (in Tajik).

Электронные ресурсы
https://www.123rf.com/photo_68395517_details-of-sheikh-lotfollah-mosque-in-isfahan-

iran.html (Date of visit to the site: February 19, 2025).
https://jamakparsi. ir/%D9%86%D9%85%D8%A7%D8%AF%D8%B4%D9%86%D8%A

7%D8%B3%DB%8C-%DA%AF%D9%84-%D9%86%DB%8C%D9%84%D9%88%D9%81%
D8%B1/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).

http://qompajoohi.ir/%F0%9F%92%A2-%DA%A9%D8%A7%D8%B4%DB%8C-%D9%
87%D8%B4%D8%AA%D9%BE%D8%B1-%DB%8C%D8%A7-%D8%B3%D8%AA%D8%
A7%D8%B1%D9%87%D8%A7%DB%8C/ (Date of the visit to the site: February 19, 2025).

https://handako. ir/%D8%B4%DB%8C%D8%B1-%D8%A7%D8%B3%D8%A7%D8%B7
%DB%8C%D8%B1-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D8%A8%D8%A7%
D8%B3%D8%AA%D8%A7%D9%86/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).

https://parsjawaher.com/%D8%B1%DB%8C%D8%B4%D9%87-%D9%87%D8%
A7%DB%8C-%D8%AA%D8%A7%D8%B1%DB%8C%D8%AE%DB%8C-%D9%86
%D8%B4%D8%A7%D9%86-%D8%B4%DB%8C%D8%B1-%D8%AE%D9%88%D8%-
B1%D8%B4%DB%8C%D8%AF-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86/ (Date 
of visit to the site: February 16, 2025).

https://wisgoon.com/p/PTMG5R5FOM/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).
http://ghiasabadi.com/winged_disk.html/ (Date of visit to the site: February 16, 2025).
https://www.eligasht.com/Blog/travelguide/%D8%A2%D8%AA%D8%B4%DA%A9%D

8%AF%D9%87-%DB%8C-%DA%86%D9%87%D8%A7%D8%B1%D8%B7%D8%A7%D9
%82%DB%8C-%D8%AF%D8%B1-%D9%86%DB%8C%D8%A7%D8%B3%D8%B1/ (Date 
of visit to the site: February 16, 2025).

https://shahrmardomdaily. ir/%D9%81%D8%B1%D8%A7%D8%B4%D8%A8%D9%
86%D8%AF%D8%9B-%D9%BE%D8%A7%DB%8C%D8%AA%D8%AE%D8%AA-%DA
%86%D9%87%D8%A7%D8%B1%D8%B7%D8%A7%D9%82%DB%8C%D9%87%D-



136 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 113–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

8%A7%DB%8C-%D8%A7%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D9%86-%D8%A8/ (Date of visit 
to the site: February 16, 2025).

https://akharinkhabar. ir/ local/9839909/%D8%B9%DA%A9%D8%B3-%D8%
A8%D8%B1%D8%AF%D8%B4%DB%8C%D8%B1-%D9%86%D9%85%D8%A7
%D8%AF-%D8%AF%DB%8C%D8%B1%DB%8C%D9%86%D9%87-%D8%A8%
D8%AE%D8%A A%DB%8C%D8%A7%D8%B1%DB%8C-%D9%87%D8%A7-%
D8%A8%D8%B1-%D9%85%D8%B2%D8%A7%D8%B1-%DA%86%D9%87%D8
%B1%D9%87-%D9%87%D8%A7%DB%8C-%D8%B3%D8%B1%D8%B4%D9%86%-
D8%A7%D8%B3-%D8%A7%DB%8C%D9%84 (Date of the visit to the site: February 19, 
2025).

Статья поступила в редакцию: 31.08.2024
Принята к публикации: 15.03.2025

Дата публикации: 31.03.2025



137Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 94
DOI 10.14258/nreur(2025)1–08

И. Г. Актамов

Институт монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделения РАН, 
Улан-Удэ (Россия); 
Бурятский государственный университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия)

Т. Б. Бадмацыренов

Бурятский государственный университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия)

Ц. Цэцэнбилэг

Институт философии Академии наук Монголии, Улан-Батор (Монголия); 
Российский университет дружбы народов им. П. Лумумбы, Москва (Россия)

БУДДИЗМ И ПОСТСЕКУЛЯРНОЕ ОБЩЕСТВО: 
СОЦИОРЕЛИГИОЗНЫЕ ПРОЦЕССЫ В МОНГОЛИИ  
КОНЦЕ ХХ — НАЧАЛЕ XXI В.

Статья посвящена исследованию основных тенденций развития социорелигиозных 
процессов в Монголии в конце ХХ — начале XXI в. Дана историческая характеристи-
ка взаимоотношений государства и религии после распада Советского Союза и демо-
кратических преобразований 1990‑х гг. в Монголии. В конце ХХ в. был отмечен бур-
ный рост религиозности, где традиционно значимое место занимал буддизм. Вместе 
с тем под влиянием глобальных тенденций началось проникновение протестантизма 
и нетрадиционных религиозных течений. Определено, что современное монгольское 
общество характеризуется чертами постсекулярности, где политическая власть и буд-
дийское духовенство находятся в активном взаимодействии. Это подтверждается пуб-
личными заявлениями высшего руководства страны. Можно констатировать, что мон-
гольское общество является преимущественно религиозным, но отмечается тенден-
ция роста атеизма в молодежной среде. В последние годы в монгольском обществе на-
блюдается запрос на формирование национальной идеи, способной консолидировать 
все общественные и политические силы. В качестве оптимального варианта предлага-
ется буддизм как религия, объединяющая всех монголов.

Ключевые слова: Монголия, буддизм, социорелигиозные процессы, постсекуляр- 
ность.

Цитирование статьи: 
Актамов И. Г., Бадмацыренов Т. Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное обще-
ство: социорелигиозные процессы в Монголии конце ХХ — начале XXI в. // Народы 
и религии Евразии. 2024. Т. 30, № 1 С. 137–150. DOI 10.14258/nreur(2025)1–08.



138 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

I. G. Aktamov

Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan studies of the Siberian branch of the 
Russian Academy of Sciences, Ulan-Ude (Russia); Dorzhi Banzarov Buryat State University, 
Ulan-Ude (Russia)

T. B. Badmatsyrenov,

Dorzhi Banzarov Buryat State University (Ulan-Ude, Russia)

Ts. Tsetsenbileg

Mongolian Academy of Sciences; Institute of Foreign Languages, Ulan-Bator (Mongolia); 
People's Friendship University of Russia named after Patrice Lumumba, Moscow (Russia)

BUDDHISM AND POST-SECULAR SOCIETY:  
SOCIO-RELIGIOUS PROCESSES IN MONGOLIA IN THE LATE 
20TH AND EARLY 21ST CENTURIES

The article examines the primary trends in the evolution of socio-religious dynamics in 
Mongolia during the late 20th and early 21st centuries. It offers a historical analysis of the 
interplay between the state and religious institutions following the dissolution of the Soviet 
Union and the democratic reforms of the 1990s. The conclusion of the 20th century marked 
a notable increase in religiosity, with Buddhism maintaining a prominent role. Concurrently, 
influenced by global developments, there was an emergence of Protestantism and other non-
traditional religious movements. The findings indicate that contemporary Mongolian society 
exhibits characteristics of post-secularity, characterized by active engagement between 
political authorities and the Buddhist clergy, as evidenced by public declarations from the 
nation's leadership. While it can be asserted that Mongolian society remains largely religious, 
there is a discernible trend of rising atheism among the youth. Recently, there has been a 
growing demand within Mongolian society for the establishment of a national ideology that 
can unify diverse social and political factions, with Buddhism being proposed as the most 
suitable religion to achieve this cohesion among the Mongolian populace.

Keywords: Mongolia, Buddhism, socio-religious processes, post-secularity.

For citation: 
Aktamov I. G., Badmatsyrenov T. B., Tsetsenbileg Ts. Buddhism and post-secular society: 
socio-religious processes in Mongolia in the late 20th and early 21st centuries. Nations 
and religions of Eurasia. 2024. T. 30, № 1 P. 137–150 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)1–08.

Актамов Иннокентий Галималаевич, кандидат педагогических наук, доктор 
философии, заведующий лабораторией Центра переводов с восточных языков, 
Институт монголоведения, буддологии и тибетологии Сибирского отделения 



139Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

РАН, Улан-Удэ (Россия); доцент кафедры истории и регионоведения стран Азии, 
Бурятский государственный университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия). 
Адрес для контактов: aktamov13@gmail.com; orcid.org/0000–0002–8646–1048 
Бадмацыренов Тимур Баторович, доктор социологических наук, доцент, 
заведующий кафедрой политологии и социологии, директор Центра социально-
политических исследований «Альтернатива», Бурятский государственный 
университет им. Доржи Банзарова, Улан-Удэ (Россия). Адрес для контактов: 
badmatsyrenovtb@bsu.ru; orcid.org/0000–0002–6363–9464 
Цэцэнбилэг Цэвээн, доктор философии (PhD), доцент, ведущий научный сотрудник, 
Институт философии Академии наук Монголии, Улан-Батор (Монголия); доцент 
Института иностранных языков, Российский университет дружбы народов им. 
П. Лумумбы, Москва (Россия). Адрес для контактов: tsetsenbilegts@gmail.com;  
orcid.org/0000–0001–5987–9310 
Aktamov Innokentii Galimalaevich, Candidate of Pedagogical Sciences, Doctor (PhD 
in History of science), Head of the Laboratory «Oriental Languages Translations Center», 
Institute for Mongolian, Buddhist and Tibetan studies, Siberian branch of the Russian 
Academy of Sciences; Associate professor of the Department of History and Regional 
studies of Dorzhi Banzarov Buryat State University, Ulan-Ude (Russia). Contact address: 
aktamov13@gmail.com; https:// orcid.org/0000–0002–8646–1048. 
Badmatsyrenov Timur Batorovich, Doctor of Sociological Sciences, Associate Professor 
of the Department of Political Science and Sociology, Head of the Center for Social and 
Political Studies, Head of Center of Social and Political Studies, Dorzhi Banzarov Buryat 
State University, Ulan-Ude (Russia). Contact address: badmatsyrenovtb@bsu.ru; https:// 
orcid.org/0000–0002–6363–9464. 
Tsetsenbileg Tseveen, Doctor (PhD in Sociology), Associate professor, Leading researcher 
of Department of Sociology, Institute of Philosophy, Mongolian Academy of Science, 
Ulaanbaatar (Mongolia); Associate professor of Institute of Foreign Languages, People's 
Friendship University of Russia named after Patrice Lumumba, Moscow (Russia), Contact 
address: tsetsenbilegts@gmail.com; https:// orcid.org/0000–0001–5987–9310.

Введение
Религия как концепт за последнее столетие в научном видении прошла путь от се-

куляризации и маргинализации до десекуляризации и постсекулярности. Термин 
«постсекулярность» получил содержательное наполнение во второй половине ХХ в. 
и связан с пересмотром теоретической рамки секуляризации, в призме которой зна-
чимость религии в обществе сокращается. Напротив, как отмечает Б. Тернер, «ре-
лигия играет важную роль в публичном пространстве и во многих обществах либе-
ральная модель секуляризации, предполагающая разделение церкви и государства, 
больше не работает» [Тернер, 2012: 45]. Большое влияние на процесс формирова-
ния постсекулярного общества оказал крах социалистической системы и образовав-
шийся идеологический вакуум, которые способствовали созданию условий для уси-
ления роли религии и проникновения ее во все сферы общества в постсоциалисти-



140 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ческих странах. Государственные и религиозные сообщества в этих условиях стали 
выстраивать своё взаимодействие совершенно по‑новому, что актуализирует анализ 
этих процессов для понимания и оценки религиозной и общественно-политической 
ситуации, а самое главное — для определения прогнозных перспектив развития от-
ношений между государством и различными объединениями в конкретном обще-
стве. Указанные тенденции повышают значимость изучения, осмысления феномена 
религии в современных условиях и понимания роли религиозного фактора в соци-
ально-политических процессах.

Ярким примером постсоциалистической трансформации является Монголия, в ко-
торой общественно-политические процессы в конце ХХ в. обрели крайне высокую ди-
намику, проявившуюся в том числе в изменении роли религии. Прежде всего отмечают 
«возрождение» буддизма, которое, вместе с тем, не стало действительно восстановле-
нием буддийской религии досоциалистического периода, поскольку современное мон-
гольское общество не стало ни чисто «буддийским», ни однозначно секулярным. Ско-
рее, оно обрело новую сложную социорелигиозную структуру, которая может быть 
описана через призму концепции постсекулярности. В фокусе исследования — выяв-
ление специфики развития буддизма в Монголии в конце ХХ — начале ХХI в. в кон-
тексте формирования постсекулярного общества. Общественно-религиозное взаимо-
действие в Монголии в рамках теории постсекулярности ранее не становилось пред-
метом специального исследования. В связи с этим мы можем говорить о высокой сте-
пени актуальности изучения указанного процесса. Результаты, представленные в дан-
ной статье, являются первой попыткой дать характеристику монгольского общества 
в контексте постсекулярности.

Материалы, методы, обзор
Начало ХХ в. ознаменовалось революционными изменениями, которые привели 

к образованию новых суверенных государств, взявших за основу социалистический 
путь развития. Религиозная политика в Советском Союзе и Монгольской Народной 
Республике являлась практически идентичной — религия рассматривалась как идео-
логический соперник и была практически исключена из общественно-политических 
процессов. В ходе радикальной социалистической секуляризации 20–30‑х гг. ХХ в. были 
демонтированы институционализированные формы религии, а реализация принци-
па свободы совести носила декларативный характер. Вместе с тем даже в период наи-
более жестких репрессий религиозные группы сохранили свое присутствие в обще-
стве, претерпев существенную трансформацию социальной организации, религиоз-
ных практик, идейного наполнения.

В конце ХХ в. во многих социалистических государствах, включая СССР и МНР, 
происходит смена политического устройства. Одним из составляющих этого процес-
са стала «реабилитация» и «возрождение» религии и религиозных институтов, кото-
рые стали играть весьма заметную роль в общественных процессах. Особое внимание 
в постсоциалистической Монголии уделялось поддержке «традиционной религии», 
в качестве которой признается буддизм. В 1990 г. был основан Союз верующих, одной 
из основных целей которого стало содействие в восстановлении и открытии монасты-
рей в сельской местности (монг. хөдөө). В 1992 г. в Монголии было открыто порядка 



141Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

100 буддийских храмов. В Конституции, принятой 13 января 1992 г., помимо прочих 
свобод, провозглашалась свобода вероисповедания (гл. II, ст. 16, п. 51), а также запре-
щалась дискриминация по религиозному признаку (гл. II, ст. 14, п. 2) [Родионов, 2018: 
94]. «Возрождение» буддизма проявлялось и проявляется в виде воссоздания разру-
шенных монастырей, увеличения числа монахов и верующих, признания культурно-
го и духовного значения буддийского учения в процессе демократизации монгольско-
го общества. Вместе с тем, наряду с вновь начавшимся процессом институционализа-
ции буддизма в постсоциалистической Монголии, о своих правах заявили представи-
тели других верований, в первую очередь шаманизма и ислама. Шаманизм (тэнгриан-
ство) и буддизм достаточно органично развиваются в монгольском обществе. По раз-
ным оценкам количество официально зарегистрированных шаманов в Монголии со-
ставляет порядка сорока тысяч человек. Кроме того, широкую популярность обрета-
ют христианские, преимущественно протестантские общины, окормляемые западны-
ми и южнокорейскими пасторами. Здесь можно говорить о влиянии «мягкой силы» 
государственных и негосударственных институтов из США и Республики Корея, ко-
торые основное внимание уделяют монгольской молодежи. Отдельно следует упомя-
нуть о феномене «корейской волны», или «халлю», который оказывает существенное 
влияние на молодежное сознание.

Концепт «постсекулярность» утвердился в научном дискурсе в результате фило-
софской дискуссии о секулярном обществе, его характеристиках и качественных из-
менениях. Одним из видных теоретиков концепции постсекулярности считается Юр-
ген Хабермас [2008], который рассматривал постсекулярность как результат развития 
высокоразвитых европейских обществ или таких стран, как Канада, Австралия и Но-
вая Зеландия [Цыплаков, 2017: 244]. Этот подход выносит за рамки социорелигиозные 
процессы в странах Азии и Африки, а также Восточной Европы, в том числе и в Рос-
сии в силу специфики процессов, протекавших в этих странах. Различие в секулярно-
сти обуславливает и разницу в процессах постсекулярности. П. Бергер даже обозна-
чил модель евросекулярности [Бергер, 2012: 10]. Подходы Ю. Хабермаса и П. Бергера 
заложили основу для анализа социорелигиозных процессов и получили свое развитие, 
в том числе и в нашей стране. В отечественной социогуманитарной науке данной про-
блематике посвящены исследования В. Карпова [2012], Е. В. Кныша [2015], А. И. Кыр-
лежева [2013], Ю. Ю. Синелиной, Д. А. Узланера [2013], Е. В. Кузьминой, Р. Р. Фазлеевой 
[2017], Д. А. Цыплакова [2017] и др. В современных исследованиях существуют две ли-
нии рассмотрения новой социальной реальности религии — постсекуляризация и де-
секуляризация. На наш взгляд, парадигма постсекулярности имеет очевидные преиму-
щества, поскольку рассматривает социорелигиозные процессы как следующий этап 
развития общества, тогда как десекуляризация предполагает «обращение секуляриза-
ции вспять» [Узланер, 2013]. Вопросы постсекулярности еще не являлись предметом 
специального изучения монгольских ученых. Исследованиям социорелигиозных про-
цессов в Монголии посвящены труды М. Гантуяа, Г. Лхагвасурэн, Т. Булган, Д. Дагва-
дорж, А. Жамбал, С. Цэдэндамба, Б. Мунхцацралт и др. Особое значение имеют пуб-
ликации М. Гантуяа, в том числе и на русском языке [Гантуяа, 2021; Дашковский, Ган-
туяа, Шершнева, Бүрэнөлзий, 2022].



142 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Можно констатировать, что в российской науке пока не предпринималось отдель-
ного исследования буддизма Монголии в контексте концепции постсекулярности.

Результаты и обсуждение
Развитие буддизма после демократической революции Монголии
Волна демократизации в Монголии в конце 1980‑х гг. привела к существенному изме-

нению характера общественных отношений. Религиозные организации и отдельные ду-
ховные деятели начали реализовывать планомерную работу по увеличению своих после-
дователей. На этом этапе наибольшее количество верующих было у буддизма, несколь-
ко позже, в основном в молодежной среде, увеличилось количество протестантов. Объ-
яснялось это несколькими факторами. Во-первых, буддийское учение имело историче-
ские корни и достаточно прочно укоренилось в культуре монгольских народов. Во-вто-
рых, буддизм, несмотря на проводившуюся в период социализма политику со сторо-
ны власти, сумел сохранить институциональную основу, что позволило достаточно бы-
стро вернуть утраченные позиции в обществе. Объяснение росту популярности проте-
стантизма в молодежной среде было дано выше — реализация политики «мягкой силы».

Демократизация общественной жизни, объявленная свобода совести и вероиспо-
ведания стали условием активизации религиозных инициатив со стороны граждан 
Монголии. Например, в 1990 г. была создана организация «Союз буддистов Монго-
лии»1, основной целью которой являлось объединение и координация обществен-
ных инициатив по возрождению буддийских традиций в стране, реставрация старых 
и строительство новых дацанов, религиозных объектов и т. д. [Ванчикова, Цэдэндам-
ба, 2014: 91]. На волне демократических преобразований 1990‑х гг. наблюдался суще-
ственный рост числа верующих и количества религиозных организаций, началось ак-
тивное проникновение религиозных идей и практик в повседневную культуру и пуб-
личное пространство.

Характерной тенденцией стало взаимодействие религиозной и политической сфер 
общества. Ярким примером является Демократическая партия верующих Монголии2, 
хотя она и потерпела поражение на первых же выборах в Великий Государственный 
Хурал [Гантөгс, 2024]. Тем не менее, многие политические партии с завидным постоян-
ством стали использовать в своих программах религиозные идеи и лозунги, а буддий-
ские деятели начали принимать активное участие в общественно-политической дея-
тельности. На новом этапе развития государства правящая монгольская элита практи-
чески полностью состояла из людей, так или иначе принадлежавших буддийской тра-
диции. По мнению исследователей, свои буддийские предпочтения наиболее ярко про-
являли премьер-министр Монголии Намбырын Энхбаяр и отчасти президент Наца-
гийн Багабанди. Премьер-министр в некоторых публичных выступлениях объясняет 
реалии политической и экономической жизни современного мира с буддийской точ-
ки зрения [Саяна Намсараева, 2004].

Более того, высшая политическая власть стала практиковать религиозные ритуалы, 
которые впоследствии стали нормой политической жизни. В качестве примера мож-

1	 Монгол Бурханы шашинтан сүсэгтний холбоо. — прим. авт.
2	 Монголын шашинтны ардчилсан нам. — прим. авт.



143Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

но привести деятельность одного из президентов Монголии Цахиагийн Элбэгдоржа 
(2009–2017), который в своих политических целях начал использовать культовый ис-
торико-религиозный объект монголов — гору Бурхан халдун. Президент принимал 
непосредственное участие в религиозных обрядах на горе Бурхан-Халдун с привлече-
нием начальника генерального штаба вооруженных сил, депутатов Великого Государ-
ственного Хурала, сотрудников администрации президента, Совета национальной без-
опасности, представителей духовенства в лице настоятеля монастыря Гандантэгчэнлин 
Эрдэнэхуу и других лиц [Бурхан Халдун уулын…, 2015]. В 2010 г. президент Монголии 
поручил правительству страны принять меры по включению горы Бурхан-Халдун и ее 
окрестностей в список объектов Всемирного наследия в силу ее уникальной природ-
ной и культурной ценности. 20 сентября 2010 г. был издан президентский указ «О горе 
Бурхан-Халдун» [Бурхан Халдуны тухай, 2010]. В декабре 2015 г. президенту Монго-
лии в Париже было вручено свидетельство о включении горы Бурхан халдун в список 
Всемирного культурного наследия. Это стало событием в политической жизни стра-
ны, которому Элбэгдорж придал особое значение [Элбэгдорж, 2016].

Данная тенденция сохраняется и в настоящее время. Например, действующий пре-
зидент Монголии У. Хурэлсух, на тот момент занимавший пост премьер-министра стра-
ны, посетил открытие Цогчен дугана «Батцагаан» в столичном монастыре Гандантэг-
чэнлин и в своем выступлении отметил, что «власть должна уважать религию, а рели-
гия относиться с уважением к власти» [У. Хүрэлсүх, 2019]. Таким образом, можно кон-
статировать, что религия обрела политическое значение и стала играть важную роль 
в социально-политических процессах, в том числе и во внешней политике Монголии.

Исследовательский интерес представляет выявление особенностей реинституцио-
нализации буддийской культуры в новых социальных, экономических и политических 
условиях преобладания городского населения, изменения образа жизни, формирова-
ния современной демократической системы и новых международно-политических 
условий [Бадмацыренов, 2015: 98].

Одной из наиболее значимых описательных моделей стала концепция «двух буд-
дизмов», в которой проводится дихотомичная дифференциация двух различающихся 
социальных аспектов буддийских сообществ. Первый охватывает буддистов азиатско-
го происхождения, «рожденных в буддийском культурном наследии», а второй вклю-
чает не-азиатских конвертитов [Numrich, 2003: 55]. Различия между этими типами со-
обществ обусловлены социокультурными практиками социализации индивидов в ре-
лигиозном и культурном контексте. «Этнический» буддизм в большей степени связан 
с коммунитарными и семейными структурами, в то время как «конвертитский» име-
ет более индивидуалистический характер [Numrich, 2003: 65].

В Монголии проблему развития «двух буддизмов» исследовал Йохан Элверског, ко-
торый отмечает, что «большинство монгольского населения не включено в продолжа-
ющуюся религиозную буддийскую традицию», а «обращаются» (converting) в нее, ос-
новным мотивом чего выступает этничность или стремление к этническому и нацио-
нальному единству» [Elverskog, 2006: 29–46]. В результате этого оформились две груп-
пы, которые по‑разному видят перспективы «возрождения» буддизма в Монголии.



144 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

«Для местного духовенства оно не должно основываться на модернисткой потреб-
ности «понимания Дхармы», а всецело направлено на воссоздание традиционной мон-
гольской сангхи, основной задачей которой выступает выполнение ритуалов для госу-
дарства и мирян» [Elverskog, 2006: 33]. Другая группа, «западные модернисты», как на-
зывает их Элверског, стремятся к переводу буддийских практик с тибетского язы-
ка на современный монгольский язык на кириллице, с целью обеспечения доступно-
сти буддийского учения и повышения его привлекательности для верующих-мирян 
[Elverskog, 2006: 33].

Несмотря на то, что буддизм для монголов выступает одним из наиболее важных 
маркеров этничности, в общественном сознании также существует дискурс, в рамках 
которого буддизм позиционируется как один из основных инструментов подчинения 
монголов Цинской империи. Этот дискурс возник в начале XX в., когда привержен-
цы националистического течения и монгольские марксисты рассматривали буддизм 
в качестве главного препятствия модернизации Монголии. Таким образом, в отли-
чие от многих других обществ буддийской Азии, где буддизм воображается через пре-
имущественно позитивные составляющие истории и этничности, буддийская исто-
рия Монголии, наоборот, связана с «национальным унижением» [Elverskog, 2006: 33].

По мнению ряда исследователей, одним из важных факторов, повлиявших на про-
цесс постсекуляризации, стала глобализация, которая привела к потере национальной 
и этнической самобытности [Багаева, 2019: 46]. Поскольку вопросы этнического са-
мосознания и идентичности имеют историко-политическое значение, феномен глоба-
лизации вызвал ответную реакцию, которая была окрашена, в том числе, в национа-
листические и радикально религиозные оттенки.

В 2015–2017 гг. Институт философии Академии наук Монголии провел исследо-
вание на тему «Религиозная ситуация в Монголии». Выборка составила 2400 человек 
(из 20 районов страны и 6 микрорайонов столицы). По результатам социологическо-
го опроса были получены данные, характеризующие религиозность населения стра-
ны. Из общего количества опрошенных, 77,4% считают себя религиозными людьми, 
22,6% относят себя к атеистам. По мере увеличения возраста растет количество рели-
гиозных последователей. Например, среди респондентов в возрасте от 16 до 30 лет ко-
личество верующих составляет 70,4%, среди 30–50‑летних — 79,6%, свыше 50 лет — 
84,6% соответственно.

Приверженность к различным религиозным течениям распределилась следующим 
образом:

•	 буддизм (различные течения и школы) — 70,3%;
•	 шаманизм (тэнгрианство) — 11,8%;
•	 христианство (различные течения) — 8,2%;
•	 ислам — 6,8%;
•	 нетрадиционные и новые религиозные течения — 3,1%.
Вместе с тем, по сравнению с социологическим опросом, проведенным в 1994 году, 

число убежденных атеистов увеличилось в 1,6 раза [Монголд тууштай шашингүй үзэл-
тэй…, https://ikon. mn/opinion/1fds].

Другие данные приводит Национальное бюро статистики (табл.).



145Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Статистические данные количества верующих в 2010 и 2020 гг. 
Statistical data on the number of believers in 2010 and 2020

Религии
2010 2020

Численность % Численность %

Буддизм 1,459,983 53 1,704,480 51,7

Ислам 82,641 3 105,500 3,2

Шаманизм 79,886 2,9 82,422 2,5

Христианство 60,603 2,2 42,859 1,3

Другие 11,019 0,4 23,078 0,7

Атеизм 1,063,308 38,6 1,338,528 40,6

Общее количество 2,754,685 100 3,296,866 100

Несколько иные, но не принципиально отличающиеся результаты были получены 
в ходе проведенного опроса общественного мнения, посвященного состоянию и оцен-
кам развития демократического управления в Монголии. Исследования проводились 
при поддержке ПРООН с 2005 по 2013 г. Результаты опроса представлены на рисунке.

Статистические данные по количеству верующих в 2005, 2008, 2010 и 2013 гг.3 
Statistical data on the number of believers in 2005, 2008, 2010 and 2013.4

Заключение
В целом анализ религиозной ситуации в Монголии позволяет сделать предваритель-

ный вывод, что буддизм как традиционная религия монголов занимает доминирующее 
положение с точки зрения количества последователей и характера взаимодействия с по-

3	 Сост. по: 5‑я конференция ASBSTO. ПРООН. ФСЭХ, МАН. «Критерии демократического управления: 
состояние и оценка управления в Монголии» (УБ, 2006); Проект ЦРТ 9, ПРООН. ФСЭХ, МАН. «Из-
менения в состоянии демократического управления: 2007–2008 гг.» (УБ, 2008 г.); Проект ЦРТ 9, 
ПРООН. ФСЭХ, МАН. «Изменения в состоянии демократического управления: 2009–2010 гг.» (УБ, 
2010); ТСХХ. ФСЭХ. ШУА. «Оценка демократии в Монголии, развитие и зрелость демократии». От-
чет о социологическом исследовании. (УБ, 2013)] 

4	 Comp. on: 5th ASBESTOS Conference. UNDP. ALL, MAN. «Criteria of democratic governance: the state and 
assessment of governance in Mongolia» (UB, 2006); MDG 9 project, UNDP. EVERYONE, MAN. «Changes 
in the state of democratic governance: 2007–2008» (UB, 2008); MDG 9 project, UNDP. EVERYONE, MAN. 
«Changes in the state of democratic governance: 2009–2010» (UB, 2010); TLC. FSEH. SHUA. «Assessment 
of democracy in Mongolia, development and maturity of democracy». Report on the sociological research. 
(UB, 2013).



146 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

литической властью. Интересные данные получены по количеству церквей, располо-
женных в столице страны. Если буддийских храмов в Улан-Баторе 80, то христианских 
(различных течений) насчитывается 189. Кроме того, насчитывается 52 храма других 
конфессий, что составляет почти 2/3 от количества буддийских храмов. Буддизм зани-
мает особое место в политической системе страны, хотя согласно законодательству, го-
сударство предоставляет равные права всем конфессиям. Политические лидеры Мон-
голии зачастую принимают участие в буддийских ритуалах, а иногда сами иницииру-
ют общественно-религиозную деятельность. По мнению экспертов, в обществе суще-
ствует запрос на формирование государственной идеологии, которая способна спло-
тить монгольский народ. В качестве очевидного варианта рассматривается буддизм 
как объединяющий всех монголов базис, на основе которого возможна консолидация 
населения и разных политических сил [Монголчуудыг Бурханы шашин л нэгтгэж бай-
на]. Примечательно, что после всплеска интереса к буддизму на волне демократиче-
ских преобразований 1990‑х гг. и роста количества последователей (около 80% насе-
ления страны), всего через десять-пятнадцать лет буддистами считают себя всего 48% 
граждан. В целом исследователи отмечают рост количества неверующих среди моло-
дежи. Поскольку средний возраст населения Монголии не достигает 30 лет, то обо-
значенная тенденция будет сохраняться. Политическая элита понимает, что необхо-
дим взвешенный подход в религиозной политике в молодежной среде не только с точ-
ки зрения консолидации нации, но и превентивного решения вопросов экстремизма  
и терроризма.

Благодарности и финансирование
Исследование проведено в рамках гранта РНФ «Традиционный буддизм, постсеку-

лярность и современные общественно-политические процессы в России и Монголии», 
№ 24–48–03022, https://rscf.ru/project/24–48–03022/.

Acknowledgments and funding
The study was conducted within the framework of the RSF “Traditional Buddhism, Post-

Secularity and Modern Socio-Political Processes in Russia and Mongolia”, № 24–48–03022, 
https://rscf.ru/project/24–48–03022/.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК:
Багаева К. А. Десекуляризация и тренд постсекулярного // Вестник Бурятского го-

сударственного университета. Философия. 2019. Вып. 2. С. 43–48.
Бадмацыренов Т. Б. Социорелигиозные процессы развития буддизма в России 

и Монголии // Вестник Бурятского государственного университета. 2015. Вып. 6А. 
С. 97–104.

Бергер П. Фальсифицированная секуляризация // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2012. № 2 (30). С. 8–21.

Ванчикова Ц. П., Цэдэндамба С. Современные процессы в монгольском буддизме 
1990–2007 гг. // Гуманитарный вектор. 2014. № 2 (38). Культурология. С. 89–96.

Гантуяа М. Некоторые методологические подходы исследования религиозно-
сти граждан приграничных с Россией территорий Монголии // Ермолаевские чте-



147Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ния : материалы юбилейной V научно-практической конференции с международ-
ным участием, посвященной 100‑летию образования Тувинской Народной Респуб-
лики, Кызыл, 26–27 августа 2021 года. Кызыл : Издательский отдел Национальной 
библиотеки им. А. С. Пушкина Республики Тыва. 2021. С. 101–108. URL: https://doi.
org/10.24412/2686–9624–2021–101–108.

Дашковский П. К., Гантуяа М., Шершнева Е. А., Бүрэнөлзий И. Религиозные про-
цессы на территории Монголии (по результатам социологического исследования) // 
Народы и религии Евразии. 2022. Т. 27, No 1. С. 72–89. https://doi.org/10.14258/nreur 
(2022) 1–05.

Карпов В. Концептуальные основы теории десекуляризации // Государство, рели-
гия, церковь в России и за рубежом. 2012. № 2. С. 114–164.

Кныш Е. В. Понятия секулярной и постсекулярной культуры: исторические транс-
формации // Вестник Гуманитарного университета. 2015. № 1 (8). С. 66–72.

Кузьмина Е. В., Фазлеева Р. Р. Постсекулярность: тенденции анализа феномена в со-
временных религиоведческих исследованиях // Исторические, философские, поли-
тические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории 
и практики. 2017. № 8 (82). С. 106–112.

Кырлежев А. И. Эра постсекуляризма. 2013 // Правмир. URL: http://www.pravmir. ru/
era-postsekulyarizma/ (дата обращения: 13.09.2024).

Намсараева  С.  Кого не  любят в  толерантной Монголии  // Независимая га-
зета, 04.02.2024. URL: https://www.ng.ru/people/2004–02–04/5_mongolia.html#:~: 
text=%D0%92%20%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D
1%83%D1%86%D0%B8%D0%B8%20%D0%9C%D0%BE%D0%BD%D0%B3%D0%BE%
D0%BB%D0%B8%D0%B8%201992%20%D0%B3,%D0%B1%D1%8B%D0%BB%20%D0
%BF%D1%80%D0%B8%D0%BD%D1%8F%D1%82%20%D0%B2%201993%20%D0%B3 
(дата обращения: 08.09.2024).

Родионов В. А. Буддизм и постсоциалистическая трансформация в Монголии // 
Власть. 2018. № 2. С. 94–99.

Тернер Б. Религия в постсекулярном обществе // Государство, религия, церковь 
в России и за рубежом. 2012. № 2. С. 21–51.

Узланер Д. Картография постсекулярного // Отечественные записки. 2013. № 1. URL: 
https://strana-oz.ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo (дата обращения: 06.09.2024).

Цыплаков Д. А. Российская постсекулярность: специфика изучения // Российский 
гуманитарный журнал. 2017. Т. 6. № 3. С. 242–252.

Elverskog J. Two Buddhisms in Contemporary Mongolia // Contemporary Buddhism. 
2006. Vol. 7. № 1. P. 29–46.

Habermas J. A “post-secular” society — what does that mean? (16 September 2008) // 
Reset Dialogues. URL: https://www.resetdoc.org/story/a-post-secular-society-what-does-
that-mean/ (08.09.2024).

Numrich P. Two Buddhisms Further Considered. // Contemporary Buddhism, 2003. № 4 
(1). P. 55–78.

Бурхан Халдун уулын тэнгэрийг тайх ёслол боллоо // news. mn. URL: https://news. 
mn/r/696351/. (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).



148 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Бурхан халдуны тухай. Монгол Улсын ерөнхийлөгчийн зарлиг // legalinfo. mn. URL: 
https://legalinfo. mn/mn/detail/11182. (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).

Гантөгс Л. Эвслүүд сонгуульд хэр амжилттай оролцдог вэ // iToim. mn. URL: https://
itoim.mn/a/2024/01/29/parliament/ysv. (дата обращения: 09.09.2024) (на монг. яз.).

Монголд тууштай шашингүй үзэлтэй хүмүүс 1994 онтой харьцуулахад 1.6 дахин нэ-
мэгджээ // ikon. mn. URL: https://ikon.mn/opinion/1fds. (дата обращения: 09.09.2024) 
(на монг. яз.).

Монголчуудыг Бурханы шашин л нэгтгэж байна // medee.mn. URL: https://medee. 
mn/p/166064. (дата обращения: 11.09.2024) (на монг. яз.).

Хүрэлсүх У.: Төр нь шашнаа хүндэтгэж, шашин нь төрөө дээдэлнэ // unuudur. mn 
URL: https://www.unuudur.mn/a/117838 (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).

Элбэгдорж Ц.: Бурхан халдуныг дэлхийд бүртгэлтэй болсонд их баяртай байгаа // 
ikon. mn. URL: https://ikon.mn/n/ny2. (дата обращения: 08.09.2024) (на монг. яз.).

REFERENCES
Badmatsyrenov T. B. Sotsioreligioznye protsessy razvitiya buddizma v Rossii i Mongolii 

[Social and religious processes of the development of Buddhism in Russia and Mongolia]. 
Vestnik Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta [Vestnik of the Buryat State University]. 
2015, no. 6A. P. 97–104 (in Russian).

Bagaeva K. A. Desekulyarizatsiya i trend postsekulyarnogo [Desecularization and the trend 
of postsecular]. Vestnik Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta [Vestnik of the Buryat State 
University]. 2019, no 2. P. 43–48 (in Russian).

Berger P. Falsifitsirovannaya sekulyarizatsiya [Secularization falsified]. Gosudarstvo, 
religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, Religion and Church]. 2012, no 2 (30). P. 8–21 
(in Russian).

Dashkovskiy P. K., Gantuya M., Shershneva E. A., Burenulzii I. Religioznye protsessy na 
territorii Mongolii (po rezultatam sotsiologicheskogo issledovaniya) [Religious processes 
on the territory of Mongolia (based on the results of sociological research)]. Narody i religii 
Evrazii [Nations and religions of Eurasia]. 2022, vol. 27, no 1. P. 72–89 (in Russian).

Gantuya M. Nekotorye metodologicheskiye podkhody issledovaniya religioznosti grazhdan 
prigranichnykh s Rossiyei territoriy Mongolii [Some methodological approaches to studying 
the religiosity of citizens of Mongolia's border territories with Russia]. Yermolaevskiye chteniya: 
Materialy yubileinoi V nauchno-prakticheskoi konferentsii s mezhdunarodnym uchastiem, 
posvyashennoi 100‑letiyu obrazovaniya Tuvinskoi Narodnoi Respubliki, Kyzyl, 26–27 avgusta 
2021. — Kyzyl: Izdatel'skiy otdel Natsional'noi biblioteki im. A. S. Pushkina, Respublika Tyva 
[Ermolaev Readings: Proceedings of the V scientific and practical conference with international 
participation dedicated to the 100th anniversary of the formation of the Tuvan People's 
Republic, Kyzyl, August 26–27, 2021. — Kyzyl: Publishing Department of the A. S. Pushkin 
National Library, Republic of Tuva]. 2021. P. 101–108. https://doi.org/10.24412/2686–9624–
2021–101–108 (in Russian).

Karpov V. Kontaeptual'nye osnovy teorii desekulyarizatsii [Conceptual foundations 
of the theory of desecularization]. Gosudarstvo, religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, 
Religion and Church]. 2012, no 2. P. 114–164 (in Russian).



149Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 137–150.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Knysh E. V. Ponyatia sekulyarnoi I postsekulyarnoi kul'tury: istoricheskiye transformatsii 
[Concepts of secular and postsecular culture: historical transformations] Vestnik gumanitarnogo 
universiteta [Bulletin of the Humanitarian University]. 2015, no. 1 (8). P. 66–72 (in Russian).

Kuzmina  E. V., Fazleeva  R . R .  Postsekulyarnost': tendentsii analiza fenomena v 
sovremennykh religiovedcheskikh issledovaniyakh [Post-secularity: trends in the analysis 
of the phenomenon in modern religious studies]. Istoricheskie, filosofskie, politicheskie I 
yuridicheskie nauki, kul'turologiya I iskusstvovedenie. Voprosy teorii I praktiki. [Historical, 
philosophical, political and legal sciences, cultural studies and art criticism. Theory and 
practice issues]. 2017, no. 8 (82). P. 106–112 (in Russian).

Kyrlezhev A. I. Era postsekulyarizma [The Era of Post-Secularism]. 2013. URL: http://www.
pravmir. ru/era-postsekulyarizma/ (Accessed September 13, 2024) (in Russian).

Namsaraeva Sayana. Kogo ne lyubyat v tolerantnoi Mongolii [Who is not liked in 
tolerant Mongolia]. URL: https://www.ng.ru/people/2004–02–04/5_mongolia.html#:~: 
text=%D0%92%20%D0%9A%D0%BE%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D
1%83%D1%86%D0%B8%D0%B8%20%D0%9C%D0%BE%D0%BD%D0%B3%D0%BE%
D0%BB%D0%B8%D0%B8%201992%20%D0%B3,%D0%B1%D1%8B%D0%BB%20%D0
%BF%D1%80%D0%B8%D0%BD%D1%8F%D1%82%20%D0%B2%201993%20%D0%B3 
(Accessed September 8, 2024) (in Russian).

Rodionov V. A. Buddizm i postsotsialisticheskaya transformatsiya v Mongolii [Buddhism 
and post-socialist transformation in Mongolia]. Vlast [Vlast']. 2018, no 2. P. 94–99 (in Russian).

Terner B. religiya v postsekulyarnom obshchestve [Religion in a Post-secular Society] 
Gosudarstvo, religiya, tserkov v Rossii i za rubezhom [State, Religion and Church]. 2012, no 2. 
P. 21–51 (in Russian).

Tsyplakov D. A. Rossiiskaya postsekulyarnost: spetsifika izucheniya [The Russian post-
secular situation: specific features] Rossiiskii gumanitarnyi zhurnal [Liberal Arts in Russia]. 
2017, vol. 6, no 3. P. 242–252 (in Russian).

Uzlaner D. Kartografiya postsekulyarnogo [Cartography of post-secularity]. URL: 
https://strana-oz.ru/2013/1/kartografiya-postsekulyarnogo (Accessed September 6, 2024) 
(in Russian).

Vanchikova Ts. P., Tsedendamba S. Sovremennye protsessy v mongolskom buddizme 1990–
2007 gg. [Modern processes in the Mongolian Buddhism 1990–2007]. Gumanitarniy vector. 
Seriya: kulturologiya [Humanities vector]. 2014, no 2 (38). P. 89–96 (in Russian).

Elverskog J. Two Buddhisms in Contemporary Mongolia. Contemporary Buddhism. 2006, 
vol. 7, no 1. P. 29–46 (in English).

Habermas J. A “post-secular” society — what does that mean? URL: https://www.resetdoc.
org/story/a-post-secular-society-what-does-that-mean/ (Accessed September 16, 2008) 
(in English).

Numrich P. Two Buddhisms Further Considered. Contemporary Buddhism. 2003. no 4 (1). 
P. 55–78 (in English).

Burkhan Khaldun uulyn tengeriig taikh yoslol bolloo. A ceremony of worshiping the sky took 
place on Mount Burkhan Khaldun. URL: https://news. mn/r/696351/ (Accessed September 
8, 2024) (in Mongolian).



150 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 137–150.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Elbegdorzh Ts. Burkhan khaldunyg delkhiid burtgeltei bolsond ikh bayartai baigaa. I am 
very happy that Burhan Khaldun has been registered in the world heritage. URL: https://ikon. 
mn/n/ny2 (Accessed September 8, 2024) (in Mongolian).

Gantugs L. Evsluud songuuld kher amzhilttai oroltsdog ve. How successful are coalitions 
in elections? URL: https://itoim. mn/a/2024/01/29/parliament/ysv. (Accessed September 9, 
2024) (in Mongolian).

Khurelsukh U. Tur n' shashnaa khundetgezh, shashin n' turuu deedlene. The state respect 
religion, and religion respect the state. URL: https://www.unuudur.mn/a/117838 (Accessed 
September 8, 2024) (in Mongolian).

Mongold tuushtai shashingui uzeltei humuus 1994 ontoi khartsuulahad 1.6 dakhin 
nemegdezhee. Compared to 1994, the number of committed atheists in Mongolia has increased by 
1.6 times. URL: https://ikon. mn/opinion/1fds (Accessed September 9, 2024) (in Mongolian).

Статья поступила в редакцию: 14.09.2024
Принята к публикации: 18.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



151Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 947:2 (571.62) «199»
DOI 10.14258/nreur(2025)1–09

С. М. Дударенок

Институт истории, археологии и этнографии народов Дальнего Востока ДВО РАН, 
Владивосток (Россия)

РЕЛИГИОЗНЫЙ ЛАНДШАФТ ХАБАРОВСКОГО КРАЯ 
В 1990‑Е ГГ.: ОСОБЕННОСТИ ФОРМИРОВАНИЯ 
И ТЕНДЕНЦИИ РАЗВИТИЯ

В статье анализируется процесс трансформации религиозного ландшафта Хабаров-
ского края в 1990‑е гг.; показана деятельность местных органов власти по реализации 
государственной вероисповедной политики и нормализации отношений с религиозны-
ми организациями и верующими; выявлены причины «религиозного бума» 1990‑х гг., 
роста числа религиозных общин, групп и верующих; отмечена роль первого епископа 
Хабаровской епархии Гавриила (Стеблюченко) в возрождении православной религи-
озной традиции в крае. Показана роль иностранных миссионеров в возрождении про-
тестантских религиозных организаций, возникновении и распространении на терри-
тории Хабаровского края различных нетрадиционных религий (новых религиозных 
движений). Отмечено, что в широком распространении протестантизма в крае значи-
тельную роль играла благотворительная и милосердная деятельность как хабаровских 
протестантских религиозных организаций и групп, так и их зарубежных единоверцев. 
Проанализирована количественная и качественная характеристика религиозной си-
туации в Хабаровском крае в 1990‑е гг.; отмечено следующее: несмотря на рост числа 
религиозных организаций и групп, увеличение количества людей, называющих себя 
верующими, качественного роста религиозности в 1990‑е гг. практически не произо-
шло, так как только около 3% населения края принадлежали к ракой‑либо религиоз-
ной традиции и вели активную религиозную жизнь.

Ключевые слова: вероисповедная политика, органы власти, религиозная ситуация, 
Хабаровский край, религиозные организации.

Цитирование статьи: 
Дударенок С. М. Религиозный ландшафт Хабаровского края в 1990‑е гг.: особенно-
сти формирования и тенденции развития // Народы и религии Евразии. Т. 30. № 1. 
С. 151–169. DOI 10.14258/nreur(2025)1–09.



152 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

S. M. Dudarenok

Institute of History, Archaeology and Ethnography of the Peoples of the Far East FEB RAS, 
Vladivostok (Russia)

RELIGIOUS LANDSCAPE OF THE KHABAROVSK TERRITORY 
IN THE 1990S: FEATURES OF FORMATION  
AND DEVELOPMENT TRENDS

The article provides a comprehensive analysis of the transformation of the religious landscape 
in the Khabarovsk Territory during the 1990s. It examines the actions of local authorities in exe-
cuting state religious policies and normalizing relations with religious organizations and adher-
ents. The study highlights the factors contributing to the “religious boom” of the 1990s, including 
the increase in the number of religious communities, groups, and believers. It emphasizes the sig-
nificant influence of the first bishop of the Khabarovsk diocese, Gabriel (Steblyuchenko), in revi-
talizing the Orthodox religious tradition in the region. Additionally, the role of foreign missionar-
ies in the resurgence of Protestant religious organizations and the emergence of various non-tradi-
tional religions (new religious movements) in the Khabarovsk Territory is discussed. The article 
notes that the charitable initiatives of both local Protestant organizations and their foreign coun-
terparts were instrumental in the proliferation of Protestantism in the area. Furthermore, it ana-
lyzes the quantitative and qualitative aspects of the religious situation in the Khabarovsk Territo-
ry during this period, concluding that despite the increase in the number of religious organiza-
tions and self-identified believers, there was minimal qualitative growth in religiosity, with only 
about 3% of the regional population actively participating in a religious tradition.

Keywords: religious policy, authorities, religious situation, Khabarovsk Territory, religious 
organizations.

For citation: 
Dudarenok S. M. The Religious Landscape of the Khabarovsk Region in the 1990s: Features 
of Formation and Development Trends. Nations and Religions of Eurasia. Vol. 30. No. 1. 
P. 151–169 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)1–09.

Дударенок Светлана Михайловна, доктор исторических наук, кандидат 
философских наук, профессор, ведущий научный сотрудник Отдела социально-
политических исследований, Институт истории, археологии и этнографии 
народов Дальнего Востока ДВО РАН, Владивосток (Россия). Адрес для контактов: 
dudarenoksv@gmail.com; https://orcid.org/0000–0002–6644–2421 
Svetlana M. Dudarenok, Doctor of Historical Sciences, Candidate of Philosophical 
Sciences, Professor, Leading Researcher, Department of Socio-Political Research, Institute 
of History, Archaeology and Ethnography of the Peoples of the Far East, Far Eastern Branch 
of the Russian Academy of Sciences, Vladivostok (Russia). Contact address: dudarenoksv@
gmail.com; https:// orcid.org/0000–0002–6644–2421



153Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Введение
Тема религии и религиозности в российском обществе продолжает находиться в эпи-

центре внимания как общественности, так и представителей науки. Особо актуальным 
является анализ процесса возрождения религиозной жизни в российских регионах в пе-
риод трансформации советского общества в постсоветское. В данном контексте интерес 
представляет исследование динамики религиозной жизни такого региона, как Хабаров-
ский край, который в результате репрессивной политики советской власти по отноше-
нию к религии и верующим стал к концу 1980‑х гг. и безрелигиозным, и безцерковным. 
Здесь процесс ревитализации религии протекал в особых условиях — при преоблада-
нии протестантских общин над общинами Русской православной церкви.

Целью данной статьи является анализ процесса трансформации религиозного ланд-
шафта Хабаровского края, количественной и качественной составляющей религиоз-
ной ситуации в крае в 1990‑е гг.

Историография проблемы. Процессы, происходившие в религиозной жизни Рос-
сии в первое постсоветское десятилетие, нашли отражение в ряде информационно-
аналитических изданий [Атлас современной религиозной жизни России, 2005, 2006, 
2009; Современная религиозная жизнь России. Опыт систематического описания, 2003, 
2004, 2005, 2006] и монографических исследований [Двадцать лет религиозной свобо-
ды в России, 2009; Религиозно-общественная жизнь российских регионов, 2022; Рели-
гия и российское многообразие, 2011]. В данных работах описана религиозно-обще-
ственная ситуация в субъектах Российской Федерации, дана краткая характеристика 
религиозных конфессий, политика местных властей по отношению к религиозным ор-
ганизациям и пр. В силу масштабности проекта, авторы не ставили перед собой задачу 
подробно рассмотреть изменения, произошедшие в религиозной жизни каждого ре-
гиона России, отмечая лишь основные тенденции.

Некоторые проблемы трансформации религиозного ландшафта Хабаровского края 
в постсоветский период нашли отражение в ряде публикаций дальневосточных иссле-
дователей, посвященных общим проблемам религиозного возрождения на российском 
Дальнем Востоке [Аверина, 2017; Дударенок, 2005, 2015; Поспелова, Дударенок, Федир-
ко, 2021; Федирко, 2019, 2020; Шульженко, Тарасов, 2016]. Возрождение Хабаровской 
епархии Русской православной церкви, этноконфессиональная ситуация и религиоз-
ный экстремизм в Хабаровском крае на рубеже советской и постсоветской эпох так-
же нашли отражение в ряде научных статей [Дробница, Селезнёв, 2018, 2019; Завали-
шин, Костюрина, 2014; Ярулин, Свищёв, Слонский, Ярулин, 2015]. Наиболее последо-
вательно попытались проанализировать процесс изменения религиозной ситуации 
в крае в 1990‑х гг. заместитель начальника отдела по связям с партиями, обществен-
ными, политическими и религиозными объединениями администрации Хабаровско-
го края В. А. Никульников и секретарь Комиссии администрации Хабаровского края 
по связям с религиозными организациями М. П. Свищёв [Никульников, Свищёв, 2001]. 
Однако до настоящего времени нет целостной картины трансформации религиозной 
сферы Хабаровского края в 1990‑е гг., что делает данную проблему особо актуальной.

Основными источниками при проведении данного исследования являлись материа-
лы фондов (Ф. Р‑1359, Ф. Р‑2061, Ф. Р‑2039, Ф. Р‑137, Ф. П‑35) Государственного архи-



154 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ва Хабаровского края (ГАХК) и публикации в хабаровских периодических изданиях — 
газетах «Хабаровские вести», «Молодой дальневосточник», «Тихоокеанская звезда», 
«Дальневосточные ведомости», «Приамурские ведомости» и пр. Методика исследова-
ния опирается на метод научного описания.

Особенности религиозной ситуации в Хабаровском крае в конце 1980‑х гг.
Характеристика религиозной ситуации в религиоведческой литературе осущест-

вляется чаще всего на двух уровнях: институциональном и уровне массового созна-
ния. На институциональном уровне её важнейшими характеристиками являются ко-
личество и конфессиональная принадлежность религиозных организаций и групп, сло-
жившиеся межконфессиональные отношения. На втором уровне — показатели рели-
гиозности, конфессиональной идентификации, отношение людей к религии и рели-
гиозным организациям.

Динамику религиозной ситуации в Хабаровском крае с момента проведения еди-
новременного учета (1960 г.) религиозных общин, групп и верующих можно предста-
вить в виде следующей таблицы.

Таблица 1
Количество религиозных общин, групп и число верующих в Хабаровском крае 

в 1960–1989 гг.1

Table 1
The Number of Religious Communities, Groups and Believers  

in the Khabarovsk Territory in 1960–19892

Наименование 
конфессий

1960 г. 1970 г. 1980 г. 1989 г.
общин/ 
верую-

щих

групп/
верую-

щих

общин/ 
верую-

щих

групп/
верую-

щих

общин/ 
верую-

щих

групп/
верую-

щих

общин/ 
верую-

щих

групп/
верую-

щих
РПЦ 2/685 5/160 2/700 5/100 3/900 4/100 3/900 4/1000

Старообрядцы 1/40 4/390 1/30 3/150 1/30 3/80 1/30 3/80

ЕХБ (ВСЕХБ) 6/1132 13/430 7/722 6/40 7/723 6/65 11/840 2/100

ЕХБ (СЦ ЕХБ) 2/38 2/68 3/23 2/50 3/30

Менониты 1/68 1/68 1/154 1/201

ХВЕ 1/34 4/40 1/35 4/78 1/50 6/61 2/150 10/80

АСД 1/34 3/53 1/46 3/9 1/60 4/60

Св. Иеговы 1/20 1/7 1/70 3/84 1/270 4/60

Иудеи 1/46 1/40 1/25 1/20

Итого: 14/2059 26/1020 19/1686 18/368 18/2066 28/422 23/2521 30/510

Общин и групп: 40 37 46 53

Число верующих: 3079 2054 2488 3031

1	 Таблица сост. по: [ГАХК. Ф. 1359. Оп. 3. Д. 20. Л. 2, 7, 12–13, 19–20; Д. 21. Л. 1–4, 9, 12, 14, 17, 31–
37, 43, 47, 50; Д. 26. Л. 4–6; Д. 31. Л. 8, 11–14,21, 23, 41–42; Д. 47. Л. 98–101; Д. 48. Л. 3–5, 8, 
87; Д. 50. Л. 22–23; 154–155; Оп. 4. Д. 136. Л. 18, 21; Д. 137. Л. 195; Д. 157. Л. 68; Д. 165. Л. 35; 
Д. 177. Л. 2, 10–19; Ф. П‑35. Оп. 117. Д. 454. Л. 22–29] 

2	 Table comp. by: [GAHK. F. 1359. Inv. 3. File 20. l. 2, 7, 12–13, 19–20; d. 21. l. 1–4, 9, 12, 14, 17, 31–
37, 43, 47, 50; File 26. l. 4–6; File 31. l. 8, 11–14,21, 23, 41–42; File 47. l. 98–101; File 48. l. 3–5, 8, 
87; File 50. l. 22–23; 154–155; Inv. 4. l. 136. l. 18, 21; File 137. l. 195; l. 157. l. 68; File 165. l. 35; File 
177. l. 2, 10–19; F. P‑35. Inv. 117. File. 454. l. 22–29].



155Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Данные таблицы показывают, что за период сталинских репрессий и в услови-
ях господства атеистической идеологии православная религиозная традиция в Ха-
баровском крае была практически ликвидирована, край стал и бесцерковным и бес-
религиозным. До 1917 г. в крае насчитывалось более 80 православных церквей — 75 
из них были разрушены [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. Л. 29], остальные использова-
лись не по назначению.

В условиях репрессивной вероисповедной политики советского государства иные 
вероучения, в первую очередь протестантские, проявили определенную устойчивость 
в силу наличия значительного опыта адаптации их приверженцев к неблагоприятным 
условиям существования. Хотя большинство молитвенных домов протестантов также 
было закрыто, их последователи существенных проблем в сохранении традиции не ис-
пытывали, так как легко обходились без специально предназначенных для этого строе-
ний и профессиональных служителей культа.

Данные таблицы 1 показывают значительное количественное преобладание проте-
стантских общин и групп над православными общинами и группами: в 1960 г. из 40 ре-
лигиозных общин и групп 27 были протестантскими, в 1970 г. соответственно из 37–
27, в 1980 г. из 46–34, а в 1989 г. из 53–41. Общины и группы Русской православной 
церкви составляли в 1960 г. 17,5% от общего количества, в 1970 г. — 18,9%, в 1980 — 
15,21%, а в 1989 г. — 13,20%.

В целом же данные таблицы 1 показывают, что к концу 1980‑х гг. ХХ в. проявления 
религиозности в Хабаровском крае были настолько незначительны, что даже с опти-
мистических позиций сегодняшнего дня можно с уверенностью говорить о тогдашней 
религиозной индифферентности подавляющего большинства населения3.

Принятие 25 октября 1990 г. Закона РСФСР «О свободе вероисповедания» и упразд-
нения института уполномоченных Совета по делам религии при Совете Министров 
СССР поставило перед органами власти Хабаровского края задачу поиска новых форм 
работы с верующими и религиозными организациями.

В марте 1991 г. в крае был образован Совет по связям с религиозными объедине-
ниями, в задачи которого входила охрана законной деятельности юридических лиц 
и граждан в процессе выполнения законов СССР «О свободе совести и о религиоз-
ных организациях» (1990) и РСФСР «О свободе вероисповеданий». Предусматрива-
лось, что в задачи Совета войдут: проведение его членам консультаций о порядке при-
менения нового вероисповедного законодательства; содействие в рассмотрении жа-
лоб и предложений, касающихся нарушений свободы совести; работа по укреплению 
взаимопонимания и терпимости между верующими и атеистами, благотворительной 
и милосердной деятельности религиозных организаций, в том числе зарубежных; ока-
зание помощи религиозным организациям в достижении договоренности с государ-

3	 Исходя из того, что население Хабаровского края в 1989 г. составляло чуть больше 1 824 506 чел., 
а количество верующих — 3 031, следовательно, к началу 1990‑х гг. количество верующих в Хабаров-
ском крае составляло всего 0,16% от общего количества населения региона. Предполагая, что опре-
деленное количество жителей края скрывали свою веру в Бога, мы все‑таки считаем, что данная ци-
фра в целом отражает реальную ситуацию в религиозной сфере, так как количество верующих во всех 
пограничных дальневосточных регионах выявлялось «оперативным путем».



156 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ственными органами по вопросам строительства, ремонта и реставрации культовых 
зданий и других сооружений; создание и постоянное пополнение банка данных о ре-
лигиозных объединениях, зарегистрированных в крае; предоставление в необходи-
мых случаях сведений по этим вопросам государственным органам; оказание помощи 
в подготовке документов на регистрацию религиозных организаций [ГАХК. Ф. Р‑2039. 
Оп. 1. Д. 34. Л. 112–113]. Следовательно, функции Совета по связям с религиозными 
объединениями практически совпадали с теми функциями, которые выполнял упол-
номоченный по делам религий при Совете Министров СССР в каждом регионе. Ве-
роятно, именно поэтому первым председателем Совета был назначен бывший упол-
номоченный по делам религий при Совете Министров СССР по Хабаровскому краю 
В. А. Никульников.

В состав Совета вошли: сотрудник отдела юстиции крайисполкома Т. И. Брыки-
на, заместитель председателя горисполкома С. И. Шевченко, заместитель председате-
ля Совета народных депутатов Железнодорожного района г. Хабаровска И. П. Ште-
па, благочинный Русской православной церкви по Хабаровскому краю игумен Тихон 
(П. П. Романов) и ведущий специалист сектора трудоустройства инвалидов и пенсио-
неров Л. Д. Петрова [ГАХК. Ф. Р‑2039. Оп. 1. Д. 34. Л. 112–114]. Однако отсутствие за-
конодательной базы для его деятельности и единого общероссийского центра по ра-
боте с религиозными организациями явились причиной упразднения данного Сове-
та в феврале 1992 г.

Чтобы иметь представление о религиозных процессах, протекающих в крае, и пред-
отвращать возникновение конфликтных ситуаций на религиозной почве в 1993 г. крае-
вым Советом народных депутатов была образована на правах отдела Комиссия по кон-
тролю за соблюдением Закона «О свободе вероисповеданий» [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. 
Д. 197. Л. 27]. Возможность создания таких комиссий предусматривалась статьей 11 
ФЗ «О свободе вероисповеданий». В Комиссию на общественных началах вошли: де-
путат краевого совета, представители юстиции и администрации края, несколько ве-
рующих. Комиссию также возглавил В. А. Никульников [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197.  
Л. 31].

Руководство религиозных объединений отнеслось к созданию и деятельности Ко-
миссии в целом положительно, понимая, что в решении своих наболевших вопросов 
лучше заручиться поддержкой компетентного представителя государственной власти, 
чем иметь дело с огромным количеством чиновников, плохо представляющих себе ре-
лигиозную сферу жизни, не понимающих или не принимающих новое вероисповед-
ное законодательство.

С принятием Закона «О свободе вероисповедания» верующие, слабо подготов-
ленные в юридическом отношении, находились в не до конца заполненном правовом 
пространстве, оказались предоставленными сами себе. Более уверенно себя чувство-
вали лишь те религиозные объединения, которые имели уставы, входили в республи-
канские или региональные центры. Это в первую очередь верующие Русской право-
славной церкви.

Поэтому с начала своей деятельности Комиссия часто выполняла функции других, 
действующих менее эффективно, институтов государства. Так, члены Комиссии про-



157Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

водили консультации по вопросам регистрации религиозных объединений, разъясне-
нию положений российского законодательства относительно учреждения образова-
тельных заведений, имущественных прав, хозяйственной деятельности, отвода земель 
для строительства культовых зданий, исчисления налогов, положения миссионеров — 
граждан иностранных государств. Ими были подготовлены и опубликованы в краевых 
сборниках данные относительно ряда конфессий, действующих в крае [ГАХК. Ф. Р‑2061. 
Оп. 1. Д. 197. Л. 27–29].

По инициативе Комиссии, придавая особую значимость вопросу размещения куль-
товых сооружений на территории городов и других населенных пунктов края, в 1994 г. 
главой администрации Хабаровского края было принято Постановление «О введении 
Временного порядка согласования на проектирование или открытие культовых зда-
ний». Постановление позволило более взвешенно решать вопросы по отводу участ-
ков земли для строительства церквей и молитвенных домов [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. 
Д. 488. Л. 16–17].

Следующим шагом в поисках оптимальных форм работы с верующими и религи-
озными организациями стало принятие Законодательной Думой Хабаровского края 
в июле 1995 г. Закона «О религиозной деятельности на территории Хабаровского края». 
В соответствии с Законом религиозные организации обязаны были предоставлять в ор-
ганы местной власти данные о руководителях церкви, указать свой юридический ад-
рес; появилась возможность на законных основаниях подвергать малознакомое веро-
учение экспертизе; была определена территория деятельности поместной церкви; вве-
дена система аккредитации иностранных миссионеров; был дан перечень случаев, ко-
гда запрещались создание и деятельность религиозных организаций [ГАХК. Ф. Р‑2061. 
Оп. 1. Д. 488. Л. 17–18]. Не все статьи Закона работали в равной степени, однако их на-
личие позволяло более последовательно реализовывать государственно-церковную  
политику.

В июне 1998 г. Законодательная Дума Хабаровского края была вынуждена отме-
нить данный Закон в связи с несоответствием его статей статьям Федерального зако-
на «О свободе совести и о религиозных объединениях», принятого в сентябре 1997 г. 
Государственной Думой Российской Федерации.

В соответствии с Постановлением главы администрации Хабаровского края в це-
лях обеспечения более эффективного контроля за соблюдением прав граждан на сво-
боду вероисповеданий и в связи с возросшей деятельностью религиозных объедине-
ний в июле 1998 г. была создана краевая Комиссия по связям с религиозными органи-
зациями. В нее вошли представители науки, средств массовой информации, лечебных 
учреждений, сотрудники администрации. Комиссию возглавил один из заместителей 
главы администрации края [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 819. Л. 151]. С этого времени реа-
лизация вероисповедной политики находилась в ведении данной Комиссии, действую-
щей в структуре отдела по связям с партиями, общественными, политическими и ре-
лигиозными организациями администрации Хабаровского края.

Возрождение религиозной жизни в Хабаровском крае, как и во всей стране, нача-
лось с 1990‑х гг. Динамику роста количества религиозных объединений и групп в крае 
в последнее десятилетие XX в. можно представить в виде таблицы 2.



158 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таблица 2
Динамика формирования религиозных объединений и групп  

в Хабаровском крае (1990–1999 гг.)4

Table 2
Dynamics of the Formation of Religious Associations and Groups  

in the Khabarovsk Territory (1990–1999)5

Наименование конфессий 1990 1991 1992 1993 1995 1996 1997 1999

Русская православная церковь 7 15 24 23 25 27 27 41

Старообрядцы 5 6 6 6 6 7 6 8

Римско-католическая церковь 1 1 1 1 6

Протестанты (в т. ч. Св. Иеговы) 28 39 49 82 104 119 153 242

Буддизм 1 1 1 1 1 2

Иудаизм 1 1 1 1 1 1 1 1

Ислам 1 1 3

Другие верования 4 8 11 9 13 12 31

Итого: 41 65 89 125 147 170 202 334

Из данных таблицы 2 видно, что за 10 лет количество православных религиозных 
организаций и групп выросло 5,8 раза.

Интерес к православной религиозной традиции у населения Хабаровского края на-
чал проявляться с момента возрождение 19 июля 1988 г. самостоятельной Хабаровской 
и Владивостокской епархии и назначению на новую епископскую кафедру бывшего 
наместника Псково-Печерского монастыря епископа Гавриила (в миру — Стеблючен-
ко Юрия Григорьевича) [Журнал Московской патриархии, 1989: 8–12]. Через два года, 
в ноябре 1990 г., Священным Синодом РПЦ МП были созданы новые епархии: Влади-
востокская и Приморская, Магаданская и Камчатская, Хабаровская и Благовещенская 
[Журнал Московской патриархии, 1991: 10]. После создания Хабаровской и Благове-
щенской епархии епархиальным архиереем продолжал оставаться епископ Гавриил.

Приступив к несению обязанностей епархиального архиерея, епископ Гавриил, воз-
главлявший Хабаровскую кафедру до 1991 г., столкнулся с многочисленными пробле-
мами. В епархии отсутствовал церковно-административный орган управления прихо-
дами, не было необходимых денежных средств и банковского счета, не хватало священ-
нослужителей, богослужебной утвари, священнических облачений, духовной литерату-
ры для мирян [ГАХК. Ф. Р‑1359. Оп. 4. Д. 159. Л. 10–17]. Епископу пришлось практиче-
ски с нуля создавать материальную базу, подбирать кадры для епархиального управле-
ния и кандидатов в священнослужители, изыскивать денежные средства, открывать но-
вые приходы и устанавливать деловые отношения с представителями советских и пар-
тийных органов [ГАХК. Ф. Р‑1359. Оп. 4. Д. 167. Л. 7–14].

4	 Таблица составлена по: [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. Л. 27–32; Д. 488. Л. 15–16; Никульников, 
Свищев, 2001: 49].

5	 Table comp. by: [GAHK. F. Р‑2061. Inv. 1. File 197. Fol. 27–32; File. 488. Fol. 15–16; Nikulnikov, Svishchev, 
2001: 49].



159Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

С 31 января по 27 декабря 1991 г. Хабаровская и Благовещенская епархия6 находи-
лась под временным управлением Иркутского епископа Вадима (в миру — Владимир 
Анатольевич Лазебный), в 1993–1995 гг. во главе епархии стоял епископ Иннокентий 
(в миру — Валерий Федорович Васильев), а в сентябре 1995 г. на Хабаровскую кафедру 
был назначен епископ Марк (в миру — Алексей Викторович Тужиков), который воз-
главлял епархию до марта 2011 г.

Наиболее активно рост православных приходов происходил при епископах Ва-
диме (Лазебном) и Марке (Тужикове). За 1991 г. количество православных приходов 
увеличилось на 9 (с 15 до 24); в 1992–1995 гг. их количество практически не менялось, 
а с 1995 по 1999 г. выросло с 25 до 41.

В справке о религиозной обстановке в крае за 1992–1993 гг., составленной В. А. Ни-
кульниковым, относительно отсутствия дальнейшего роста количества православных 
приходов отмечалось, что «верующие Русской православной церкви не могут реали-
зовать свое право на свободу вероисповедания в полном объеме — как это могут про-
тестанты и представители других религий — нет необходимого количества церковных 
зданий, священников, недостаточно православной литературы, икон и других предме-
тов культа, приходы бедны» [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. Л. 29].

В ряде документов подчеркивалось, что «какой‑либо системы в подборе кадров нет, 
и епископ вынужден принимать, рукополагать людей не проверенных, порой с низки-
ми моральными качествами, душевнобольных». Например, прибывший из Прибалти-
ки священник Георгий (Ю. П. Токмаков) просил епископа «благословить его на кон-
фронтацию с властями». Епископ «такого благословения не дал и он, как и другие, да-
лекие от церкви, покинули епархию» [ГАХК. Ф. П‑35. Оп. 117. Д. 454. Л. 24].

В начале 1990‑х гг. краевыми и районными властями была оказана Хабаровской 
епархии значительная помощь: переданы несколько помещений, в том числе возвра-
щено бывшее здание церкви в Хабаровске, строительный материал, отведены участ-
ки земли под строительство молитвенных зданий и пр. [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. 
Л. 29]. В 1996 г. из краевого бюджета даже было выделено 320 млн рублей на реставра-
цию и восстановление памятника истории и культуры — Иннокентьевской церкви 
[ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 488. Л. 18].

В 1993 г. от епархиального управления и краевой администрации на имя патриарха 
Московского и всея Руси Алексия II было направлено письмо, в котором предлагались 
первоочередные меры по усилению позиций Русской православной церкви. В частно-
сти, в нем говорилось о «желательном учреждении в крае ставропигиального монасты-
ря, об образовании епархиального управления в границах края, о создании в Хабаров-
ске духовно-миссионерского центра и расширения деятельности пасторских курсов». 
Предлагалось также, учитывая особое положение Русской православной церкви, раз-
работать программу «по возрождению православия на всем Дальнем Востоке и при-
нять меры к установлению паритета между конфессиями в более широком масштабе» 
[ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. Л. 29].

6	 Решением Синода РПЦ от 31 января 1991 г. из состава Хабаровской и Благовещенской епархии были 
выделены Владивостокская и Магаданская епархии, от 23 февраля 1993 г. — Южно-Сахалинская, 
от 28 декабря 1993 г. — Благовещенская.



160 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В отличие от Русской православной церкви протестантские церкви развивались 
в 1990‑е гг. более динамично, происходил ежегодный прирост количества общин 
и групп. За 10 лет их количество увеличилось в 8,6 раза (с 28 до 242). В евангелиза-
ции населения края протестантам материально и морально помогали единоверцы 
из‑за рубежа.

Уже в 1993 г., помимо существующих еще с советского времени протестантских об-
щин (баптисты, адвентисты, христиане веры евангельской (пятидесятники)), Свиде-
тели Иеговы в крае появились общины лютеран, методистов, пресвитериан, новые на-
правления пятидесятничества (харизматические церкви), ученики Иисуса Христа, об-
щины Новоапостольской церкви и пр. [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 488. Л. 16].

С участием иностранных миссионеров хабаровские протестанты образовали че-
тыре ассоциации, четыре миссии, отдел Российско-Германско-Американской миссии 
СЕО (Славянское Евангельское общество), отделение миссии «Интеракт Министрис 
ИНК» (США) (для работы среди малочисленных народов Севера и Приамурья), брат-
ство независимых христианских миссионеров «Семья», редакцию Христианского ра-
диовещания, организовали деятельность международной внеконфессиональной благо-
творительной организации «Гедеоновы Братья», открыли ряд миссий из Ровно и дру-
гих городов СНГ.

Евангелизации во многом способствовала благотворительная и милосердная дея-
тельность протестантских церквей. Социальное служение протестантских религиоз-
ных организаций принимало различные формы: от организации поездок за рубеж 
верующих до оказания конкретной материальной помощи. Так, дирекция Дальнево-
сточного агентства христианского вещания совместно с верующими Республики Ко-
рея в 1992 г. организовала ввоз в Хабаровский край 600 тонн риса, 150 тонн продук-
тов и семян; в 1993 г. из США передала трем больницам медикаменты и оборудование 
на один миллион долларов [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. Л. 30].

Хабаровская харизматическая церковь «Слово жизни» явилась учредителем Ме-
ждународного Христианского фонда возрождения малочисленных народов с центром 
в Хабаровске, приобрела книги и другую печатную продукцию для библиотеки (На-
найский район, Хабаровский край) на 8 млн рублей, передала национальным масте-
рам Приамурья бисера на 15 млн рублей, внесла 40 млн рублей в Международную лигу 
малочисленных народов для проведения в России съезда, раздала перед учебным го-
дом 10 млн рублей многодетным семьям для приобретения вещей школьникам. Цер-
кви пресвитериан и методистов осуществляли помощь двум домам ребенка, организо-
вали поездки детей верующих в Республику Корея и пр. [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197. 
Л. 30–31]. Все благотворительные акции сопровождались активной работой по распро-
странению своего вероучения.

Протестантские церкви Хабаровского края в 1990‑е гг. создали ряд образователь-
ных учреждений, выпускники которых активно работали с населением. Так, баптист-
ский Библейский колледж, зарегистрированный в Хабаровске и получивший в 1998 г. 
лицензию на образовательную деятельность, ежегодно выпускал около 30 профессио-
нально подготовленных служителей церкви. Церковь Полного Евангелия через пастор-
ские курсы подготовила 15 профессиональных миссионеров для работы с населением, 



161Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

а харизматическая Церковь Иисуса Христа организовала «постоянно действующий се-
минар», приглашая для преподавания богословских дисциплин на непродолжитель-
ный срок иностранных граждан по гостевой визе [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 693. Л. 18].

Общее количество иностранцев, побывавших в протестантских церквах края за не-
продолжительное время в качестве гостей, помогающих в создании религиозных об-
щин и групп, строительстве молитвенных зданий было достаточно велико. Только 
в 1997 г. общины Объединения Церквей ЕХБ посетило более 200 иностранцев. Подав-
ляющее большинство из них были представителями американской миссии «Сенд Ин-
тернейшл». В целом в 1990‑е гг. около 60% протестантских общин Хабаровского края 
были созданы по инициативе и при участии зарубежных религиозных организаций 
из Республики Корея, США, Канады, Австралии, Японии и Германии [ГАХК. Ф. Р‑2061. 
Оп. 1. Д. 601. Л. 36].

Еще одной чертой религиозного ландшафта Хабаровского края в 1990‑е гг. стано-
вится появление, в основном в городах, различных нетрадиционных религий (новых 
религиозных движений). По мнению представителей органов власти, интерес хаба-
ровчан к вероучению таких нетрадиционных религий, как «Семья», «Ананда Марг», 
Шри Чинмоя, Церковь Объединения, Общество Сознания Кришны, Вера Бахаи и мно-
гих других явилась деятельность иностранных миссионеров, которые, создавая на тер-
ритории края группы последователей, опирались на общепризнанные нравственные 
ценности и предлагали свои решения отдельных социальных проблем: «Последовате-
ли Шри Чинмойя все мероприятия проводят со словом «мир» — пробег мира, грани-
ца мира, река мира и пр. Муновцы предлагают свои варианты воспитания детей, созда-
ют молодежные, женские и другие организации, создание семейных пар. Ананда Мар-
га предлагает «третий путь» развития общества. Многие организуют поездки жите-
лей края за рубеж и проводят благотворительные акции. Новизна впечатлений, воз-
можность проявить себя, оказаться в коллективе и в нем найти защиту — все это чаще 
всего привлекает молодежь» [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 488. Л. 17].

В большинстве своем последователи подобных нетрадиционных религий пришли 
в нетрадиционные общины после неудачной попытки присоединиться к Русской пра-
вославной церкви.

Отсутствие в Хабаровской епархии РПЦ в начале 1990‑х гг. профессиональных 
миссионеров, опыта работы с молодежью, каких‑либо социальных программ и проче-
го приводило к тому, что для части молодых верующих религиозная самоидентифика-
ция стала проходить в нетрадиционных общинах и группах, которые организовыва-
ли для жителей края различные выставки (например, выставка картин Шри Чинмоя), 
концерты (например, выступление Табернакального хора мормонов), семинары (на-
пример, семинары Рейки) и лекции, в частности, по нетрадиционным видам лечения, 
организовывали детские лагеря в летний период [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 819. Л. 150], 
бесплатно преподавали иностранные языки [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 698. Л. 55]. Все 
это способствовало появлению интереса к новым учениям.

Однако количество последователей нетрадиционных религиозных учений было 
невелико. В общинах насчитывалось от 5–7 до 60–70 человек, как правило, студентов 
и представителей интеллигенции.



162 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Часть новых религиозных движений пытались приобрести статус юридического 
лица в качестве общественной организации. Это последователи учений Шри Чинмойя, 
Махариши Махеш Йоги, Хаббарда, Рериха, Порфирия Иванова, клуба Сиддхи и ряда 
других [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 488. Л. 17].

В результате критических публикаций в СМИ [Хабаровские вести. 1998. 20 авг., 
1999. 13 фев., 1999. 19 авг.; Молодой дальневосточник. 1999. 20–27 мая, 2000. 27 янв. — 
3 фев.; Тихоокеанская звезда. 2000. 21 июля; Дальневосточные ведомости. 2000. 26 
июля— 2 авг.; Приамурские ведомости. 2000. 4 мая], деятельность нетрадиционных об-
щин и групп в Хабаровском крае в конце 1990‑х гг. стала менее заметной и начала «но-
сить скрытый или завуалированный характер» [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 601. Л. 37].

В ноябре 1997 г. в Хабаровском крае был проведен социологический опрос с целью 
выявить уровень религиозности его жителей. По результатам данного исследования ре-
лигиозно ориентированных жителей в крае стало около 35%. Терпимость и уважение 
к ним проявляли более 50% респондентов. Столько же считало, что государство дол-
жно поддерживать деятельность религиозных объединений. Высказались за нейтрали-
тет государства в вопросах религии 30%, только для 3% респондентов была характер-
на религиозная нетерпимость [ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 601. Л. 36].

Большинство опрошенных верующих (38,6%) ассоциировали себя с православием. 
При этом процент «воцерковленных» (верующих, которые систематически посеща-
ли церкви и молитвенные дома, соблюдали все обряды и предписания своего вероуче-
ния) составляло всего 3,33%.

Помимо социологического опроса, интерес представляют результаты мониторин-
га религиозной ситуации в крае (посещение религиозных служб, беседы с руководи-
телями религиозных центров, общин и групп и пр.), проведенный членами Комиссии 
по связям с общественными и религиозными организациями администрации Хаба-
ровского края. По данным Комиссии в 1999 г. на территории Хабаровского края дей-
ствовало 348 религиозных объединений и групп, объединяющих 39150 верующих [Ни-
кульников, Свищёв, 2001: 43–44].

Таблица 3
Количество религиозных общин, групп и верующих  

по результатам мониторинга в 1999 г.7

Table 3
Number of Religious Communities, Groups and Believers Based  

on the Results of Monitoring in 19998

Наименование конфессии Всего/зарегист. Верующ.

Русская православная церковь 44/ 42 20 000

Старообрядцы 9/ 1 500

Римско-католическая церковь 48/ 21 2 000

Евангельские христиане баптисты 48/ 21 2 000

7	 Таблица сост. по: [Никульников, Свищёв, 2001: 43–44].
8	 Tabke comp. by: [Nikulnikov, Svishchev, 2001: 43–44].



163Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наименование конфессии Всего/зарегист. Верующ.

Христиане веры евангельской-пятидесятники 79/ 38 4 500

Лютеране 3/ 3 100

Пресвитерианская церковь 19/ 11 400

Методистская церковь 5/ 2 200

Новоапостольская церковь 9/ 2 300

Адвентисты седьмого дня 17/ 13 500

Церковь Христа 1/ 1 40

Международная Церковь Христа (Бостонское движение) 1/ 0 490

Церковь Иисуса Христа 3/ 0 100

Ученики Иисуса Христа 2/ 0 40

Свидетели Иеговы 63/ 2 6 000

Илия 1/ 0 10

Иудаизм 1/ 1 1 500

Буддизм 2/ 1 50

Ислам 3/ 1 200

Вера Бахаи 2/ 1 30

Общество Сознания Кришны 11/ 1 100

Ананда Марга 3/ 0 20

Церковь Последнего Завета (последователи Виссариона) 2/ 0 20

Церковь Объединения (муниты) 1/ 0 20

Движение Шри Чинмоя 1/ 0 10

ТМ, Ведический университет Махариши 1/ 0 50

Сахаджа Йога 1/ 0 10

Институт знания о тождественности — миссия Чайтаньи 1/ 0 10

Агни Йога, Живая Этика 4/ 0 50

Саентологическая церковь 1/ 0 30

Церковь Иисуса Христа Святых последних дней 1/ 1 20

Иные верования (Семья, Чаша Грааля, Рейки) 3/ 0 50

Итого: 348/145 39 150

Исходя из данных, приведенных в таблице 3, можно сделать вывод, что за послед-
ние 10 лет XX в. религиозность населения Хабаровского края возросла незначительно: 
в Хабаровском крае в 1999 г. проживал 1493881 житель. Из них только 39150 человек 
принадлежали к какой‑либо религиозной традиции, составляя всего 2,62% от общего 
количества населения региона.

Среди верующих 51,08% (20 тыс. чел.) было православных, 37,49% (14 680 чел.) пред-
ставителей различных направлений протестантизма, 5,10% (2 тыс. чел.) — католиков, 

Окончание таблицы 3



164 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

3,83% (1 500 чел.) иудеев, 1,27% (500 чел.) — старообрядцев, 0,12% (50 чел.) — будди-
стов; общины различных нетрадиционных религий объединяли всего 420 чел. (1,07%).

Заключение
Подводя итог нашим рассуждениям, можно сделать вывод, что данные религиоз-

ной самоидентификации (1997 г.) и данные мониторинга религиозной ситуации насе-
ления Хабаровского края (1999 г.) противоречат друг другу. По результатам социологи-
ческого опроса верующими себя определили около 35% населения края, а по данным 
мониторинга только 2,62% жителей края принимали реальное, непосредственное уча-
стие в религиозной жизни общин различных конфессий. Данное противоречие кажу-
щееся. В 1990‑е гг., с одной стороны, активно шел индивидуальный религиозный по-
иск, что вело к увеличению количества религиозных общин, групп и верующих, с дру-
гой — индивидуальный религиозный поиск или принимал форму культурно-нацио-
нально-религиозной самоидентификации (та или иная религия воспринималась на-
селением как часть национальной культуры, к которой человек принадлежит по пра-
ву рождения) или был транзитным (в 1990‑е гг. многие хабаровчане в процессе поиска 
своей религиозной идентичности мигрировали из общин одной конфессии в общины 
других конфессий, часто посещение ими той или иной религиозной организации было 
временным и не оказывало влияния на их повседневную жизнь.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Аверина О. Р. Протестантизм на Дальнем Востоке России: история, современное 

состояние и проблемы // Власть и управление на Дальнем Востоке. 2017. № 4 (81). 
С. 142–150.

Атлас современной религиозной жизни России / отв. ред. М. Бурдо, С. Филатов. М. ; 
СПб. : Летний сад, 2005. Т. 1. 621 с.

Атлас современной религиозной жизни России / отв. ред. М. Бурдо, С. Филатов. М. ; 
СПб. : Летний сад, 2006. Т. 2. 687 с.

Атлас современной религиозной жизни России / отв. ред. М. Бурдо, С. Филатов. М. ; 
СПб. : Летний сад, 2009. Т. 3. 864 с.

Государственный архив Хабаровского края (ГАХК). Ф. 1359. Оп. 3. Д. 20.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 3. Д. 26.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 3. Д. 47.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 3. Д. 48.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 3. Д. 50.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 136.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 137.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 157.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 159.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 165.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 167.
ГАХК. Ф. 1359. Оп. 4. Д. 177.
ГАХК. Ф. П‑35. Оп. 117. Д. 454.
ГАХК. Ф. Р‑2039. Оп. 1. Д. 34.



165Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 197.
ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 488.
ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 601.
ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 693.
ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 698.
ГАХК. Ф. Р‑2061. Оп. 1. Д. 819.
Двадцать лет религиозной свободы в России / под ред. А. Малашенко и С. Филато-

ва; Моск. Центр Карнеги. М. : Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 
2009. 399 с.

Дробница А. В., Селезнёв О. В. Хабаровска епархия Русской Православной Церкви 
в 1988–2011 годах: создание и трансформация // Научный диалог. 2018. № 10. С. 257–271.

Дробница А. В., Селезнёв О. В. Миссионерское служение православных священ-
нослужителей в Хабаровском крае в 1988–2012 годах // Преподаватель XXI век. 2019. 
№ 2–2. С. 293–302.

Дударенок С. М. Нетрадиционные религии на российском Дальнем Востоке: исто-
рия и современность : дис. … д-ра ист. наук. Владивосток, 2005. 543 с.

Дударенок С. М. Особенности формирования и тенденции развития религиозного 
пространства Дальнего Востока в постсоветских период // Диалог со временем. Аль-
манах интеллектуальной истории. 2015. Вып. 52. С. 323–345.

Еськов П. Опять Пирамида. «Дианетика» вербует агентов влияния // Хабаровские 
вести. 1999. 19 августа

Журнал Московской патриархии. 1989. № 12. С. 8–12
Журнал Московской патриархии. 1991. № 5. С. 10.
Завалишин А. Ю., Костюрина Н. Ю. Этноконфессиональная ситуация и религиоз-

ный экстремизм в Хабаровском крае: конец советской эпохи // Ученые записки Ком-
сомольского-на-Амуре государственного технического университета. 2014. Т. 2. № 4 
(20). С. 65–70.

Машнова И. Муравейник Хаббарда // Хабаровские вести. 1998. 20 авг.
Молотов М. Сектопатология // Молодой дальневосточник. 2000. 27 января —  

3 февраля.
Никонова Н. Старик Рон Хаббард нас приметил… // Молодой дальневосточник. 

1999. 20–27 мая.
Никульников В. А., Свищев М. П. Конфессиональная ситуация в Хабаровском крае. 

История и современность // Общественно-политическая и религиозная ситуация 
в Хабаровском крае. Методика. Информация. Практика. Хабаровск, 2001. № 1 (35).  
С. 42–106.

Новак О. Дианетики, «решая» чужие проблемы, обрели свои // Тихоокеанская звез-
да. 2000. 21 июля.

Поспелова А. И., Дударенок С. М., Федирко О. П. От «религиозного ренессанса» 
к стагнации и «новой» религиозности // Вестник Ленинградского государственного 
университета им. А. С. Пушкина. 2021. № 1. С. 139–150.

Прокофьев И. Заговор против человечества // Дальневосточные ведомости. 2000. 
26 июля — 2 августа.



166 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Религиозно-общественная жизнь российских регионов / научный редактор С. Б. Фи-
латов. М.; СПб. : Летний сад, 2022. Т. V. 412 с.

Религия и российское многообразие / науч. ред. и сост. С. Б. Филатов. М. ; СПб. : 
Летний сад, 2011. 688 с.

Савченко А. «Счастье» стоит всего 60 у. е. Последователи Хаббарда продолжают со-
бирать дань с хабаровчан // Хабаровские вести. 1999. 13 февраля.

Современная религиозная жизнь России. Опыт систематического описания / отв. 
ред. М. Бурдо, С. Б. Филатов. М. : Логос, 2004. Т. I. 328 с.

Современная религиозная жизнь России. Опыт систематического описания / отв. 
ред. М. Бурдо, С. Б. Филатов. М. : Логос, 2003. Т. 2. 480 с.

Современная религиозная жизнь России. Опыт систематического описания / отв. 
ред. М. Бурдо, С. Б. Филатов. М. : Логос, 2005. Т. 3. 464 с.

Современная религиозная жизнь России. Опыт систематического описания / отв. 
ред. М. Бурдо, С. Б. Филатов. М. : Логос, 2006. Т. 4. 366 с.

Федирко О. П. Влияние процессов глобализации на изменение конфессионально-
го ландшафта российского Дальнего Востока в период с 1980‑х до 2019 г. // Общество: 
философия, история, культура. 2019. № 11 (67). С. 50–55.

Федирко О. П. Ревитализация религии на российском Дальнем Востоке в 1980–
2000 гг. // Россия и АТР. 2020. № 2 (108). С. 118–131.

Шульженко Н. В., Тарасов О. Ю. Современные особенности и проблемы мусульман-
ского возрождения на Дальнем Востоке Российской Федерации (конец XX — начало 
XXI века) // История и культура Приамурья. 2016. № 1 (19). С. 23–30.

Эльканович В. Суд — дело тонкое // Приамурские ведомости. 2000. 4 мая.
Ярулин И. Ф., Свищёв М. П., Слонский Е. С., Ярулин К. И. Динамика межэтнических 

и межконфессиональных отношений в Хабаровском крае // Регионалистика. 2015. Т. 2. 
№ 2. С. 37–55.

REFERENCES
Atlas sovremennoj religioznoj zhizni Rossii [Atlas of Modern Religious Life in Russia]. 

M. Burdo, S. Filatov (ed.). Moscow; Saint Petersburg: Letnii sad, 2005, vol. 1, 621 p. (in Russian).
Atlas sovremennoj religioznoj zhizni Rossii [Atlas of Modern Religious Life in Russia]. 

M. Burdo, S. Filatov (ed.). Moscow; Saint Petersburg: Letnii sad, 2006., vol. 2, 687 p. 
(in Russian).

Atlas sovremennoj religioznoj zhizni Rossii [Atlas of Modern Religious Life in Russia]. 
M. Burdo, S. Filatov (ed.). Moscow; Saint Petersburg: Letnii sad, 2009, vol. 3, 864 p. (in Russian).

Averina, O. R. Protestantizm na Dalnem Vostoke Rossii: istoriya, sovremennoe sostoyanie 
i problemy [Protestantism in the Far East of Russia: History, Current State and Problems]. 
Vlast i upravlenie na Dalnem Vostoke [Power and Management in the Far East]. 2017, no. 4 
(81). P. 142–150 (in Russian)

Drobnica  A . V. ,  Seleznyov, O. V.  Missionerskoe sluzhenie pravoslavnykh 
svyashennosluzhitelei v Khabarovskom krae v 1988–2012 godakh [Missionary Service 
of Orthodox Priests in the Khabarovsk Territory in 1988–2012]. Prepodavatel XXI vek [Teacher 
XXI Century]. 2019, no. 2–2. P. 293–302 (in Russian).



167Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Drobnica, A. V., Seleznyov, O. V. Habarovska eparhiya Russkoi Pravoslavnoi Cerkvi v 1988–
2011 godakh: sozdanie i transformaciya [The Khabarovsk Diocese of the Russian Orthodox 
Church in 1988–2011: Creation and Transformation]. Nauchnyi dialog [Scientific Dialogue]. 
2018, no. 10. P. 257–271 (in Russian).

Dudarenok  S. M.  Netradicionnye religii na rossiiskom Dalnem Vostoke: istoriya i 
sovremennost'. Diss.…d-ra istoricheskih nauk [Non-traditional religions in the Russian Far 
East: history and modernity. Diss. … Doctor of Historical Sciences]. Vladivostok, 2005, 543 
p. (in Russian).

Dudarenok S. M. Osobennosti formirovaniya i tendencii razvitiya religioznogo prostranstva 
Dalnego Vostoka v postsovetskikh period [Features of the formation and trends in the 
development of the religious space of the Far East in the post-Soviet period]. Dialog so 
vremenem. Almanakh intellektualnoi istorii [Dialogue with time. Almanac of intellectual 
history]. 2015, iss. 52. P. 323–345 (in Russian).

Dvadcat let religioznoi svobody v Rossii [Twenty Years of Religious Freedom in Russia]. 
A .  Malashenko, S.  Filatov (ed.); Moscow: Rossijskaya politicheskaya enciklopediya 
(ROSSPEN), 2009, 399 p. (in Russian).

Elkanovich, V. Sud — delo tonkoe [The Court is a Delicate Matter]. Priamurskie vedomosti 
[Priamurskie Vedomosti]. 2000, 4 maya (in Russian).

Eskov P. Opyat' Piramida. “Dianetika” verbuet agentov vliyaniya [Pyramid again. 
“Dianetics” recruits agents of influence]. Khabarovskie vesti [Khabarovskie vesti]. 1999. 19 
avgusta (in Russian).

Fedirko O. P. Revitalizaciya religii na rossiiskom Dalnem Vostoke v 1980–2000 gg. 
[Revitalization of Religion in the Russian Far East in 1980–2000]. Rossiya i ATR [Russia and 
the Asia-Pacific Region]. 2020, no. 2 (108). P. 118–131 (in Russian).

Fedirko O. P. Vliyanie processov globalizacii na izmenenie konfessionalnogo landshafta 
rossiiskogo Dalnego Vostoka v period s 1980‑kh do 2019 g. [The Influence of Globalization 
Processes on the Change of the Confessional Landscape of the Russian Far East in the Period 
from the 1980s to 2019]. Obshestvo: filosofiya, istoriya, kultura [Society: Philosophy, History, 
Culture]. 2019, no. 11 (67). P. 50–55 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Khabarovskogo kraia (GAKhK) [The State Archive of  the 
Khabarovsk Territory (GAHK)]. Fund 1359. Inventory 3. File 20 (in Russian).

GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 3. File 26.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2039. Inventory 1. File 34.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 3. File 47.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 3. File 48.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 3. File 50.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 136.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 137.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 157.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 159.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 165.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 167.
GAKhK [GAHK]. Fund 1359. Inventory 4. File 177.



168 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 151–169.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

GAKhK [GAHK]. Fund P‑35. Inventory 117. File 454.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2061. Inventory 1. File 197.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2061. Inventory 1. File 488.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2061. Inventory 1. File 601.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2061. Inventory 1. File 693.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2061. Inventory 1. File 698.
GAKhK [GAHK]. Fund R‑2061. Inventory 1. File 819.
Mashnova I. Muraveinik Habbarda [Hubbard's anthill]. Khabarovskie vesti [Khabarovskie 

vesti]. 1998, 20 avgusta (in Russian).
Molotov M. Sektopatologiya [Sectopathology]. Molodoi dalnevostochnik [Young Far 

Easterner]. 2000, 27 yanvarya — 3 fevralya (in Russian).
Nikonova N. Starik Ron Khabbard nas primetil… [Old man Ron Hubbard noticed us…]. 

Molodoi dalnevostochnik [Young Far Easterner]. 1999, 20–27 maya (in Russian).
Nikulnikov V. A., Svishev M. P. Konfessionalnaya situaciya v Khabarovskom krae. Istoriya 

i sovremennost' [Confessional situation in the Khabarovsk Territory. History and modernity]. 
Obshestvenno-politicheskaya i religioznaya situaciya v Habarovskom krae. Metodika. 
Informaciya. Praktika [Socio-political and religious situation in the Khabarovsk Territory. 
Methodology. Information. Practice]. Khabarovsk, 2001, no. 1 (35). P. 42–106 (in Russian).

Novak O. Dianetiki, “reshaya” chuzhie problemy, obreli svoi [Dianetics, “solving” other 
people's problems, found their own]. Tihookeanskaya Zvezda [Pacific Star]. 2000, 21 iyulya 
(in Russian).

Pospelova A. I., Dudarenok S. M., Fedirko O. P. Ot “religioznogo renessansa” k stagnacii i 
“novoi” religioznosti [From “religious renaissance” to stagnation and “new” religiosity]. Vestnik 
Leningradskogo gosudarstvennogo universiteta im. A. S. Pushkina [Bulletin of the Leningrad 
State University named after A. S. Pushkin]. 2021, no. 1. P. 139–150 (in Russian).

Prokofev I. Zagovor protiv chelovechestva [Conspiracy against Mankind]. Dalnevostochnye 
vedomosti [Far Eastern Gazette]. 2000, 26 iyulya — 2 avgusta (in Russian)

Religiozno-obshestvennaya zhizn rossijskih regionov [Religious and social life of Russian 
regions]. S. B. Filatov (ed.). Moscow; Saint Petersburg: Letnii sad, 2022, vol. V, 412 p. 
(in Russian).

Religiya i rossijskoe mnogoobrazie [Religion and Russian Diversity]. S. B. Filotov (ed. and 
comp.). Moscow; Saint Petesburg: Letnii sad, 2011, 688 p. (in Russian).

Savchenko A. “Schast'e” stoit vsego 60 u. e. Posledovateli Khabbarda prodolzhayut sobirat 
dan s khabarovchan [“Happiness” costs only 60 c. u. Followers of Hubbard continue to collect 
tribute from Khabarovsk residents]. Khabarovskie vesti [Khabarovskie vesti]. 1999, 13 fevralya 
(in Russian).

Shulzhenko N. V., Tarasov O. Yu. Sovremennye osobennosti i problemy musulmanskogo 
vozrozhdeniya na Dalnem Vostoke Rossijskoj Federacii (konec XX — nachalo XXI veka) 
[Modern Features and Problems of Muslim Revival in the Far East of the Russian Federation 
(Late XX — Early XXI Century)]. Istoriya i kultura Priamurya [History and Culture of the 
Amur Region]. 2016, no. 1 (19). P. 23–30 (in Russian).



169Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 151–169.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Sovremennaya religioznaya zhizn Rossii. Opyt sistematicheskogo opisaniya [Contemporary 
religious life in Russia. An Attempt at Systematic Description]. M. Burdo, S. B. Filatov (ed.). 
Moscow: Logos, 2004, vol. 1, 328 p. (in Russian).

Sovremennaya religioznaya zhizn Rossii. Opyt sistematicheskogo opisaniya [Contemporary 
religious life in Russia. An Attempt at Systematic Description]. M. Burdo, S. B. Filatov (ed.). 
Moscow: Logos, 2003, vol. 2, 480 p. (in Russian).

Sovremennaya religioznaya zhizn Rossii. Opyt sistematicheskogo opisaniya [Contemporary 
religious life in Russia. An Attempt at Systematic Description]. M. Burdo, S. B. Filatov (ed.). 
Moscow: Logos, 2005, vol. 3, 464 p. (in Russian).

Sovremennaya religioznaya zhizn Rossii. Opyt sistematicheskogo opisaniya [Contemporary 
religious life in Russia. An Attempt at Systematic Description]. M. Burdo, S. B. Filatov (ed.). 
Moscow: Logos, 2006, vol. 4, 366 p. (in Russian).

Yarulin I. F., Svishyov M. P., Slonskij E. S., Yarulin K. I. Dinamika mezhetnicheskikh i 
mezhkonfessionalnykh otnoshenii v Khabarovskom krae [Dynamics of interethnic and 
interconfessional relations in the Khabarovsk Territory]. Regionalistika [Regionalism]. 2015, 
vol. 2, no. 2. P. 37–55 (in Russian).

Zavalishin  A. Yu., Kostyurina  N. Yu.  Etnokonfessionalnaya situaciya i religioznyi 
ekstremizm v Khabarovskom krae: konets sovetskoi epokhi [Ethnoconfessional Situation 
and Religious Extremism in the Khabarovsk Territory: the End of the Soviet Era]. Uchenye 
zapiski Komsomolskogo-na-Amure gosudarstvennogo tekhnicheskogo universiteta [Uchenye 
zapiski Komsomolskogo-on-Amur gosudarstvennogo tekhnicheskogo universiteta]. 2014, 
vol. 2, no. 4 (20). P. 65–70 (in Russian).

Zhurnal Moskovskoi patriarkhii [Journal of the Moscow Patriarchate]. 1989, no. 12. P. 8–12 
(in Russian).

Zhurnal Moskovskoi patriarkhii [Journal of the Moscow Patriarchate]. 1991, no. 5, Р. 10 
(in Russian).

Статья поступила в редакцию: 31.07.2024
Принята к публикации: 19.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



170 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 215
DOI 10.14258/nreur(2025)1–10

Н. М. Маркова, Е. И. Аринин, Л. Э. Кузнецова

Владимирский государственный университет имени Александра Григорьевича 
и Николая Григорьевича Столетовых, Владимир (Россия)

КОМПЛАЕНС, РЕЛИГИОНИМЫ И КОНФЕССИОНИМЫ 
ДО РЕЛИГИЙ И КОНФЕССИЙ: ВЫЗОВЫ 
АКАДЕМИЧЕСКОМУ РЕЛИГИОВЕДЕНИЮ

В ХХ в. академические издания начинают активно использовать понятие «компла-
енс», преимущественно в публикациях по медицинской и финансово-экономической 
тематике, в последние годы распространившееся на педагогику, психологию и фило-
логию. Это понятие имеет два основных содержательных аспекта, первый из которых 
состоит в разработке требований подчиняться установленным нормам и стандартам, 
тогда как второй — в согласии искренне и добросовестно исполнять такие требования. 
Сегодня появляются первые публикации социологических исследований согласия неко-
торых приверженцев конфессий платить налоги, требующие осмысления таких прак-
тик с позиций теоретического описания в терминах академического религиоведения.

Исторически слово «compliance» (согласие, снисхождение, добровольная уступка, 
самоограничение) формировалось в английском языке из латинской церковной лек-
сики, отражая определенные нормы межрелигиозных и межконфессиональных отно-
шений, сложившихся в рамах христианской культуры, ставших остроконфликтными 
в эпоху Реформации. Необходимость достижения согласия с инакомыслящими и ина-
коверующими ради общего гражданского блага потребовала разработки новых пра-
вовых и литературных норм, соответствующих возникшим вызовам, включая измене-
ние ряда «религионимов» и «конфессионимов», когда их пейоративные значения за-
менялись на нейтральные или подчеркнуто уважительные. Исследование проведено 
при использовании материалов словарей и энциклопедий, лингвистической базы дан-
ных «Национальный корпус русского языка» и ряда других источников.

Ключевые слова: религия, академическое религиоведение, религионимы, конфес-
сионимы, комплаенс.

Для цитирования: 
Маркова Н. М., Аринин Е. И., Кузнецова Л. Э. Комплаенс, религионимы и конфессио-
нимы до религий и конфессий: вызовы академическому религиоведению // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 170–192. DOI 10.14258/nreur(2025)1–10.



171Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

N. M. Markova, E. I. Arinin, L. E. Kuznetsova

Vladimir State University named after Alexander Grigorievich and Nikolai Grigorievich 
Stoletovs, Vladimir (Russia)

COMPLIANCE, RELIGION NAMES AND CONFESSIONAL 
NAMES BEFORE RELIGIONS AND CONFESSIONS: 
CHALLENGES TO ACADEMIC RELIGIOUS STUDIES

In the 20th century, the concept of  “compliance” gained prominence in academic 
publications, particularly within the realms of medical and financial-economic discourse. 
Recently, its application has extended to fields such as pedagogy, psychology, and philology. 
This concept encompasses two primary substantive dimensions: the first involves the 
establishment of requirements aligned with existing norms and standards, while the second 
pertains to the genuine and conscientious adherence to these stipulations. Contemporary 
sociological studies are beginning to explore the willingness of certain religious adherents to 
fulfill tax obligations, necessitating a theoretical framework for understanding these practices 
within the context of academic religious studies.

Historically, the term “compliance” — denoting agreement, indulgence, voluntary 
concession, and self-restraint — originated in English from Latin ecclesiastical terminology. 
It encapsulated specific norms governing interreligious and interfaith relations that evolved 
within Christian culture, particularly during the Reformation, a period marked by significant 
conflict. The imperative to achieve consensus with dissenters for the collective civil good 
prompted the formulation of new legal and literary standards, addressing challenges such as 
the transformation of various “religion names” and “confessional names,” wherein derogatory 
connotations were supplanted by neutral or respectfully affirming alternatives. This analysis 
draws upon resources from dictionaries, encyclopedias, the linguistic database “National 
Corpus of the Russian Language,” and additional scholarly sources.

Keywords: religion, academic religious studies, religion names, confessional names, 
compliance.

For citation: 
Markova N. M., Arinin E. I., Kuznetsova L. E. Compliance, Religion names and Confessional 
names before Religions and Confessions: Challenges to Academic Religious Studies. Nations 
and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. P. 170–192 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)1–10.

Наталья Михайловна Маркова, кандидат философских наук, доцент, доцент 
кафедры философии и религиоведения, Владимирский государственный 
университет имени Александра Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых, 
Владимир (Россия). Адрес для контактов: natmarkova@list.ru; https://orcid.org/0000–
0003–0862–1410 



172 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Евгений Игоревич Аринин, доктор философских наук, профессор, заведующий 
кафедрой философии и религиоведения, Владимирский государственный 
университет имени Александра Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых, 
Владимир (Россия). Адрес для контактов: eiarinin@mail.ru; https://orcid.org/0000–
0002–6206–8452 
Лилия Эдуардовна Кузнецова, научный сотрудник кафедры философии 
и религиоведения, Владимирский государственный университет имени Александра 
Григорьевича и Николая Григорьевича Столетовых, Владимир (Россия). Адрес 
для контактов: lika.smidt@mail.ru; https://orcid.org/0009–0005–0060–1310 
Markova Natalia Mikhailovna, Ph. D. (Philosophy), Associate Professor of the 
Department of Philosophy and Religious Studies, Vladimir State University named after 
Alexander Grigorievich and Nikolai Grigorievich Stoletovs, Vladimir (Russia).  
Contact address: natmarkova@list.ru; https://orcid.org/0000–0003–0862–1410 
Arinin Evgeni Igorevich, doctor of philosophical Sciences, Professor, Head of the 
Department of Philosophy and Religious Studies, Vladimir State University named after 
Alexander Grigorievich and Nikolai Grigorievich Stoletovs, Vladimir (Russia).  
Contact address: eiarinin@mail.ru; https://orcid.org/ 0000–0002–6206–8452 
Kuznetsova Liliya Eduardovna, Researcher of the Department of Philosophy and 
Religious Studies, Vladimir State University named after Alexander Grigorievich and 
Nikolai Grigorievich Stoletovs, Vladimir (Russia). Contact address: lika.smidt@mail.ru; 
https://orcid.org/0009–0005–0060–1310

Введение
Религиоведение как особое направление изучения тех социальных и психологиче-

ских феноменов, которые так или иначе в том или ином социуме принято относить 
к категориальным общностям «религии» и «религиозного», уже более 200 лет в отече-
ственной академической культуре опирается на разработку специализированного язы-
ка, пригодного для их корректного научного описания, дистанцируясь от принятых ра-
нее «конфессиональных» форм, в которых принято различать «институциональные» 
и «вернакулярные» (простонародные) формы коммуникации «верующих» между со-
бой и с «неверующими». В данном тексте мы обратимся к некоторым относительно но-
вым аспектам религиоведческих исследований, обозначаемым терминами «комплаенс 
религий», «религиозный комплаенс» и подобными, которые филологи относят к «ре-
лигионимам», «конфессионимам», «теонимам» и ряду сходных с ними особым эксперт-
ным понятиям. Академические религиоведческие исследования, призванные нести уни-
версальное понимание тех или иных феноменов, мы будем отличать от «конфессиоцен-
тричного» их понимания, отражающего их эксклюзивную трактовку с позиций только 
одного религиозного объединения, а точнее, в интерпретации элиты этого сообщества.

Религия соавторами данного текста понимается как живой, многообразный и дина-
мично развивающейся феномен социальной реальности, который в самом общем зна-
чении иногда определяют как «надзирание за неизвестным» [Аринин, Лютаева, Мар-
кова, 2022: 74]. В таком контексте важное значение приобретает различение семиоти-



173Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ческих аспектов принятых названий и общих категорий, когда, к примеру, упомяну-
тое выше слово «конфессия», выступая как лексема современного языка повседневно-
го общения, может собирательно обозначать интуитивно близкие явления, смешивая 
на уровне СМИ и обыденной коммуникации между собой такие разные по степени 
общности реалии, как, к примеру, православие и христианство в целом, тогда как в ре-
лигиоведении, истории религии и других пециализированных областях современного 
знания его же могут использовать для обозначения только относительно однородных 
сообществ (православных, католических и других «евхаристических общин») в хри-
стианстве, которое, в свою очередь, квалифицируется как собственно «религия» [Ари-
нин, Даведьянов, Медведева, 2019: 14].

Ниже мы рассмотрим соотношение, которое складывается в трактовке ряда основ-
ных религиоведческих терминов на трех уровнях:

1)	 популярных массмедиа, включая Википедию (Wikimedia Foundation, далее — 
«WF») и ряд избранных публикаций в интернете;

2)	 материалы информационно-справочной системы «Национальный корпус рус-
ского языка» (далее — НКРЯ), некоторых других профильных научных изданий;

3)	 ряда исследований, стремящихся дать свою версию предельно универсального 
синтеза специальных знаний.

В статье в качестве примеров представлен анализ таких разноплановых терминов, 
как «магия» и «католичество». Специальное внимание направлено на феномен, полу-
чивший название «комплаенс», под которым, согласно «WF», сегодня понимается «со-
ответствие каким‑либо … требованиям, или нормам», так и согласие подчиниться им».

Понятие «комплаенс» с начала ХХ в. получило распространение в литературе, име-
ющей преимущественно прикладной характер для целого ряда финансовых, правовых 
и медицинских практик, о которых кратко будет сказано далее. Наряду с такими раз-
работками в последние годы начинают ставиться и теоретические вопросы, к приме-
ру, «о принципах юридического комплаенса», при этом отмечается, что такие исследо-
вания страдают «слабой доктринальной проработкой» [Манохин, 2024]. Только в те-
кущем столетии стали описываться некоторые религиоведческие аспекты феномена 
комплаенса, если брать его в целом, как «согласия подчиниться», тоже имеющие прак-
тический характер, когда, к примеру, социологи изучают отношения между религиоз-
ностью населения и его согласием платить налоги [Muliati, 2023: 907]. Из отечествен-
ной истории хорошо известен феномен старообрядческих «согласий» и «толков», фор-
мировавших собственные трактовки подчинения нормам «согласиецентричного» по-
нимания подлинного «правоверия», хотя и до настоящего времени эта терминология 
еще не утвердилась в научной литературе. Так, к примеру, во второй половине XVIII 
столетия архиепископ Платон (Левшин) отмечал «три знатнейшия в Христианстве сек-
ты или толки, Папскую, Лютеранскую и Кальвинскую» (НКРЯ, архиепископ Платон. 
Православное учение или сокращенная христианская богословия, 1765). За прошедшие 
столетия католичество в отечественных изданиях перестали квалифицировать как хри-
стианский «толк». Другие коннотации этого слова приводил В. Н. Татищев, когда писал 
о «звере мамонте», про обнаруживаемые кости которого «сказание обывателей и по-
следующих их баснях суеверные толки отрешаются», т. е. «суеверные толки обывате-



174 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лей» он противопоставлял тому, что «доказуется истинно» в профессиональных науч-
ных изданиях (НКРЯ, В. Н. Татищев. Сказание о звере мамонте, 1730). Это различение 
обывательского и истинного сохраняется и в современной культуре.

Сегодня СМИ практически каждый день сообщают о конфликтах по всему миру 
различных социальных «акторов», нередко аргументирующих свою деятельность с по-
зиций представления о собственном «религиозном эксклюзивизме», когда некоторые 
«ревнители вѣры» поддерживают солидарность и согласие своей общины «истинно ве-
рующих» («вѣрных», «твердых в вѣре»), уповая на то, что именно они являются уни-
кальным коллективным носителем единственной «спасительной истины» и соответ-
ствующих норм жизни. Мы сознательно используем старую версию написания лексе-
мы «вѣра», которая более 1000 лет, начиная с княжеств Рюриковичей, разделительно 
коннотировала с обозначением «спасительной истины» для элиты и народа, проти-
вопоставляясь как «невѣрию» («безбожию»), так и «суевѣриям», только в ХХ в. транс-
формировавшись в современную лексему «вера», коннотирующую уже не с «твердо-
стью в вѣре своей конфесии», но прежде всего с альтернативой «знанию», т. е. отлича-
ясь от того, что собственно «доказуется истинно».

В таком контексте очевидно, что недостижим в принципе комплаенс между эксклю-
зивными «ревнителями вѣры», от которых ожидается бескомпромиссная «твердость 
в вѣре» как беззаветное следование нормам именно своего исповедания как определен-
ной «омологии», к примеру, «Orthodoxa Confessio Fidei», «Ортодокс омологія сирѣчь 
Православное исповѣданіе католіческія и апостолскія церкве восточныя новопереве-
деся c елліногреческого языка» Петра Могилы.

В то же время история свидетельствует, что можно говорить о становлении в рос-
сийском обществе религиоведческого комплаенса, выступающего как согласие части 
элит и читающей публики подчиниться академическим нормам описания явлений «ре-
лигиозного» характера, эксплицитно формировавшимися как «наука о религии» («на-
ука о вѣрованиях») с XIX столетия, но имплицитно восходящим к истокам глобальной 
урбанистической цивилизации. Данная область современного знания формировалась 
как признание известного парадоксального факта, что вообще никто не может исчер-
пывающе знать «свою вѣру», поскольку она всегда признается «тайной» на уровне 
как «простых верующих», так и экспертов (теологов, богословов, философов, юристов), 
согласных в том, что Бог «неведом, но хорошо известен» (2 Кор. 6:9). В таком контек-
сте именно религиоведение, принимая и уважая религиозное многообразие в особом 
статусе просвещенческой традиции «ревнителей совести и логики», принимает и раз-
вивает известный афоризм М. Мюллера, гласящий: «кто знает одну только религию, 
тот не знает ни одной» [Мюллер, 1887: 11]. В таком контексте для академического ре-
лигиоведения очевидно, что только изучение всех религий может позволить согласо-
ванно описать и понять свою собственную.

Термин комплаенс в современной литературе
Несколько последних десятилетий научный процесс осуществляется в условиях 

глобализации, что во многом позволяет сохранить относительную целостность пре-
емственного научного знания как такового, существующую наряду с постоянными из-
менениями в политических, экономических и социокультурных отношениях. Исполь-



175Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

зование новых для научного сообщества терминов значительно ускоряет академиче-
скую коммуникацию, поддерживая и развивая свой особый дискурс. Одним из срав-
нительно недавних подобных приобретений стал термин «комплаенс» (compliance), 
происходящий, согласно «WF», от английского глагола to comply — соответствовать. 
Это понятие в русскоязычных научных публикациях стали использовать прежде все-
го для обозначения особого направления деятельности как в медицине, обозначая со-
гласие больного подчиняться указаниям врача, так и в финансово-банковской сфере, 
призванного противостоять коррупции. Наряду с этим, оно стало интегрироваться 
и в другие отрасли научного знания.

По данным российской научной библиотеки КиберЛенинка на текущий момент 
(25.06.2024) там размещено 4103 научных статьи, в которых использовано понятие 
«комплаенс» (далее — «кс»). При идентификации по коду международной классифи-
кации OECD эти тексты делятся следующим образом: 1692 статьи по клинической 
медицине, 1028 по экономике и бизнесу, 592 по наукам о здоровье; 449 по праву; 156 
по фундаментальной медицине; 76 по психологическим наукам; 47 по наукам об обра-
зовании; 25 по компьютерным и информационным наукам, 19 по языкознанию и ли-
тературоведению и 19 по прочим медицинским наукам. Таким образом, термин «кс» 
в русскоязычных публикациях наиболее активно используется сейчас преимуществен-
но в медицинских и экономических изданиях. Для определения значений, в которых 
используется этот термин в изданиях на русском языке, следует обратиться к практи-
кам его применения в различных отраслях наук.

В ряде статей авторы сами дают определение применяемого в тексте термина, когда, 
к примеру, в медицинских изданиях встречаются следующие дефиниции, где «кс» вы-
ступает как «осознанное сотрудничество между врачом, больным и членами его семьи» 
[Борохова, 2009: 11]. Другие уточняют, что это понятие обозначает «соответствие по-
ведения пациента в отношении применения лекарства, выполнения рекомендаций вра-
ча по питанию или изменению образа жизни» [Олейчик, Шишковская, Баранов, 2021: 
4]. Еще одна группа авторов утверждает, что «сотрудничество с врачом (комплаенс) — 
высокоиндивидуальный феномен» [Хрянин, Кнорринг, 2019: 98].

В публикациях финансово-экономического содержания встречаются трактовки, где 
«кс» понимается как «обеспечение соответствия нормам и правилам, соблюдение … 
этических норм» [Лазарев, 2021: 78]. Другие обращают внимание на то, что «кс» дол-
жен пониматься и как «создание в организации механизмов анализа, выявления и оцен-
ки рисков коррупционно опасных сфер деятельности и обеспечение комплексной за-
щиты организации» [Методические рекомендации, 2014: 4]. В статьях по компьютер-
ным и информационным наукам термин «кс» чаще всего используется в близком зна-
чении, так как современные информационные технологии предлагают решения задач 
по организации управления комплаенс-проектами, совершенствованию комплаенс-
менеджмента, предотвращению комплаенс-рисков, применению комплаенс-контро-
ля и т. д. В информатике также присутствуют такие выражения, как «антивирусный 
комплаенс», а порой это слово упоминается как норма «обращаться к лучшим в своем 
классе сертифицированным продуктам, процессам и специалистам, чтобы обеспечить 
должный уровень управления рисками» [Артамонов, Артамонова, 2022: 783].



176 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В связи с тем, что частое применение одного термина в разных отраслях науки сви-
детельствует о его универсализации, выходе за пределы только одной определенной 
сферы исследования, в том числе в комплексных исследованиях на стыке наук, напри-
мер, педагогических, психологических и медицинских, соответственно в таких случа-
ях и определение подбирается наиболее широкое, когда «кс» описывается как «фено-
мен … взаимодействия врача и больного в кабинете врача, … что больше соответству-
ет понятию „приверженность”» [Бузина, Абдуллаева, 2024: 49]. В науках об образова-
нии использование этого термина осуществляется весьма разнообразно: одни берут 
за основу юридическое значение и применяют его в качестве обозначения инструмен-
та решения проблем учреждений, когда «кс» характеризуется как «новое направле-
ние в образовании», которое «рассматривается как система противодействия угрозам 
и управления рисками», обеспечивая «грамотное взаимодействие организации с го-
сударственными органами» [Уткин, 2019: 10]. Другие подразумевают под «кс» опре-
деленную компетенцию работника, который стремится «все делать правильно» [Ор-
лова, 2015: 229]. Кроме того, в работах по педагогике высшей школы встречаются та-
кие выражения, как «формирование комплаенса между преподавателем и студентом» 
[Вишневский, Мироненко, 2018: 262].

Избранные нами примеры свидетельствуют, что термин «кс», с одной стороны, вы-
ражает денотаты, специфичные для, если следовать идеям В. Дильтея, «наук о приро-
де» (Naturwissenschaften), т. е. естественных, математических и технических наук, отли-
чаемых от «наук о духе» (Geisteswissenschaft). В первом случае возникают коннотации 
с безличными и объективными отношениями «необходимого подчинения нормам», 
как, к примеру, обращению с цианистым калием, нарушение которых ведет к неизбеж-
ным рискам не только утраты безопасности, но самой жизни, сопровождаясь прямым 
принуждением под угрозой неотвратимого наказания. Во втором случае (в гуманитар-
ных, социальных, педагогических и медицинских науках) он фокусируется на личност-
ных аспектах «должного», «достойного» и «справедливого», т. е. на этике в широком 
смысле (включая нормы конфессиональных традиций), сознании и совести индивида, 
принимаясь как «подлинная норма» в стремлении «все делать правильно», приобре-
тая универсальные коннотации, важные и для религиоведческих изданий. Таким обра-
зом, с экспертных позиций, в целом «комплаенсом» могут быть названы как практики, 
специфичные для ряда естественных наук (1), включая принудительные формы контро-
ля ради уменьшения рисков, в том числе коррупционных, так и гуманитарные прак-
тики (2), соответствующие этическим и конфессиональным требованиям. Тем самым 
это понятие позволяет объединять феномены практического и теоретического уровня 
ради достижения их согласия, которое И. Кант в свое время разделил на «патологиче-
ское» (из страха, по принуждению) и «моральное» (в духе категорического императи-
ва, по совести, в радости). Впечатляюще эта тема была визуализирована в мультипли-
кационном фильме «Тигрёнок в чайнике» (1972, режиссер А. А. Грачёва).

Омонимы, этнонимы и религионимы как лингвистические феномены
Вся история формирования научного знания как такового неразрывно связана пре-

жде всего с согласием в достижении комплаенса при понимании общих норм дистанци-
рования «истины» («правды») как от намеренной «лжи» («кривды»), так и от наивного 



177Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

«заблуждения» или технической «ошибки». Существует множество подходов и опре-
делений того, что, собственно, можно считать наукой и религией, при этом в религио-
ведческом контексте важно отметить концепции двух классиков современной антро-
пологии Дж. Фрэзера и Б. Малиновского. Первый в своем фундаментальном исследо-
вании «Золотая ветвь» (1890), обобщив множество этнографических описаний, обос-
новал вывод, что магия, религия и наука сменяют друг друга в истории человечества, 
выступая как существенно разные феномены [Фрэзер, 1983: 53–55]. Б. Малиновский, 
опираясь на собственные полевые наблюдения, был убежден, что магия, религия и на-
ука сосуществуют на протяжении всего антропогенеза (1925), выступая как «прагма-
тические установки, построенные в равной мере на здравом смысле, чувстве и воле» 
[Малиновский, 1998: 26]. В таком глобальном контексте очевидно, что человечество 
всегда создавало особые критерии «нормы и патологии» в отношении к действитель-
ности («правды и кривды», «лѣпоты» и «нелѣпости», «истины и заблуждения», «ре-
лигии и суеверия» и т. п.), при этом культурная память сохраняет некоторые формы 
сложившихся представлений о должной норме, терпимых маргиналиях и нетерпимых 
деликтах (преступлениях) в социальной жизни, включая религию.

Согласно «WF», феномены «магия», «религия» и «наука», которые там представле-
ны, соответственно, на 95, 228 и 337 языках, наглядно демонстрируя, что первая на по-
рядок менее влиятельна в современном глобальном сообществе, хотя, согласно тому же 
ресурсу, этимологически только слово «магия» восходит к праиндоевропейскому лек-
сикону (ок. 8000–5000 лет до н.э.), тогда как лексема «религия» (religio) получает рас-
пространение в латинской культуре эпохи Цицерона, а предельно влиятельное сего-
дня слово «наука» пришло из древнерусского языка XI столетия, обозначая концепт 
«навык, научение», прежде всего, в контексте той эпохи, усвоения «страха божия» 
[Словарь русского языка XI–XVII, 1983: 291]. Сходно по частоте встречаемости слова 
«магия», «религия» и «наука» представлены, согласно данным НКРЯ (основной кор-
пус), в российской литературе, занимая, соответственно, третье (1121 текст, начиная 
с 1722 г.) (НКРЯ, митрополит Стефан (Яворский). Проповеди…), второе (5102 текста, 
с 1721 г.) (НКРЯ, А. М. Макаров (ред.). Гистория Свейской войны…) и первое (18880 
текстов) места, возможно, отражая тот факт, что в 1724 г. впервые в нашей истории 
была учреждена новая институция — Академия наук и художеств в Санкт-Петербурге.

Таким образом, эти три слова и понятия входят в российские издания с начала 
XVIII в., сохраняя дистанцирование и, одновременно, постоянно сообщаясь в поис-
ках комплаенса между собой, при этом «религия» выступала тогда как институт «пер-
венствующей и господствующей вѣры», статус каковой с 1721 г. (Духовный регламент) 
и вплоть до начала ХХ в. имела только вера «Всероссийской церкви». Обе они проти-
вопоставляли себя «магии» как «суевериям» и практикам «чародейства», занятия ко-
торыми, согласно Уставу воинскому (1716), могло почти до конца этого столетия ка-
раться смертной казнью. Таким образом, термины «магия», «религия» и «наука» сло-
жились в разных социально-политических контекстах как на глобальном, так и нацио-
нальном российском уровнях для дистанцирования практик «колдовства», «благоче-
стия» и «беспристрастного исследования», складывавшихся до «теологических», «фи-
лософских», «академических» и «медийных» сообществ и институтов, при этом уни-



178 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

версального согласия в их понимании и сегодня пока не достигнуто, хотя теперь все-
гда можно выбрать для себя определенную концепцию их интерпретации.

Сложность современной ситуации обусловлена различием в понимании «норма-
тивного» между СМИ, сообществами религиоведов и теологов (богословов, пред-
ставителей конфессий). В медиа принятой и поддерживаемой нормой является в це-
лом уважительное отношение к представителям всех конфессий (религий, исповеда-
ний), которые, однако, сами исходят из требования «ревностно» следовать «кредо» 
(омологии, символу веры, догматике) только своего «вероисповедания» («конфес-
сии», «вѣры» и т. п.). Для религиоведения, как это отмечал еще один из «отцов» этой 
науки П. Д. Шантепи‑де-ля-Соссей, нормой является аналитический подход, стремя-
щийся непредвзято сравнивать феномены, которые рассматриваются «уже не исклю-
чительно в своих уже высших слоях и литературных произведениях, но и в своих на-
родных проявлениях: нравах, обычаях и суевериях», при этом «сопоставление и груп-
пировка различных религиозных явлений (религиозная феноменология) образует пе-
реход от истории религии к философии религии» [Иллюстрированная история рели-
гий, 1899: 4–5]. Тем самым важной задачей религиоведения, всегда тесно связанного 
с теологией в качестве особого рода сравнительной «метатеологии», является изуче-
ние особенностей конкретных этнических групп, позволив создавать первые академи-
ческие описания религий народов нашей страны и включить «историю России в об-
щий контекст мировой истории» [Шахнович, 2006: 26].

В этом контексте формируется «ономастика», которая изучает соотношения ме-
жду реальностью и обозначающими ее терминами («именами», «омонимами», «они-
мами»), при этом согласно Н. В. Подольской, филологи выделяют, к примеру, катего-
рию «экклезионим», обозначающую «собственное имя места совершения обряда, ме-
ста поклонения любой религии; в том числе название церкви, часовни, креста» и др. 
[Подольская, 1978: 164]. Данный термин отражает определенную «конфессиоцентрич-
ность» и «христоцентричность» данного описания социальных феноменов, поскольку 
слово «экклезия» (ἐκκλησία) первоначально обозначало не специальные «места совер-
шения обряда», а народное собрание (законодательный орган) в древних Афинах, что, 
однако, имело и известные религиоведческие аспекты, поскольку происходило именно 
в определенном «месте», где «перед открытием собрания совершалось жертвоприно-
шение и молитва» [Экклесия, народное собрание, 1885: 448–451]. Только позднее оно 
стало использоваться как самоназвание собственно христианского сообщества, создав-
шего собственную «экклезиологию» как специальное «учение о Церкви». В таком кон-
тексте корректнее с религиоведческой точкой зрения заменить слово «экклезионим» 
на термин «религионим» как более общий и объективный, поскольку феномен рели-
гии не сводится только к христианскому сообществу.

В целом наблюдается дистанцирование наименований этнических групп (этнони-
мов) и обозначений религиозных сообществ (религионимов), в том числе в трудах 
первых академических исследователей, которые заложили новый язык описания на-
родов нашей страны и их «верований», отличный от языка теологии, особенно «об-
личительного богословия», резко и бескомпромиссно отделяющего «свое правоверие» 
от множества «иноверных лжеучений». В последние десятилетия появились публика-



179Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ции о «теолингвистике», которая понимается как «наука, возникшая на стыке язы-
ка и религии и исследующая проявления религии, которые закрепились и отразились 
в языке» [Гадомский, 2018: 18]. Важно отметить, что собственно этнонимы имеют 
коннотации с имплицитным религиозным содержанием, поскольку все культуры вы-
ступают как эксплицитно «религиозные», поскольку даже в атеистическом СССР мы 
встречаемся с «почитанием» того, что было незримым («беззаветная вера в построе-
ние коммунизма»), т. е. в широком смысле коннотируя с тем, что с Античности счита-
лось «высшим порядком природы» и «божественным» (Цицерон). Исследователи по-
лагают, что «термин «религионим» не является устоявшимся в лингвистике, иногда 
он употребляется для определения онимической лексики в качестве неполного сино-
нима терминов «мифоним», «теоним» и «культоним», обозначающих культовые име-
на и отражающие духовные понятия в монотеистических религиях» [Алексеева, 2009: 
112]. Иногда категория «религионимов» включала в себя не только «теонимы» (име-
на бога/богов), но и «агионимы» (имена святых, лиц или объектов, на которых почи-
вает благодать Божия или святость через чин прославления или освящения») [Зыби-
на, 2016: 114]. Другие разделяют «теонимы» (названия «высших сил») и «демонимы» 
(названия «низших сил») [Иванова, Хазиева-Демирбаш, Артемьев, 2018: 238]. Ряд ис-
следователей выделяют не только «экклезионимы» (имена мест совершения обряда 
и поклонения, включая храмы), но еще и «иеронимы» (имена святых, жрецов, практи-
ков), сами практики и соответствующие «культонимы» (наименования отдельных куль-
тов, форм почитания), «конфессионимы» (обозначение однородных в доктринальном 
смысле исповеданий) и собственно «этноконфессионимы» (наименования сообществ, 
эксклюзивно ориентированных на однородность «национальных» практик почитания).

Термины «этноним» и «религионим» в рамках «WF» не получили большого распро-
странения (40+2 статьи), тогда как в базе «eLibrary. Ru» подобная терминология встре-
чается почти в 500 текстах, а обращение к НКРЯ показывает, что только слово «этно-
ним» эксплицитно встречается в 22 документах с середины ХХ в., при отсутствии дру-
гих лексем, различно в этой базе представлены и сами науки, такие как «антропология» 
(144 документа с 1793 г.) и «этнография» (120 документов с 1828 г.), тогда как «этноло-
гия» представлена только 25 документами с 1911 г.

Религия и «магия» («шаманизм», «колдовство» и т. п.)
Можно выделить несколько эксплицитно известных сегодня этапов развития пред-

ставлений о том, что обозначало слово «магия», начиная с генезиса праиндоевропей-
ского «magh» («мочь, быть в состоянии», «ritual specialist», «shaman»). Древнейшим 
его денотатом, как это указывал еще Геродот, является мидийское племя (1), выходцы 
из которого в империи Ахеменидов становятся жрецами государственного зороаст-
ризма как возвышенного «благоверия» придворной элиты (2), отношение к которым 
как «мудрецам с Востока» входит в Библию и философию Платона, предлагавшего от-
правлять афинских юношей изучать «μᾰγείᾱ ἡ Ζωροάστρου» («магию Заратустры») (3). 
Наряду с этим формируются негативные коннотации магии с колдовством (чародей-
ством) как шарлатанством, идущим от «чужаков» (персов, мидян), приобщение к ко-
торым может быть расценено греками как «измена Афинам» и «предательство тра-
диций отцов» (4). При этом очевидно, что сегодня зороастризм никто «магией/кол-



180 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

довством» в значении Устава воинского или модели Дж. Фрэзера не считает, посколь-
ку в экспертных энциклопедиях отмечается, что это именно «религия», близкая к «мо-
нотеизму авраамических традиций», включая христианство [Огудин, 2006: 366–367].

Этот этап связан с именем Аристотеля, который писал про «ἡ γοητικὴ μᾰγείᾱ», т. е. 
«обман магии», что, возможно, было связано с победой его ученика Александра Вели-
кого (Битва при Гавгамелах, Μάχητων Γαυγαμήλων, 331 г. до н.э.) над персами, посколь-
ку в миропонимании той эпохи это было прямым свидетельством того, что проиграв-
шая сторона и покровительствующие им божества слабее покровителей победившей 
стороны, что и позволяло «благоверие персов» переквалифицировать как «суеверие» 
и «обман». Эта победа превращает слово «μᾰγείᾱ», с одной стороны, в пейоратив, со-
храняющийся в современной культуре, в том числе, коннотирующий с евангельским 
образом «Симона Волхва» (Симон маг, Σίμων ό μάγος, Деян. 8:4–24) и практиками лю-
бых других «шарлатанов» с присущими им «обманами». Одновременно в культурной 
памяти сохраняется и возвышенная семантика «мудрецов» и «тайнознатцев», как, 
к примеру, в известном евангельском предании о «мудрецах с Востока» (Матф. 2:1, 
7, 16). Эта семантика соответствует семантике греческой лексемы «μαγοι» Платона и, 
как в английских переводах, выражению «wise men from the east». В русском переводе 
Библии использована кириллическая лексема «волхвы», наделяемая теми же противо-
положными коннотациями [Лопухин, 1872: 107]. В целом важно отметить и то, что ам-
бивалентны и два других базовых антропологических термина, так как религия всегда 
соседствует и борется с суеверием (псевдорелигией), а наука — с псевдонаукой (лже-
наукой, паранаукой), тогда как магия не имеет универсальной альтернативы (псевдо-
магии), имея их только в религии и науке.

Исторически отнюдь не все феномены, часто относимые к области религии, могут 
быть подведены под категорию «учения», формирующейся в письменных и книжных 
культурах, в отличие от шаманизма или магии (колдовства, чародейства и т. п.), обычно 
рассматриваемых как «практики». Так, термин «шаман» и его производные известны 
с XVII столетия, где денотатом выступали экзотичные практики «инородцев» Сибири 
[Хаккарайнен, 2007: 161]. Эта лексема встречается в записках одного из ярких участ-
ников придворного «кружка ревнителей благочестия», позднее сосланного в Сибирь, 
Аввакума Петровича, там встретившегося с искусством «шаманить, сирѣчь гадать», 
практиковавшимся неким «Волхвом», что в его трактовке выступило как обращение 
к «бѣсам» [Житие протопопа, 1904: 13].

В следующем столетии в мире и России прекращается «охота на ведьм», отноше-
ние к колдовству изменяется, с одной стороны, осуждаясь церковными и придворны-
ми субкультурами как «бѣсовство» и «суевѣрия», но при этом, с другой стороны, входя 
в культуру как элемент театральных постановок, когда, к примеру, это сделала Екатери-
на II, написавшая совместно А. В. Храповицким пьесу «Шаман сибирский» (1786), по-
ставленную в том же году на сцене Эрмитажного придворного театра в качестве сатиры 
на набравшие в «светских кругах» популярность «таинственные науки» (графа Калио-
стро и других акторов). В те же годы такого рода явления начинают описывать в пер-
вых академических изданиях, к примеру, у И. Георги, который сконструировал неоло-
гизм «языческой законъ по Шаманскому толкованию» [Георги, 1777: 55, 74]. Тем са-



181Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

мым в научном плане шаманизм отождествлялся с христианством как один из «зако-
нов» народов империи, что можно считать одним из первых шагов к поиску комплаен-
са личной христианской идентичности исследователя, безличной терминологии науки 
и уважения к культурной традиции этнического «язычества», в которую был включен 
и шаманизм (5). Сегодня конфессиональные публикации могут «шаманизм» вполне 
нейтрально представлять как одно из «религиозных верований» [Корытко, 2016: 540].

В. Даль в своем словаре фиксирует описание магии, которая выступала как «знание 
и употребление на деле тайных сил природы, … вообще не признанных естественны-
ми науками» [Толковый словарь, 1865: 887]. Близкие и более развернутые описания, 
при этом с очевидно негативными коннотациями, содержал «Энциклопедический сло-
варь Брокгауза и Ефрона», где магия была описана как «мнимое тайное искусство вы-
зывать … явления, идущие вразрез с современными представлениями о законах и си-
лах природы», которое «обыкновенные люди считают сверхъестественными» [Ма-
гия, 1896: 307]. Магия как «мнимое тайное искусство», принимаемое «обыкновенны-
ми людьми» за «сверхъестественное», противопоставляется научному знанию о «есте-
ственных» и подлинных «силах природы» (6).

В советских изданиях акцент стали делать на том, что «маги» — это «каста жрецов-
прорицателей древней Мидии» [Маги, 1938: 610]. Соответственно, сама «магия» опи-
сана как «мнимое «колдовское» воздействие на окружающий мир с целью добиться же-
лаемых результатов. Магия … является существенным элементом всех религий, в том 
числе и современных (христианство, ислам, ламаизм и т. д.)». При этом подчеркивалось, 
что «эпоха загнивания капитализма … вызвала появление теософов, хиромантов, аст-
рологов и других шарлатанов», особенно проявившись в Германии, где «фашизм ис-
пользует всякую магию, религию в качестве орудия своей реакционнейшей политики» 
[Магия, 1938: 612, 614]. Магия здесь представлена как «существенный элемент всех ре-
лигий» и «орудие реакционнейшей политики» в «эпоху загнивания капитализма» (7).

Сходные оценки сохраняются и во втором издании БСЭ, где детально описаны 
«маги» как «жрецы в раннерабовладельческом государстве Мидия, образовавшие за-
мкнутую касту», ставшие позднее «жрецами в персидском государстве Ахеменидов» 
[Маги, 1954: 605]. Феномен «магии» представлен как «колдовство, чародейство, вол-
шебство, обряды, связанные с верой в способность человека сверхъестественным пу-
тем воздействовать на людей, животных, явления природы, а также на воображаемых 
духов и богов. … Буржуазные ученые пытаются отделить магию от религии, противо-
поставить их друг другу. На самом деле магия неотделима от религии. Вред магии, пе-
режитки которой сохраняются и в наши дни, очень велик» [Магия, 1954. Т. 25: 606].

Третье издание БСЭ утверждало, что «магами» являются «жрецы и члены жрече-
ской касты в древнем Западном Иране», упоминаемых Геродотом в качестве названия 
одного из «мидийских племён», которые позднее выступили как «жрецы, признавав-
шие Заратуштру своим пророком», а «в эллинистический период и позднее слово «маг» 
стало означать волшебников, чародеев, астрологов и т. п.» [Маги, 1974. Т. 15: 151]. Соб-
ственно «магия» в таком контексте была представлена как «колдовство, чародейство, 
волшебство, обряды, связанные с верой в способность человека сверхъестественным 
путём воздействовать» на различные объекты, добавляя, что «магическое восприятие 



182 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

мира … легло в основу древнейших натурфилософских учений и разнообразных „тай-
ных наук”», преодолеть которые стало возможно только «с дальнейшим развитием на-
уки» [Магия, 1974. Т. 15: 152].

Постсоветские издания определяют шаманизм как «культ особых людей (шама-
нов), выступающих посредниками между человеческим коллективом и духами (боже-
ствами) Неба и Земли, широко распространенный у различных народов с древнейших 
времен вплоть до современности» [Огудин, 2008: 1425]. Здесь же магия определяется 
как «действия, принадлежащие к древнейшему типу сакральной деятельности, заро-
дившейся в форме табуирования и обращения за помощью к фетишам», которые на-
правлены «либо на достижение конечного практического результата, либо на обеспе-
чение предпосылок мистической и религиозной обрядности» [Балагушкин, 2008: 761].

Таким образом, с экспертных позиций, магией могут называть следующее:
1)	 древнейшие практики членов праиндоевропейских сообществ, включая одно 

из мидийских племен;
2)	 государственную религию империи Ахеменидов, основанную на учении «зоро-

астрийских мудрецов с Востока»;
3)	 негативно оцениваемые «мидийские практики» персов, проигравших в битве 

с Александром Великим;
4)	 народные практики гадания, целительства и колдовства (шаманизма, чародей-

ства, волшебства), порой запрещаемые и уголовно преследуемые вплоть до на-
стоящего времени (современный кейс Алены Полынь);

5)	 уважительно изучаемые как локальный «закон» некоторых народов;
6)	 осмеиваемые «фокусы» разнообразных «шарлатанов», порой обманывающих 

«простецов» ради корысти (яркий образ графа Калиостро в фильме Марка За-
харова «Формула любви», 1975);

7)	 советский концепт «элемента каждой религии», «орудия реакционнейшей по-
литики» и «врага науки»;

8)	 формы древнейшей «сакральной деятельности» и т. п.
Феномен «католичество» как «омология/учение», «религия» и «конфессия»
Согласно данным НКРЯ (панхронический корпус) древнейшими религиони-

мами в отечественных текстах являются кириллическая лексема «христианская»  
(«хр(с̑)тїаньскаа», «крьстьньска» и т. п.), сочетаемая с лексемами «вѣра» («вѣра  
хр(с̑)тїаньскаа»), «црк҃вь» («церковь», «едину ст҃ѹю съборнѫю и ап(с̑)льскую цр҃квь», 
«единую святую, соборную и апостольскую церковь» и т. п.) и «вѣрный», входя 
в русский язык с XI столетия, противопоставляясь многообразным «невѣрным» 
и «иновѣрныимъ» («поганым», «еврее», «агарянам» и др.) и их «капищам» (храмам, 
местам поклонения) (НКРЯ, Иларион Киевский. Слово о законе и благодати, 1037–
1050). Позднее появляется лексема «кафолический» («каѳолический»), при этом ее де-
нотатом первоначально была «вѣра Кафалический святой восточной церкви» (НКРЯ, 
Хворостинин И. А. Словеса дней, и царей, и святителей московских… XVII в.). В те же 
годы формируется и лексема «католик», которую начинают сопровождать негативные 
коннотации, как в сообщении, что «по[с]ле драки называл поп его, Костентина, кота-
ликом и некрещеными, и впред(ь) де вам умират(ь) без причаст(ь)я и без покояния» 



183Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

(НКРЯ, Расспросные речи крестьян с. Отолова… 1670). Нейтральные коннотации пред-
ставлены в тексте П. А. Толстого, сообщающего про село, где сосуществуют «жители 
разных вер: есть благочестивые греческаго закона, есть католики, есть немало и жи-
дов» (НКРЯ, Путешествие стольника П. А. Толстого по Европе… 1699).

С конца XVIII столетия используется лексема «католицизм», когда Н. М. Карамзин 
отмечал, как «с иезуитизмом слили в одно католицизм; доказывали, что тот и тот из из-
вестных протестантских ученых тайно приняли католическую религию; что они опас-
ные люди…» (НКРЯ, Н. М. Карамзин. Письма русского путешественника, 1793). Только 
с первой половины XIX в. начинает встречаться лексема «католичество», как у В. Г. Бе-
линского, писавшего, как «народную вражду он смешал с личною ненавистию, и когда 
к этому присоединился дикий фанатизм отвлеченной религиозности, то мысль о по-
ганом католичестве, как называл он поляков, представлялась ему в форме дымящей-
ся крови, предсмертных стонов и зарева пылающих городов, сел, монастырей и косте-
лов…» (НКРЯ, В. Г. Белинский. «Горе от ума»…, 1839).

Таким образом, эпоха Реформации превращает ранее универсальный и возвышен-
ный эпитет «каѳолический» («Вселенский», «всеобщий»), характеризовавший все 
сообщество последователей Иисуса из Назарета как «Ecclesia Catholica»/«Καθολική 
Εκκλησία», стал переосмысливаться как конфессионим, относящий только к «Ecclesia 
Catholica Romana», переносясь на типологически сходные общины («confessio»), не-
редко ранее квалифицировавшиеся как «ереси», «сатанизм» и т. п. [Аринин, Даведь-
янов, Медведева, 2019: 15]. С конца XIX столетия фиксируется термин «конфессио-
нальный», часто с негативными коннотациями, как у М. А. Антоновича, который пи-
сал, что «ослепленные конфессиональным фанатизмом, славянофилы сузили свой 
умственный кругозор, притупили свое зрение и не замечают тех светлых элементов 
на Западе, в которых выражается ход и развитие истории…» (НКРЯ, М. А. Антонович. 
Суемудрие «Дня»…, 1886). В начале ХХ в. появляется лексема «конфессия» («испове-
дание», «вероисповедание»), начиная с Фаддея Францевича Зелинского, который от-
мечал, что «конфессионализм не есть вероисповедание или конфессия, он отличает-
ся от нее именно тем элементом исключительности, который выражается суффиксом 
„изм”» (НКРЯ, Ф. Ф. Зелинский. Религия эллинизма, 1922).

Эти идеи и сегодня тиражируются некоторыми массмедиа, где можно встретить от-
каз от признания равенства религиозных сообществ, требуемого действующей Кон-
ституцией РФ и соответствующим «конституционным комплаенсом», как, к примеру, 
в утверждениях, что «существует Церковь и отпавшие от неё еретические сообщества» 
[Конфессия]. Слово «Церковь» в данном контексте означает только собственное веро-
исповедание, с позиций которого утверждается, что «католицизм (Римско-католиче-
ская церковь, католичество, папизм) — еретическое направление в христианстве» [Ка-
толицизм]. Такой подход игнорирует всю сложность становления христианства, в ко-
тором, согласно Евангелиям, «нет ни эллина, ни иудея» (Кол 3:11), где, однако, позднее 
начинают складывались и другие нормы описания многообразия сообществ привер-
женцев Иисуса из Назарета, в том числе «греческая вера/религия» и «римская вера/
религия» («Апокрисис», 1597, 1598), именуя так прежних последователей «церквей-се-
стер» (Sorores Ecclesiae), образы которых восходят к евангельским нормам должных от-



184 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ношений между считающими себя «родственными» и «солидарными» объединения-
ми единого «евхаристического братства» [Sorores Ecclesiae].

В таком контексте российские локальные сообщества «христиан» («крестиан», 
«правоверных», «православных» и подобных последователей «сияющего благочестия 
Москвы») могли дистанцироваться от таких групп, как «латины» («папежа», «фрязи» 
и другие «приверженцы Папы»), «бесермены» (приверженцы пророка Мухаммеда, 
которых иногда могли пейоративно именовать сторонниками «мухоеданской вѣры» 
[Фасмер, 2009: 556]), «жидовины» (приверженцы иудаизма как «жидовской ереси») 
и «язычники» (приверженцы древних верований, включая «чародеев», «волшебни-
ков», «шаманов» и др.). Все они маркировались соответствующими «конфессиони-
мами» и «религионимами», как, к примеру, «люторы» (приверженцы учения Люте-
ра), «кальвины» (приверженцы учения Кальвина) и подобные «еретики» («расколщи-
ки», «протестанты», «диссентарии» и др.), которые, однако, после Вестфальского мира 
(1648) могли быть признаны легальными «исповеданиями» и, соответственно, местны-
ми «religio», что трансформировало разделительный около 10 столетий термин «хри-
стианство», в собирательный, общий для нескольких конфессий, подчеркивая особый 
новый статус «religio» («вѣра»), ставшего обозначением регионального «государствен-
ного исповѣдания» как местного «закона» [Такахаси, Аринин, 2021: 161].

Таким образом, кириллическая лексема «католичество» могла обозначать:
1)	 «вселенскость» древнего евхаристического братства последователей «Назаря-

нина» и надэтнических сообществ «церквей-сестер»;
2)	 легализованное императором Константином «каѳолическое» сообщество «На-

зорейской ереси» (христианства, церкви Христовой) как «religio/θρησκεία»;
3)	 сообщество «латинян» («католиков»), противопоставляемых «грекам» («пра-

вославным») и «сияющему благочестию Москвы»;
4)	 «государственное исповѣдание» в ряде стран;
5)	 «ветвь христианства»;
6)	 одну из конфессий христиан («Ecclesia Catholica Romana»);
7)	 «подлинное правоверие»;
8)	 единственно истинную религию и т. п.
К глубокой древности и самим истокам культуры восходят не только этнонимы, 

но и «теонимы» («мифонимы»), т. е. особые «имена богов», обладающие двойственной 
семантикой. Так, этнонимы дают название определенной группе феноменов окружа-
ющей нас действительности, к примеру, слова «эллины» (Έλληνες) и «греки» (Graeci), 
способные именовать как определенный народ, так и отдельного индивида, при этом, 
как ни парадоксально, россияне, принадлежа по церковно-конфессиональной культу-
ре к традиции «греческой веры», тем не менее, используют преимущественно не «гре-
цизм» («эллины»), а «латинизм» («греки»), что наглядно заметно в НКРЯ, где лексема 
«греки» встречается в 1512 текстах с 1699 г. (НКРЯ, И. А. Желябужский. Дневные за-
писки), а «эллины» — в 125 текстах с 1828 г. (НКРЯ, архиепископ Иннокентий… Жизнь 
святого апостола Павла), что требует своего дальнейшего детального исследования. Ис-
пользуя этноним, можно не только маркировать конкретного индивида, но и позвать 
его. Фундаментальной особенностью «теонимов» является то, что они не столько без-



185Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

лично именуют (маркируют) некоторые элементы действительности, сколько являют-
ся формой их личного «призыва», поскольку назвать бога/духа — значит позвать (при-
звать) его. Собственно слова, которыми принято именовать «акторов» из «мира не-
зримого» («Бог», «Господь» и др.), присутствующие в Библии, являются не их «под-
линным именем», но метафорами, эпитетами и эвфемизмами, символически обозна-
чающими различные атрибуты (признаки) того аспекта бытия, который признает-
ся принципиально «непостижимым», «неименуемым», «страшным», но «призыва-
ем», его невозможно «использовать» для принуждения этих «акторов», и им нельзя 
«манипулировать».

Аналогичное понимание фиксируется и в фольклоре, где, к примеру, в отечествен-
ной традиции представлен такой хорошо известный персонаж как «Медведь». Соглас-
но М. Фасмеру, это слово имеет общеславянское значение «поедатель меда», представ-
ляя собой «табуистическую замену» утраченного слова, восходящего к индоевропей-
скому лексикону [Фасмер, 2009: 589]. В советских изданиях этнографы отмечали ам-
бивалентность образа медведя, о котором традиционно считалось, что он «прежде 
был человеком», порой проявляя «рыцарские качества», хотя его боялись и старались 
умилостивить [Токарев, 1957: 49]. Подлинное имя «поедателя меда» было непроизно-
симым, ибо если его назовешь, то значит и призовешь, что могло иметь самые траги-
ческие последствия, наглядно представленные в так называемых страшных сказках.

Заключение
Современные исследователи обычно уже не делят, подобно кабинетному исследо-

ванию Дж. Фрезера, историю человечества на три этапа (магия — религия — наука), 
полагая, вслед за полевыми наблюдениями Б. Малиновского, что эти термины обозна-
чают три сосуществующих аспекта отношения личности, всегда ощущающей себя ча-
стью соответствующего коллектива (глобальной «Республики писателей», «сияюще-
го благочестия Москвы» и иного солидарного братства), переживая реальность своего 
присутствия в вечности таинственного бытия в метафорических образах «Я» и «Оно». 
Исторически комплаенс как «согласие подчиняться» десятки тысяч лет формировал-
ся как локальные практики «надзирания за неизвестным» в формах праиндоевропей-
ского феномена, зафиксированного лексемой «магия». В урбанистических культурах 
формируются комплаенс по вопросу дистанцирования возвышенной «религии» (по-
читания «божественного», согласно Цицерону) от унизительных «суеверий», вклю-
чая переосмысленный как маргинальный феномен «магию» (чародейство, колдовство 
и т. п.), существующий и сегодня. Для религиоведения, оформившегося в XIX столе-
тии, религия и магия выступают как формы «надзирания за неизвестным», при этом 
слово «маги» оказывается многозначным, переходя от этнонима, обозначавшего одно 
из древнеиранских племен, к религиониму, маркирующему учение зороастрийских 
жрецов («мудрецов») империи Ахеменидов, т. е. «государственную религию» самой 
могущественной страны той поры, доказывая свое «правоверие» («благоверие») во-
енными и политическими успехами. Аналогично и латиноязычная «Ecclesia Catholica 
Romana» как церковь-сестра грекоязычной «ἡ ΜεγάλητοῦΧριστοῦἘκκλησία» (Великой 
церкви Христовой), около тысячи лет пребывавших в относительном согласии и гло-
бальном евхаристическом братстве «Ecclesia Catholica»/«Καθολική Εκκλησία», проти-



186 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

вопоставляясь язычеству и ересям, переосмысливается в эпохи «нестроений» и рас-
колов, не достигнув до наших дней комплаенса в истолковании таких знакомым по ле-
тописям пейоративов и конфессионимов, как «немцы от Рима», «Папская знатней-
шия в Христианстве секта или толк», «ересь» и подобные, которые и сегодня воспро-
изводятся в СМИ.

Для академического религиоведения очевидно, что человечество всегда создавало 
особые критерии различения «космоса» и «хаоса» в отношении к действительности 
(«правды и кривды», «истины и заблуждения», «религии и суеверия», «правовѣрия» 
и «лжевѣрия» и т. д.), при этом память в социальных субкультурах сохраняет некото-
рые формы сложившихся представлений о должной норме, терпимых маргиналиях 
и нетерпимых деликтах (преступлениях) в социальной жизни, где религия (конфес-
сии) может играть порой определяющую роль как в достижении согласия, так и ради-
кального противостояния. СМИ постоянно сообщают о скандалах, связанных с кон-
фликтами «вѣрующих» как в своих братствах, так и с приверженцами других юрис-
дикций и конфессий, что, кроме того, еще сочетается с их противостоянием «невѣру-
ющим», «секуляризму» и иным формам идентичности.

Обществу, очевидно, необходимы практические и теоретические исследования ис-
тории и перспектив достижения подлинного согласия, которое имеет как формаль-
ные (рационально-принудительные), связанные с переживанием страха перед наказа-
нием, так и гуманистические (сердечные), связанные с переживанием радости от того, 
что все «делается правильно», т. е. «справедливо» и «по совести». Этому способствуют 
и ряд выдающихся произведений отечественного и мирового кинематографа, к при-
меру, знаменитой ленты «Страсти по Андрею» (А. Тарковский, 1966), где трагические 
конфликты «единоверцев» впечатляюще показаны в контрасте с перспективами до-
стижения согласия не только между своими, но и с «иноземцами», как в сюжете «Ко-
локол», где «иноверцев» приглашают на торжественную церемонию освящения этого 
произведения литейного искусства и соответствующего «тайнознания».

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено за счёт гранта Российского научного фонда № 24–28–

01105, https://rscf.ru/project/24–28–01105/
Acknowledgement and funding
The study was supported by a grant of Russian Science Foundation № 24–28–01105, 

https://rscf.ru/project/24–28–01105/

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Алексеева М. О. Своеобразие пространства смыслов в терминологии русского пра-

вославия // Вестник Московского университета. Серия 22: Теория перевода. 2009. № 3. 
С. 111–122.

Аринин Е. И., Даведьянов А. В., Медведева В. А. Концептуальный аппарат религиове-
дения: термины «Вероисповедание», «Конфессия», «Деноминация» // Гуманитарные 
ведомости Тульского государственного педагогического университета им. Л. Н. Тол-
стого. 2019. Вып. 1 (29). С. 13–29.



187Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Аринин Е. И., Лютаева М. С., Маркова Н. М. Аутопойезис религии как социальной 
субсистемы: рецепция идей Н. Лумана российскими исследователями религии // Ре-
лигиоведение. 2022. № 1. С. 72–81.

Артамонов В. А., Артамонова Е. В. Кибербезопасность в условиях цифровой транс-
формации социума // Большая Евразия: развитие, безопасность, сотрудничество. 2022. 
№ 5–1. С. 777–784.

Балагушкин Е. Г. Магия // Энциклопедия религий. М. : Академический Проект : Гау-
деамус, 2008. С. 761–762.

Борохова И. А. «Оглушенный» мозг — «Оглушенный» миокард — комплаенс // Вест-
ник Смоленской государственной медицинской академии. 2009. № 1. С. 10–12.

Бузина Т. С., Абдуллаева А. С. Теоретический анализ роли психологических факто-
ров приверженности к лечению больных гипертонической болезнью // Личность в ме-
няющемся мире: здоровье, адаптация, развитие. 2024. № 1 (44). С. 46–58.

Вишневский В. И., Мироненко И. И. Инновационные педагогические технологии 
обучения в подготовке студентов-медиков // Ученые записки Орловского государ-
ственного университета. Серия: Гуманитарные и социальные науки. 2018. № 4 (81). 
С. 262–265.

Гадомский А. К. Лексикографическое описание терминологии теолингвистики 
(на примере русского и польского языков) // Вестник Волгоградского государствен-
ного университета. Серия 2: Языкознание. 2018. Т. 17, № 1. С. 17–28.

Георги И. Г. Описание всех в Российском государстве обитающих народов, также 
их житейских обрядов, вер, обыкновений, жилищ, одежд и прочих достопамятностей. 
СПб. : Вольная типография Вейтбрехта и Шнора, 1777. Ч. 3. 178 c.

Житие протопопа Аввакума, написанное им самим. СПб.  : Тип. Ф. Вайсберга 
и П. Гершунина, 1904. 28 c.

Зыбина Т. М. Лингвометодические основы обучения агионимам // Теологический 
вестник Смоленской православной духовной семинарии. 2016. № 2. C. 114–119.

Иванова А. М., Хазиева-Демирбаш Г. С., Артемьев Ю. М. Демонимы в мифориту-
альной традиции татар // Вестник Чувашского государственного университета. 2018. 
№ 4. С. 237–243.

Католицизм // Азбука веры. URL: http://azbyka.ru/katolicizm (дата обращения: 
28.07.2024).

Конфессия // Азбука веры. URL: http://azbyka.ru/konfessiya ( дата обращения: 
28.07.2024).

Корытко О. В. Шаманизм // История религий. М. : Общецерковная аспирантура 
и докторантура им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, 2016. 776 c.

Лазарев Я. О. IP-комплаенс для бизнеса // Имущественные отношения в РФ. 2021. 
№ 4 (235). С. 78–83

Лопухин А. Волхвы // Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона. Т. VII (13). 
Волапюк — Выговские. СПб. : Типо-Литография А. И. Ефрона, 1872. 494 с.

Маги // Большая советская энциклопедия. М. : Большая советская энциклопедия, 
1954. Т. 25. 632 c.



188 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Маги // Большая советская энциклопедия. М. : Советская энциклопедия, 1938. Т. 37. 
439 c.

Магия // Большая советская энциклопедия. М. : Большая советская энциклопедия, 
1954. Т. 25. 632 c.

Магия // Большая советская энциклопедия. М. : Советская энциклопедия, 1974. 
Т. 15. 632 c.

Магия // Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона. Т. XVIII (35). СПб. : Се-
меновская Типолитография (И. А. Ефрона), 1896. 500 с.

Малиновский Б. Магия, наука и религия. М. : Рефл-бук, 1998. 304 с.
Манохин В. С. К вопросу о принципах юридического комплаенса // Международ-

ный научно-исследовательский журнал. 2024. № 5 (143). С. 1–4.
Методические рекомендации по разработке и принятию организациями мер 

по предупреждению и противодействию коррупции. М., 2014. 47 с.
Мюллер Ф. М. Религия как предмет сравнительного изучения. Харьков : изд. пере-

водчика, 1887. 138 с.
Огудин В. Л. Зороастризм // Энциклопедический словарь. Религиоведение. М. : Ака-

демический Проект, 2006. 1256 c.
Огудин В. Л. Шаманство // Энциклопедия религий. М. : Академический Проект : 

Гаудеамус, 2008. С. 1425–1426.
Олейчик И. В., Шишковская Т. И., Баранов П. А. Причины несоблюдения режи-

ма терапии пациентами с психическими расстройствами и современные возможно-
сти повышения комплаенса // Современная терапия в психиатрии и неврологии. 2021. 
№ 1–2. С. 4–10

Орлова М. Г. Концепция образовательного комплаенса вуза // Обучение и воспита-
ние: методики и практика. 2015. № 22. С. 229–232.

Подольская Н. В. Словарь русской ономастической терминологии. М. : Наука, 1978. 
200 c.

Словарь русского языка XI–XVII вв. М. : Наука, 1980. Вып. 7. 403 с.
Словарь русского языка XI–XVII вв. М. : Наука, 1983. Вып. 10. 3277 c.
Токарев С. А. Религиозные верования восточнославянских народов XIX–XX вв. М. ; 

Л. : АН СССР, 1957. 164 с.
Толковый словарь живого великорусского языка Владимiра Даля. Часть вторая. М. : 

Типография Лазаревского университета восточных языков, 1865. 1351 с.
Уткин А. В. Стенограмма VII национального форума российских историков педаго-

гики // Историко-педагогический журнал. 2019. № 2. С. 6–21.
Фасмер М. Этимологический словарь русского языка. Т. 2. М. : Артель АСТ, 2009. 

671 с.
Фрэзер Дж. Золотая ветвь. М. : Издательство политической литературы, 1983. 703 с.
Хаккарайнен М. В. Шаманизм как колониальный проект // Антропологический фо-

рум. 2007. № 7. C. 156–190.
Хрянин А. А., Кнорринг Г. Ю. Остроконечные кондиломы: современные возможно-

сти терапии и проблема комплаенса пациентов // Русский медицинский журнал. Мать 
и дитя. 2019. № 2. С. 96–101.



189Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Шантепи‑де-ля-Соссей П. Д. Иллюстрированная история религий, составленная 
в сотрудничестве д-ра Э. Буклей в Чикаго, библиотекаря Г. О. Ланге в Копенгагене. М. : 
Книжное дело, 1899. Т. 1. 436 с.

Шахнович М. М. Очерки по истории религиоведения. СПб. : Изд-во Санкт-Петер-
бургского ун-та, 2006. 290 с.

Экклесия, народное собрание // Реальный словарь классических древностей по Люб-
керу. СПб. : Издание Общества классической филологии и педагогики, 1885. 1552 с.

Muliati. Investigate the religiosity on individual taxpayer compliance behavior in parepare 
city // Russian Law Journal, 2023 Vol. 11 No. 3. P. 907–915 (на англ. яз.).

Sorores Ecclesiae // Sisters of the Church. URL: https://www.biblicalcyclopedia.com/S/
sorores-ecclesiae- (sisters-of-the-church).html. (на англ. яз.).

REFERENCES
Alekseeva M. O. Svoeobrazie prostranstva smyslov v terminologii russkogo pravoslaviya 

[The originality of the space of meanings in the terminology of Russian Orthodoxy]. Vestnik 
Moskovskogo universiteta. Seriya 22. Teoriya perevoda [Bulletin of Moscow University. Episode 
22. Translation theory]. 2009, no. 3. P. 111–122 (in Russian).

Arinin E. I., Davedyanov A. V., Medvedeva V. A. Konceptualnyi apparat religiovedeniya: 
terminy “Veroispovedanie”, “Konfessiya”, “Denominaciya” [Conceptual apparatus of religious 
studies: terms “Religion”, “Confession”, “Denomination”]. Gumanitarnye vedomosti TGPU 
im. L. N. Tolstogo [Humanitarian Gazette of the TSPU. L. N. Tolstoy]. 2019, no. 1 (29). P. 13–
29 (in Russian).

Arinin E. I., Lyutaeva M. S., Markova N. M. Autopoiezis religiikaksocialnoj subsistemy: 
recepciya idei N. Lumana rossijskimi issledovatelyami religii [Autopoiesis of religion as a social 
subsystem: reception of N. Luhmann's ideas by Russian researchers of religion]. Religiovedenie 
[Study of Religions]. 2022, no. 1. P. 72–81 (in Russian).

Artamonov V. A., Artamonova E. V. Kiberbezopasnost v usloviyakh cifrovoi transformacii 
sociuma [Cybersecurity in the context of digital transformation of society]. Bolshaya Evraziya: 
razvitie, bezopasnost', sotrudnichestvo [Greater Eurasia: development, security, cooperation]. 
2022, no. 5–1. P. 777–784 (in Russian).

Balagushkin E. G. Magiya [Magic]. Enciklopediya religij [Encyclopedia of religions]. 
Moscow: Akademicheskii Proekt; Gaudeamus, 2008. P. 761–762 (in Russian).

Borohova I. A. “Oglushennyj” mozg — “Oglushennyj” miokard-komplaens [“Stunned” 
brain — “Stunned” myocardium — compliance]. Vestnik Smolenskoi gosudarstvennoi 
medicinskoi akademii [Bulletin of the Smolensk State Medical Academy]. 2009, no. 1. P. 10–
12 (in Russian).

Buzina T. S., Abdullaeva A. S. Teoreticheskii analiz roli psihologicheskih faktorov 
priverzhennosti k lecheniyu bolnyh gipertonicheskoi boleznyu [Theoretical analysis of the 
role of psychological factors of adherence to treatment of patients with essential hypertension]. 
Lichnost v menyayushemsya mire: zdorove, adaptaciya, razvitie [Personality in a changing 
world: health, adaptation, development]. 2024, no. 1 (44). P. 46–58 (in Russian).

Chantepi-de-lya-Sossei  P. D.  Illyustrirovannaya istoriya religij, sostavlennaya 
v sotrudnichestve d-ra E. Buklej v Chikago, bibliotekarya G. O. Lange v Kopengageneyu. 



190 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

[An illustrated history of religions, compiled in collaboration with Dr. E. Boucle in Chicago, 
Librarian G. O. Lange in Copenhagen] Moscow: “Knizhnoedelo”, 1899, vol. 1, 436 p. 
(in Russian).

Ekklesiya, narodnoesobranie [Ecclesia, national assembly]. Realnyi slovar klassicheskikh 
drevnostei po Lyubkeru [Real Dictionary of Classical Antiquities according to Lubker.] Saint 
Petersburg: Izdanie Obshestva klassicheskoi filologii I pedagogiki, 1885, 1552 p. (in Russian).

Fasmer M. Etimologicheskii slovar russkogo yazyka [Etymological dictionary of the Russian 
language]. Moscow: ASTREL AST, 2009, vol. 2, 671 p. (in Russian).

Frazer J. G. Zolotaya vetv' [The golden bough]. Moscow: Izdatelstvo politicheskoi literatury, 
1983, 703 p. (in Russian).

Gadomskij A. K. Leksikograficheskoe opisanie terminologii teolingvistiki (na primere 
russkogo I polskogo yazykov) [Lexicographic description of theolinguistic terminology (using 
the example of Russian and Polish languages)]. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya 2. Yazykoznanie [Bulletin of Volgograd State University. Series 2. Linguistics]. 
2018, vol. 17, no. 1. P. 17–28 (in Russian).

Georgi I. G. Opisanievseh v Rossijskom gosudarstve obitayushih narodov, takzhe ih zhiteiskih 
obryadov, ver, obyknovenij, zhilish, odezhd I prochikh dostopamyatnostei [A description of all 
the peoples living in the Russian state, as well as their everyday rituals, beliefs, customs, 
dwellings, clothes and other monuments.] Saint Petersburg: Volnaya tipografiya Vejtbrehta 
i Shnora, 1777, pt. III, 178 p. (in Russian).

Hakkarajnen M. V. Shamanizmkakkolonialnyjproekt [Shamanism as a colonial project].
Antropologicheskij forum [Anthropological Forum].2007, no. 7. P. 156–190 (in Russian).

Hryanin A. A., Knorring G. Yu. Ostrokonechnye kondilomy: sovremennye vozmozhnosti 
terapii I problema komplaensa pacientov [Genital condylomas: modern treatment options 
and the problem of patient compliance]. RMZh. Mat iditya [Breast Cancer. Mother and child] 
2019, no. 2. P. 96–101 (in Russian).

Ivanova A. M., Hazieva-Demirbash G. S, Artemev Yu. M. Demonimy v miforitualnoi 
tradicii tatar [Demonyms in the Tatar mythological tradition]. Vestnik ChGU [Bulletin 
of ChSU]. 2018, no. 4. P. 237–243 (in Russian).

Katolicizm [Catholicism]. URL: http://azbyka.ru/katolicizm (accessed July28, 2024) 
(in Russian).

Konfessiya [Confession]. URL: http://azbyka.ru/konfessiya (accessed July28, 2024) 
(in Russian).

Korytko O. V. Shamanizm [Shamanism] // Istoriya religij [History of religions] Moscow: 
Obshecerkovnaya aspirantura i doktorantura im. svyatykh ravnoapostolnyh Kirilla I Mefodiya, 
2016, 776 p. (in Russian).

Lazarev Ya. O. IP-komplaens dlya biznesa [IP compliance for business] // Imushestvennye 
otnosheniya v RF [Property relations in the Russian Federation] 2021, no. 4 (235). P. 78–83 
(in Russian).

Lopuhin A. Volhvy [Magi]. Enciklopedicheskii slovar Brokgauza I Efrona [Encyclopedic 
Dictionary of Brockhaus and Efron.]. Saint Petersburg: Tipo-Litografiya A. I. Efrona, 1872, 
vol. VII (13), 494 p. (in Russian).



191Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 170–192.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Magi [Magicians]. Bolshaya sovetskaya enciklopediya [Great Soviet Encyclopedia] Moscow: 
Gosudarstvennoe slovarno-enciklopedicheskoe izdatelstvo “Sovetskaya enciklopediya”, 1938, 
vol. 37, 439 p. (in Russian).

Magi [Magicians]. Bolshaya sovetskaya enciklopediya [Great Soviet Encyclopedia]. Moscow: 
Gosudarstvennoe slovarno-enciklopedicheskoe izdatelstvo “Sovetskaya enciklopediya”, 1954, 
vol. 25, 632 p. (in Russian).

Magiya [Magic]. Bolshaya sovetskaya enciklopediya [Great Soviet Encyclopedia]. Moscow: 
Gosudarstvennoe slovarno-enciklopedicheskoe izdatelstvo “Sovetskaya enciklopediya”, 1954, 
vol. 25, 632 p. (in Russian).

Magiya [Magic]. Bolshaya sovetskaya enciklopediya [Great Soviet Encyclopedia] Moscow: 
Sovetskaya enciklopediya, 1974, vol. 15, 632 p. (in Russian).

Magiya [Magic]. Bolshayasovetskayaenciklopediya [Great Soviet Encyclopedia] M.: 
Gosudarstvennoe slovarno-enciklopedicheskoe izdatelstvo “Sovetskayaenciklopediya”, 1938, 
vol. 37, 439 p. (in Russian).

Magiya [Magic]. Enciklopedicheskii slovar Brokgauza I Efrona [Encyclopedic Dictionary 
of Brockhaus and Efron.]. Saint Petersburg: Semenovskaya Tipolitografiya (I. A. Efrona), 1896, 
vol. XVIII (35), 500 p. (in Russian).

Malinovskij B. Magiya, nauka I religiya [Magic, science and religion] Moscow: “Refl-buk”, 
1998, 304 p. (in Russian).

Manohin V. S. K voprosu o principakh yuridicheskogo komplaensa [On the issue 
of the principles of legal compliance]. Mezhdunarodnyi nauchno-issledovatelskii zhurnal 
[International scientific research journal].2024, no. 5 (143). P. 1–4 (in Russian).

Metodicheskie rekomendacii po razrabotke I prinyatiyu organizaciyami mer po 
preduprezhdeniyu I protivodejstviyu korrupcii [Methodological recommendations for the 
development and adoption by organizations of measures to prevent and combat corruption]. 
Moscow, 2014, 47 p. (in Russian).

Muller F. M. Religiya kak predmet sravnitelnogo izucheniya [Religion as an object 
of comparative study]. London: Longmans, Green and Co. 1882, 341 p. (in English).

Ogudin V. L. Shamanstvo [Shamanism]. Enciklopediya religij [Encyclopedia of Religions]. 
Moscow: Akademicheskii Proekt; Gaudeamus, 2008. P. 1425–1426 (in Russian).

Ogudin V. L. Zoroastrizm [Zoroastrianism]. Religiovedenie, Enciklopedicheskii slovar [Study 
of Religions, Religious Studies, Encyclopedic Dictionary]. Moscow: Akademicheskii Proekt, 
2006, 1256 p. (in Russian).

Olejchik I. V., Shishkovskaya T. I., Baranov P. A. Prichiny nesoblyudeniya rezhima terapii 
pacientami s psihicheskimi rasstroistvami i sovremennye vozmozhnosti povysheniya 
komplaensa [Reasons for non-compliance with therapy in patients with mental disorders 
and modern opportunities for increasing compliance]. STPN [STPN], 2021, no. 1–2. P. 4–10 
(in Russian).

Orlova M. G. Koncepciya obrazovatelnogo komplaensa VUZa [The concept of educational 
compliance of a university]. Obuchenie I vospitanie: metodiki i praktika. [Training and 
education: methods and practice]. 2015, no. 22. P. 229–232 (in Russian).

Podolskaya N. V. Slovar russkoi onomasticheskoi terminologii [Dictionary of Russian 
onomastic terminology]. Moscow: Nauka, 1978, 200 p. (in Russian).



192 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 170–192.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Shahnovich M. M. Ocherki po istorii religiovedeniya [Essays on the history of religious 
studies.]. Saint Petersburg: Izdatelstvo Sankt-peterburgskogo universiteta, 2006, 290 p. 
(in Russian).

Slovar russkogo yazyka XI–XVII vv. [Dictionary of the Russian language XI–XVII centuries] 
Moscow: Nauka, 1980, iss. 7, 403 p. (in Russian).

Slovar russkogo yazyka XI–XVII vv. [Dictionary of the Russian language XI–XVII centuries]. 
Moscow: Nauka, iss. 10, 1983, 3277 p. (in Russian).

Tokarev S. A. Religioznye verovaniya vostochnoslavyanskikh narodov XIX–XX vv. [Religious 
beliefs of the East Slavic peoples of the XIX–XX centuries.] Moscow; Leningrad: AN SSSR, 
1957, 164 p. (in Russian).

Tolkovyi slovar zhivago velikoruskago yazyka Vladimira Dalya. Chast vtoraya [Explanatory 
Dictionary of the Living Great Russian Language by Vladimir Dahl. Part two] Moscow: 
Tipografiya Lazarevskogo universiteta vostochnykh yazykov, 1865, 1351 p. (in Russian).

Utkin A. V. Stenogramma VII nacionalnogo foruma rossiiskikh istorikov pedagogiki 
[Transcript of  the VII National Forum of  Russian Historians of  Pedagogy]. Istoriko-
pedagogicheskii zhurnal [Historical and Pedagogical Journal]. 2019, no 2. P. 6–21 (in Russian).

Vishnevskii V. I., Mironenko I. I. Innovacionnye pedagogicheskie tehnologii obucheniya 
v podgotovke studentov-medikov [Innovative pedagogical teaching technologies in the 
preparation of medical students]. Uchenye zapiski OGU. Seriya: Gumanitarnye i socialnye 
nauki. [Scientific notes of OSU. Series: Humanities and social sciences]. 2018, no. 4 (81). 
P. 262–265 (in Russian).

Zhitie protopopa Avvakuma napisannoe im samim [The life of Archpriest Avvakum written 
by himself ] Saint Petersburg: Tip. F. Vajsberga i P. Gershunina, 1904, 28 p. (in Russian).

Zybina T. M. Lingvometodicheskie osnovy obucheniya agionimam [Linguistic and 
methodological foundations for teaching agionims]. Teologicheskii vestnik Smolenskoi 
Pravoslavnoi Duhovnoi Seminarii [Theological Bulletin of the Smolensk Orthodox Theological 
Seminary]. 2016, no. 2. P. 114–119 (in Russian).

Muliati. Investigate the religiosity on individual taxpayer compliance behavior in parepare 
city. Russian Law Journal, 2023, vol. 11, no. 3. P. 907–915 (in English).

Sorores Ecclesiae. Sisters of the Church. URL: https://www.biblicalcyclopedia.com/S/
sorores-ecclesiae- (sisters-of-the-church).html (in English).

Статья поступила в редакцию: 06.09.2024
Принята к публикации: 10.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



193Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 272/273
DOI 10.14258/nreur(2025)1–11

В. И. Мусаев

Санкт-Петербургский институт истории РАН, Санкт-Петербург (Россия)

ПОЛЬСКО-ЛИТОВСКИЕ ПРОТИВОРЕЧИЯ 
В КАТОЛИЧЕСКИХ ОБЩИНАХ В РОССИИ В НАЧАЛЕ ХХ В.

В статье рассматриваются взаимоотношения внутри католических общин Россий-
ской империи, преимущественно в Северо-Западном крае — в Виленской, Ковенской 
и Сувалкской губерниях, а также в Санкт-Петербурге. Традиционное польское доми-
нирование в жизни российских католических приходов, которое выражалось, в част-
ности, в преобладании польских ксёндзов среди духовенства, господстве польского 
языка в дополнительном богослужении, церковном делопроизводстве и деятельности 
приходских школ, с рубежа веков начало вызывать недовольство представителей дру-
гих национальностей. Прежде всего это касалось литовцев, второй по численности на-
циональной группы среди прихожан католических церквей. С конца XIX в. происхо-
дила активизация литовского национального движения, включая развитие литовского 
литературного языка. В этой связи в католических приходах, главным образом в Севе-
ро-Западном крае, участились разногласия и конфликты между поляками и литовца-
ми, в основном из‑за языка церковных песнопений, дополнительного богослужения 
и языка преподавания в приходских школах.

Ключевые слова: Российская империя, католические общины, поляки, литовцы, 
национальное движение, межэтнические противоречия

Цитирование статьи: 
Мусаев В. И. Польско-литовские противоречия в католических общинах в России 
в начале ХХ в. // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 193–209.  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–11.

V. I. Musaev

St. Petersburg Institute of History, Russian Academy of Science, Saint-Petersburg (Russia)

DIFFERENCES BETWEEN THE POLES AND THE LITHUANIANS 
IN THE ROMAN-CATHOLIC COMMUNITIES IN RUSSIA 
IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY



194 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

The article examines the dynamics within Roman-Catholic communities in the Russian 
Empire, particularly in the provinces of Wilno, Kowno, and Suwałki, as well as in St. Petersburg. 
It highlights the traditional Polish influence in the Russian Catholic parishes, characterized 
by the predominance of Polish clergy, the use of the Polish language in supplementary divine 
services, administrative tasks, and the operation of parish schools. As the century turned, 
this Polish dominance began to generate discontent among other ethnic groups, notably 
the Lithuanians, who constituted the second largest group of Catholic parishioners. The 
late 19th century witnessed a surge in the Lithuanian national movement, including the 
advancement of the Lithuanian literary language. Consequently, conflicts between Poles and 
Lithuanians in Catholic parishes became more frequent, particularly in the North-Western 
region, centering around issues such as the language of psalms, additional services, and the 
medium of instruction in parish schools.

Keywords: Russian Empire, Roman-Catholic Communities, Poles, Lithuanians, National 
Movement, Interethnic Differences.

For citation: 
Musaev V. I. Differences between the Poles and the Lithuanians in the Roman-Catholic 
Communities in Russia in the early Twentieth Century. Nations and Religions of Eurasia. 
2025. Vol. 23. No 1. P. 193–209 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)1–11.

Мусаев Вадим Ибрагимович, доктор исторических наук, ведущий научный 
сотрудник, Санкт-Петербургский институт истории РАН, Санкт-Петербург (Россия). 
Адрес для контактов: vmusaev62@mail.ru; https://orcid.org/000–003–2641–5231 
Musaev Vadim Ibragimovich, doctor of historical Sciences, leading researcher,  
St. Petersburg Institute of History of RAS, St. Petersburg (Russia). Contact address: 
vmusaev62@mail.ru; https://orcid.org/000–003–2641–5231

Введение
Последователи римско-католической церкви в XIX–XX вв. на территории Россий-

ской империи занимали по численности первое место среди членов «инославных», 
т. е. неправославных христианских общин. Такая ситуация сложилась благодаря раз-
делам Речи Посполитой в конце XVIII в., в результате которых к империи были присо-
единены территории Литвы, Восточной Латвии (Латгале), Западной и Юго-Западной 
Руси с многочисленным католическим населением, на которых размещались четыре 
римско-католические епархии: Виленская, Жмудская (Самогитская), Луцкая и Каме-
нец-Подольская. Кроме того, католическое население России увеличивалось за счёт 
переселенцев из европейских стран, среди которых встречались католики. Католи-
цизм исповедовала часть немецких колонистов, переселение которых в Россию ак-
тивно поощрялось со времени правления Екатерины II. Исход эмигрантов-роялистов 
из Франции во время революции конца XVIII в. затронул также и Россию, и некото-
рые из этих эмигрантов осели в империи. После присоединения к Российской импе-



195Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

рии центральной части Польши в 1815 г. и образования Царства Польского имели ме-
сто также переезды поляков на территорию коронной России. Общая численность ка-
толиков в России к концу XIX в. (помимо российской части Польши) достигала при-
близительно пяти миллионов человек. Из них большинство проживали в Северо-За-
падном крае, который включал в себя Виленскую, Ковенскую, Гродненскую, Минскую, 
Витебскую и Могилевскую губернии. Специалист по истории Западной Руси Г. Я. Ки-
прианович в 1895 г. определял численность католиков на этой территории в 3 987 008 
человек [Киприанович, 1895: 222].

Этнический состав католических общин в России был весьма разнообразным. За-
метное большинство — до 75% — составляли поляки, которые за пределами Царства 
Польского проживали в губерниях Северо-Западного и Юго-Западного краёв, поль-
ские общины имелись и в ряде крупных городов Европейской России, включая Санкт-
Петербург и Москву. Второй по численности этнической группой были литовцы, про-
живавшие в Ковенской, Виленской, некоторых частях Курляндской и Гродненской гу-
берний, а также в северной части Сувалкской губернии, входившей в состав Царства 
Польского (Привислинского края). Кроме того, к католическим общинам принадле-
жали латгальцы (восточные латыши), западные белорусы, часть немецких и швейцар-
ских колонистов, австрийцы, французы, итальянцы, немногочисленные представите-
ли некоторых других европейских народов [Мусаев, 2022: 57–58].

Отношения учреждений и последователей римско-католической церкви на терри-
тории России с центральными и местными властями традиционно складывались не-
просто. Сказывалось многовековое соперничество между католической и православ-
ной церквами, к чему добавлялись также сложности в отношениях империи со Святым 
Престолом (конкордат с Римом, подписанный российским правительством в 1847 г., 
в 1860‑е гг. фактически перестал действовать в связи с антикатолическими мерами 
в России, последовавшими за подавлением польского восстания 1863–1864 гг.).

Предубеждение властей и православных архиереев по отношению к структурам ка-
толической церкви было связано также с тем, что в них зачастую усматривали орудие 
продвижения польского сепаратизма и полонизации представителей других нацио-
нальностей. В документах и публицистике поднимался вопрос о «располячивании» 
западнорусского костёла, т. е. о необходимости устранения польского влияния из сре-
ды католиков непольского происхождения [Владимиров, 1896]. В материалах Депар-
тамента духовных дел иностранных исповеданий МВД, в ежегодных отчетах о состоя-
нии западных православных епархий — Литовской, Варшавской, Холмской — значи-
тельное место постоянно уделялось вопросам противостояния католической и поль-
ской пропаганде. Даже при либерализации церковно-религиозной политики правитель-
ства после издания указа «Об укреплении начал веротерпимости» от 17 апреля 1905 г. 
[Бердников, 1913: 1295] деятельность римско-католических общин в России продол-
жала подвергаться стеснениям. На это обращали внимание даже в Ватикане, из кото-
рого в 1912 и 1913 гг. в Петербург было направлено два меморандума с критикой при-
теснений католической церкви в России [Католическая церковь накануне революции…, 
2003: 447–452, 453–490]. В ответ российское правительство отрицало какие‑либо про-
явления нетерпимости по отношению к католикам и, в свою очередь, предъявляло ка-



196 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

толическому духовенству обвинения в нарушении государственных законов [Бендин,  
2010: 391].

Внешние сложности, с которыми сталкивались учреждения католической церкви 
в России, усугублялись из‑за внутренних проблем. Связано это было в первую очередь 
с ростом национального самосознания среди непольских католических народностей, 
прежде всего литовцев, второй по численности группы прихожан католических при-
ходов. На рубеже столетий наметился подъем литовского национального движения. 
Развитие литовской национальной культуры сказывалось, помимо прочего, в стрем-
лении к более активному использованию собственного языка и преодолению тради-
ционного польского культурно-языкового влияния. Это стремление стало проявлять-
ся и в церковных делах. С начала ХХ в. в католических приходах Северо-Западного 
края начали обостряться польско-литовские противоречия: по мере развития литов-
ского национального движения священники и прихожане-литовцы принялись оспа-
ривать доминирование польского клира в духовных делах, польского языка в допол-
нительном (нелатинском) богослужении, в церковном делопроизводстве и в приход-
ских школах [Мусаев, 2021: 40–42].

Данная проблематика не нашла ещё должного отражения в историографии. Целью 
данной статьи является, помимо прочего, введение в научный оборот ранее неисполь-
зованных документальных материалов Российского государственного исторического 
архива, в которых отражены соответствующие проблемы, в первую очередь фондов 
Департамента духовных дел иностранных исповеданий и других учреждений Мини-
стерства внутренних дел.

Сувалкская губерния
Противоречия и конфликты наблюдались, в частности, в населенных преимуще-

ственно литовцами частях Сувалкской губернии Привислинского края. Сувалкский 
губернатор в отчете о состоянии губернии за 1898 г. отмечал, что литовцы составля-
ют более половины всего населения губернии (52%). Далее он писал, что формы про-
тестов литовцев далеко не исчерпывались проявлением недовольства против распоря-
жений русского правительства, они в одинаковой мере сказывались в отношении вся-
кого рода установившихся в прошлом влияний польского воздействия и не останав-
ливались даже перед отречением от установившихся издавна в католическом церков-
ном обиходе обыкновений, устранявших употребление литовского языка в песнопени-
ях молящихся в костелах [РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 308. Л. 6]. О подобных явлениях шла 
речь в отчете о состоянии той же губернии за 1901 г.: «В прежнее время римско-като-
лический костел, находящийся под исключительно польским влиянием, не допускал 
в церковном обиходе иного языка, кроме польского… Но с возрождением литовского 
народного самосознания, ксёндзы из литовцев охотно стали обучать своих прихожан 
церковным молитвам на литовском языке и начали вводить эти песнопения в употреб-
ление». В смешанных приходах, отмечал далее губернатор, в которых, наряду с литов-
цами имелись прихожане поляки, это нововведение вызвало самый энергичный про-
тест со стороны последних, и происходившие из сего ссоры между литовцами и поля-
ками стали принимать настолько резкие формы, что в некоторых случаях дело дохо-
дило до драк в стенах самого костела [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1902 г. Д. 152. Л. 24 об.].



197Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Развитие литовского национального движения привлекало к себе внимание рос-
сийских властей. Отмечалось, что это движение активизировалось с середины 1890‑х 
гг., а помимо церковных дел, литовские активисты стремились добиться исключения 
польского языка в населенных ими уездах из делопроизводства в земских и городских 
учреждениях. В Сувалкской губернии местные литовцы начали выдвигать требования 
об отсоединении населенной ими части губернии от Царства Польского и передачи 
её в состав Северо-Западного края. Как констатировалось в одном из годовых отчетов 
по Сувалкской губернии, подобные взгляды литовского населения губернии и опасе-
ния подпасть вновь под влияние польской культуры свидетельствовала о той розни, 
которая создалась между поляками и литовцами и из года в год усиливалась. Вызвано 
это было стремлением литовцев к самоопределению, созданию литературного литов-
ского языка и культурных учреждений, взамен таких же польских и навязываемого им 
польского языка [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1907 г. Д. 49. Л. 4–5].

Местные российские власти к развитию литовского движения относились насто-
роженно, так как подчас усматривали в нём не только антипольские, но и антирусские 
проявления. В частности, начальник Сувалкского губернского жандармского управ-
ления полковник Роменский в своём отношении в Департамент полиции от 15 ноября 
1899 г. сообщал о приглашении епископом Сейнской католической епархии Баранов-
ским в Кальварийский уезд из г. Ломжа ксёндза Александровича, который имел репу-
тацию ярого «литвомана» и был известен тем, что в своей пропагандистской деятель-
ности боролся как против польского, так и против русского языка: «Из дел за 1892 г. 
видно, что ксёндз Александрович, состоя законоучителем в Вейверской учительской 
семинарии, отказался преподавать Закон Божий на русском языке и старался вселить 
в воспитанниках убеждение, что русские и поляки только пришельцы в литовский 
край и поэтому литовцы должны крепко стоять за свой язык и веру, в то же время он 
запрещал ученикам говорить по‑русски… По заявлению тогда всех учителей семина-
рии, до назначения туда ксендза Александровича все воспитанники говорили исклю-
чительно на русском языке. За эту неблаговидную деятельность Александрович и был 
удален из семинарии» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 73. Л. 16].

В середине 1900‑х гг. именно в приходе Кальварийского костёла Сейнской епархии 
сложилось особенно напряжённое положение. Значительное большинство в приходе 
составляли литовцы: по утверждению администратора епархии прелата Антоновича, 
на которого тогда было возложено управление ею (епископ Барановский к тому време-
ни скончался), из 11 875 прихожан насчитывалось лишь около 400 поляков (по другим 
данным, около 500). Как утверждал прелат Антонович, в апреле 1906 г. к нему явилась 
депутация прихожан-литовцев с критикой установившегося в костёле порядка совер-
шать песнопения на польском языке. В ответ администратор предложил настоятелю 
костёла объявить с амвона, что все совершаемые народом песнопения должны произ-
водиться исключительно на литовском языке, полякам же, как проживавшим вблизи 
церкви, предоставляется право совершать польские песнопения только после вечер-
ней службы, когда литовцы отправляются домой. Это, опять же по утверждению пре-
лата Антоновича, вызвало недовольство поляков, которые направили к нему свою де-
путацию с требованием оставить всё в прежнем порядке. Администратор согласился 



198 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

на определённые уступки, которые, однако, не привели к компромиссу [РГИА. Ф. 821. 
Оп. 2. Д. 73. Л. 74–74 об.].

В результате в костёле стали возникать беспорядки, о которых сообщалось несколь-
ко раз. Впервые они были зафиксированы 27 августа (9 сентября) 1906 г. Конфликт по-
вторился 30 сентября (12 октября) 1907 г., о чём начальник жандармского управления 
Мариампольского и Кальварийского уездов Сувалкской губернии ротмистр Кислин-
ский доносил в Департамент полиции: «30 сентября во время вечернего молебствия 
в Кальварийском костеле между молящимися прихожанами поляками и литовцами 
из‑за пения Божественных песен произошла ссора, поляки стали петь по‑польски, а ли-
товцы по‑литовски, о происходящей ссоре тотчас же был осведомлен начальник уез-
да, по прибытии его в костел с земскими стражниками ссора прекратилась. Крестья-
не литовцы требуют, чтобы пение совершалось по‑литовски, а прихожане мещане гор. 
Кальварии поляки хотят, чтобы пение было по‑польски, вследствие чего и происхо-
дят постоянные недоразумения. Ксёндзы в местностях, населенных литовцами, состо-
ят исключительно литовцы, которые всегда поддерживают сторону литовцев, прихо-
жане поляки негодуют на это, таким образом, в костёле всегда из‑за пения возникают 
ссоры. Ссора эта, начавшаяся в костёле, вскоре продолжалась за оградой и, наконец, 
чуть не перешла в уличную драку, почему начальник военного района высылал даже па-
труль пехоты для принятия мер к успокоению. Так как вражда эта происходит без пере-
рыва второй год, причём с каждым разом страсти всё больше разгораются, возможно, 
что, если не будут приняты меры влияния на духовенство, которое, собственно, явля-
ется попустителями подобных происшествий в стенах храма, до тех пор эти безобра-
зия не прекратятся» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 73. Л. 119, 146].

Маловероятно, что власти намеренно пытались «вбить клин» между поляками и ли-
товцами, однако проявления подобного рода противоречий если и вызывали у них бес-
покойство, то только в тех случаях, когда это приводило к серьёзному нарушению об-
щественного порядка: они рассчитывали, что такие разногласия помешают объедине-
нию представителей двух этносов, традиционно исповедовавших католичество и имев-
ших давние сложности в отношениях с Россией, и их выступлению единым фронтом 
против имперского центра. Характерно в этой связи замечание, высказанное в оче-
редном годовом отчете по Сувалкской губернии: «Сравнительно скорое успокоение 
(после событий 1905–1906 гг. — В. М.), независимо причин общего характера, находит 
объяснение и в разнородном этнографическом составе населения. Ядро его — литов-
ское крестьянство относится с недоверием и даже враждой к полякам, сосредоточен-
ным в городах и владеющим крупной земельной собственностью, а потому между обе-
ими сторонами, при подобном положении вещей, недостижимо объединение на почве 
противодействия видам Правительства, что могло бы произойти при отсутствии ме-
жду ними вражды» [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 51. Л. 2 об.].

Северо-Западный край
Подъём литовского национального движения, с определённым антипольским от-

тенком, отмечался и в губерниях Северо-Западного края: Ковенской и Виленской. Ко-
венский губернатор А. П. Рогович в отчёте о состоянии губернии за 1899 г. отмечал: 
«Весьма важным признаком того, насколько, в ущерб польскому культурному влиянию, 



199Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

усилилось литовское движение, является состав нынешнего сельского духовенства Ко-
венской губернии. Во время мятежа (1863–1864 гг. — В. М.) духовенство было польское 
и явилось деятельным участником мятежного движения. В настоящее время ксёндзы 
из поляков по происхождению составляют незначительное, вымирающее меньшин-
ство, всё же сельское духовенство, управляющее совестью народа, дети литовских кре-
стьян. Они все, конечно, говорят по‑польски, но крепко держатся за свою националь-
ность, и где в одном приходе служат вместе ксёндз поляк и ксёндз литвин, они чаще 
всего плохо уживаются между собою главным образом из‑за вопроса о языке… Если 
ныне обсуждать меры для сближения местного крестьянского населения с русской го-
сударственностью, то надо считаться в Ковенской губернии вовсе не столько со старым, 
не имеющим будущности вопросом ополячения массы, сколько с более новым, но жи-
вучим и имеющим будущность вопросом литовского движения, то есть, самостоятель-
ного племенного и духовного обособления этой массы, которая, по мере своего разви-
тия, все с большей сознательностью будет стремиться к развитию родного языка и сво-
ей письменности» [РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 376. Л. 6 об.-7].

А. П. Рогович высказывал также суждения о национальном вопросе во вверенной 
его управлению губернии в отчёте о её состоянии за 1900 и 1901 гг. Он отмечал, что ли-
товцы, составлявшие всё коренное крестьянское население губернии, представлялись 
сплоченной массой, сохранившей в чистоте свой язык и самобытность и только в сво-
их верхах (горожане, духовенство) полонизированную. Масса же населения к русской 
народности не была враждебна, но совершенно равнодушна, и название «русский» 
для неё было равносильно понятию «чужой». Поляки, т. е. всё поземельное дворян-
ство, горожане и мелкая земельная шляхта, Россию и всё русское не любили, но при-
выкли подчиняться русской власти и сознавали, что под русским владычеством им жи-
вется лучше, чем полякам — германским подданным. За исключением мелкой шляхты, 
местные поляки хорошо говорили по‑русски, но в своём домашнем быту ревниво обе-
регали свой язык и склад жизни. Губернатор далее писал: «Верить в возможность рус-
ско-польского сближения, которое иногда в русской печати выставляется возможным 
и даже будто бы начавшимся, мне кажется, не следует; русская и польская народности, 
разобщённые на почве вековой вероисповедной розни, едва ли соединимы. Отдель-
ные проявления таких попыток со стороны поляков должны быть оцениваемы по до-
стоинству, как доказательство их благоразумия и правильного сознания собственной 
пользы, но я думаю, что русская правительственная власть не может пока еще соразме-
рить свои действия и мероприятия с мыслью о возможности такого сближения» [РГИА. 
Ф. 1282. Оп. 3. Д. 545. Л. 163 об.-164].

В отчёте виленского губернатора Д. Н. Любимова за 1907 г. утверждалось: «Обра-
щаясь к литовской национальности, следует также отметить прежде всего его молодую 
энергию в деле становления своей национальности против полонизирующих влияний. 
В сложной и трудной задаче разобщения католицизма и полонизма, от удачного раз-
решения коей зависит многое в деле соединения интересов северо-западной окраи-
ны с общеимперскими, эта польско-литовская борьба… должна сыграть выдающую-
ся, если не решающую роль» [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 66. Л. 6 об.]. Любимов 
при этом предостерегал против попыток заигрывания перед национальными устрем-



200 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лениями одного этноконфессионального меньшинства в пику другому: «Печальный 
опыт 1905–1906 годов в Прибалтийском крае наглядно показал, к чему может приве-
сти излишняя поддержка одного инородческого племени предпочтительно перед дру-
гими» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 26].

В некоторых приходах Виленской губернии факты польско-литовских столкно-
вений вокруг языка дополнительного богослужения и песнопений даже отмечались 
в прессе. Например, «Биржевые ведомости» сообщали о беспорядках в некоторых ви-
ленских костёлах, имевших место 26 октября (8 ноября) 1908 г. и вызванных введени-
ем богослужения на литовском языке [Биржевые ведомости. 1908. 6 (19) ноября]. Ви-
ленский губернатор Д. Н. Любимов, впрочем, в своём отношении в Департамент поли-
ции характеризовал сообщения газеты о беспорядках как преувеличенные. По его сло-
вам, в большинстве костёлов служение на литовском языке прошло без всяких инци-
дентов, в некоторых же хотя и были единичные выступления в этом роде, но незначи-
тельные. «Только в Виленском костеле Всех Святых порядок был более или менее на-
рушен. А именно: 26 октября во время проповеди на литовском языке находившиеся 
в костеле поляки, особенно женщины, стали громко петь молитвы на польском языке, 
с целью заглушить слова проповедника, который вследствие этого вынужден был пре-
рвать проповедь, не закончив таковой. В следующее воскресенье, 2 ноября, беспорядок 
этот повторился, и ксёндз, произносивший проповедь на литовском языке, вторично 
должен был прекратить её». Однако в обоих случаях, по словам губернатора, до столк-
новений между молящимися обеих национальностей не доходило и серьезных беспо-
рядков не возникало [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 73. Л. 187].

Подобного рода инциденты были отмечены на страницах газет «Московские Ве-
домости» (за 6 ноября 1908 г.), «Санкт-Петербургские Ведомости (за 7 ноября 1908 г.), 
«Новое Время» (за 7 января 1909 г.). Последней из упомянутых публикаций была ста-
тья известного историка и общественного деятеля профессора И. П. Филевича «На рус-
ском Западе», в которой шла речь о польско-литовских разногласиях преимуществен-
но в костёлах Трокского уезда Виленской губернии. Губернатор Д. Н. Любимов, ком-
ментируя статью в письме директору Департамента духовных дел А. Н. Харузину, выра-
жал согласие с профессором И. П. Филевичем в том смысле, что господство польского 
языка в костёлах Виленской губернии «в настоящее время не оправдывается существу-
ющим положением народностей Северо-Западного края», выражая при этом мнение, 
что «господство это должно перейти не к литовскому языку, а к тому, на котором го-
ворит преобладающая по численности коренная часть местного населения, т. е. к рус-
скому» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 25] (к Виленской губернии тогда относились не-
сколько уездов с преобладавшим белорусским населением).

Виленский католический епископ Э. Ю. фон дер Ропп, возглавлявший епархию 
в 1903–1907 гг., хотя и не был этническим поляком (он был родом из Вестфалии и имел 
немецкое происхождение), но, по мнению властей и православных архиереев, слиш-
ком явно покровительствовал польским интересам, в том числе политическим. Ви-
ленский, Ковенский и Гродненский генерал-губернатор К. Ф. Кршивицкий упоминал 
об акциях протеста литовцев против полонизаторской политики виленского еписко-
па [Бендин, 2010: 358].



201Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Пропольские пристрастия Роппа явились поводом к его отстранению от должно-
сти в октябре 1907 г. [РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 66. Л. 7–9] (позднее Ропп в сане 
архиепископа руководил Могилёвской архиепархией). После его отстранения епархи-
ей временно руководил ксёндз Казимир Михалькевич, который считал недовольство 
и претензии литовцев необоснованными, особенно в самом Вильно, где они составля-
ли незначительное меньшинство среди католиков. Губернатор Любимов получил от ад-
министратора Михалькевича информацию, что в Вильно лишь чуть больше двух ты-
сяч человек изъявили желание отправлять духовные требы на литовском языке. Ми-
халькевич также обращал внимание на то, что в целом в Виленской католической епар-
хии, которая охватывала территорию Виленской и Гродненской губерний, по перепи-
си населения 1897 г. литовцев среди католиков насчитывалось 283 447 человек, тогда 
как остальные 1 322 368 составляли поляки и белорусы [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 8–9,  
12, 26].

В то же время К. Михалькевич счёл возможным предпринять определённые шаги 
для достижения компромисса в языковом вопросе. 18 февраля (3 марта) в Вильно по его 
инициативе было проведено собрание духовенства епархии. Администратор предло-
жил на собрании, чтобы в каждом приходе с этнически смешанным составом прихо-
жан состоял священник, владевший обоими языками. Проповеди и катехизис в вос-
кресные и праздничные дни должны были читаться на обоих языках, песнопения и до-
полнительные богослужения предполагалось проводить таким образом, чтобы мень-
шинство не было лишено возможности слушать их на родном языке. Соблюдение этих 
условий подлежало контролю со стороны постоянной комиссии в составе четырёх свя-
щенников, по двое от каждой группы, и председателя, назначаемого епархиальным ру-
ководством [Kurjer Litewski. 1909. 22 lutego (7 marca)].

Сообщения о конфликтах в костёлах Виленской епархии появлялись, однако, и в по-
следующее время. В частности, в смешанных приходах Трокского уезда хотя и была 
установлена очередь для совершения богослужений на том или другом языке (одну 
неделю на польском, другую на литовском), но к успокоению это не привело. Во вре-
мя богослужений на литовском языке прихожане-поляки старались мешать ведению 
богослужения, начиная громко петь молитвы на польском языке и, наоборот, литов-
цы таким же способом мешали отправлять богослужения на польском языке, при этом 
имели место случаи, когда такие недоразумения заканчивались дракой [РГИА. Ф. 821. 
Оп. 2. Д. 79. Л. 38].

Вице-директор Департамента духовных дел Смирнов в июне 1909 г. сообщал 
Д. Н. Любимову об имевшихся сведениях о том, что распоряжения администратора 
К. Михалькевича, направленные на уравнивание прав литовцев и поляков, игнориро-
вались большинством ксёндзов епархии, «которые не могут отрешиться от полони-
заторской политики б. Виленского епископа барона Роппа». К. Михалькевич, впро-
чем, уверял Д. Н. Любимова (о чём виленский губернатор в июле того же года сообщал 
в Департамент духовных дел), что активных выступлений со стороны римско-католи-
ческого духовенства с целью противодействия распоряжениям епархиального началь-
ства в деле уравнения прав прихожан поляков и литовцев в Виленской губернии не на-
блюдалось, а упоминаемый в отзыве департамента случай обращения к управляющему 



202 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

епархией депутации с требованием не вводить в костелах богослужения на литовском 
языке «совершенно не имел места» [РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79. Л. 95, 103].

Характерное дело разбиралось в Виленской судебной палате в апреле 1912 г. — дело 
о беспорядках в костёле в фольварке Янишки. В этом костёле, большинство прихожан 
которого составляли литовцы, добавочное богослужение совершалось поперемен-
но на польском и литовском языках. Местный польский помещик Л. Зайончковский 
стал вести пропаганду среди местного населения против употребления при богослу-
жении литовского языка. В марте 1912 г. поляки, проникшиеся влиянием его пропа-
ганды, устроили в костёле беспорядки во время произнесения двумя ксёндзами-литов-
цами проповеди на литовском языке. В результате разбирательства Л. Зайончковский 
был приговорён к тюремному заключению на год, его единомышленник, арендатор 
И. Ивановский — на восемь месяцев [Окраины России. 1912. 14 апреля. № 15. С. 224.].

В Ковенской губернии губернатор Н. Д. Грязев сообщал (в отчёте о состоянии гу-
бернии за 1913 г.), что за последние годы стала замечаться довольно резко выражен-
ная вражда между литовцами и поляками, «в особенности проявляемая первыми». Гу-
бернатор, впрочем, делал оговорку, что не знает, насколько эта вражда действительна 
и не проявляется ли она так открыто для отвода глаз властей: «некоторые малозначи-
тельные, еле уловимые факты заставляют сомневаться в искренности этой вражды» 
[РГИА. Ф. 1276. Оп. 17. Д. 427. Л. 134 об.-14]. В 1912 г. польско-литовские противоре-
чия вылились в полемику в прессе. Газета «Литва», выходившая в Вильно, хотя и из-
давалась на польском языке, но отстаивала литовские интересы. С польской стороны 
выступали «Dziennik Petersburgski», варшавская «Dwugroszówka» и виленский «Kurier 
Litewski». Полемика была так остра, что дело дошло до судебного разбирательства о кле-
вете между «Литвой» и «Петербургской газетой» [Spustek, 1966: 48].

Отзвуки в Санкт-Петербурге
Польско-литовские конфликты в приходах Северо-Западного края и Сувалкской гу-

бернии отразились на отношениях между поляками и литовцами в петербургских като-
лических приходах, прежде всего в крупнейшем католическом храме российской сто-
лицы — соборе св. Екатерины Александрийской на Невском проспекте. Возникавшие 
споры касались таких вопросов, как управление приходом, замещение священнических 
должностей, язык проповедей и религиозных песнопений, а также вопроса о приход-
ских школах. Литовцы неоднократно адресовали властям, в основном органам МВД, 
жалобы на польскую администрацию. Споры во многом были связаны с процедурой 
выборов попечителей прихода. Настоятель прихода св. Екатерины прелат Константы 
(Константин) Будкевич установил имущественный ценз для выборщиков, которыми 
могли быть избиратели в Думу или владельцы домов, ссылаясь при этом на регламент, 
данный костёлу св. Екатерины императрицей Екатериной II в 1769 г., а затем распро-
странённый на все католические приходы империи. При такой системе преимуще-
ство получали более зажиточные прихожане, среди которых были в основном поля-
ки [Spustek, 1966: 49].

Польско-литовские споры вызвали реакцию Ватикана. В 1911 г. была оглашена пап-
ская энциклика для России «Motu propio», которая, под угрозой церковных наказа-
ний, запрещала вынесение вопросов, связанных с церковными делами, на рассмотре-



203Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ние светских судов. Это вызвало недовольство литовцев. Последние даже пытались 
передать через Департамент духовных дел иностранных исповеданий жалобу на до-
минирование поляков в духовных делах Папской курии. Департамент, однако, не счёл 
отправку жалобы в Ватикан целесообразной и рекомендовал решить спорные вопро-
сы управляющему Могилевской католической архиепархией (в ведении которой на-
ходились все католические приходы европейской части России) епископу Яну Цепля-
ку. На К. Будкевича в 1910 г., по инициативе Департамента духовных дел, было заведе-
но агентурное дело по обвинению в том, что он превратил храм св. Екатерины в «оп-
лот польского национализма». Это произошло не без влияния доносов со стороны ли-
товцев, которые жаловались, что в учебных заведениях при церкви занимаются по-
лонизацией. Одним из обвинений против настоятеля было пренебрежение «к нацио-
нальным запросам других национальностей», что выражалось в том, что по его ини-
циативе в храме проповеди читались только по‑польски, который был плохо понятен 
или вообще непонятен прихожанам другого этнического происхождения [Чаплицкий,  
2004: 64–66].

Жалобы приходили не только от литовцев: в феврале 1910 г. в МВД поступило за-
явление от французского священника Ж. Боннэ, что Будкевич будто бы обращает цер-
ковь в «цитадель польского национализма» [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 324. Л. 1 об.]. Пре-
лат К. Будкевич вынужден был реагировать на предъявленные ему претензии. 3 июня 
1911 г. он направил письмо на имя директора Департамента духовных дел. В этом пись-
ме он, в частности, писал: «Я никогда не имел с литовцами — прихожанами своими ни-
каких недоразумений, и ни разу никто из них не жаловался мне на какие‑либо злоупо-
требления в школе. Напротив, до сих пор я от литовцев слышал, что они довольны, так 
как в школах церковных преподаётся литовский язык, а в церкви произносится про-
поведь на литовском языке. Только в прошлом году несколько литовцев обращались 
ко мне с просьбой об увеличении числа священников литовцев при церкви. Так как удо-
влетворение просьбы не от меня зависело, то я направил просителей к Митрополиту, 
а потом, с разрешения Митрополита, пригласил ксёндза литовца». Прелат далее утвер-
ждал, что литовский вопрос в приходе был кем‑то вызван искусственно. На собрании 
прихожан, состоявшемся 1 мая, только двое литовцев из более чем 40 присутствовав-
ших заявляли о якобы полонизации. Польский язык в школе при церкви, по его сло-
вам, принудительно никому не навязывался и преподавался только желающим [РГИА. 
Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 35–36]. Чиновник департамента, расследовавший положение 
в приходе, в справке от 20 апреля того же года сообщал, что определённые преимуще-
ства у поляков перед прихожанами других национальностей всё же имелись. В частно-
сти, хотя проповеди произносились на разных языках, только поляки имели возмож-
ность слушать их на своём языке при главном богослужении. «Так как польская про-
поведь произносится в середине богослужения, то лица других национальностей вы-
нуждаются её слушать». В гимназиях при приходе лишь меньшая часть из русских, бе-
лорусских, литовских и латышских учеников и учениц имели возможность изучать За-
кон Божий на своих языках [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 37–40].

В 1912 г. положение в учебных заведениях при приходе св. Екатерины стало пред-
метом переписки между министрами внутренних дел и народного просвещения. Речь 



204 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

шла в том числе о ходатайстве прихода о разрешении проводить воскресные и празд-
ничные богослужения в помещении гимназии при церкви. Министр внутренних дел 
А. А. Макаров в письме от 5 мая обращал внимание на то, что хотя в мужской гимна-
зии обучались 45 русскоязычных учеников (38 из них относили себя к белорусам), За-
кон Божий преподавался по‑русски только троим воспитанникам. «Хотя в этой гим-
назии имеется до 40% не поляков, проповеди в гимназической часовне произноси-
лись только по‑польски. В гимназии этой было обнаружено употребление руковод-
ства по польскому языку, проникнутое польскими национально-политическими идея-
ми, а план преподавания польского языка не соответствовал планам, утверждённым 
С.-Петербургским учебным округом, причём выяснилось, что без разрешения учебно-
го округа преподавание польского языка было распространено на 5, 6 и 7 классы гим-
назии. Вместе с тем, было установлено стремление заведующего гимназией Статско-
го Советника Цыбульского к чрезвычайной клерикализации воспитания учащихся» 
[РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 110].

Таким образом, в позиции МВД сказывалось опасение перед польскими политиче-
скими устремлениями, якобы продвигавшимися через церковные структуры. Министр 
народного просвещения Л. А. Кассо не вполне разделял алармистские настроения кол-
леги и считал возможным, вопреки мнению А. А. Макарова, всё же допустить воскрес-
ные и праздничные богослужения в гимназии при церкви св. Екатерины. Н. А. Мак-
лаков, сменивший А. А. Макарова на посту министра внутренних дел, продолжал, од-
нако, настаивать на точке зрения своего ведомства. В письме Л. А. Кассо от 11 июля 
1914 г. он утверждал, что, по имевшимся в МВД сведениям, «полонизаторская деятель-
ность в учебных заведениях при церкви св. Екатерины не прекращается и доныне» 
[РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 115–117]. Сам заведующий гимназией С. О. Цыбуль-
ский, упоминавшийся в письме А. А. Макарова, ещё раньше в своих письмах в редак-
ции петербургских газет (опубликованных в номерах «Нового Времени» от 8 апреля 
1911 г. и «С.-Петербургских Ведомостей» от 9 апреля 1911 г.) отрицал предъявленные 
ему обвинения. Он подчёркивал, что сам является светским лицом, что «пропаганды 
полонизма в гимназии никогда при мне не было», «дети воспитываются у нас в стро-
гой нравственности, в духе государственности и в повиновении законам», преподава-
ние в гимназии ведётся на русском языке, польский, литовский и латышский языки 
преподаются факультативно, Закон Божий преподаётся на пяти языках, а из двух зако-
ноучителей при гимназии один белорус, другой латыш. Наконец, Цыбульский отри-
цал, что в гимназию принимаются ученики православного исповедания, которых за-
тем пытаются полонизировать и окатоличивать.

Директор департамента полиции в декабре 1913 г., однако, утверждал, что в жен-
скую гимназию при приходе православные ученицы всё же принимались, где они под-
вергались «совращению в католицизм», а польский язык навязывался как обязатель-
ный литовкам и латышкам даже в частной жизни [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 165]. 
Это вызвало принятие определённых мер. В сентябре 1914 г. директор Департамента 
духовных дел иностранных исповеданий Е. В. Менкин получил уведомление, что «тен-
денциозные учебники» в женской гимназии при церкви св. Екатерины более не упо-
требляются [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153. Л. 170].



205Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Влияние обстоятельств военного времени
После 1914 г., в условиях военного времени и притока в тыловые губернии бежен-

цев из западных областей империи, оказавшихся в немецкой оккупации или находив-
шихся в прифронтовой зоне, польско-литовские противоречия внутри католических 
церковных структур в России, наметившиеся в предвоенные годы, ещё больше обост-
рились. В документах Могилёвской архиепархии и Департамента духовных дел ино-
странных исповеданий МВД отложилось немало взаимных жалоб. Споры возникали, 
в частности, вокруг национальной принадлежности настоятеля прихода или капеллана 
(священнослужителя, специально назначенного для духовного окормления беженцев). 
Жалобы на капелланов-литовцев были особенно частыми в тех приходах, где настоя-
телем был ксёндз-поляк. Нередко конфликты выходили за рамки церковных дел и ка-
сались деятельности польских организаций, занимавшихся помощью беженцам. Су-
ществовавшие литовские и латышские организации подобного рода не были так ши-
роко распространены, как польские, поэтому часть литовских беженцев оказывалась 
под опекой польских организаций. Больше всего конфликтов было между священника-
ми-литовцами и польскими организациями помощи беженцам — «Центральным гра-
жданским комитетом» (Centralny Komitet Obywatelski) и «Обществом помощи жерт-
вам войны» (Towarzystwo Pomocy Ofiarom Wojny). Нередко они возникали, когда ли-
товские священники противились использованию костёлов для патриотических поль-
ских собраний. Литовцы жаловались на дефицит литовских священников и соответ-
ственно слабую работу среди литовских беженцев. Подчас также возникали трения, 
независимо от национального фактора, между капелланами и ксёндзами-настоятеля-
ми, которые считали, что капелланы покушаются на их права полноправных хозяев 
в приходе. Наконец, не обходилось без противоречий между священнослужителями 
и представителями упомянутых выше организаций «Центральный гражданский коми-
тет» и «Общество помощи жертвам войны» [Spustek, 1966: 207–211, 236–237]. В при-
ходе церкви св. Екатерины некоторые литовские прихожане продолжали предъявлять 
жалобы на настоятеля прелата К. Будкевича, который был вынужден давать объясне-
ния по их поводу руководству Могилёвской архиепархии [РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153.  
Л. 180–182].

Заключение
Таким образом, подъем и развитие национального движения на окраинах Россий-

ской империи создавали проблемы не только в отношениях этнических групп, про-
живавших на этих окраинах, с центральными властями, но и между представителями 
разных этносов внутри этих окраин. Взаимоотношения между литовцами и поляками 
в Северо-Западном крае в данном случае являются наглядной иллюстрацией подоб-
ных явлений. Специфика польско-литовских отношений восходит ещё ко временам 
Речи Посполитой, в период существования которой Литва подверглась значительно-
му польскому культурному влиянию. Развитие литовского национального движения, 
по ряду причин, несколько задержалось по сравнению со схожими процессами в со-
седних областях — Латвии, Эстонии, Финляндии, но происходило примерно в том же 
ключе. Если для латышей и эстонцев были характерны антинемецкие тенденции (в из-
вестной степени и антилютеранские), литовское движение было в значительной сте-



206 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

пени направлено против польского духовного и языкового доминирования. Местной 
особенностью для Литвы было то, что здесь тенденции к отходу от католичества на-
блюдалось (подобно тому, как часть латышей и эстонцев переходила из лютеранства — 
«немецкой веры» — в православие), но противоречия внутри самого костёла форми-
ровались на этноязыковой основе.

Для реакции российских властей на указанные противоречия были характерны 
сдержанность и осмотрительность. С одной стороны, в «полонизме» имперским цен-
тром традиционно усматривалась угроза сепаратизма (небезосновательно, если вспо-
мнить о восстании 1863–1864 гг.). В то же время развивавшееся литовское движение 
также воспринималось властями с заметной настороженностью, поскольку и в нём ви-
делись сепаратистские и антирусские тенденции, что как раз явствует из цитирован-
ных выше отчётов и реляций. Тем более, что это было новым явлением по сравнению 
с более-менее знакомым польским партикуляризмом и сепаратизмом, и было не впол-
не ясно, каких осложнений можно было от него ожидать. В то время как ранее разви-
тие финского, эстонского и латышского национального движения на первоначальном 
этапе имело пусть неявную, но всё же некоторую поддержку со стороны центра, в пику 
шведскому либо немецкому культурному и политическому доминированию, в данном 
случае центральные и местные власти старались стоять «над схваткой» и по возмож-
ности сдерживать обе конфликтующие стороны.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бендин А. Ю. Проблемы веротерпимости в Северо-Западном крае Российской им-

перии (1863–1914). Минск : БГУ, 2010. 439 с.
Бендин А. Ю. Указ о веротерпимости и его реализация в Северо-Западном крае Рос-

сийской империи // Вестник РГГУ. 2009. № 17. С. 44–57.
Бердников И. С. Краткий курс церковного права Православной Церкви. Казань : 

типо-лит. Имп. ун-та, 1913. 1445 с.
Бердников И. С. Наши новые законы и законопроекты о свободе совести. М. : пе-

чатня А. И. Снегиревой, 1914. 246 с.
Биржевые ведомости. 1908. 6 ноября.
Буткевич Т. И. Устройство и управление римско-католической церкви вообще 

и в России в частности. Харьков : Епарх. тип., 1916. 623 с.
Владимиров А. П. История располячивания западно-русского костела. М. : отд. 

из «Русского обозрения», 1896. 168 с.
Дякин В. С. Национальный вопрос во внутренней политике царизма (XIX — нача-

ло ХХ в.). СПб. : ЛИСС, 1998. 1039 с.
Католическая церковь накануне революции 1917 года: сборник документов / под ред. 

М. Радван. Люблин : Научное общество Католического университета в Люблине, 2003. 
671 с.

Киприанович Г. Я. Исторический очерк православия, католичества и унии в Бело-
руссии и Литве с древнейшего до настоящего времени. Вильна : тип. И. Блюмовича, 
1895. 236 с.



207Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Лиценбергер О. А. Римско-католическая церковь в России. История и правовое по-
ложение. Саратов : ПАГС, 2001. 382 с.

Московские Ведомости. 1908. 6 ноября.
Мусаев В. И. Инославные христианские общины на Северо-Западе России в 1900–

1930‑е гг. СПб. : ПОЛИТЕХ-ПРЕСС, 2022. 514 с.
Мусаев В. И. Особенности социально-политической и этноконфессиональной си-

туации в Литве во второй половине XIX — начале ХХ в. // Вестник Института миро-
вых цивилизаций. 2021. Т. 12. № 2 (31). С. 39–45.

Новое Время. 1906. 3 июня.
Новое Время. 1909. 7 января.
Новое Время. 1911. 8 апреля.
Окраины России. 1912. 14 апреля. № 15.
Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 821. Оп. 2. Д. 73.
РГИА. Ф. 821. Оп. 2. Д. 79
РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 153.
РГИА. Ф. 821. Оп. 128. Д. 324.
РГИА. Ф. 1276. Оп. 17. Д. 427.
РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 308.
РГИА. Ф. 1282. Оп. 3. Д. 545.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1902 г. Д. 152.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1907 г. Д. 49.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 51.
РГИА. Ф. 1284. Оп. 194. 1908 г. Д. 66.
Санкт-Петербургские Ведомости. 1908. 7 ноября.
Санкт-Петербургские Ведомости. 1911. 9 апреля.
Чаплицкий Б., прелат. Константин Будкевич (1867–1923). Жизнь и деятельность. 

СПб. : Речь, 2004. 243 с.
Kurjer Litewski. 1909. 22 lutego (7 marca). (на польск. яз.).
Spustek J. Polacy w Piotrogrodzie 1914–1917. Warszawa: Państwowe wydawnictwo 

naukowe, 1966. 466 s. (на польск. яз.).

REFERENCES
Bendin A. Yu. Problemy veroterpimosti v Severo-Zapadnom krae Rossijskoi imperii (1863–

1914) [Issues of Religious Toleration in the North-Western Region of the Russian Empire]. 
Minsk: BGU Publ., 2010, 439 p. (in Russian).

Berdnikov I. S. Kratkij kurs tcerkovnogo prava Pravoslavnoi Tcerkvi [Brief Review of the 
Canon Law of the Orthodox Church]. Kazan': tipo-lit. Imp. un-ta, 1913, 1445 p (in Russian).

Berdnikov I. S. Nashi novye zakony i zakonoproekty o svobode sovesti [Our New Laws 
and Bills on the Freedom of Conscience]. Moscow: pechatnya A. I. Snegirevoi, 1914, 246 p. 
(in Russian).

Birzhevye vedomosti [Stock Exchange Bulletin]. 1908, November 6 (in Russian).



208 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 193–209.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Butkevich T. I. Ustrojstvo i upravlenie rimsko-katolicheskoi tcerkvi voobshhe i v Rossii 
v chastnosti [Structure and Management of the Roman Catholic Church in General and  
in Russia in Particular]. Charkov: Eparch. tip., 1916, 623 p (in Russian).

Czaplicki B., prelate. Konstantin Budkiewicz (1867–1923). Zhizn' i deyatel'nost' [Konstantin 
Budkiewicz. Life and Activities]. Saint Petersburg: Rech' Publ., 2004, 243 p. (in Russian).

Katolicheskaya tcerkov' nakanune revolyutcii 1917 goda. Sbornik dokumentov [Catholic 
Church on the Eve of the Revolution of 1917. Documentary Collection]. Lublin: Scientific 
Association of the Catholic University in Lublin, 2003, 671 p. (in Russian).

Kiprianovich G. Ya. Istoricheskii ocherk pravoslaviya, katolichestva i unii v Belorussii  
i Litve s drevnejshego do nastoyashhego vremeni [Historical Review of Orthodoxy, Catholicism 
and Union in Belarus and Lithuania from the Ancient Time until Nowadays]. Wilno:  
tip. I. Blyumovicha, 1895, 236 p. (in Russian).

Litzenberger O. A. Rimsko-katolicheskaya cerkov' v Rossii. Istoriya i pravovoe polozhenie 
[The Roman Catholic Church in Russia. History and Legal Position]. Saratov: PAGS Publ., 
2001, 382 p. (in Russian).

Moskovskie Vedomosti [Moscow Bulletin]. 1908. November 6 (in Russian).
Musaev V. I. Inoslavnye christianskie obshchiny na Severo-Zapade Rossii v 1900–1930‑e gg. 

[Non-Orthodox Christian Communities in the North-West of Russia]. Saint Petersburg: 
POLITECH-PRESS Publ., 2022, 514 p. (in Russian).

Musaev V. I. Osobennosti sotcialno-politicheskoy i etnokonfessional'noy situaycii v Litve 
vo vtoroy polovine XIX — nachale XX vv. [Special Traits of Social-Political and Ethnic-
Confessional Situation in Lithuania in the second Half of 19th and the early 20th Centuries]. 
Vestnik Instituta mirovykh tcivilizaciy [Bulletin of the Institute for the World Civilizations]. 
2021, vol. 12, no. 2 (31). P. 39–45 (in Russian).

Novoe Vremya [New Time]. 1909. January 7 (in Russian).
Novoe Vremya [New Time]. 1911. April 8 (in Russian).
Okrainy' Rossii [Peripheries of Russia]. 1912. April 14. № 15 (in Russian)
Rossijskij gosudarstvennyi istoricheskii archiv (RGIA) [Russian State Historical Archive 

(RGIA)]. Fund 821. Inventory 2. File 73 (in Russian).
RGIA. Fund 821. Inventory 2. File 79 (in Russian).
RGIA. Fund 821. Inventory 128. File 153 (in Russian).
RGIA. Fund 821. Inventory 128. File 324 (in Russian).
RGIA. Fund 1276. Inventory 17. File 427 (in Russian).
RGIA. Fund 1282. Inventory 3. File 308 (in Russian).
RGIA. Fund 1282. Inventory 3. File 545 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1902. File 152 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1907. File 49 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1908. File 51 (in Russian).
RGIA. Fund 1284. Inventory 194. 1908. File 66 (in Russian).
Sankt-Peterburgskie Vedomosti [St. Petersburg Bulletin]. 1908. November 7 (in Russian).
Sankt-Peterburgskie Vedomosti [St. Petersburg Bulletin]. 1911. April 9 (in Russian).



209Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 193–209.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Vladimirov  A . P.  Istoriya raspolyachivaniya zapadno-russkogo kostela [History 
of Depolonization of the Western Russian Kościół]. Moscow: an offprint from “Russkoye 
obozrenie”, 1896, 168 p. (in Russian).

Lithuanian Courier [Kurjer Litewski]. 1909. 22 lutego (7 marca) (in Polish).
Spustek J. Poles in Petrograd 1914–1917 [Polacy w Piotrogrodzie 1914–1917]. Warszawa: 

Państwowe wydawnictwo naukowe, 1966. 466 s. (in Polish).

Статья поступила в редакцию: 09.05.2024
Принята к публикации: 22.02.2025

Дата публикации: 31.03.2025



210 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 27 (=551)
DOI 10.14258/nreur(2025)1–12

И. И. Юрганова

Институт российской истории РАН, Москва (Россия); 
Институт гуманитарных исследований и проблем и малочисленных народов 
Севера СО РАН, Якутск (Россия)

О ХРИСТИАНИЗАЦИИ ЧУКЧЕЙ НА СТРАНИЦАХ 
«ЯКУТСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

Исследование посвящено изучению деятельности Чукотской духовной миссии 
по христианизации чукчей во второй половине XIX — начале ХХ столетия на основе 
материалов, опубликованных в газете «Якутские епархиальные ведомости». Целью 
исследования стала реконструкция деятельности миссии как исторического объекта 
локальной истории с выявлением социокультурных локусов христианизации. Отме-
чено, что включение Чукотского полуострова в состав российской государственно-
сти имело длительный характер, сопровождалось военными конфликтами, обусло-
вившими, наряду с природно-климатическими и ментальными особенностями про-
живания, перманентность христианизации. Вместе с тем публикации епархиальной 
прессы отдаленной имперской окраины свидетельствуют о подвижническом служе-
нии миссионеров, включавшем, помимо долговременных поездок к кочующей паст-
ве, научную, учебно-просветительскую и медицинскую деятельность. Газетные ма-
териалы формируют мнение о деятельности регионального отделения Православно-
го миссионерского общества, позволяют разрешить дискуссионный вопрос церков-
но-административной принадлежности Чукотской миссии в начале ХХ в., подтвер-
ждают востребованность сведений епархиального издания для современных науч-
ных исследований.

Ключевые слова: Чукотский полуостров, чукчи, христианизация, «Якутские епар-
хиальные ведомости», Чукотский миссионерский стан, миссионерство.

Для цитирования: 
Юрганова И. И. О христианизации чукчей на страницах «Якутских епархиальных ве-
домостей» // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 1. С. 210–226. DOI 10.14258/
nreur(2025)1–12.



211Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

I. I. Yurganova

The Institute of Russian History of the Russian Academy of Sciences, Moscow (Russia) 
Institute for Humanitarian Research and North Indigenous People Problems of Siberian 
Branch of the Russian Academy of Sciences, Yakutsk (Russia)

THE CHRISTIANIZATION OF THE CHUKCHI WITHIN 
THE CONTEXT OF THE YAKUT DIOCESE GAZETTE

The research focuses on the Chukchi Ecclesiastical Mission's efforts to Christianize 
the Chukchi people during the late 19th and early 20th centuries, utilizing materials from 
the Yakut Diocesan Gazette. The objective is to reconstruct the mission's activities as a 
significant historical entity within local history, highlighting the socio-cultural aspects 
of Christianization. It has been determined that the integration of the Chukchi Peninsula into 
Russian governance was a protracted process, marked by military conflicts and influenced 
by the region's natural, climatic, and cultural characteristics, which contributed to the 
enduring nature of Christianization. Furthermore, the diocesan press from this remote 
imperial region reflects the missionaries' ascetic commitment, encompassing extensive 
journeys to serve nomadic communities, as well as engaging in scientific, educational, and 
medical initiatives. The newspaper materials provide insights into the operations of the 
regional Orthodox Missionary Society and clarify the contentious issue of the Chukchi 
mission's church-administrative affiliation in the early 20th century, thereby underscoring the 
significance of diocesan publications for contemporary scholarly inquiry.

Keywords: Chukchi Peninsula, Chukchi, Christianization, “Yakut Diocesan Gazette”, 
Chukchi missionary camp, missionary work.

For citation: 
Yurganova I. I. The Christianization of the Chukchi within the context of the Yakut Diocese 
Gazette. Nations and religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. P. 210–226 (in Russia).  
DOI 10.14258/nreur(2025)1–12.

Юрганова Инна Игоревна, доктор исторических наук, ведущий научный сотрудник 
Центра истории религии и Церкви Института российской истории РАН, Москва 
(Россия); ведущий научный сотрудник Института гуманитарных исследований 
и проблем малочисленных народов Севера СО РАН, Якутск (Россия). Адрес 
для контактов: inna.yurganova@mail.ru; https://orcid.org/0000–0002–7751–8540 
Yurganova Inna Igorevna, Doctor of Historical Sciences, Leading Researcher at the Center 
for the History of Religion and the Church the Institute of Russian History of the Russian 
Academy of Sciences and Institute for Humanitarian Research and North Indigenous 
People Problems of Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, Russia,  
Contact address: inna.yurganova@mail.ru; https://orcid.org/0000–0002–7751–8540



212 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Введение
Время Великих реформ середины XIX столетия предоставило широкие возможно-

сти для российской периодики, в том числе и изданий Русской православной церкви. 
Наиболее распространенной стала газета «Епархиальные ведомости», издававшаяся 
в 1860–1922 гг. во всех церковно-административных округах. Инициатором её созда-
ния выступил свт. Иннокентий (Борисов), архиепископ Херсонский и Таврический1, 
видевший главную цель газеты в расширении коммуникаций Церкви с паствой и по-
пуляризацию деятельности епархиальных структур. Проект епархиальной газеты по-
лучил одобрение высшей духовной инстанции империи, и первыми стали публико-
ваться «Епархиальные ведомости» (1860) Ярославской и Ростовской епархии [РГИА. 
Ф. 726. Оп. 1414. Д. 290].

Издание могло иметь разные названия: «Известия по Санкт-Петербургской епар-
хии», «Холмско-Варшавский епархиальный вестник», «Духовный вестник Грузинско-
го Экзархата», «Архангельские епархиальные известия», «Рижский епархиальный ли-
сток» и др. Подписчиками газеты являлись епархиальные, губернские и областные 
учреждения, периодичность за редким исключением составляла два выпуска в месяц, 
согласно синодальному определению, газета должна была подразделяться на части — 
официальную и неофициальную.

В официальной части Ведомостей публиковались материалы Св. Синода и епархи-
альной власти, часть неофициальная формировалась в зависимости от епархиальных 
нужд и интересов редакции и включала поучения и проповеди, беседы, исторические 
сведения и др. Каждое епархиальное издание имело свои особенности, находящие от-
ражение во второй части, в том числе отдельно издаваемые приложения о деятельно-
сти миссионерских советов, учебных комитетов, обществ.

Особое значение епархиальное издание приобретало в национальных окраинах, за-
трудненность транспортной логистики которых ограничивала доставку центральных 
газет и журналов. К числу таковых можно отнести и Якутскую область. В 1884 г. Ука-
зом Св. Синода было разрешено издавать Ведомости в Якутске, но первый номер га-
зеты увидел свет только в 1887 г., что связано с малыми мощностями местной поли-
графии [От редакции, 1887: 8]. «Якутские епархиальные ведомости» стали первым пе-
риодическим изданием области, но и позже, после появления областной газеты «Якут-
ские областные ведомости», в Ведомостях по‑прежнему публиковались наиболее зна-
чимые новости губернии и области2. Редакцию возглавляли преимущественно ректо-
ры Якутской духовной семинарии, представители интеллектуальной элиты провинци-
ального общества.

В неофициальной части якутских Ведомостей публиковали материалы о пастырской 
и миссионерской практиках, вопросах просвещения и медицины, воссоздающие пред-
ставление как о повседневности отдаленной имперской окраины, так и многоаспект-

1	 Иннокентий (Борисов Иван Алексеевич) (1800–1857), архиепископ Херсонский и Таврический 
(1847–1857), доктор богословия (1829), действительный член Российской Академии наук, исто-
рик, археолог, проповедник, епископ Вологодский (1841), Харьковский (1841–1847).

2	 Первый номер органа местной администрации газеты «Якутские областные ведомости» вышел в ян-
варе 1892 г. См. [Якимов, 1998: 29].



213Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ности православного издания [Сист. указ., 1898; Олейников, 1915]. На страницах газет-
ных номеров печатались статьи по истории первого на северо-востоке Спасского муж-
ского монастыря и летописи храмов, основанные на ранее неизвестных исторических 
источниках. Регулярно с целью вовлечения местных этносов в христианскую менталь-
ность публиковались переводы священных и богослужебных книг на якутский язык.

Современные исследователи, признавая ценность и значимость церковной перио-
дики, обращаются к материалам Ведомостей [Нетужилов, 2000; Летенков, 2005]. Ис-
тория и деятельность «Якутских епархиальных ведомостей» рассматривалась в трудах 
О. Д. Якимова, Е. П. Гуляевой и И. И. Юргановой [Якимов, 1998, 2000; Гуляева, 2002: 81–
94; Юрганова, 2007: 44–45].

Целью данного исследования является реконструкция деятельности Чукотской ду-
ховной миссии как исторического объекта, выступающего предметом исследования 
локальной истории с выявлением социокультурных локусов христианизации чукот-
ского этноса. В связи с этим методология исследования представлена принципом хо-
лизма, методами объективности и исторической реальности на основе корпуса опуб-
ликованных источников газеты «Якутские епархиальные ведомости».

Чукотская духовная миссия
Одной из основных задач Церкви в национальных окраинах являлась интегра-

ция местных этносов в российскую государственность. В соответствии с «Уставом 
об управлении инородцев» (1822) инородческое население Сибири было разделено 
на разряды (оседлые, кочевые и бродячие). Юкагиры, чукчи, эвены и эвенки были от-
несены к бродячим, якуты причислены к кочевым инородцам [Иванов, 2012: 36]. И бро-
дячие, и кочевые народы платили налоги (ясак), а в отношении веры формально от-
носились к государственной религии. В церковно-административном отношении тер-
ритория Якутии в XIX столетии находилась в составе Иркутской (1731–1856), Камчат-
ской (1856–1870), Якутской и Вилюйской (1870–1919) епархий. После создания само-
стоятельной епархии была сформирована структура епархиального управления: ду-
ховная консистория, архиерейский дом, благочиния, приходы, миссионерские станы, 
духовные учебные заведения и др.

К сфере деятельности управляющих территорией Якутии архиереев относилась Чу-
котка, но установить систематические отношения с жителями полуострова не удавалось 
(за исключением территории расселения колымско-алазейских чукчей, покинувших 
свои владения). Прибывшие на Чукотку представители русского государства столкну-
лись с сопротивлением чукчей и азиатских эскимосов, характеризуемым исследовате-
лями как «затяжная война» [Богораз, 1934; Нефедкин, 2003; Зуев, 2009]. Взаимоотно-
шения с жителями Чукотки стали объектом научного исследования участников Второй 
Камчатской экспедиции (сер. XVIII в.). Г.‑Ф. Миллер называл «самыми непокорными 
в Сибири северные народы» самоедов, юраков, коряков и чукчей [Элерт, 1998: 33–36]. 
После ряда военных столкновений в 1778 г. был заключен мирный договор с чукчами.

В 1764 г. в Иркутской епархии были учреждены должности веропроповедников, 
один из которых нес службу на территории Якутии «в сопровождении казаков для охра-
нения и прочей надобности» [Попов, 2013: 58]. В Анюйской крепости (на реке Анюй), 
где в 1808–1810 гг. действовала ярмарка, была построена деревянная часовня во имя 



214 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Св. Николая Чудотворца, в поселке Крепость в 1839 г. была возведена небольшая ча-
совенка, священник которой совершал миссионерские поездки в чукотские кочевья.

В 1844 г. с целью привлечения бродячих инородцев в православную веру в Ир-
кутской епархии были созданы походные церкви (Николаевская и Благовещенская). 
В 1848 г. в устье реки Большой на берегу Ледовитого океана был построен храм и вы-
делен отдельный Чауно-Чукотский приход Иркутской епархии. Когда же чукчи, сме-
нив места кочевий, покинули данную местность, приходской причт Чаунского храма 
расположился в Нижне-Колымске. С середины XIХ в. в исторических источниках при-
сутствует упоминание о Чукотской духовной миссии, разделенной в 1889 г. на миссио-
нерские станы: Чаунский, Эломбальский и Сень-Кельский со штатом из 6 духовных 
особ (три священника-миссионера и три псаломщика) [Всеподданейший отчет, 1891: 
244]. Деятельность миссии распространялась на северо-восточную часть Якутской об-
ласти (Колымский и часть Верхоянского округа). В 1874 г. в Эломбале на средства, вы-
деленные крещенным тоёном (эремом)3 А. Амвраурином, была построена церковь. 
Эломбальский стан, располагавшийся в районе урочища Пантелеиха, был наиболее 
успешным, и впоследствии часть относящихся к нему чукчей «предполагалось пере-
дать в ведение приходских причтов, как не требующих опеки миссионеров» [НА РС 
(Я). Ф. 228‑и. Оп. 1. Д. 541. Л. 3]. Сень-Кельский стан не имел храмовых зданий, мис-
сионер и псаломщик проживали в селении Ожогино на р. Индигирка Верхоянского 
округа [Юрганова, 2015: 65].

В современной исторической науке присутствует исследовательский дискурс, свя-
занный с церковно-административной принадлежностью миссии. В 1906 г. по предва-
рительному соглашению между архиереями Аляскинской и Якутской епархий, в связи 
с трудностями транспортной логистики и на основании императорского указа, Чукот-
ская миссия была передана в состав Куикпакской (Юконской) миссии Свято-Михайло-
Редутского благочиннического округа Аляскинской и Североамериканской епархии.

Вместе с тем исторические источники свидетельствуют, что отчетная документа-
ция миссии, как и прежде, поступала в Якутскую духовную консисторию [Юрганова, 
2022:45–51; НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 2. Д. 27, Оп. 2. Д. 2, Оп. 9. Д. 1, 11, 19, 26, 30, 51]. Об-
ращение к публикациям якутских Ведомостей позволило выявить доклад миссионера 
Сень-Кельского стана священника Л. Синявина на чрезвычайном заседании Якутско-
го комитета Православного миссионерского общества (ЯК ПМО), где кроме прочего, 
упомянуто о «необходимости возвращения капиталов Чаунской церкви, в 1907 г. пе-
реданных во владение Аляскинского епископа … согласно, выраженному Иркутским 
миссионерским съездом 1910 года о возбуждении пред Св. Синодом вопроса о воз-
вращении Чаунского стана со всеми его капиталами в ведение Епископа Якутского» 
[Отчет ЯК ПМО, 1913: 292]. Следовательно, в 1906 г. в подчинение Аляскинской и Се-
вероамериканской епархии был передан только один из трех станов Чукотской мис-
сии, а именно Чаунский, тогда как сведения о деятельности двух других (Эломбальско-
го и Сень-Кельского) поступали в Якутскую консисторию и публиковались в отчетах 
ЯК ПМО. Очевидно, что разделение миссии вызывало дополнительную проблематику, 

3	 Тоён, эрем — родоначальник, знатный человек.



215Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

и данный вопрос стал предметом рассмотрения Сибирского (Иркутского) миссионер-
ского съезда (1910), поддержавшего позицию якутского духовенства о необходимости 
объединения всех станов миссии под руководством якутского архиерея.

Миссионеры
В опубликованном в Ведомостях очерке протоиерея З. Г. Винокурова приведены 

сведения о родовых объединениях чукчей: тундренных (оленных), кочующих в севе-
ро-восточной части на реке Колыме; «второй род живет оседло между мысом Шелак-
ским и Чукотским носом, по берегу Ледовитого океана. Эти чукчи называются бере-
говыми, шелакскими и носовыми чукчами, а по образу жизни — сидячими, собачны-
ми, так как для передвижения держат собак, «кавралинами или купцами», занимались 
ловлей нерпы, моржей, рыбы и торговлей с русскими и чукчами оленными [Виноку-
ров, 1890: 74–75]. Автор отмечал, что лишь некоторые из береговых чукчей платят ясак, 
получая взамен котлы, табак и другие предметы обихода. Третий род «каргаули» про-
живал на островах Ледовитого океана, промышляя морского бобра, котиков, куниц 
и имел особый, отличный от других, разговорный диалект.

Протоирей указывал, что численность чукчей «с точностью нельзя определить, 
ибо каргаулей ещё никто не посещал, а береговые посещены не до Берингово проли-
ва, а оленные хотя и посещаются, но кочуют на огромном пространстве». Заметим, 
что данный очерк соотносится с концом XIX в., когда присутствовало мнение о хри-
стианизации народов северо-востока империи. Винокуров писал, что большинство 
чукчей являются шаманистами и имеют «что‑то вроде оленьих божков, которые пред-
ставляют нанизанные на ремень маленькие, различной формы корешки от ерника 
и других растений» [Винокуров, 1890: 75–78]. Помимо этого, автор предоставлял чи-
тателям описание антропологического портрета и давал краткую характеристику жи-
лищ, одежды и питания чукчей.

В публикации Винокурова упоминались первые миссионеры Чукотки: Г. Слепцов 
«…посещал, между прочим, и чукч, и не без успеха», А. Трифонов «…местом миссио-
нерской деятельности которого была Анюйская крестца, где он крестил немало чукч 
и коряков», А. Аргентов, «память о котором, как о ревностном проповеднике, ещё до-
вольно свежа, как у колымцев, так и чукчей», П. Суворов «..немало потрудился на этом 
поприще», «в 1877 г. службу несли уже три миссионера … из монахов Вологодской гу-
бернии» и И. Неверов, «при котором миссия разделена на три стана». Отмечалось, 
что миссия имеет «скудную ризницу и церковную утварь», необходимы ремонт мо-
литвенных зданий и помещение для школы [Винокуров, 1890: 89–93].

Следует отметить, что христианизация жителей Чукотского полуострова ослож-
нялась суровым климатом, отсутствием транспортной логистики, образом жизни ко-
чевников, а также длительностью вооруженного сопротивления жителей полуостро-
ва, малочисленностью миссионеров и недостаточностью их материального обеспече-
ния. И хотя к началу ХХ в. на территории Чукотки присутствовали пограничные зна-
ки империи, местные этносы оставались вне российской системы управления, опла-
чивая налоги (ясак) в определенных ими же размерах. В заметке главного редакто-
ра Ведомостей протоиерея Ф. А. Стукова, подготовленной в связи с отправкой баржи 
со срубами деревянных храмов «для местностей, где не имелось строевого леса», от-



216 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

мечено «… на очереди выдвигается вопрос о таком же слиянии посредством русской 
православной веры, силою православного русского креста Христова также и в Чукот-
ской землице, остающейся доселе еще не «просвещенной и жаждующей» … Эти ги-
пербореи — единственный, как мы сказали, народец в Якутской области, ещё не обра-
щенный в христианство и поставляющий пока непреодолимые трудности действиям 
миссии» [Стуков, 1894: 197–202].

Материалы газеты «Якутские епархиальные ведомости» позволяют реконструиро-
вать особенности проживания чукотского этноса и процесс его вовлечения в россий-
скую государственность. Публикации в епархиальной газете свидетельствуют, что чу-
котскому «причту приходится жить в климате весьма суровом, в отдалении от русских, 
в кругу людей … которые не подлежат прямому ведению гражданской власти, образу-
ют как бы отдельную республику. Ибо чукчи на своей земле как бы независимы и не су-
дятся ни за какие злодеяния … и живущий там или путешествующий в Чукотской земле 
как бы обрекается на лишение покровительства отечественных законов, которые между 
чукчами не имеют никакого значения и силы» [Учреждение Чукотской…, 1910: 46–47].

Деятельность миссионеров проходила в трудных условиях: зимой — суровые мо-
розы, летом — гнус, весной и осенью — разливы рек. Кочевья чукотских родов изме-
нялись, отправившись в путь, миссионер не был уверен, что встретит «пасомых». Свт. 
Иннокентий (Вениаминов)4, более сорока лет миссионерствовавший на Алеутских, 
Командорских и Курильских островах, Аляске, Камчатке, Чукотке, Дальнем Востоке 
и в Якутии, после направления Якутск двух священников из Тверской епархии, писал 
в Якутское духовное правление в 1856 г.: «…предложить им, не согласиться ли кто‑ни-
будь апостольствовать на Чауне, и если кому‑нибудь из них Господь изложит желание, 
то отправляйте его с Богом и не упускайте случая» [С. П., 1910: 274].

В номерах Ведомостей публиковались сведения из путевых дневников миссионе-
ров: «…не встречая уже более на пути людей, с этого времени стала наставать наша го-
лодовка, наряду с собаками, начавшаяся с 18 декабря и продолжавшаяся 18 дней… до-
коле ещё могли двигаться голодные собаки, поддерживаемые тем, что кормили их рас-
паренными оленьими кожами, … а сами питались… наскобленными с лиственнично-
го дерева внутренней кожей…, затем ели ремни от нарт, накрошенные и распаренные 
в воде,… ели сухие нитки из оленьих жил» [Чукотская миссия…, 1900: 246–250, 265–
266]. Показательно, опубликованное письмо чукотского миссионера И. Неверова, бо-
лее полугода добиравшегося до места своего служения [Добротворский, 1908: 332–336]. 
Первый архиерей Якутской епархии владыка Дионисий (Хитров), посетивший миссию 
в 1868–1869 гг., указывал на труднодоступность чукотских родов [Поездка Преосвя-
щенного…, 1909: 355–359; 1910: 25–29]. Не произошло изменений и спустя полстоле-
тия, и в 1914 г. миссионер Эломбальского стана иеромонах Феодосий (Яськов) писал: 
«Целый день едем по безлюдному океану, а ночевать останавливаемся на берегу под от-
крытым небом … Спим не раздеваясь, в той же самой холодной, отсыревшей одежде, 

4	 Иннокентий (Вениаминов, Попов Иван Евсеевич) (1797–1879), митрополит Московский и Коло-
менский, член Синода, почетный член Императорского Русского географического общества, миссио-
нер, ученый-лингвист и этнолог, прославлен Русской православной церковью и Православной цер-
ковью в Америке в лике святителя — апостола Сибири и Америки.



217Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

в которой ехали днем. Но какой может быть тут сон, когда трескучий мороз, как гово-
рится, пронизывает тебя насквозь, до костей?». Иеромонах отмечал, что «поездки со-
пряжены с большими опасностями, требуют больших расходов и очень много време-
ни. Он утверждал, что призвание миссионера в деле насаждения, развития и укрепле-
ния семян веры Христовой среди сидящих во тьме, должно бы перебороть все эти ли-
шения и трудности» [Феодосий, 1914: 326, 330].

Особую известность получил чукотский миссионер А. И. Аргентов5, по инициати-
ве которого началось строительство Чаунского храма во имя свт. Николая Мирликий-
ского на берегу Ледовитого океана. Известны факты крещения о. Андреем шаманов. 
В 1850–1852 гг. Аргентов провел первую перепись чукчей Чаунского края (355 семейств 
с указанием возраста, рода и названия урочища). Помимо служения, миссионер зани-
мался научной деятельностью: его заметка «Новые сведения о чукчах» была опублико-
вана в Вестнике Императорского Русского географического общества (ИРГО) (1852); 
дневник миссионера Аргентова с сообщением о поездке к Шелатскому мысу заслуши-
вался на общих собраниях ИРГО в Санкт-Петербурге и Иркутске. Миссионер был из-
бран членом-сотрудником Сибирского отделения ИРГО (СОИРГО). Труды чукотско-
го миссионера также публиковались в «Записках СОИРГО», журнале Министерства 
внутренних дел, иркутской газете «Амур» и др. [Аргентов, 1857. Кн. 3, отд. 3; 1857. Кн. 
4, отд. 1; 1860. Ч. 42. № 6; 1879. Т. 15. № 6]. В очерке «О полярной Северной земле …» 
он приводит «рассказ старого чукчи о большой земле к северу и предание о заблудив-
шемся купце, попавшем в скит, населенный русскими людьми, свидетельство якутско-
го мещанина Санникова об увиденной в 1809 г. могиле с православным крестом, а так-
же сведения сотника И. Кобелева о живущих в Америке (на Аляске) русскоязычных бо-
родатых людях». В «Приложении к Иркутским епархиальным ведомостям» была опуб-
ликована заметка Аргентова «Таинственные брадатые люди», посвященная поиску Се-
верной земли (земли Санникова) [Православные духовные…, 2022: 37–44].

Отец Андрей изучил чукотский язык, что позволило ему отказаться от услуг пере-
водчика и составить «Словарь-разговорник чукотского языка с приложением описа-
ния его фонетических особенностей» за что он был удостоен в 1879 г. серебряной ме-
дали СОИРГО. «Якутские епархиальные ведомости» сообщали: «бывшему чаунскому 
миссионеру священнику Андрею Аргентову по вниманию и отлично усердной службе 
в Сибири и притом на самом глубоком севере в Чукотской земле, где он пользовался 
ограниченным содержанием, а также в уважении того, что с увольнением его родину, 
миссионерская служба его не может быть вознаграждена пенсией… назначено едино-
временно 1500 рублей» [Учреждение Чукотской… 1910: 98].

В путевом дневнике миссионера П. Суворова, продолжившего дело Аргентова, со-
общается что, он «совершив оглашение 70 чаунских чукоч … не стал их окрещивать … 
всю ночь они прошаманили, призывая особенным диким пением и игрой на бубнах 
злого духа, который наказал бы русского Бога». Вместе с тем в отчете обер-прокуро-

5	 Аргентов Андрей Иванович (1816–1896), в 1842–1858 гг. служил в Якутской области в Нижне-Ко-
лымской Спасской, Чаунской Николаевской и Олекминской Спасской церквях, член-сотрудник СО-
ИРГО, с 1854 г. действительный член Комиссии по акклиматизации животных и растений Московско-
го Императорского общества сельского хозяйства (1860), краевед, этнограф, лингвист, мемуарист.



218 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ра Св. Синода за 1859 г. отмечалось, что Суворов заслужил уважение и любовь чукчей 
и «умел расположить их к внимательному слушанию Слова Божьего» [С. П., 1910: 274]. 
Также Суворов обращался с предложениями к епархиальному начальству «о лучшем 
устройстве» миссии, считая необходимым увеличение жалования и предлагая расчет 
(смету) проживания семейного священника … всего 2578 руб. 38 к., против получаемо-
го содержания (1114 р. 40 коп.) более на 1436 р. 98 к.» [С. П., 1910: 290].

В 1870 г. в Москве было образовано Православное миссионерское общество 
(ПМО)6, уставной целью которого было определено содействие православным мис-
сиям Сибири, Европейской России и за рубежом. В том же году был создан Якутский 
епархиальный комитет ПМО. В Ведомостях публиковались ежегодные отчеты Якут-
ского комитета. Так, в отчете за 1911 г. сообщалось, что главной заботой комитета «яв-
ляется обращение к свету Христовой веры через о. о. (отцов. — И. Ю.) миссионеров 
блуждающих во тьме языческой» [Отчет ЯК ПМО, 1912: 101–107]. На собранные ко-
митетом средства чукотские миссионеры снабжались иконами и крестиками, получа-
ли пособие (250 р./г.).

Несмотря на трудности служения миссионеры, по мере возможностей, занимались 
научно-просветительской деятельностью. Миссионер Сен-Кельского стана о. Сини-
цын в 1911 г. по поручению Якутского губернатора совершил поездку к мысу Боль-
шой Баранов для раскопок мамонта, обнаружил череп и кости, а также «за отозванием 
фельдшера принял аптеку и больных» [Отчет ЯК ПМО, 1912: 106]. В 1911 г. чукотски-
ми миссионерами было посещено 19 чукотских стойбищ и 73 яранги (чума), 8 тунгус-
ских стойбищ и 32 урасы (из них 3 стойбища дважды) «окрещено 61 чукч, повенчано 
17 браков, исповедано и приобщено к св. таинствам 137 чукч, 184‑м сделана прививка 
от оспы и совершено 214 богослужений… сделано всего 2100 верст, из них по морской 
тундре 350 верст… С ноября по 15 декабря оказано бесплатной медицинской помощи 
населению Нижне-Колымского участка 44 человекам, принято 210 человек» [Отчет ЯК 
ПМО, 1912: 106]. Данная публикация свидетельствует о многообразии деятельности 
миссионеров, которые лечили, учили, разбирали споры и многое другое.

В переписке областного губернатора В. П. де Витте7 и епископа Дионисия (Хитрова) 
при обсуждении вопроса о составлении «инструкции для управления чукотским наро-
дом» упомянуто о предложении колымского исправника Иващенко о необходимости 
введения должности письмоводителя для чукотского эрема А. Авраургина (с жалова-
нием), вызвавшее возражение миссионера П. Суворова. Чукотский миссионер считал, 
что более важным является назначение «кочевого учителя, который обучал бы… грамоте 
под руководством опытного миссионера», подчеркивая «это было бы полезнее и для чук-
чей и для правительства». Отец Петр предлагал возложить обязанности учителей на пса-
ломщиков миссии как владеющих чукотским языком или изучающим его. Епископ Дио-
нисий отвечал, что данный вопрос рассматривался ранее, он получал сведения от мис-

6	 Православное миссионерское общество действовало в Санкт-Петербурге в 1865–1869 гг. Уставной 
целью являлось содействие православным миссиям в деле обращения в православную веру. В ян-
варе 1870 г. в Москве состоялось открытие Православного миссионерского общества под предсе-
дательством свт. Иннокентия (Вениаминова). 

7	 Де Витте Виктор Павлович (1832–1882), в 1869–1876 гг. — губернатор Якутской области.



219Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

сионеров, что «чукчи поручают своим детям выпас оленьих стадов и не желают отдавать 
их для обучения», но в случае, «если чукчи не будут противиться введению у них грамот-
ности, — писал владыка, — то, я уверен, у миссионеров Неверова и Дионисия с преиз-
бытком хватит усердия и умения к этому святому делу» [Парышев, 1913: 209–210].

Епископ указывал, что на основании ходатайств Якутского комитета ПМО штат 
миссии был расширен, назначены три псаломщика (без жалования), просил сообщить 
генерал-губернатору Восточной Сибири «о плачевном состоянии миссии со стороны 
материальной». В ответных посланиях губернатор сообщал: «…по заключению хозяй-
ственного управления Св. Синод назначает двум миссионерам с псаломщиками и пе-
реводчиками 2666 руб., на счет имеющейся в распоряжении Св. Синода суммы на рас-
пространение православия между язычниками. Третий миссионер, если в нём действи-
тельно имеется надобность, может быть определен лишь на средства Миссионерского 
общества, если оно изъявит на это согласие» [Парышев, 1913: 212–213]. В итоге вопрос 
обучения чукотских детей был решен и в отчете Якутского отдела ПМО за 1913 г. сооб-
щалось, что в школе при Сень-Кельском стане миссии обучалось 7 мальчиков «при пол-
ном содержании и одежде» [Отчет ЯК ПМО, 1913: 286–296].

Повседневность миссии
В статье под авторством Ч-о повествуется об обычае больных и пожилых чукчей 

лишать себя жизни и полемике по данному вопросу. Протоирей П. Суворов, считал, 
что христианство нивелировало подобную практику, искоренив языческие обычаи, 
тогда как автор очерка не соглашался с данным утверждением: «что касается чукчей, 
даже обращенных в христианство, то у них большей частью обычаи языческие, — если 
только не вся жизнь языческая» [Ч-о, 1889: 93]. Основанием подобного ухода из жиз-
ни являлась вера в загробную жизнь и желание встречи с родственниками, посколь-
ко по чукотским поверьям души умерших родных являлись покровителями семей жи-
вущих и во время эпидемий и проблемных ситуаций чукчи, «чтобы задобрить умер-
ших», приносили в жертву свои жизни.

Интересен описанный на страницах газеты процесс подготовки к обряду убийства. 
Решивший добровольно уйти из жизни сообщал об этом родственникам, соседям и зна-
комым, которые должны были переубедить его, что могло как возыметь действие, так 
и быть напрасным. В последнем случае начинались неспешные приготовления к уходу 
(10–15 дней), состоящие в беседах, пошиве из оленьих шкур белой одежды, изготовле-
нии новых саней и оленьей упряжи для путешествия в иной мир; готовились обильные 
обеды и «все это проводилось неторопливо, обстоятельно и было похоже на брачное 
пиршество» [Ч-о, 1889: 105]. Орудие убийства могло быть различным в зависимости 
от пожелания уходящего (копье, нож, ремень и др.). Автор статьи отмечал, что и акт 
умерщвления «совершается степенно, с сохранением хладнокровия и спокойствия — 
качеств, годных при более приличных подвигах» [Ч-о, 1889: 107]. В назначенный день 
собирался весь род и начинались проводы к «родным душам». После совершения ри-
туала тело перевозилось в заранее подготовленное место, олени закалывались, одежда 
покойного разрезалась и, связав руки и ноги, тело сжигалось на костре, а участвовав-
шие в погребальном обряде обращались к нему с мольбами, которые он должен был 
донести до душ умерших родных.



220 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ч-о отмечал, что данный обычай соблюдается чукчами, свидетелем чего он неод-
нократно являлся, но вместе с тем считал, что вера в переселение в загробную жизнь 
с помощью самоубийства (убийства) представляет возможности для нравственной ра-
боты миссионеров.

Наряду с этим в 1897 г. впервые в истории христианизации Чукотки в соборе Сред-
не-Колымска состоялось отпевание чукотского тоёна Афанасия Амвраургина. Род-
ственники тоёна, согласившись на отпевание по христианскому обычаю, сначала от-
казывались от погребения в соборной ограде, мотивируя это отсутствием «лучшего 
оленя и лучших санок, которые необходимы по их обычаю». Затем, после беседы о за-
гробной жизни и пользе молитв об умерших, они дали согласие. В день похорон Сред-
не-Колымский Покровский собор был «убран по‑праздничному … и всё соборное ду-
ховенство в светлых праздничных облачениях, в преднесении запрестольного Св. Кре-
ста, вышли навстречу с пением «Святой Боже…, вслед за духовенством шло местное 
чиновничество в полной парадной форме. Народу было столь много, что собор не мог 
вместить всех; тут по случаю местной ярмарки были и русские, и якуты, и чукчи, и ла-
муты, и тунгусы, и югагиры». В газетной заметке сообщалось, что Амвраургин был 
крещен, «всегда наставлял своих детей жить добродетельно и молиться Богу», а чук-
чи в день его погребения «проходя мимо собора, останавливались и подолгу молились 
против собора, чего раньше никогда не делали». В заключительной части публикации 
отмечено, что «миссия хотя и медленно, но делает своё дело … и чукчи решились даже 
на такое дело, как отставление праха любимого тоёна у русских и ещё в придачу выра-
жают религиозный восторг и желание умереть и быть похороненными возле церкви, 
чего в прежнем состоянии нетокмо не могли бы сделать, но и предложившему подоб-
ное показали бы нож» [Порохоны…, 1898: 244–247].

Заключение
Обращение к материалам епархиальной газеты одной из отдаленных имперских 

окраин предоставило необходимые и достаточные сведения для формирования мне-
ния о деятельности Русской православной церкви на Чукотском полуострове во вто-
рой половине XIX — начале ХХ в. Объективные и субъективные факторы условий про-
живания и ментальности чукотского этноса вызвали необходимость учреждения пра-
вославной духовной миссии, сотрудники которой выполняли широкий спектр задач 
(христианизация, научная и учебно-просветительская деятельность, медицинское об-
служивание). Обязанностью миссионеров являлись долговременные поездки в суро-
вых климатических условиях в безлюдных местностях при изменяющихся местах ко-
чевий. Наряду с этим представители духовного сословия стали первыми исследовате-
лями, предоставившими науке богатый этнографический материал, в том числе све-
дения о местах проживания и жизнедеятельности чукотского этноса, изучившими его 
культуру, обычаи и язык.

Публикации в газете «Якутские епархиальные ведомости» свидетельствуют о по-
движническом служении чукотских миссионеров, доносят их имена и дают исследо-
вательские возможности реконструкции нарратива повседневности жителей северо-
восточной окраины империи второй половины XIX — начала ХХ в. Газетные материа-
лы позволяют составить мнение о деятельности Якутского епархиального комитета 



221Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Православного миссионерского общества, прояснить дискурс церковно-администра-
тивной принадлежности Чукотской миссии в начале ХХ столетия. Обращение к мате-
риалам газеты «Якутские епархиальные ведомости» подтверждает мнение о востре-
бованности мультиаспектного потенциала периодики Русской православной церкви.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Аргентов А. И. Извлечение из путевых записок. Прибрежье Ледовитого моря // Жур-

нал Министерства внутренних дел. 1860. № 6. С. 18–22.
Аргентов А. И. Нижнеколымский край // Известия ВСОИРГО. Иркутск, 1879. Т. 15, 

№. 6. С. 433–451.
Аргентов А. И. О полярной Северной земле (из путевых записок) // Амур. 1861. 

№ 67–68.
Аргентов А. И. Путевые записки священника миссионера А. Аргентова в приполяр-

ной местности // Записки СО ИРГО. 1857. Кн. 4. Отд. 1. С. 1–59.
Аргентов А. И. Статистические сведения о прихожанах Спасской церкви в Нижне-

колымске // Записки СО ИРГО. 1857. Кн. 3. Отд. 3. С. 19–21.
Богораз В. Г. Чукчи. Ч. 2. Религия. Л. : Изд-во Ин-та народов Севера, 1934. 195 с.
Винокуров З. Г. (протоиер.) Краткие сведения о чукчах и Чукотской миссии // Якут-

ские епархиальные ведомости. 1890. № 5. С. 74–75.
Всеподданнейший отчет обер-прокурора Святейшего Синода по ведомству право-

славного исповедания за 1888 и 1889 гг. СПб., 1891. 215 с.
Гуляева Е. П. Издательская деятельность Русской православной миссии в Якутии 

(1812–1916 гг.) // Якутский архив. 2002. № 4. С. 81–94.
Добротворский С. (протоир.) Затруднительное положение Чукотского миссионе-

ра // Якутские епархиальные ведомости. 1908. № 21. С. 332–336.
Зуев А. С. Присоединение Чукотки к России (вторая половина XVII–XVIII век). Но-

восибирск : Изд-во СО РАН, 2009. 444 с.
Иванов В. Н. Россия и Якутия: цивилизационное взаимодействие (XVII — начало 

ХХ века) // Северо-Восток Сибири в контексте российской истории XVII–ХХ вв. : ма-
териалы Всерос. науч. конф. Якутск : Продизайн, 2012. С. 31–40.

Летенков Э. В. Губернские, областные, войсковые, епархиальные ведомости. 1838–
1917. СПб. : Изд-во С.‑Петерб. ун-та, 2005. 146 с.

Национальный архив Республики Саха (Якутия) (НА РС (Я). Ф. 228‑и. Оп. 1. Д. 541.
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 2. Д. 2.
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 2. Д. 27,
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 9. Д. 1
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 9. Д. 11.
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 9. Д. 19.
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 9. Д. 26.
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 9. Д. 30.
НА РС (Я). Ф. 226‑и. Оп. 9. Д. 51.
Нетужилов К. Е. Церковная периодическая печать в России XIX столетия. СПб. : 

Изд-во СПбГУ, 2008. 268 с.



222 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Нефедкин А. К. Военное дело чукчей (середина XVII — начало ХХ в). СПб. : Петер-
бургское востоковедение, 2003. 352 с.

Олейников Н. Е. Библиографический указатель статей, напечатанных в Якутских 
епархиальных ведомостях за два десятилетия их издания (1897–1907). Якутск : Якут. 
обл. типог-я, 1915. 40 с.

От редакции // Якутские епархиальные ведомости. 1887. № 1. С. 8.
Отчет Якутского комитета Православного миссионерского общества за 1911 г. // 

Якутские епархиальные ведомости. 1912. № 10. С. 101–107.
Отчет Якутского комитета Православного миссионерского общества за 1913 г. // 

Якутские епархиальные ведомости. 1913. № 15. С. 286–296.
Парышев С. Е. К истории Чукотской миссии // Якутские епархиальные ведомости. 

1913. № 11. С. 208–214.
Поездка преосвященного Дионисия, епископа Якутского в Чукотскую миссию 

в 1868–1869 гг. // Якутские епархиальные ведомости. 1909. № 23. С. 355–359.
Поездка преосвященного Дионисия, епископа Якутского в Чукотскую миссию 

в 1868–1869 гг. // Якутские епархиальные ведомости. 1910. № 1. С. 25–29.
Поездка преосвященного Дионисия, епископа Якутского в Чукотскую миссию 

в 1868–1869 гг. // Якутские епархиальные ведомости. 1910. № 2. С. 25–29.
Попов Г. А. Сочинения. Якутск: ИГИ и ПМНС СО РАН, 2013. Т. 1. 282 с.
Похороны чукотского тоёна при Средне-Колымском соборе // Якутские епархиаль-

ные ведомости. 1898. № 16. С. 243–247.
Православные духовные писатели Восточной Сибири XVIII — начала XX века : био-

библиографический словарь. Иркутск : ИОГУНБ, 2022. 438 с.
Российский государственный исторический архив (РГИА) Ф. 726. Оп. 1414. Д. 290.
С. П. Архивные сведения о Чукотской миссии за 1858–1868 гг. // Якутские епархи-

альные ведомости. 1910. № 14. С. 274.
Систематический указатель статей помещенных в неофициальной части Якутских 

епархиальных ведомостей за первое десятилетие (1887–1897 гг.) / сост. П. П. Явловский. 
Сергиев Посад: 2‑я тип. А. И. Снегиревой, 1898. 89 с.

Стуков Ф. А. (протоир.) По поводу построения новых церквей в Якутской области // 
Якутские епархиальные ведомости. 1894. № 13. С. 197–202.

Учреждение Чукотской миссии и образование Чаунского прихода // Якутские епар-
хиальные ведомости. 1910. № 5. С. 98.

Феодосий (Яськов) (иеромон.) Поездка миссионера Эломбальского стана на Шелах-
ский мыс, совершенная с 10 января по 6 марта 1914 г. // Якутские епархиальные ведо-
мости. 1914. № 17. С. 325–330.

Ч-о. Трагическая смерть чукчи-фанатика // Якутские епархиальные ведомости. 1889. 
№ 6. С. 93.

Чукотская миссия Якутской епархии, ея личный состав и деятельность в 1899 г. // 
Якутские епархиальные ведомости. 1900. № 18. С. 246–250.

Чукотская миссия Якутской епархии, ея личный состав и деятельность в 1899 г. // 
Якутские епархиальные ведомости. 1900. № 19. С. 265–267.

Чукотская миссия Якутской епархии, ея личный состав и деятельность в 1899 г. // 
Якутские епархиальные ведомости. 1900. № 20. С. 273–274.



223Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Элерт А. Х. Миллер о взаимоотношениях между русскими и аборигенами народами 
Сибири // Региональные процессы в Сибири в контексте российской и мировой исто-
рии: тезисы докладов и сообщений Всеросийской науч. конф. Новосибирск : Ин-т ис-
тории СО РАН, 1998. С. 33–36.

Юрганова И. И. К вопросу о передаче Чукотской миссии // Сборник трудов Якут-
ской духовной семинарии. 2022. № 15–16. С. 45–51.

Юрганова И. И. Культурный трансфер православия на окраины империи: газе-
та «Якутские епархиальные ведомости» (1887–1917 гг.) // Народы и религии Евразии. 
2021. Т. 26, № 4. С. 118–130.

Юрганова И. И. Миссионерская деятельность Русской православной церкви на Чу-
котке (XVII — нач. ХХ вв.) // Вестник Волгоградского государственного университета. 
Серия: История. Регионоведение. Международные отношения. 2015. № 2 (32). С. 60–70.

Якимов О. Д. Очерки истории печати Якутии. От формирования предпосылок 
для возникновения печати до февраля 1917 г. М. : Гендальф, 1998. 172 с.

Якимов О. Д. Печать национальных окраин Сибири и Дальнего Востока. Новоси-
бирск : Наука, 2000. 120 с.

RERFERENCES
Argentov A. I. Izvlechenie iz putevyh zapisok. Pribrezh'e Ledovitogo morja [Extract from 

travel notes. The coast of the Arctic Sea]. Zhurnal Ministerstva vnutrennikh del [Journal of the 
Ministry of Internal Affairs]. 1860, no. 6. P. 18–22 (in Russian).

Argentov A. I. Nizhnekolymskii krai [Nizhnekolymsky region]. Izvestiia VSOIRGO 
[Izvestia VSOIRGO.]. Irkutsk, 1879, vol. 15, no. 6. P. 433–451 (in Russian).

Argentov A. I. O poljarnoi Severnoi zemle (iz putevykh zapisok) [About the polar Northern 
Land (from travel notes). Amur [Amur]. 1861, no. 67–68 (in Russian).

Argentov A. I. Putevye zapiski svjashhennika missionera A. Argentova v pripoljarnoj 
mestnosti [Travel notes of the missionary priest A. Argentov in the circumpolar area]. Zapiski 
SO IRGO [Notes from the IRGO]. 1857, book 4, dep. 1. P. 1–59 (in Russian).

Argentov A. I. Statisticheskie svedenija o prihozhanah Spasskoj cerkvi v Nizhnekolymske 
[Statistical information about the parishioners of the Church of the Savior in Nizhnekolymsk]. 
Zapiski SO IRGO [Notes from the IRGO]. 1857, bok. 3, dep. 3. P. 19–21 (in Russian).

Bogoraz V. G. Chukchi. Ch. 2. Religija. [Chukchi. Part 2. Religion]. Leningrad, In-ta narodov 
Severa Publ., 1934, 195 p. (in Russian).

Ch-O. Tragicheskaya smert' chukchi-fanatika [The tragic death of a Chukchi fanatic]. 
Yakutskie eparkhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette] 1889, no. 6. P. 93 (in Russian).

Chukotskaya missiya Yakutskoi eparhii, eya lichnyi sostav i deyatel'nost' v 1899 g. [The 
Chukchi mission of the Yakut Diocese, its personnel and activities in 1899.]. Yakutskie 
eparkhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1900, no. 18.

Chukotskaya missiya Yakutskoi eparhii, eya lichnyi sostav i deyatel'nost' v 1899 g. [The 
Chukchi mission of the Yakut Diocese, its personnel and activities in 1899.]. Yakutskie 
eparkhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1900. P. 246–250 (in Russian).

Chukotskaya missiya Yakutskoi eparhii, eya lichnyi sostav i deyatel'nost' v 1899 g. [The 
Chukchi mission of the Yakut Diocese, its personnel and activities in 1899.]. Yakutskie 
eparkhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1900, no. 19. P. 265–267 (in Russian).



224 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Chukotskaya missiya Yakutskoi eparhii, eya lichnyi sostav i deyatel'nost' v 1899 g. [The 
Chukchi mission of the Yakut Diocese, its personnel and activities in 1899.]. Yakutskie 
eparkhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1900, no. 20. P. 273–274 (in Russian).

Dobrotvorskij S. (protoir). Zatrudnitel'noe polozhenie Chukotskogo missionera [The 
predicament of the Chukchi missionary]. Jakutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan 
Gazette]. 1908, no. 21. P. 332–336 (in Russian).

Elert A. H. Miller o vzaimootnosheniyakh mezhdu russkimi i aborigenami narodami Sibiri 
[Miller on the relationship between the Russians and the aborigines of the peoples of Siberia]. 
Regional'nye processy v Sibiri v kontekste rossiiskoi i mirovoi istorii [Regional processes in 
Siberia in the context of Russian and world history]. Novosibirsk: In-t istorii SO RAN Publ., 
1998. P. 33–36 (in Russian).

Feodosii (Yas'kov) (ieromon). Poezdka missionera Yelombal'skogo stana na Shelahskii mys, 
sovershennaja s 10 janvarya po 6 marta 1914 g. [The trip of the missionary of the Elombal 
camp to the Shelakh Cape, made from January 10 to March 6, 1914]. Yakutskie eparkhial'nye 
vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1914, no. 17. P. 325–330 (in Russian).

Gulyaeva E. P. Izdatel'skaya dejatel'nost' russkoi pravoslavnoi missii v Yakutii. (1812–1916 
gg.) [Publishing activities of the Russian Orthodox Mission in Yakutia. (1812–1916)]. Yakutskii 
arkhiv [Yakut Archive]. 2002, no. 4. P. 81–94 (in Russian).

Ivanov V. N. Rossiya i Yakutija: tcivilizatcionnoe vzaimodeistvie Rossiya i Yakutiya: 
tcivilizatcionnoe vzaimodeistvie (XVII — nachalo XX veka) [Russia and Yakutia: civilizational 
interaction Russia and Yakutia: civilizational interaction (XVII — early XX century)]. Severo-
Vostok Sibiri v kontekste rossiiskoi istorii XVII–XX vv.: mat. vseros. nauch. konf. [The Northeast 
of Siberia in the context of Russian history of the XVII–XX centuries: mat. all-Russian scientific 
conference]. Yakutsk, Prodizain Publ., 2012. P. 31–40 (in Russian).

Letenkov Ye. V. Gubernskie, oblastnye, voiskovye, eparhial'nye vedomosti. 1838–1917 
[Provincial, regional, military, diocesan gazettes. 1838–1917]. Saint Petersburg, S.‑Peterb. GU 
Publ., 2005, 146 p. (in Russian).

NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 2. File 2 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 2. File 27 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 9. File 1 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 9. File 11 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 9. File 19 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 9. File 26 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 9. File 30 (in Russian).
NA RS (Ya). Fund 226‑i. Inventory 9. File 51 (in Russian).
Nacional'nyi arhiv Respubliki Saha (Yakutija) (NA RS (Ja) [The National Archive of the 

Republic of Sakha (Yakutia) (IN Russian)] (in Russian).
Natsional'nyi arkhiv Respubliki Sakha (Yakutiia) (NA RS (Ya) [The National Archive  

of the Republic of Sakha (Yakutia)]. Fund 228‑i. Inventory 1. File 541 (in Russian).
Nefedkin A. K. Voennoe delo chukchei (seredina XVII-nachalo XX v.) [Military affairs  

of the Chukchi (mid-XVII-early XX centuries)]. Saint Petersburg, Peterburgskoe vostokovedenie 
Publ., 2003, 352 p. (in Russian).



225Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 210–226.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Netuzhilov K. E. Tcerkovnaya periodicheskaya pechat' v Rossii XIX stoletiya [The Church 
periodical press in Russia of the XIX century]. Saint Petersburg, SPbGU Publ., 2008, 268 p. 
(in Russian).

Oleinikov  N. E.  Bibliograficheskii ukazatel' statei, napechatannykh v Yakutskikh 
Eparhial'nykh Vedomostiakh za dva desiatiletiya ikh izdaniya (1897–1907) [A bibliographic 
index of articles published in the Yakut Diocesan Gazette for two decades of their publication 
(1897–1907)]. Yakutsk, Jakut. obl. Publ., 1915, 40 p. (in Russian).

Ot redaktcii [From the editorial board]. Yakutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan 
Gazette]. 1887, no. 1. P. 8 (in Russian).

Otchet Yakutskogo Komiteta Pravoslavnogo missionerskogo obshhestva za 1911 g. [Report 
of the Yakut Committee of the Orthodox Missionary Society for 1911]. Yakutskie eparkhial'nye 
vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1912, no. 10. P. 101–107 (in Russian).

Otchet Yakutskogo Komiteta Pravoslavnogo missionerskogo obshhestva za 1913 g. [Report 
of the Yakut Committee of the Orthodox Missionary Society for 1913]. Yakutskie eparkhial'nye 
vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1913, no. 15. P. 286–296 (in Russian).

Paryshev S. E. K istorii Chukotskoi missii [Towards the History of the Chukchi Mission]. Ya-
kutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1913, no. 11. P. 208–214 (in Russian).

Poezdka Preosvyashhennogo Dionisiya, episkopa Yakutskogo v Chukotskuyu missiyu 
v 1868–1869 gg. [The trip of His Grace Dionysius, Bishop of Yakutsk to the Chukchi mission in 
1868–1869]. Yakutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1909, no. 23. P. 355–
359 (in Russian).

Poezdka Preosvyashhennogo Dionisiya, episkopa Yakutskogo v Chukotskuyu missiyu  
v 1868–1869 gg. [The trip of His Grace Dionysius, Bishop of Yakutsk to the Chukchi mission 
in 1868–1869]. Yakutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1910, no. 1. P. 25–
29 (in Russian).

Poezdka Preosvyashhennogo Dionisiya, episkopa Yakutskogo v Chukotskuyu missiyu  
v 1868–1869 gg. [The trip of His Grace Dionysius, Bishop of Yakutsk to the Chukchi mission 
in 1868–1869]. Yakutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1910, no. 2. Р. 25–
29 (in Russian).

Pohorony chukotskogo toyona pri Sredne-Kolymskom sobore [Funeral of the Chukchi 
order at the Sredne-Kolyma Cathedral]. Yakutskie eparhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan 
Gazette]. 1898, no. 16. P. 243–247 (in Russian).

Popov G. A. Sochineniya. [Works]. Jakutsk: IGI i PMNS SO RAN Publ., 2013, vol. 1, 282 p. 
(in Russian).

Pravoslavnye duhovnye pisateli Vostochnoi Sibiri XVIII  — nachala X X veka: 
biobibliograficheskii slovar' [Orthodox spiritual writers of Eastern Siberia of the XVIII — 
early XX century: a biobibliographical dictionary]. Irkutsk: IOGUNB Publ., 2022, 438 p. 
(in Russian)

Rossiiskii gosudarstvennyi istoricheskii arkhiv (RGIA) [The Russian State Historical 
Archive (RGIA)]. Fund 726. Inventory 1414. File 290 (in Russian).

S. P. Arkhivnye svedeniya o Chukotskoi missii za 1858–1868 gg. [Archival information 
about the Chukchi Mission in 1858–1868]. Yakutskie eparkhial'nye vedomosti [Yakut Diocesan 
Gazette]. 1910, no. 14. Р. 274 (in Russian).



226 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 210–226.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Sistematicheskii ukazatel' statei pomeshhennykh v neoficial'noi chasti Yakutskih 
eparkhial'nykh vedomostei za pervoe desyatiletie (1887–1897 gg.) [A systematic index 
of articles placed in the unofficial part of the Yakut diocesan gazette for the first decade (1887–
1897)]. P. P. Yavlovskii (comp.). Sergiev Posad: A. I. Snegirevoi 2 Publ, 1898, 89 p. (in Russian).

Stukov F. A. (protoir). Po povodu postroeniya novykh tcerkvei v Yakutskoi oblasti [About 
the construction of new churches in the Yakut region]. Yakutskie eparkhial'nye vedomosti 
[Yakut Diocesan Gazette]. 1894, no. 13. P. 197–202 (in Russian).

Uchrezhdenie Chukotskoi missii i obrazovanie Chaunskogo prikhoda [Establishment 
of the Chukchi Mission and formation of the Chaunsky parish]. Yakutskie eparkhial'nye 
vedomosti [Yakut Diocesan Gazette]. 1910, no. 5. P. 98 (in Russian).

Vinokurov Z. G. (protoier.) Kratkie svedeniia o chukchakh i Chukotskoi missii [Brief 
information about the Chukchi and the Chukchi Mission]. Yakutskie eparkhial'nye vedomosti 
[Yakut Diocesan Gazette]. 1890, no. 5. P. 74–75 (in Russian)

Vsepoddanneishii otchet ober-prokurora Svyateishego Sinoda po vedomstvu pravoslavnogo 
ispovedaniia za 1888 i 1889 gg. [The most comprehensive report of the Chief Prosecutor 
of the Holy Synod on the Department of the Orthodox Confession for 1888 and 1889.] Saint-
Petersburg, 1891, 215 p. (in Russian).

Yakimov O. D. Ocherki istorii pechati Yakutii. Ot formirovaniya predposylok dlya 
vozniknoveniya pechati do fevralya 1917 g. [Essays on the history of the press of Yakutia. 
From the formation of the prerequisites for the emergence of the press until February 1917]. 
Moskow, Gendal'f Publ., 1998, 172 p. (in Russian).

Yakimov O. D. Pechat' nacional'nykh okrain Sibiri i Dal'nego Vostoka [The seal of the 
national outskirts of Siberia and the Far East]. Novosibirsk, Nauka Publ., 2000, 120 p. 
(in Russian).

Yurganova I. I. K voprosu o peredache Chukotskoi missii [On the issue of the transfer of the 
Chukchi mission]. Sbornik trudov Yakutskoi duhovnoi seminarii [Proceedings of the Yakut 
Theological Seminary]. 2022, no. 15–16. P. 45–51 (in Russian).

Yurganova I. I. Kul'turnyj transfer pravoslaviya na okrainy imperii: gazeta “Yakutskie 
eparkhial”nye vedomosti” (1887–1917 gg.) [Cultural transfer of Orthodoxy to the outskirts 
of the Empire: the Yakut Diocesan Gazette (1887–1917)]. Narody i religii Evrazii. [Nations 
and Religions of Eurasia]. 2021, vol. 26, no. 4. P. 118–130 (in Russian).

Yurganova I. I. Missionerskaya dejatel'nost' Russkoi pravoslavnoi tcerkvi na Chukotke 
(XVII — nach. XX vv.) [Missionary activity of the Russian Orthodox Church in Chukotka 
(XVII — beginning XX century)]. Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo universiteta. 
Seriya. Istoriya. Regionovedenie. Mezhd. otnosheniya [Bulletin of the Volgograd State University. 
Series. History. Regional studies. Interd. relationships]. 2015, no. 2 (32). P. 60–70 (in Russian).

Zuev A. S. Prisoedinenie Chukotki k Rossii (vtoraya polovina XVII–XVIII vek) [The 
annexation of Chukotka to Russia (the second half of the XVII–XVIII century)]. Novosibirsk, 
SO RAN Publ., 2009, 444 p. (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 04.08.2024
Принята к публикации: 12.01.2025

Дата публикации: 31.03.2025



227Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 322 (571.1)
DOI 10.14258/nreur(2025)1–13

П. К. Дашковский, Е. А. Траудт

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

ПРАВОСЛАВНЫЕ ОБЩИНЫ БУРЯТСКОЙ 
АССР В УСЛОВИЯХ ИЗМЕНЕНИЯ СОВЕТСКОЙ 
ВЕРОИСПОВЕДНОЙ ПОЛИТИКИ ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ 
1980‑Х — НАЧАЛЕ 1990‑Х ГГ.

В данной работе на основе архивных материалов Государственного архива Респуб-
лики Бурятия и Государственного архива Российской Федерации предпринята попыт-
ка определить положение православных общин Бурятской АССР в период второй по-
ловины 1980‑х гг. В исследуемый исторический промежуток на территории Бурятской 
АССР действовали одно зарегистрированное религиозное объединение православных 
христиан — Вознесенская церковь в Улан-Удэ, а также община верующих в Кяхте. По-
мимо этого, имелись последователи старообрядчества, которые не проявляли актив-
ной религиозной деятельности.

В статье сделан акцент на анализе обрядовой и финансовой деятельности право-
славных религиозных объединений, действовавших в Бурятской АССР. Определено, 
что показатели финансово-хозяйственной деятельности начинают планомерно увели-
чиваться с 1988 г., что было связано с изменениями в области государственно-конфес-
сиональных отношений в период второй половины 1980‑х — начале 1990‑х гг. Сделан 
вывод, что вероисповедная политика по отношению к православным общинам в Бурят-
ской АССР, в целом, проводилась в русле общесоветских тенденций, однако имела не-
которые отличительные особенности, связанные со спецификой исследуемого региона.

Ключевые слова: православные община, Бурятская АССР, вероисповедная поли-
тика, государственно-конфессиональные отношения, «перестройка».

Для цитирования: 
Дашковский П. К., Траудт Е. А. Православные общины Бурятской АССР в условиях 
изменения советской вероисповедной политики во второй половине 1980‑х — нача-
ле 1990‑х гг. // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 1. С. 227–255. DOI 10.14258/
nreur(2025)1–13.



228 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

P. K. Dashkovskiy, E. A. Traudt

Altai State University, Barnaul (Russia)

ORTHODOX COMMUNITIES OF THE BURYAT ASSR IN THE 
CONTEXT OF CHANGES IN SOVIET RELIGIOUS POLICY  
IN THE SECOND HALF OF THE 1980S AND EARLY 1990S

This article utilizes archival materials from the State Archive of the Republic of Buryatia 
and the State Archive of the Russian Federation to analyze the status of Orthodox communities 
in the Buryat ASSR during the latter half of the 1980s. During this historical period, the Buryat 
ASSR was home to a single registered religious association of Orthodox Christians, namely the 
Ascension Church in Ulan-Ude, alongside a community of believers in Kyakhta. Additionally, 
there existed a non-active group of Old Believers.

The focus of the article is on the examination of the ceremonial and financial activities 
of Orthodox religious associations within the Buryat ASSR. It is observed that financial and 
economic activities began to experience systematic growth starting in 1988, a development 
linked to shifts in state-confessional relations during the late 1980s and early 1990s. The 
analysis concludes that the religious policy directed towards Orthodox communities in the 
Buryat ASSR generally aligned with broader Soviet trends, while also exhibiting unique 
characteristics pertinent to the specific context of the region.

Keywords: Orthodox community, Buryat ASSR, religious policy, state-confessional 
relations, “perestroika”

For citation: 
Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Orthodox communities of the Buryat ASSR in the context 
of changes in Soviet religious policy in the second half of the 1980s and early 1990s.  
Nations and Religions of Eurasia. 2025. Vol. 30. No. 1. P. 210–255 (in Russian) DOI 
10.14258/nreur(2025)1–13.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор, 
заведующий кафедрой регионоведения России, национальных и государственно-
конфессиональных отношений, заведующий лабораторией этнокультурных 
и религиоведческих исследований Института гуманитарных наук Алтайского 
государственного университета, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: 
dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://orcid.org/0002–4933–8809 
Траудт Егор Андреевич, лаборант-исследователь лаборатории этнокультурных 
и религиоведческих исследований Алтайского государственного университета, 
Барнаул (Россия). Адрес для контактов: traudt805ea@gmail.com; https://orcid.
org/0009–0004–8439–3151 
Dashkovskiy Peter Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, Professor, Head  
of the Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional 



229Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Relations, Head of the Laboratory of Ethnocultural and Religious Studies at the Institute 
of Humanities of Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: dashkovskiy@
fpn.asu.ru; https://orcid.org/0002–4933–8809 
Traudt Egor Andreevich, Laboratory researcher at the Laboratory of Ethnocultural 
and Religious Studies of Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: 
traudt805ea@gmail.com; https://orcid.org/0009–0004–8439–3151

Введение
Региону Бурятии на всем протяжении истории были присущи полиэтничность и по-

ликонфессиональность. Характерно, что преобладающими религиями для этнических 
бурят являлись буддизм и шаманизм, которые во многом сформировали социокультур-
ный облик данной территории [Батомункуева, 2022: 49]. Однако нельзя забывать о том, 
что православие, ведущее свою историю в Бурятии со второй четверти XVII в. [Сан-
жиева, 2011: 209], также внесло определенный вклад в создание неповторимого рели-
гиозного ландшафта1 данной местности. Подтверждением этому может служить тот 
факт, что по данным на конец 2023 г. из 259 зарегистрированных религиозных орга-
низаций Республики Бурятия 87 входят в состав Бурятской митрополии Русской пра-
вославной церкви (Московский патриархат), занимая по этому показателю лидирую-
щую позицию в регионе [Статистический ежегодник…, 2024: 186–187].

Необходимо отметить, что между религиозными общинами и государственной вла-
стью всегда существовал определенный тип взаимоотношений, которые были направ-
лены на поиск путей их конструктивного сосуществования. Эти отношения основы-
ваются на законодательном закреплении представления о месте религии и религиоз-
ных объединений в жизни общества, а также их функциях, сферах деятельности и нор-
мативных компетенциях посредством проведения вероисповедной (государственно-
конфессиональной) политики [Вероисповедная политика…, 2003: 9]. Под вероисповед-
ной политикой в данном случает понимается деятельность государственных институ-
тов, в котором вектор политического воздействия направлен на религиозную состав-
ляющую общественной жизни [Шахов, 2019: 30].

Во время существования Советского Союза проводимая государственно-конфес-
сиональная политика не была единой и однородной. Советская модель отношений ме-
жду верующими и властью являлась субстратом различных элементов, зависела от реа-
лизации конкретных политико-идеологических целей правящей коммунистической 
партии [Одинцов, 2010: 22].

В научном дискурсе сфера изучения вероисповедной политики, проводимой 
в СССР, стала формироваться относительно недавно. Как правило, это было связа-
но с конфиденциальной работой административных структур, регулировавших дея-
тельность религиозных объединений. Советское законодательство, регулирующее 

1	 В данном отношении под религиозным ландшафтом будет пониматься исторически изменяющаяся 
система взаимоотношений между обществом и религиозными общинами в определенном геогра-
фическом пространстве в контексте этнических, социально-экономических, культурных и политиче-
ских процессов [Религиозный ландшафт…, 2014: 10].



230 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

положение религиозных объединений, не было доступно для общего пользования. 
Уже после распада СССР и демократизации общественно-политической жизни уче-
ным оказались доступны многие архивные материалы, которые стали фундаментом 
для таких исследований.

Несмотря на это, положение православных общин в Бурятской АССР в период вто-
рой половины 1980‑х — начале 1990‑х гг. не получило должного освещения в научном 
дискурсе, хотя отдельные аспекты данной темы частично затрагивались другими ис-
следователями. Так, работы Г. С. Митыповой [2005, 2006], хотя и посвящены правосла-
вию в Бурятии, однако делают акцент на историческом аспекте существования и раз-
вития данной религиозной традиции в указанном регионе. Г. С. Митыпова подчерки-
вает, что православие стало важным культурообразующим фактором для всего Бурят-
ского региона. В указанных работах автора лишь косвенно затронута сфера реализа-
ции государственно-конфессиональной политики по отношению к православным об-
щинам Бурятии в период второй половины 1980‑х — начале 1990‑х гг.

Важный вклад в изучение православных общин Бурятской АССР в период «поздне-
го социализма» и «перестройки» был сделан И. С. Цыремпиловой [2014, 2017]. Опира-
ясь на архивные данные, исследовательница в своих работах представила общих обзор 
по религиозным процессам в регионе и очертила круг дальнейших изысканий в рус-
ле данной темы.

Отдельные аспекты данной темы также рассматривались авторами данной статьи 
в предшествующих публикациях [Дашковский, Траудт, 2024а; 2024б]. В перечисленных 
работах была дана общая характеристика положения всех религиозных объединений 
Бурятской АССР в условиях модернизационных процессов «перестройки», не заост-
ряя внимания на отдельных религиозных объединениях и их положении в русле про-
ведения новой вероисповедной политики.

Таким образом, положение православных общин Бурятии в период «перестройки» 
остается малоизученным аспектом в исследовании религиозного ландшафта данного 
региона ввиду отсутствия специальных работ по данной тематике. Изучению данной 
проблемы и посвящена данная статья.

В качестве методологии выступает системный подход, который активно использу-
ется при рассмотрении государственно-конфессиональных отношений, что нашло от-
ражение в разработках М. И. Одинцова, М. О. Шахова и других исследователей. В рам-
ках такого подхода государственно-конфессиональные отношения рассматриваются 
как совокупность исторически складывающихся и изменяющихся форм взаимосвязей 
и взаимоотношений, с одной стороны, институтов государства, а с другой — инсти-
туциональных образований самих конфессий [Шахов, 2019: 15]. Кроме того, текущая 
работа базируется на принципах историзма и системности, которые являются неотъ-
емлемой частью историко-религиоведческих изысканий.

Изменение советской вероисповедной политики во второй половине 1980‑х гг.
В 1985 г. Генеральным секретарем КПСС становится М. С. Горбачев. В начале сво-

его руководства страной он взял новый курс на либерализацию проводимой полити-
ки в СССР, локомотивами которой стали лозунги «ускорение» в экономике и «глас-
ность» в общественной сфере [Верт, 1990: 440], а сам период после январского пленума 



231Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ЦК КПСС (1987 г.) вошел в историю под названием «перестройка» [Материалы плену-
ма…, 1987]. Причины столь кардинальных преобразований лежат во многих тенденци-
ях политического и экономического развития, которые стали проявляться еще в пред-
шествующий период «развитого социализма» (1964–1985 гг.) [Величко, 2016: 4–9].

Важной частью социально-политического реформирования советского общества 
было взятие курса на построение в СССР «социалистического правового государства». 
По этой причине руководство страны намеривалось обеспечивать права и свободы со-
ветского человека, а также осуществлять ответственность государства перед гражда-
нином и гражданина перед государством [Вестов, 2009: 65].

Заметим, что полное обеспечение вышеуказанных норм было невозможно без изме-
нений в сфере осуществления вероисповедной политики, так как соблюдение принци-
па свободы совести является неотъемлемой частью правового государства. На момент 
начала «перестройки» регулирование деятельности религиозных объединений на тер-
ритории СССР опиралось на нормы Декрета СНК «Об отделении церкви от государ-
ства и школы от церкви» (1918 г.), Постановление ВЦИК и СНК РСФСР «О религиоз-
ных объединениях» (1929 г.) и Конституцию СССР 1977 г. Советское понятие «испо-
ведовать религию», существующее в нормативно-правовых актах, трактовалось макси-
мально узко, не учитывая всей полноты религиозной деятельности. В целом, под этим 
термином понималось право придерживаться определенных религиозных убеждений, 
не беря во внимание их публичное проявление или распространение [Шахов, 2019: 
44]. Принимая во внимание прогрессивность этих нормативно-правовых актов, нуж-
но отметить, что они во‑многом носили декларированный характер, не соблюдались 
на практике. Именно поэтому одной из важных целей нового руководства страны ста-
ла выработка законодательства в отношении религиозных объединений, которое бра-
ло бы в расчет мировой опыт осуществления принципа свободы совести внутри стра-
ны (Всеобщая декларация прав человека, Итоговый документ Венской встречи пред-
ставителей государств-участников СБСЕ и т. д.) [Клименко, 2007: 38].

Несмотря на то, что период «перестройки» характеризуется достаточно быстрым 
принятием политических решений со стороны руководства СССР, реформирование 
системы государственно-конфессиональных отношений не представлялось ему пер-
воочередной задачей. В этой связи потенциал поддержки первых лет преобразований 
(1985–1987 гг.) со стороны верующих был фактически не использован. Такое промед-
ление исследователи связывают с ортодоксальным пониманием религии в советском 
руководстве, а также отсутствием единства в проведении либеральных преобразова-
ний [Одинцов, 2011: 39]. Первоначальные планы по реформированию религиозной 
сферы со стороны руководства не содержали мыслей о достижении диалога между вла-
стью и верующими, а лишь преследовали цель нейтрализации критики положения ре-
лигии в СССР со стороны западных стран в преддверие празднования 1000‑летия кре-
щения Руси (1988 г.) [Маслова, 2015: 47]. В ходе этого ЦК КПСС принял постановле-
ние «О противодействии зарубежной клерикальной пропаганде в связи с 1000‑лети-
ем введения христианства на Руси» (1985 г.), которое требовало от государственных 
и партийных органов, а также от общественных организаций усилить разъяснитель-
ную работу среди советского населения о предстоящем юбилее, указывая на важность 



232 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

его для отечественной истории. Одновременно с этим документ призывал установить 
истинное место религии в обществе, разоблачая ее эксплуататорский потенциал [Бе-
лоусов, 2016: 270–271].

Действительно, серьезные подвижки в изменениях отношения государства и рели-
гиозных организаций начали происходить только к 1988 г. и были во многом связаны 
с празднованием вышеназванного юбилея. Всесоюзный характер данного празднества 
стал причиной не только возрастания интереса к истории религиозных систем, но и об-
щему всплеску религиозности населения [Вдовин, 2018; Молодов, 2015: 96]. В качестве 
основных причин потепления отношений государства и РПЦ и как следствие праздно-
вания данной памятной даты ученые выделяют активизацию РПЦ в деятельности раз-
личных неправительственных и миротворческих организациях, а также рост граждан-
ской активности верующих [Тулянов, 2024: 117].

Исследователи отмечают, что с 1987 г. смягчается позиция главного учреждения 
по проведению советской вероисповедной политики — Совета по делам религий 
при СМ СССР [Кашеваров, 2015: 110]. На это во многом повлияла позиция председа-
теля Совета по делам религий при СМ СССР К. М. Харчева (1984–1989 гг.), который 
старался привлечь внимание руководства страны к накопившимся проблемам в рели-
гиозной сфере общества. Его деятельность была направлена на критику существую-
щего порядка осуществления религиозной политики, осуждая ортодоксально атеисти-
ческую позицию местных властей по воспрепятствованию регистрации новых рели-
гиозных объединений [Одинцов, 2010: 40, 45]. В 1988 г. К. М. Харчев выдвигает идею 
возвращения к нормам осуществления государственно-конфессиональной полити-
ки, которые были заложены в ленинском декрете «Об отделении церкви от государ-
ства и школы от церкви» (1918 г.) [Лукьянов, 2020: 110]. По мнению председателя Со-
вета по делам религий при СМ СССР, главной целью государственно-конфессиональ-
ной политики должно стать формирование единства атеистов и верующих для дости-
жения реального обновления власти и общества [Харчев, 1988: 3].

Однако неправильно будет заключить, что государство обращало внимание только 
на христианскую религию в контексте празднования памятных дат. Так, в июле 1991 г. 
состоялось празднование 250‑летия официального принятия буддизма в России, сопро-
вождающееся различными религиозными и светскими мероприятиями [Дашковский, 
Траудт, 2024б: 32]. В Татарской АССР в 1989 г. праздновалось 1200‑летие принятия ис-
лама народами Поволжья и Приуралья и 200‑летие образования Духовного управле-
ния мусульман европейской части СССР и Сибири (ДУМЕС) [Ибрагимов, 2005: 137]. 
Но именно предшествующее масштабное празднование 1000‑летия крещения Руси 
во многом выступило мощным импульсом для окончательного определения позиции 
руководства страны в отношении преобразований в области свободы совести в СССР.

Нужно подчеркнуть, что все вышеназванные либеральные преобразования в сфе-
ре государственно-конфессиональных отношений были сделаны вне существующего 
законодательного поля. Именно поэтому логичным завершением нового курса дол-
жна была стать выработка законодательства в отношении религиозных общин и госу-
дарственной власти. В результате на завершающем этапе «перестройки» были приня-
ты соответствующие законы, знаменуя собой всю противоречивость подхода властей 



233Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

к решению религиозного вопроса. В 1990 г. сначала принимается Закон СССР «О сво-
боде совести и религиозных объединениях» (1990 г.), а затем и Закон РСФСР «О сво-
боде вероисповеданий». При очевидном сходстве важным отличием указанных нор-
мативно-правовых документов друг от друга являлся состав авторских коллективов 
законотворцев. Если общесоюзный закон разрабатывался профессиональными госу-
дарственными управленцами, то российский аналог готовился представителями ли-
беральной интеллигенции, в то время получившей возможность влиять на политиче-
скую сферу [Полозова, 2103: 20]. Необходимо отметить, что в РСФСР общесоюзный 
закон практически не имел действия, уступая место республиканскому. Такая ситуа-
ция сложилась из‑за общей суверенизации РСФСР в политических вопросах, а также 
позиций руководства республики, которая ратовала за более масштабные преобразо-
вания в области религиозной политики [Одинцов, 2010: 103].

Новая нормативно-правовая база для реализации государственно-конфессиональ-
ной политики была призвана уравнять в правах как верующих, так и атеистов, а также 
не допустить вмешательства государства в дела религиозных объединений [Дашков-
ский, Траудт, 2024а: 153]. Несмотря на многие положительные тенденции в этом зако-
не имели место и проблемные положения. В качестве основных недостатков многие 
исследователи выделяют такие, как размытость определения «религиозное объедине-
ния» и «вероисповедание», что приводило к различному пониманию и правовой не-
определенности; неспособность четко определить и разграничить в правах субъекты 
и объекты, на которые распространяется действие данного нормативно-правового акта. 
По этой причине ломалась сама логика государственно-конфессиональных отноше-
ний, так как с правовой точки зрения действительным был только один субъект пра-
ва — государство [Одинцов, 2010: 82–83, 105]. Определенным недостатком было и от-
несение религиозных организаций к числу общественных объединений. В дальнейшем 
это спровоцирует небывалый «религиозный бум», характерной чертой которого ста-
нет появление многочисленных деструктивных религиозных объединений, характер-
ной чертой многих из которых станет «маскировка» под вид общественной организа-
ции [Полозова, 2013: 24].

Среди специалистов в области изучения государственно-конфессиональных отно-
шений присутствует мнение, что закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» создал 
почву для становления аконфессионального (сепарационного) государства2. Такое по-
ложение дел продолжалось до 1994 г., когда тенденция к построению политики в обла-
сти свободы совести в русле аконфессиональной системы постепенно пошла на спад 
[Одинцов, 2010: 24–25; Шахов, 2019: 60].

Реформирование системы законодательства в сфере свободы совести неуклонно 
вело за собой изменение органов, занимающихся «делами религий» в СССР. В 1965 г. 
был образован Совет по делам религий при СМ СССР, который ведал всеми вопроса-
ми, связанными с отношениями государства и религиозных объединений. В каждом 

2	 В научной литературе такой тип государства характеризуется сохранением нейтралитета государства 
в отношении религиозной сферы, взаимное невмешательство государства и религиозных объеди-
нений в деятельность друг друга, сохраняя нормативно-правовые рамки взаимоотношений [Шахов, 
2019: 28].



234 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

административно-территориальном субъекте страны находился уполномоченный Со-
вета по делам религий при СМ СССР, который был проводником религиозной поли-
тики [Маслова, 2011: 513–518].

После начала «перестройки» в союзных республиках обозначилась тенденция 
к стремлению создания республиканских (местных) органов, занимающихся «де-
лами религий», которые, имея значительную долю автономности в принятии реше-
ний, по существу находились бы под контролем союзного Совета по делам религий. 
Еще в 1974 г. был образован Совет по делам религий при СМ Украинской ССР, а в 1987 г. 
Совет по делам религий при СМ РСФСР [Маслова, 2005: 63]. Однако на практике рес-
публиканские чиновники планировали сделать государственно-конфессиональные ор-
ганы полностью подконтрольными себе, признавая ненадобность существования со-
юзного центра [Одинцов, 2010: 93]. Противостояние между союзными и республикан-
скими органами привели к крушению всей системы государственно-конфессиональ-
ного регулирования. В апреле 1991 г. Совет по делам религий при СМ СССР был пе-
реименован в Совет по делам религий при Кабинете министров СССР, лишившись 
всех распорядительных и контролирующих функций, а в декабре того же года был во-
все расформирован. С этого момента каждая бывшая союзная республика, став неза-
висимым государством, самостоятельно распоряжалась проведением религиозной по-
литики [Митыпов, 2013: 119].

Специфика государственно-конфессиональных отношений к православным об-
щинам в Бурятской АССР

Период «перестройки» для Бурятской АССР характеризуется экономическим кри-
зисом, связанным с общесоюзной тенденцией производственной стагнации, суще-
ственными изменениями в занятости и рынке труда, серьезными сдвигами в социаль-
ной сфере [Бадмацыренов, 2018: 126; История Бурятии, 2011: 335]. Значительно увели-
чивается городское население Бурятской АССР, в основном, по причине строительства 
БАМа [Байкалов, Убеева, 2018]. В этнополитическом плане в Бурятии, как и во многих 
других автономиях, начался процесс «этнического и религиозного возрождения», свя-
занный не только с идеей получения суверенитета, но и с повышением внимания к во-
просам религии и идеологии [Митыпов, 2015: 56]. Такие процессы стали возможными 
по причине ослабевания центральных органов власти, из‑за которых формировались 
два разнонаправленных процесса: центростремительный и центробежный. Первый 
был направлен на сохранение правящей верхушкой существующего устройства Совет-
ского Союза, тогда как второй был характерен для автономий в ходе укрепления сво-
их властных полномочий через суверенизацию. Общим мотивом для данных процес-
сов стал поиск опоры в фигурах религиозных лидеров, авторитета общественных масс 
и религиозных организаций [Одинцов, 2010: 31]. Рассматривая государственно-конфес-
сиональную политику на территории Бурятской АССР, нужно упомянуть, что она осу-
ществлялась, как и в других регионах страны, уполномоченным Совета по делам рели-
гий при СМ СССР по Бурятской АССР. В рассматриваемый период данную должность 
занимали А. Б. Раднаев и М. М. Мулонов [Дашковский, Траудт, 2024а: 144].

По состоянию на 1985 г. в Бурятской АССР действовали пять религиозных объеди-
нений, три из которых были официально зарегистрированы (православная община 



235Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Улан-Удэ с центром в Вознесенкой церкви, евангельские христиане-баптисты Улан-Удэ, 
а также религиозное объединение буддистов с центром в Иволгинском дацане) [ГАРФ. 
Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131. Л. 32].

Православная община Улан-Удэ на базе Вознесенской церкви была образована 
еще в 1945 г., что связывается исследователями с временем кратковременного потепле-
ния отношений между государством и религиозными общинами в период позднего ста-
линизма [Горбатов, 2008: 145; Дашковский, Бичелдей, Монгуш, 2024: 214; Шкаровский, 
2009: 2]. Приход церкви Вознесения Улан-Удэ сознательно образовывался в отдаленном 
от центра районе, чтобы не допустить резкого скачка религиозности населения [Ми-
тыпова, 2005: 119]. В 1963 г. по факту подписания договора между учредителями «два-
дцатки» и исполкомом районного Совета депутатов трудящихся Октябрьского района 
Улан-Удэ, религиозное объединение Вознесенской церкви г. Улан-Удэ (далее Вознесен-
ской церкви) становится обладателем церковного имущества [Митыпова, 2006: 246].

Необходимо подчеркнуть, что в Бурятии традиционно присутствовало большое 
количество старообрядцев, которые также исповедовали православие. Специалист 
по в этой области С. В. Васильева связывает появление приверженцев старообрядче-
ства с тремя потоками их расселения, который начался в XVII в. и продолжался вплоть 
до прихода советской власти [Васильева, 2014: 12–14]. Одной из самых многочислен-
ных групп стали «семейские», которые сформировали самобытную группу русского 
старообрядчества [Аболина, Федоров, 2015: 159]. В довоенное время существования 
СССР старообрядцы Бурятии были подвергнуты серьезным гонениям, вылившиеся 
в репрессии иерархов и закрытие храмов [Васильева, 2011: 37]. Однако в период 1943–
1945 гг. происходят изменения, которые были направлены на потепление отношений 
государства и религиозных объединений, что отложилось и на положении старообряд-
ческих общин [Васильева, 2015а: 713]. Во время вероисповедной политики Н. С. Хруще-
ва вновь начались притеснения представителей всех конфессий, но преимущественно 
социально-экономическими методами воздействия без непосредственного репресси-
рования. Так, в 1963 г. была закрыта старообрядческая церковь в с. Новый-Заган [Ва-
сильева, 2015б: 67].

В период второй половины 1960‑х — начала 1990‑х гг. старообрядцы не проявляли 
серьезной религиозной активности, ограничиваясь немногочисленными собраниями 
на квартирах у единоверцев в Бичурском и Мухоршибирском районах [ГАРБ. Ф. Р‑1857. 
Оп. 1. Д. 79. Л. 4, 8, 14; ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 85]. По этой причине в данной статье 
авторами будет сделан упор на рассмотрение православных верующих Московского 
патриархата, так как в это время они были единственной православной организацией 
в Бурятской АССР, которая имела официальную регистрацию.

Прежде чем перейти к характеристике положения православной общины Вознесен-
ской церкви нужно сказать о самой структуре существования православного прихода 
в контексте советской вероисповедной политики в период 1961–1988 гг. В самый разгар 
антирелигиозной политики, проводимой Н. С. Хрущевым, был созван Архиерейский 
собор (1961 г.), который внес значительные поправки в систему приходского управ-
ления. С этого момента все храмовые иерархи отстранялись от участия в управленче-
ских и хозяйственных делах церкви, осуществляя лишь духовное руководство прихода. 



236 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Можно констатировать, что такая система отменяла смягчающие меры, которые при-
нимались властью в отношении религиозных организаций на протяжении послевоен-
ного периода. Новая система должна была подорвать канонический порядок и облег-
чить процедуру закрытия храмов [Молодов, 2016: 128–129]. Структура православной 
общины СССР изменилась только в 1988 г. после принятия нового Устава об управле-
нии РПЦ, что было продиктовано либерализацией государственно-конфессиональных 
отношений. Указанный документ возвращал систему, существовавшую до 1961 г., учре-
ждавшую полновластие приходского духовенства [Молодов, 2016: 130].

Говоря о клире Вознесенской церкви, можно отметить, что во время ее существо-
вания он ограничивался небольшим количеством церковных иерархов (3–5 человек). 
В рассматриваемый нами период «перестройки» настоятелем храма являлся игумен 
Мартирий3 (1937 г. р.), который начал служение в Вознесенкой церкви в начале 1980‑х гг. 
Игумен Мартирий имел степень кандидата богословия. В информационных отчетах 
уполномоченного Совета по делам религии при СМ СССР по Бурятской АССР опи-
сан как человек, который ответственно исполнял свои обязанности, а также был ува-
жаем среди верующих [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162. Л. 2].

Остальной состав клира Вознесенкой церкви во время «перестройки» часто ме-
нялся. В разные годы вторыми священниками числились Н. Л. Глазунов, В. Н. Кобзяк 
и А. П. Мхеидзе. Отметим, что с 1986 г. и до распада СССР в 1991 г. должности треть-
его священника и дьякона были вакантны [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162. Л. 2; ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 3].

Таким образом, в период «перестройки» состав клира Вознесенской церкви нельзя 
назвать стабильным. Уполномоченный Совета по делам религий при СМ по Бурятской 
АССР считал, что нужно устранить непостоянство кадрового состава посредством под-
готовки священников из местного населения. В качестве причин, из‑за которых не уда-
валось это сделать, высказывалось отсутствие желающих в получении духовного обра-
зования у местного населения [ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131. Л. 33].

Постоянным церковным иерархом в Вознесенской церкви на протяжении практи-
чески всех 1980‑х гг. оставался лишь настоятель церкви игумен Мартирий, а все осталь-
ные священники длительно не служили. Отметим также, что средний возраст клира 
Вознесенской церкви составлял чуть более 30‑и лет, что может говорить о достаточно 
молодом возрасте служения. Омоложение религиозных кадров в период «перестрой-
ки» характерно и для других регионов СССР [Белоусов, 2016: 281, 292, 295; Ибраги-
мов, 2015: 136; Молодов, 2015: 95]. В послевоенные годы формируется новый тип свя-
щеннослужителей, которые по‑иному стоят взаимоотношения с государственной вла-
стью. В своей деятельности они избирали тактику выстраивания положительных от-
ношений с государственными и партийными органами, опираясь на нормы законо-
дательства о религиозных культах. К тому же им по причине относительной молодо-
сти и большей интегрированности в советское общество было проще находить кон-
такт. С этим же можно связать активность их участия в политической жизни, которое 

3	 В миру Турческий Виталий Никитович.



237Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

наблюдалось в различных регионах СССР [Бакаева, 2015: 9–10; Белоусов, 2016: 287; 
Дашковский, Дворянчикова, 2024: 133; Ибрагимов, 2005: 132; Кашеваров, 2015: 110].

Данное обстоятельство нашло свое отражение и среди священников Бурятской 
АССР. В 1989 г. игумен Мартирий был выдвинут кандидатом в депутаты Улан-Удэн-
ского городского Совета народных депутатов [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 1–2]. 
За год до этого второй священник Вознесенской церкви А. П. Мхеидзе дал интервью 
республиканской газете «Молодежь Бурятии», которое касалось роли празднования 
1000‑летия крещения Руси для государственно-конфессиональных отношений [ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 13]. Таким образом, происходила активизация деятельности 
религиозных иерархов и их интеграция в общественно-политическую жизнь совет-
ского государства.

Аспекты деятельности Вознесенской церкви Улан-Удэ в период «перестройки»
Уполномоченными Совета по делам религий при СМ СССР в регионах велась ста-

тистика по всем проведенным ритуалам, а также по финансово-хозяйственной дея-
тельности религиозных организаций. Во многом советские статистические данные 
о деятельности религиозных объединений можно считать условными по причине воз-
можных исправлений со стороны местных властей для констатации доминирования 
атеистического мировоззрения в отдельно взятом регионе [Одинцов, 2010: 35; Миты-
пова, 2006: 253].

Для изучения обрядовой деятельности Вознесенской церкви Улан-Удэ обратимся 
к данным таблицы 1

Таблица 1
Обрядовая деятельность Вознесенской церкви Улан-Удэ в период «перестройки»4

Table 1
Ritual activity of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period of “perestroika”5

Показатели
Отчетные годы

1985 1986 1987 1988 1989

Общее количество совершенных крещений 241 284 242 245 572

Крещений детей дошкольного возраста 40 204 155 174 237

Крещений детей школьного возраста 174 39 42 43 108

Крещений совершеннолетних 27 41 45 28 227

Количество отпеваний 421 433 512 433 373

(в том числе очных) 0 0 0 0 0

(в том числе заочных) 421 433 512 433 373

Количество венчаний 1 1 0 0 1

Исходя из приведенных данных можно сделать вывод, что совершение обрядов 
в Вознесенкой церкви оставалось на достаточно стабильном уровне. В данный период 
времени среди ритуалов, проводимых в церкви Вознесения были крещения, отпева-

4	 Таблица составлена по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 170, 187.
5	 The table is based on: GARB. Fund R‑1857. Inventory. 1. File. 162, 170, 187.



238 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ния и венчания. Крещения были достаточно востребованы среди прихожан, составляя 
42% от всех совершенных обрядов. Самое большое число проведения данного ритуа-
ла совершалось для детей дошкольного возраста (810 случаев в 1985–1989 гг.). В 1989 г. 
наблюдается рост совершения процедуры крещения для всех возрастных групп, в том 
числе для совершеннолетних.

Ритуал отпевания в это период стал самым массовым среди всех совершенных об-
рядов (57,7% среди всей обрядовой деятельности). Заметим, что все отпевания фигури-
руют в разряде заочных, так как очный формат таких процедур исчез к началу 1980‑х гг. 
Это было связано с влиянием активной атеистической пропаганды, которое осужда-
ло очные отпевания. Несмотря на постоянное совершение обрядов отпеваний и «по-
пулярность» данного ритуала среди населения, их среднегодовое значение уменьша-
ется по сравнению с предыдущим временным отрезком. Если в период «позднего со-
циализма» среднегодовое значение по совершению данного обряда было 611,2 случаев 
в год, то уже в период «перестройки» оно снижается до 434,3 случаев в год.

Можно сказать, что в первые три года «перестройки» в Бурятской АССР не проис-
ходит каких‑либо существенных подвижек в изменении обрядовой деятельности Воз-
несенской церкви. Значимые изменения обозначались только к 1989 г. На наш взгляд, 
это связано с вышеупомянутыми изменениями государственно-конфессиональной по-
литики после 1988 г., а также празднованием 1000‑летия крещения Руси. Помимо этого, 
именно в этот период отменяется учет личных данных гражданина, который совершает 
какие‑либо религиозные обряды. Это исключило возможность как‑либо влиять на че-
ловека, опираясь на его вероисповедание [Молодов, 2015: 96]. С этого времени религи-
озность конкретного человека перестала восприниматься в массовом сознании как от-
рицательное качество. К этому можно добавить принятие нового Устава РПЦ, кото-
рый отменял некоторые нормы Устава 1961 г., значительно повышая влияние церков-
ных иерархов на жизнь религиозного объединений. Фактически в руках настоятелей 
сосредотачивалась вся административная и финансово-хозяйственная деятельность 
религиозного объединения [Устав об управлении Русской православной церкви 1988. 
URL: https://drevo-info.ru/articles/17772.html#t13].

В конце 1980‑х гг. происходит изменение риторики уполномоченных Совета по де-
лам религий при СМ СССР по Буряткой АССР. До 1989 г. рост религиозности населе-
ния в Бурятской АССР связывали с какими‑либо внешними факторами, не обращая 
внимания на объективные причины [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 170. Л. 2]. Однако по-
сле 1988 г. в качестве причин повышения обрядовой части Вознесенкой церкви назва-
на действительная возможность граждан пользоваться свободой совести в СССР, га-
рантированная Конституцией, ознаменовавшая собой новый виток в отношениях го-
сударства и религиозных общин [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 3].

Схожая ситуация наблюдается и в других регионах СССР, в том числе в националь-
ных автономиях. Так, например, в Калмыцкой АССР действительная либерализация 
государственно-конфессиональных отношений, проявившаяся как в количественных, 
так и в качественных показателях, началась не с начала «перестройки», а с 1987 г. [Бело-
усов, 2016: 317]. В Хакасской автономной области в 1988 г. православная община Абака-
на увеличилась на 100 человек, а Никольская церковь получила право на колокольный 



239Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

звон [Дашковский, Гончарова, 2023: 685]. Схожие тенденции характерны для Архан-
гельской и Вологодской областей [Молодов, 2015: 97], а также других регионов страны.

Традиционно для учета финансовой деятельности зарегистрированных религиоз-
ных организаций в Совет по делам религии при СМ СССР подавались статистические 
отчеты, учитывающие как финансовые траты, так и поступления.

Таблица 2
Денежные поступления Вознесенской церкви г. Улан-Удэ  

в период «перестройки» (в тыс. рублей)6

Table 2
Cash receipts of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period  

of “perestroika” (in thousands of rubles)7

Отчетный год 1985 1986 1987 1988 1989

Всего поступило денежных средств 161,2 159,8 161,1 170,3 251,2

Поступило средств от исполнения обрядов 10,3 9,6 11,5 10,1 10,5

Поступило средств от добровольных 
пожертвований 6,3 8,8 8,4 6,9 6

Поступило средств от продажи предметов 
культа и религиозной литературы 137 141,4 141,3 153,3 233,2

Рис. 1. Динамика финансовых поступлений Вознесенской церкви г. Улан-Удэ  
в период «перестройки»8 

Fig. 1. Dynamics of financial income of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period  
of “perestroika”9

6	 Таблица сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 179, 187; ГАРФ. Ф Р 6991. Оп. 6. Д. 3131, 
3334

7	 Table comp. by: NARB. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 179, 187; GARF. Fund R 6991. Inventory 6. 
File 3131, 3334;

8	 Рисунок сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 179, 187; ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131, 3334.
9	 Figure comp. by: garb. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 179, 187; GARF Fund R 6991. Inventory 6. 

File 3131, 3334



240 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таким образом, видим схожую тенденцию, обозначенную нами выше. Резкий 
взлет общей доходности анализируемой религиозной организации происходит толь-
ко в 1989 г. (на 80,9 тыс. руб. по сравнению с 1988 г.). Если поступления от соверше-
ний обрядов и добровольных пожертвований на всем протяжении рассматриваемого 
периода не подверглись существенным изменениям, то средства, полученные от про-
дажи предметов культа и религиозной литературы, демонстрируют поступательный 
рост от года к году (рис. 1). Отметим, что в других регионах СССР наблюдались схо-
жие тенденции [Дашковский, Дворянчикова, 2024: 133].

В целом, данный пункт доходов становится основополагающим для церкви Возне-
сения ещё в период «развитого социализма». Однако во второй половине 1980‑х гг. его 
процентная доля от общего числа увеличилась с 75 до 89% (рис. 2).

Рост покупок предметов культа и религиозной литературы можно объяснить ря-
дом причин. Во-первых, в течение всего существования Советского Союза издание 
религиозной литературы строго контролировалось советскими и партийными орга-
нами и выпускалось относительно небольшим тиражом. Однако во времена либера-
лизации второй половины 1980‑х гг. значительно расширились возможности издания 
религиозной литературы, что привело к увеличению спроса на неё [Лебедева, 2011: 
83]. В 1988 г. Московская патриархия устранила острый дефицит в Библии, выпустив 
100‑тысячный тираж Священного Писания, свободно распространявшийся по стра-
не [Савин, 2020: 44–45].

Во-вторых, менялось отношение к религии внутри советского общества, посте-
пенно трансформируясь из агрессивного в умеренное [Кашеваров, 2015: 110]. Част-
ное пользование религиозной литературой или предметами культа в позднесовет-
ском обществе перестало осуждаться и запрещаться [Пронина, 2016: 130]. К тому же 
рост интереса к религиозной литературе и предметам культа в период «позднего со-
циализма» и «перестройки» в некоторых субъектах СССР объясняется малым коли-
чеством зарегистрированных религиозных объединений и сложностью логистики. 
По этой причине людям приходилось покупать религиозные предметы и литерату-
ру, чтобы реализовывать свои религиозные потребности вдали от легально действу-
ющей православной церкви.

Тенденции увеличения доходности религиозных объединений в период «перестрой-
ки» наблюдаются и в других регионах СССР [Белоусов, 2016: 280; Бакаева, 2018: 78–79]. 
Несмотря на начавшийся экономический кризис, связанный как с внутриполитически-
ми, так и с внешнеполитическими причинами [Абрамова, Дмитриев, 2013; Кара-Мур-
за, 2008: 800], верующие продолжали стабильно жертвовать большое количество денег 
на религиозные нужды. Идеологический вакуум, сформировавшийся в конце 1980‑х — 
начале 1990‑х гг. по причине кризиса коммунистической идеологии, создал условия 
для принятия новых мировоззренческих ориентиров, одним из которых стала религия.

Характеризуя финансовые поступления церкви Вознесения в период «перестрой-
ки», обратимся к данным таблицы 3.



241Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таблица 3
Расходы Вознесенской церкви г. Улан-Удэ в период «перестройки» (в тыс. руб.)10

Table 3
Expenses of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period of “perestroika”  

(in thousands of rubles)11

Отчетные годы 1985 1986 1987 1988 1989

Общий расход средств 161,3 159,9 158,7 171,3 237,9

На содержание служителей культа 14,6 16,5 14,2 15,1 22,5

На содержание исполнительных органов 
и ревкомиссий 0 0 0 0 0

На содержание хоров 8,5 12,6 11,6 10 8

На содержание обслуживающего персонала 19 22,5 19,6 21 32

На ремонт и содержание молитвенных зданий 66,3 41,6 45,8 41 6,6

На приобретение предметов культа и религиозной 
литературы 16,4 27,2 29,1 27,8 30,8

Религиозным центрам 16 20 23 24 30

В Фонд мира 5 5 6 5 6

В Фонд охраны памятников истории и архитектуры 1 0 2 1 2

Прочие расходы 14,5 12,5 7,4 72,2 111,3

Необходимо отметить, что расходы Вознесенской церкви увеличивались, составив 
в 1989 г. 237 тыс. руб. Самыми большими статьями расходов в процентном соотноше-
нии были «Прочие расходы» (24,5%) — траты на ремонт и содержание молитвенных 
зданий (22,6%), а также на приобретение предметов религиозного культа и литерату-
ры (14,7%).

Рис. 2. Доля расходов Вознесенкой церкви г. Улан-Удэ в период «перестройки»12 
Fig. 2. The share of expenses of the Ascension Church in Ulan-Ude during the period 

of “perestroika”13

10	 Таблица сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 187, 188; ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131
11	 Table comp. by: GARB. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 187, 188; GARF. Fund R 6991. Inventory 6. 

File 31
12	 Таблица сост. по: ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162, 169, 187, 188; ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131.
13	 Table comp. by: GARB. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162, 169, 187, 188; GARF. Fund R 6991. Inventory 6. 

File 31.



242 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Отметим, что в графу «Прочие расходы» религиозных организаций могли входить 
разные статьи расходов, которые не включались в имеющийся статистический пере-
чень. По причине отсутствия информации об этом в архивных материалах нам слож-
но судить, на что конкретно тратились данные деньги, составляющие, как мы видим, 
весомую долю от всех расходов.

Примечательным представляется тот факт, что несмотря на вышесказанное уве-
личение спроса населения на покупку предметов религиозных культов и литературы, 
схожей динамики их закупки не наблюдается. На наш взгляд, это можно объяснить за-
нижением статистики или неточностью подсчетов. Такая ситуация несоразмерности 
доходов и расходов, касающиеся предметов религиозного культа и религиозной ли-
тературы, характерна и для финансовой деятельности Вознесенской церкви в период 
«позднего социализма».

Нужно сказать о том, что церковь Вознесения в период «перестройки» продолжа-
ла заниматься широкой благотворительной деятельностью, несмотря на то, что в это 
время она переходит из разряда обязательных в разряд добровольных [Молодов, 2015: 
97]. Однако многие религиозные организации по всему СССР продолжали активно 
осуществлять пожертвования в различные благотворительные фонды [Дашковский, 
Дворянчикова, 2022: 71, 72; Ибрагимов, 2005: 136].

Несмотря на небольшую долю от всех трат Вознесенской церкви (около 16%), дан-
ные жесты, с одной стороны, показывали неравнодушную позицию религиозных об-
щин, а с другой — являлись выражением лояльности существующему политическому 
курсу [Белоусов, 2017: 317]. Так, например, в 1988 г. Вознесенская церковь внесла 8 тыс. 
рублей в Фонд помощи Армении, для предотвращения последствий Спитакского зем-
летрясения [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188. Л. 14].

Обобщая рассмотрение расходов Вознесенской церкви периода «перестройки», 
можно сделать вывод о том, что несмотря на значительное увеличение общей сум-
мы расходов в 1989 г., отдельные статьи трат на протяжение всей второй половины 
1980‑х гг. оставались практически неизменными.

Помимо зарегистрированной православной Вознесенской церкви г. Улан-Удэ на про-
тяжение всего периода 1960‑х — второй половины 1980‑х гг. в приграничном с Мон-
голией г. Кяхта действовала незарегистрированная община православных верующих. 
Она была официально зарегистрирована в 1946 г., однако ее легальный статус был ли-
квидирован во время правления Н. С. Хрущева. Этому способствовало множество фак-
торов: нарушение финансово-хозяйственной деятельности церкви, неоднократные жа-
лобы местных жителей, низкая доходность самой организации, слабая посещаемость 
со стороны верующих [Цыремпилова, 2017: 39–41].

С 1970 г. здание Успенской церкви было передано на баланс Министерства культу-
ры Бурятской АССР, а с 1973 г. на базе храма была размещена картинная галерея Кях-
тинского краеведческого музея им. Обручаева [Цыремпилова, 2017: 42]. Однако, несмо-
тря на то, что регистрация у православной общины Кяхты была ликвидирована, ини-
циативная группа верующих вплоть до распада СССР продолжала добиваться возвра-
та легального статуса посредством написания писем и прошений в различные органы 
власти местного и государственного значения.



243Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В 1966 г. верующие Кяхты получили отказ властей на открытие Успенской церкви, 
который аргументировался фальсификациями подписей, чтобы искусственно увели-
чить количество подписантов [Цыремпилова, 2014: 383–390].

В 1970–1980‑х гг. обращения верующих также рассматривались, однако теперь про-
шения касались разрешения покупки дома под религиозные нужды. На это верующие 
также получали отказ. Причиной такому решению стало то, что жители Кяхты испы-
тывали острую нужду в жилье, а в доме, которые просили верующие, жила семья из 6 
человек [ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 1575. Л. 27–34]. Такое средство, как написание писем 
и жалоб в государственные инстанции по вопросам ущемления прав верующих, было, 
в целом, характерно для периода развитого социализма и в других регионах. Напри-
мер, верующим Альметьевска Татарской АССР для получения статуса легально дей-
ствующей религиозной организации потребовалось подготовить за 7 лет более 20 хо-
датайств, чтобы по итогу получить регистрацию [Ибрагимов, 2005: 126].

Либерализация отношений православной общины Кяхты и властей произошла 
лишь в рассматриваемый нами период «перестройки». В 1985 г. они получили разре-
шение на покупку молитвенного помещения. Несмотря на это, верующие продолжа-
ли писать письма, адресуемые представителям высшей советской номенклатуры с раз-
личными просьбами и недовольствами.

Здесь необходимо сказать о том, что в период «перестройки» движение верующих 
по отстаиванию своих прав принимает более организованные формы по всей терри-
тории Советского Союза, в том числе и автономиях. Несмотря на это, реальные меры 
для нормализации отношений государства и религиозных организаций начали пред-
приниматься лишь в 1987–1988 гг. Например, в Марийской АССР во второй половине 
1980‑х гг. поступали многочисленные просьбы о регистрации православных общин, од-
нако первые шаги по их выполнению были сделаны лишь в 1988 г. [Ефремов, 2021: 95–96].

Так, в 1987 г. было написано письмо на имя Председателя Президиума Верховного 
Совета СССР А. А. Громыко. В нем верующие положительно отзывались о внешнепо-
литическом курсе М. С. Горбачева и о демократических преобразованиях в частности. 
Однако данное обращение содержало и недовольства. Православных не устраивало 
то, что купленный молитвенный «домик» был слишком мал для совершения богослу-
жений14. По этой причине верующие просили передать им здание Успенской церкви. 
Данную просьбу они аргументировали двумя памятными датами, связанными с исто-
рией православия15. Данное письмо было подкреплено 39 подписями [ГАРБ. Ф. Р‑1857. 
Оп. 1. Д. 177. Л. 3–3 об.].

В следующем 1988 г. верующие получили отрицательный ответ от Президиума Вер-
ховного Совета СССР через уполномоченного по делам религий при СМ СССР по Бу-
рятской АССР М. М. Мулонова. Отказ он аргументировал тем, что здание церкви ис-
пользовалось в качестве музейных и выставочных центров. Кроме того, М. М. Муло-
нов уведомил верующих, что в будущем в этом помещении планируется открыть му-

14	 Площадь данного молитвенного дома, указанный в письме, составляла 42 м2 при высоте 2,6 м [ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 3–3 об.].

15	 В 1988 г. отмечалось 1000‑летие крещения Руси и 100‑летие начала богослужений в Успенской цер-
кви г. Кяхта.



244 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

зей трудовой и воинской славы тружеников г. Кяхты и Кяхтинского района. Данное 
событие, по словам уполномоченного Совета по делам религий при СМ СССР по Бу-
рятской АССР, «должно иметь значение в эстетическом, трудовом и революционном 
воспитании подрастающего поколения» (цит. по: [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 27]).

Таким образом, видно, что формулировки и действия вышестоящих органов остава-
лись на уровне предшествующих периодов, никак не перенимая опыт либерализации 
религиозной сферы. Зачастую именно консервативная позиция местного руководства 
мешала проведению политики либерализации религиозной сферы. Подтверждение это-
му мы находим и в других регионах СССР [Молодов, 2015: 96; Ибрагимов, 2005: 136].

На наш взгляд, апогея данная ситуация достигла в 1989 г. В январе этого года ве-
рующие Кяхты вновь написали письмо, адресатом которого выступал М. С. Горбачев. 
Основной нарратив был построен на обвинении местных властей и Совета по делам 
религий при СМ СССР в бюрократизме и лживости. К тому же население было огор-
чено тем, что процесс передачи церквей и регистрация общин, которые были спрово-
цированы празднованием 1000‑летия крещения Руси, не коснулись их ситуации [ГАРБ. 
Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 36–36 об.].

Уже в следующем месяце верующие предприняли отчаянный жест давления на мест-
ную администрацию. В письме, адресованном Председателю Кяхтинского горсове-
та Г. Н. Мостовщиковой, указывалось, что из‑за постоянных отказов по возвращению 
им Успенской церкви они вынуждены будут отправить своего представителя в Мо-
скву для отправки телеграммы на имя Президента США Дж. Буша Старшего, надеясь 
на его содействие в вопросах свободы совести [ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177. Л. 32–33 
об.]. Несмотря на серьезные намерения верующих, в архивных документах упомина-
ний о действительной отправке данного письма нет. Скорее всего, данный жест был 
сделан для некого запугивания властей, чтобы они действительно обратили внимание 
на их многочисленные обращения. Президент США представлялся кяхтинским верую-
щим защитником свободы совести по всему миру, а США — страной свободы и демо-
кратии. Разрешение сложившейся ситуации было предпринято в конце 1989 г. Имен-
но тогда распоряжением Совета Министров Бурятской АССР православным верую-
щим Кяхты был возвращен Успенский храм, но лишь на правах аренды [Цыремпило-
ва, 2014: 389].

Заключение
В целом, государственно-конфессиональные отношения между православными об-

щинами Бурятской АССР и властью находилась в русле всей вероисповедной полити-
ки СССР, однако имели некоторые незначительные особенности.

Схожими компонентами является то, что в Бурятской АССР процессы действи-
тельной демократизации религиозной сферы прослеживаются лишь к концу «пере-
стройки». Период 1985–1988 гг. характеризуется стабильностью в отношениях вла-
сти и православных общин Бурятской АССР, мало чем отличаясь от предшествующе-
го этапа «развитого социализма» (1964–1985 гг.). Это могло происходить в следствие 
ряда причин.

Во-первых, общий курс в сторону изменения советской государственно-конфес-
сиональной политики наблюдается только в 1987–1988 гг. До этого времени советское 



245Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

правительство не предпринимало решительных действий, связанных с реформирова-
нием государственно-конфессиональных отношений.

Во-вторых, на запоздалые изменения в Бурятской АССР накладывала определенный 
отпечаток консервативная позиция местных властей и, в частности, уполномоченно-
го Совета по делам религий при СМ СССР по Бурятской АССР, линия и риторика ко-
торых по‑прежнему строились на принципах атеизма. Такая позиция была характерна 
для многих других субъектов СССР, где органы власти на местах искусственно тормо-
зили регистрацию религиозных объединений.

Православная община Вознесенкой церкви г. Улан-Удэ в это время осуществляла 
свою деятельность достаточно стабильно. Вместе с этим отношения православных жи-
телей Кяхты и властей претерпевают некоторые изменения (разрешение покупки мо-
литвенного дома в 1985 г.), которые не приводят к полному удовлетворению религи-
озных потребностей последних.

В качестве отличительных особенностей реализации религиозной политики в Бу-
рятской АССР по отношению к православным общинам можно выделить их относи-
тельно малую активность. На наш взгляд, это происходило потому, что основная часть 
православных верующих проживала в Улан-Удэ и кооперировалась вокруг легально 
действующей Вознесенской церкви. В большинстве аймаков Бурятской АССР населе-
ние исповедовало буддизм или шаманизм, что отменяло необходимость в регистрации 
новых православных религиозных объединений. Исключением здесь стал случай Кях-
та, где православные верующие проявили активную позицию по отстаиванию своих 
интересов в области свободы совести.

Существенные изменения в сфере государственно-конфессиональных отношений 
происходят лишь к 1989 г. Именно в этот период заметен значительный рост финансо-
вой и обрядовой деятельности Вознесенской церкви г. Улан-Удэ. К тому же, в 1989 году 
православной общине г. Кяхты разрешают арендовать здание Успенской церкви для со-
вершения богослужений. Меняется и само отношение к религии в Бурятии, а также 
роль священников в общественном восприятии. Все больше людей, интуитивно чув-
ствуя кризис советской идеологии, начинают обращаться к религиозным ценностям, 
стараясь найти в них ответы на мировоззренческие вопросы. Трансформируется и роль 
священников. С этого периода они становятся активными участниками социальной 
и политической жизни. Таким образом, именно в последние годы «перестройки» был 
заложен фундамент «религиозному ренессансу» в Бурятии, который в полной мере 
наступил уже в 1990‑х гг.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено в рамках гранта РНФ «Влияние имперской политики ак-

культурации и советской модели государственно-конфессиональных отношений на по-
ложение религиозных общин в приграничных регионах и национальных автономиях 
азиатской части России» (проект № 23–18–00117).

Acknowledgments and funding
The research was carried out within the framework of the Russian Science Foundation 

grant “The impact of the imperial policy of acculturation and the Soviet model of state-



246 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

confessional relations on the situation of religious communities in the border regions and 
national autonomies of the Asian part of Russia” (project No. 23–18–00117).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Аболина Л. А., Федоров Р. Ю. Особенности традиционной культуры семейских За-

байкалья // Вестник археологии, антропологии и этнографии. 2015. № 2 (29). С. 159–167.
Абрамова Ю. А., Дмитриев А. Е. Экономические преобразования периода перестрой-

ки: 1985–1991 гг. // Известия МГТУ. 2013. № 1 (15). С. 43–37.
Бадмацыренов Т. Б. Социальная структура буддийских сообществ современной Бу-

рятии : дис. … д-ра соц. наук. Улан-Удэ, 2018. 385 с.
Байкалов Н. С., Убеева О. А. Городское население северных районов Бурятии в пе-

риод позднего социализма // Общество: философия, история, культура. 2018. № 12 
(56). С. 130–135.

Бакаева Э. П. Между Центральным духовным управлением буддистов и Объедине-
нием буддистов Калмыкии: буддизм в Калмыкии в 1988–1991 гг. // Вестник Калмыц-
кого университета. 2015. № 1 (25). С. 6–14.

Бакаева Э. П. Первая конференция буддистов Калмыкии и Астраханской области: 
предыстория и решения (1988–1991 годы) // Новый исторический вестник. 2018. № 1 
(55). С. 71–84.

Батомункуева С. Р. К вопросу об основаниях распространения и становления буд-
дизма в Бурятии // Вестник БГУ. 2022. № 4. С. 48–56.

Белоусов С. С. Государственная религиозная политика в Калмыкии в отношении 
христианского населения в годы советской власти (октябрь 1917–1991 гг.). Элиста : 
КалмНЦ РАН, 2016. 342 с.

Васильева С. В. Государственная и церковная политика в отношении старообряд-
чества Байкальского региона (XVII–XXI вв.) : автореф. дис. … д-ра ист. наук. Улан-Удэ, 
2011. 53 с.

Васильева С. В. Изменение государственной политики в отношении древлеправо-
славной церкви в условиях Великой Отечественной войны // Вестник Бурятского го-
сударственного университета. 2015. № 7. С. 7–13.

Васильева С. В. Старообрядчество Бурятии в условиях формирования государствен-
ной вероисповедной политики советского общества // Старообрядчество: история 
и современность, местные традиции, русские и зарубежные связи : материалы VI Ме-
ждународной научно-практической конференции, Улан-Удэ, 7–8 августа 2015 г. Улан-
Удэ, 2015. С. 63–68.

Васильева С. В. Старообрядчество на окраинах России: вынужденная подвижность 
или миграционное перемещение // Вестник БГУ. Гуманитарные исследования Внутрен-
ней Азии. 2014. № 2. С. 11–17.

Вдовин А. И. СССР. История великой державы. М. : Проспект, 2018. 821 с.
Величко С. А. Причины начала Перестройки в СССР (30‑летию появления терми-

на «перестройка» посвящается // Вестник Омской юридической академии. 2016. № 2 
(31). С. 4–9.

Вероисповедная политика Российского государства. М. : РАГС, 2003. 205 с.



247Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Верт Н. История Советского государства. 1900–1991: пер. с фр. М. : Проспект, 1992. 
480 с.

Вестов Ф. А. Политико-правовые представления о правовом государстве в советский 
период // Известия Саратовского университета. Сер. Экономика. Управление. Право. 
2009. Т. 9. Вып. 1. С. 63–67.

Горбатов А. В. Государство и религиозные организации Сибири в 1940–1960‑е годы. 
Томск : Изд-во ТГПУ, 2008. 408 с.

Государственный Архив Республики Бурятия (ГАРБ). Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 79.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 85.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 162.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 169.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 170.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 177.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188.
ГАРБ. Ф. Р‑1857. Оп. 1. Д. 188.
Государственный Архив Российской Федерации (ГАРФ). Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 1575.
ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3131.
ГАРФ. Ф. Р 6991. Оп. 6. Д. 3334.
Дашковский П. К., Гончарова Н. С. Положение религиозных общин в националь-

ных автономиях СССР в 1985–1991 гг.: на примере Хакасской автономной области // 
Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: История России. 2023. 
Т. 22. № 4. С. 680–695.

Дашковский П. К., Дворянчикова, Н. С. Государственно-конфессиональная поли-
тика СССР в эпоху «перестройки» и ее влияние на деятельность религиозных общин 
Омской области // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29. № 1. С. 126–144.

Дашковский П. К., Бичелдей У. П., Монгуш А. В. Положение буддийских общин 
в Туве в системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 
1950‑х гг. // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29. № 4. С. 211–233.

Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Советская и российская государственно-
конфессиональная политика на юге Западной Сибири. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 
2022. 152 с.

Дашковский П. К., Траудт Е. А. Государственное регулирование религиозных про-
цессов в национальных автономиях СССР в период «перестройки» (на примере Бу-
рятской АССР) // Народы и религии Евразии. 2024а. Т. 29. № 2. С. 140–160.

Дашковский П. К., Траудт Е. А. Некоторые аспекты изучения реализации государ-
ственно-конфессиональной политики в Бурятии во второй половине 1980‑х гг. // Эт-
нические меньшинства в истории России : материалы V Международной научной кон-
ференции, 25–26 октября 2024 г. СПб. : ЛГУ им. А. С. Пушкина, 2024б. С. 31–36.

Ефремов Е. Н. Государственная политика и возрождение Русской православной цер-
кви в Марий Эл в период «перестройки» (1985–1991 гг.) // Вестник НИИ гуманитар-
ных наук при Правительстве Республики Мордовия. 2021. № 3 (59). С. 91–101.

Ибрагимов Р. Р. Власть и религия в Татарстане в 1940–1980‑е гг. Казань : Казанский 
государственный университет им. В. И. Ульянова-Ленина, 2005. 182 с.



248 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

История Бурятии: в 3 т. Т. III, XX, XXI вв. Улан-Удэ: Изд-во БНЦ СО РАН, 2011. 486 с.
Кара-Мурза С. Г. Советская цивилизация. М. : Алгоритм : Эксмо, 2008. 1200 с.
Кашеваров А. Н. Государственно-церковные отношения в период перестройки 1985–

1991 годов // Научно-технические ведомости СПбГПУ. Гуманитарные и общественные 
науки. 2015. № 1 (215). С. 109–115.

Клименко Е. Н. Взаимоотношение государства и религиозных объединений в Рос-
сийской Федерации: конституционно-правовые аспекты : дис. … канд. юрид. наук. М., 
2007. 220 с.

Лебедева О. В. Религиозная литература в СССР в период «перестройки»: от дефи-
цита к массовым публикациям // Исторические, философские, политические, юриди-
ческие науки, культурология и искусствоведение. Табмов, 2011. № 4 (10). Ч. III. С. 83–85.

Лукьянов А. О. Трансформация дискуссии об изменении антирелигиозной пропа-
ганды в периодических изданиях (1985–1988 гг.) // Вестник Южно-Уральского госу-
дарственного университета. Серия: Социально-гуманитарные науки. 2020. Т. 20. № 3. 
С. 109–113 https://doi.org/10.14529/ssh200316.

Маслова И. И. Исторические уроки государственно-конфессиональной политики 
в России: анализ деятельности Совета по делам религий (1965–1985 гг.) // Известия 
ПГПУ им. В. Г. Белинского. 2011. № 23. С. 513–518.

Маслова И. И. Совет по делам религий при Совете Министров СССР и Русская 
православная церковь (1965–1991 гг.) // Отечественная история. 2005. № 6. С. 52–65.

Маслова И. И. Эволюция вероисповедной политики советского государства и дея-
тельности Русской православной церкви (1953–1991 гг.) : автореф. дис … д-ра ист. наук. 
М., 2005. 48 c.

Материалы пленума Центрального Комитета КПСС 27–28 января 1987 года. М. : 
Политиздат, 1987. 100 с.

Митыпов В. М. Буддийская церковь в условиях трансформации российского обще-
ства (конец 1980‑х — начало 1990‑х гг.) // Власть. 2015. Т. 24. №. 5. С. 55–58.

Митыпов В. М. Совет по делам религий — проводник государственно-конфессио-
нальной политики СССР // Власть. 2013. № 9. С. 117–120.

Митыпова Г. С. История становления и развития православной традиции в Буря-
тии (XVII–XXI вв.) : дис. … д-ра ист. наук. Улан-Удэ, 2006. 387 с.

Митыпова Г. С. Православие в истории и культуре бурят. Улан-Удэ, 2005. 231 с.
Молодов О. Б. Государственно-конфессиональные отношения в СССР на перелом-

ном этапе (на материалах областей Европейского Севера) // Социум и власть. 2015. 
№ 2 (52). С. 95–99.

Молодов О. Б. Православный приход: понятие и система управления в 1945–
2000 гг. (на материалах Европейского Севера) // Новейшая история России. 2016. № 3. 
С. 121–137.

Одинцов М. И. Вероисповедные реформы в Советском Союзе и в России. 1985–
1997 гг. М. : Российское объединение исследователей религии, 2010. 444 с.

Полозова К. А., Федотов А. А. Роль интеллигенции в подготовке и принятии Закона 
РСФСР «О свободе вероисповеданий» (1990 г.) и итоги его действия // Интеллиген-
ция и мир. 2013. № 1. С. 17–27.



249Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Пронина Т. С. Историко-сравнительный анализ религиозности позднего советского 
периода в контексте возрождения религии в постсоветской России: на примере Там-
бовской и Свердловской областей // Вестник Тамбовского университета. Серия: Гу-
манитарные науки, 2016. Т. 16. Вып. 11 (163). С. 123–134.

Религиозный ландшафт Западной Сибири и сопредельных регионов Центральной 
Азии. Т. 1: Поздняя древность — начало ХХ в.: коллективная монография. Барнаул : 
Изд-во Алт. ун-та, 2014. 214 с.

Савин А. И. Библия в Советском Союзе: к истории ввоза из‑за границы, издания 
и распространения // Исторический курьер. 2020. № 2 (10). С. 33–50.

Санжиева Т. Е. Особенности распространения православия среди бурят в XIX в. // 
Известия Иркутского государственного университета. Серия: Политология. Религио-
ведение. 2011. № 2 (7). С. 209–215.

Статистический ежегодник. 2024. Статистический сборник. Улан-Удэ, 2024. 379 с.
Тулянов В. А. Русская православная церковь и Советское государство в год Тыся-

челетия крещения Руси: проблемы взаимоотношений // Народы и религии Евразии. 
2024. Т. 29. № 1. С. 113–125.

Устав об управлении Русской православной церкви 1988. URL: https://drevo-info.ru/
articles/17772.html#t13.

Харчев К. Утверждая свободу совести // Известия. 1988. 29 янв. С. 3.
Цыремпилова И. С. История Успенской церкви г. Кяхта во второй половине XX в. 

(по материалам Государственного архива Республики Бурятия) // Иркутский истори-
ко-экономический ежегодник: 2014. Иркутск, 2014. С. 383–390.

Цыремпилова И. С. Русская православная церковь на территории Бурятии в 1940–
1980‑е гг. // Вестник Восточно-Сибирского государственного института культуры, 2017. 
№ 2 (2). С. 37–43.

Шахов М. О. Правовые основы деятельности религиозных объединений в Россий-
ской Федерации. М. : Изд-во Сретенского монастыря, 2019. 880 с.

Шкаровский М. В. Сталинская религиозная политика и Русская православная цер-
ковь в 1943–1953 гг. // Acta slavica iaponica. 2009. Т. 27. С. 1–27.

REFERENCES
Abolina L. A., Fedorov R. Yu. Osobennosti traditsionnoi kul'tury semeiskikh Zabaikal'ya 

[Features of the traditional culture of the Semeysky Transbaikalia]. Vestnik arkheologii, 
antropologii i etnografii [Bulletin of Archeology, Anthropology and Ethnography]. 2015, no. 2 
(29). P. 159–167 (in Russian).

Abramova Yu. A., Dmitriev A. E. Ekonomicheskie preobrazovaniya perioda perestroiki: 
1985–1991 gg. [Economic transformations of the period of perestroika: 1985–1991]. Izvestiya 
MGTU [Izvestiya MGTU]. 2013, no. 1 (15). P. 43–37 (in Russian).

Badmatsyrenov T. B. Sotsial'naya struktura buddiiskikh soobshchestv sovremennoi Buriatii. 
Diss. … d-ra. sots. Nauk [The social structure of Buddhist communities in modern Buryatia: 
Diss. … Doctor of Social Sciences]. Ulan-Ude. 2018, 385 p. (in Russian).

Baikalov N. S., Ubeeva O. A. Gorodskoe naselenie severnykh raionov Buriatii v period 
pozdnego sotsializma [The urban population of the northern regions of Buryatia in the 



250 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

period of late socialism]. Obshchestvo: filosofiya, istoriya, kul'tura [Society: philosophy, history, 
culture]. 2018, no. 12 (56). P. 130–135 (in Russian).

Bakaeva E. P. Mezhdu Tsentral'nym dukhovnym upravleniem buddistov i Ob'edineniem 
buddistov Kalmykii: Buddizm v Kalmykii v 1988–1991 gg. [Between the Central Spiritual 
Administration of Buddhists and the Association of Buddhists of Kalmykia: Buddhism in 
Kalmykia in 1988–1991]. Vestnik Kalmytskogo universiteta [Bulletin of the Kalmyk University]. 
2015, no. 1 (25). P. 6–14 (in Russian).

Bakaeva  E. P.  Pervaia konferentsiya buddistov Kalmykii i Astrakhanskoi oblasti: 
predystoriya i resheniya (1988–1991 gody) [The first conference of Buddhists of Kalmykia 
and Astrakhan region: background and decisions (1988–1991)]. Novyi istoricheskii vestnik 
[New Historical Bulletin]. 2018, no. 1 (55). P. 71–84 (in Russian).

Batomunkueva S. R. K voprosu ob osnovaniyakh rasprostraneniya i stanovleniya buddizma 
v Buriatii [On the question of the foundations of the spread and formation of Buddhism in 
Buryatia]. Vestnik BGU [Vestnik BGU]. 2022, no. 4. P. 48–56 (in Russian).

Belousov S. S. Gosudarstvennaya religioznaya politika v Kalmykii v otnoshenii khristianskogo 
naseleniya v gody sovetskoi vlasti (oktiabr' 1917–1991 gg.) [State religious policy in Kalmykia in 
relation to the Christian population during the years of Soviet power (October 1917–1991)]. 
Elista: KalmNTs RAN, 2016, 342 p. (in Russian).

Vasil'eva S. V. Gosudarstvennaya i tserkovnaya politika v otnoshenii staroobriadchestva 
Baikal'skogo regiona (XVII–XXI vv.). Avtoref. dis. d-ra ist. Nauk [State and church policy 
in relation to the Old Believers of the Baikal region (XVII–XXI centuries). Thesis of the 
dissertation of Doctor of Historical Sciences]. Ulan-Ude, 2011. 53 p. (in Russian).

Vasil'eva S. V.  Izmenenie gosudarstvennoi politiki v otnoshenii drevlepravoslavnoi 
tserkvi v usloviyakh Velikoi Otechestvennoi voiny [Changes in state policy towards the 
Ancient Orthodox Church in the conditions of the Great Patriotic War]. Vestnik Buriatskogo 
gosudarstvennogo universiteta [Bulletin of the Buryat State University]. 2015, no. 7. P. 7–13 
(in Russian).

Vasil'eva S. V. Staroobriadchestvo Buriatii v usloviyakh formirovaniya gosudarstvennoi 
veroispovednoi politiki sovetskogo obshchestva [The Old Believers of Buryatia in the context 
of the formation of the state religious policy of the Soviet society]. Staroobriadchestvo: istoriia 
i sovremennost', mestnye traditsii, russkie i zarubezhnye sviazi: Materialy VI Mezhdunarodnoi 
nauchno-prakticheskoi konferentsii, Ulan-Ude, 07–08 avgusta 2015 goda [Old Believers: 
History and Modernity, local traditions, Russian and foreign relations: Proceedings of the VI 
International Scientific and Practical Conference, Ulan-Ude, August 07–08, 2015]. Ulan-Ude, 
2015. P. 63–68 (in Russian).

Vasil'eva S. V. Staroobriadchestvo na okrainakh Rossii: vynuzhdennaya podvizhnost' ili 
migratsionnoe peremeshchenie [Old Believers on the outskirts of Russia: forced mobility 
or migration movement]. Vestnik Buriatskogo gosudarstvennogo universiteta. Gumanitarnye 
issledovaniia Vnutrennei Azii [Bulletin of the Buryat State University. Humanitarian studies 
of Inner Asia]. 2014, no. 2. P. 11–17 (in Russian).

Vdovin A. I. SSSR. Istoriya velikoi derzhavy [USSR. The history of a great power]. Moscow: 
Prospekt, 2018, 821 p. (in Russian).



251Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Velichko S. A. Prichiny nachala Perestroiki v SSSR (30‑i letiyu poiavleniya termina 
“perestroika” posvyashchaetsia [The reasons for the beginning of Perestroika in the USSR 
(dedicated to the 30th anniversary of the appearance of the term “perestroika”]. Vestnik 
Omskoi iuridicheskoi akademii [Bulletin of the Omsk Law Academy]. 2016, no. 2 (31). P. 4–9 
(in Russian).

Veroispovednaya politika Rossiiskogo gosudarstva [Religious policy of the Russian state]. 
Moscow: RAGS, 2003, 205 p. (in Russian).

Vert N. Istoriya Sovetskogo gosudarstva. 1900–1991: per. s fr. [The History of the Soviet State. 
1900–1991: translated from French] Moscow: Prospekt, 1992, 480 p. (in Russian).

Vestov F. A. Politiko-pravovye predstavleniya o pravovom gosudarstve v sovetskii period 
[Political and legal concepts of the rule of law in the Soviet period]. Izvestiia Saratovskogo 
universiteta. Ser. Ekonomika. Upravlenie. Pravo [Proceedings of the Saratov University. Ser. 
Economy. Management. Right]. 2009, vol. 9, iss. 1. P. 63–67 (in Russian).

Gorbatov A. V. Gosudarstvo i religioznye organizatsii Sibiri v 1940–1960‑e gody [The State 
and religious organizations of Siberia in the 1940s and 1960s]. Tomsk: Izd-vo TGPU, 2008, 
408 p. (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 79 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 85 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 162 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 169 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 170 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 177 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Respubliki Buriatiya (GARB) [State Archive of the Republic 
of Buryatia (GARB)]. Fund R‑1857. Inventory 1. File 188 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GARF) [The State Archive of the Russian 
Federation (GARF)]. Fund R 6991. Inventory 6. File 1575 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GARF) [The State Archive of the Russian 
Federation (GARF)]. Fund R 6991. Inventory 6. File 3131 (in Russian).

Gosudarstvennyi Arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GARF) [The State Archive of the Russian 
Federation (GARF)]. Fund R 6991. Inventory 6. File 3334 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Bicheldei U. P., Mongush A. V. Polozhenie buddiiskikh obshchin v 
Tuve v sisteme gosudarstvenno-konfessional'nykh otnoshenii SSSR v seredine 1950‑kh gg.  
[The position of Buddhist communities in Tuva in the system of state-confessional relations 
of the USSR in the mid‑1950s]. Narody i religii Evrazii [Nations and Religions of Eurasia]. 
2024, vol. 29, no 4. P. 211–233 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Goncharova N. S. Polozhenie religioznykh obshchin v natsional'nykh 
avtonomiyakh SSSR v 1985–1991 gg.: na primere Khakasskoi avtonomnoi oblasti  



252 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

[The situation of religious communities in the national autonomies of the USSR in 1985–1991: 
on the example of the Khakass Autonomous Region]. Vestnik Rossiiskogo universiteta druzhby 
narodov. Seriya: Istoriya Rossii [Bulletin of the Peoples' Friendship University of Russia. Series: 
The History of Russia]. 2023, vol. 22, no. 4. P. 680–695 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Dvorianchikova, N. S. Gosudarstvenno-konfessional'naya politika SSSR 
v epokhu “perestroiki” i ee vliianie na deyatel'nost' religioznykh obshchin Omskoi oblasti [The 
state and confessional policy of the USSR in the era of “perestroika” and its impact on the 
activities of religious communities of the Omsk region]. Narody i religii Evrazii [Nations and 
Religions of Eurasia]. 2024, vol. 29, no. 1, P. 126–144 (in Russian).

Dashkovskiy  P. K ., Dvorianchikova  N. S.  Sovetskaya i rossiiskaya gosudarstvenno-
konfessional'naya politika na yuge Zapadnoi Sibiri [Soviet and Russian state-confessional 
policy in the South of Western Siberia]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2022, 152 p. (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Traudt E. A. Gosudarstvennoe regulirovanie religioznykh protsessov 
v natsional'nykh avtonomiyakh SSSR v period “perestroiki” (na primere Buryatskoi ASSR) 
[State regulation of religious processes in the national autonomies of the USSR during the 
period of “perestroika” (on the example of the Buryat ASSR)]. Narody i religii Evrazii [Nations 
and Religions of Eurasia]. 2024a, vol. 29, no. 2. P. 140–160 (in Russian).

Dashkovskii P. K., Traudt E. A. Nekotorye aspekty izucheniya realizatsii gosudarstvenno-
konfessional'noi politiki v Buryatii vo vtoroi polovine 1980‑kh gg. [Some aspects of studying 
the implementation of state-confessional policy in Buryatia in the second half of  the 
1980s]. Etnicheskie men'shinstva v istorii Rossii: materialy V Mezhdunarodnoi nauchnoi 
konferentsii, 25–26 oktiabrya 2024 g. [Ethnic minorities in the history of Russia: Proceedings 
of the V International Scientific Conference, October 25–26, 2024] Saint Petersburg: LGU  
im. A. S. Pushkina, 2024b. P. 31–36 (in Russian).

Efremov E. N. Gosudarstvennaya politika i vozrozhdenie russkoi pravoslavnoi tserkvi 
v Mari El v period “perestroiki” (1985–1991 gg.) [State policy and the revival of the Russian 
Orthodox Church in Mari El during the period of “perestroika” (1985–1991)]. Vestnik NII 
gumanitarnykh nauk pri Pravitel'stve Respubliki Mordoviya [Bulletin of the Research Institute 
of Humanities under the Government of the Republic of Mordovia]. 2021, no. 3 (59). P. 91–
101 (in Russian).

Ibragimov R. R. Vlast' i religiya v Tatarstane v 1940–1980‑e gg. [Power and religion 
in Tatarstan in the 1940s and 1980s.] Kazan': Kazanskii gosudarstvennyi universitet  
im. V. I. Ul'ianova-Lenina, 2005, 182 p. (in Russian).

Istoriia Buriatii: v 3 t. T. III–XX — XXI vv. [The history of Buryatia: In 3 volumes, III–XX — 
XXI centuries.]. Ulan-Ude: Izd-vo BNTs SO RAN, 2011. 486 p. (in Russian).

Kara-Murza S. G. Sovetskaya tsivilizatsiya [The Soviet civilization]. Mocow: Algoritm, 
Eksmo, 2008, 1200 p. (in Russian).

Kashevarov A. N. Gosudarstvenno-tserkovnye otnosheniia v period perestroiki 1985–1991 
godov [State-church relations in the period of perestroika 1985–1991]. Nauchno-tekhnicheskie 
vedomosti SPbGPU. Gumanitarnye i obshchestvennye nauki [Scientific and Technical Bulletin 
of St. Petersburg State Pedagogical University. Humanities and social sciences]. 2015, no. 1 
(215). P. 109–115 (in Russian).



253Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Klimenko E. N. Vzaimootnoshenie gosudarstva i religioznykh ob'edinenii v Rossiiskoi 
Federatsii: konstitutsionno-pravovye aspekty. Dis. … kand. iurid. nauk. [The relationship 
between the state and religious associations in the Russian Federation: constitutional and 
legal aspects. Dis. … kand. yurid. nauk] Moscow, 2007, 220 p. (in Russian).

Lebedeva O. V. Religioznaya literatura v SSSR v period “perestroiki”: ot defitsita k massovym 
publikatsiyam [Religious literature in the USSR during the period of “perestroika”: from 
scarcity to mass publications]. Istoricheskie, filosofskie, politicheskie, yuridicheskie nauki, 
kul'turologiya i iskusstvovedenie [Historical, philosophical, political, legal sciences, cultural 
studies and art criticism]. Tabmov, 2011, no. 4 (10), pt. III. P. 83–85 (in Russian).

Luk'ianov A. O. Transformatsiya diskussii ob izmenenii antireligioznoi propagandy v 
periodicheskikh izdaniyakh (1985–1988 gg.) [Transformation of the discussion on changing 
anti-religious propaganda in periodicals (1985–1988)]. Vestnik Iuzhno-Ural'skogo 
gosudarstvennogo universiteta. Seriia: Sotsial'no-gumanitarnye nauki [Bulletin of the South 
Ural State University. Series: Social and Humanitarian Sciences]. 2020, vol. 20, no. 3. P. 109–
113. https://doi.org/10.14529/ssh200316.

Maslova I. I. Istoricheskie uroki gosudarstvenno-konfessional'noi politiki v Rossii: analiz 
deiatel'nosti Soveta po delam religii (1965–1985 gg.) [Historical lessons of state-confessional 
policy in Russia: analysis of the activities of the Council for Religious Affairs (1965–1985)]. 
Izvestiya PGPU im. V. G. Belinskogo [Izvestiya PGPU named after V. G. Belinsky]. 2011, no. 
23. P. 513–518 (in Russian).

Maslova I. I. Sovet po delam religii pri Sovete Ministrov SSSR i Russkaya Pravoslavnaya 
Tserkov' (1965–1991 gg.) [Council for Religious Affairs under the Council of Ministers of the 
USSR and the Russian Orthodox Church (1965–1991)]. Otechestvennaya istoriya [National 
History]. 2005, no. 6. P. 52–65 (in Russian).

Maslova I. I. Evoliutsiya veroispovednoi politiki sovetskogo gosudarstva i deiatel'nosti Russkoi 
pravoslavnoi tserkvi (1953–1991 gg.). Avtoref. dis … d-ra ist. nauk [Evolution of the religious 
policy of the Soviet state and the activities of the Russian Orthodox Church (1953–1991). 
Thesis Dissertation of Doctor of Historical Sciences]. Moscow, 2005, 48 p. (in Russian).

Materialy plenuma Tsentral'nogo Komiteta KPSS 27–28 yanvaria 1987 goda [Materials 
of the plenum of the Central Committee of the CPSU on January 27–28, 1987]. Moscow: 
Politizdat, 1987, 100 p. (in Russian).

Mitypov V. M. Buddiiskaya tserkov' v usloviyakh transformatsii rossiiskogo obshchestva 
(konets 1980‑kh — nachalo 1990‑kh gg.). Vlast' [Power]. 2015, vol. 24, no. 5. P. 55–58 
(in Russian).

Mitypov V. M. Sovet po delam religii — provodnik gosudarstvenno-konfessional'noi 
politiki SSSR [The Buddhist Church in the context of the transformation of Russian society 
(late 1980s — early 1990s)]. Vlast' [Power]. 2013, no. 9. P. 117–120 (in Russian).

Mitypova G. S. Istoriia stanovleniia i razvitiia pravoslavnoi traditsii v Buriatii (XVII–
XXI vv.): dis. … d-ra ist. nauk [The history of the formation and development of the Orthodox 
tradition in Buryatia (XVII–XXI centuries): Dissertation … Doctor of Historical Sciences]. 
Ulan-Ude, 2006, 387 p. (in Russian).

Mitypova G. S. Pravoslavie v istorii i kul'ture buryat [Orthodoxy in the history and culture 
of the Buryats]. Ulan-Ude, 2005, 231 p. (in Russian).



254 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 1. C. 227–255.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Molodov O. B. Gosudarstvenno-konfessional'nye otnosheniya v SSSR na perelomnom 
etape (na materialakh oblastei Evropeiskogo Severa) [State-confessional relations in the USSR 
at a critical stage (based on the materials of the regions of the European North)]. Sotsium 
i vlast' [Society and Power]. 2015, no. 2 (52). P. 95–99 (in Russian).

Molodov O. B. Pravoslavnyi prikhod: ponyatie i sistema upravleniya v 1945–2000 gg. 
(na materialakh Evropeiskogo Severa) [Orthodox parish: concept and management system 
in 1945–2000. (based on the materials of the European North)]. Noveishaya istoriia Rossii 
[The modern history of Russia]. 2016, no. 3. P. 121–137 (in Russian).

Odintsov M. I. Veroispovednye reformy v Sovetskom Soyuze i v Rossii. 1985–1997 gg. 
[Religious reforms in the Soviet Union and in Russia. 1985–1997] Moscow: Rossiiskoe 
ob'edinenie issledovatelei religii, 2010, 444 p. (in Russian).

Polozova K. A., Fedotov A. A. Rol' intelligentsii v podgotovke i priniatii zakona RSFSR 
“O svobode veroispovedanii” (1990 g.) i itogi ego deistviya [The role of the intelligentsia in 
the preparation and adoption of the Law of the RSFSR “On Freedom of Religion” (1990) and 
the results of its action]. Intelligentsiya i mir [Intelligentsia and the World]. 2013, no. 1. P. 17–
27 (in Russian).

Pronina T. S. Istoriko-sravnitel'nyi analiz religioznosti pozdnego sovetskogo perioda 
v kontekste vozrozhdeniya religii v postsovetskoi Rossii: na primere Tambovskoi i Sverdlovskoi 
oblastei [Historical and comparative analysis of the religiosity of the late Soviet period in the 
context of the revival of religion in post-Soviet Russia: on the example of the Tambov and 
Sverdlovsk regions]. Vestnik Tambovskogo universiteta. Seriia Gumanitarnye nauki [Bulletin 
of Tambov University. Humanities Series], 2016, vol. 16, iss. 11 (163). P. 123–134 (in Russian).

Religioznyi landshaft Zapadnoi Sibiri i sopredel'nykh regionov Tsentral'noi Azii. T. 1: 
Pozdniaya drevnost' — nachalo KhKh v.: kollektivnaya monografiya [The religious landscape 
of Western Siberia and adjacent regions of Central Asia. Vol. 1: Late Antiquity — early twentieth 
century: a collective monograph]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2014, 214 p. (in Russian).

Sanzhieva  T. E.  Osobennosti rasprostraneniya pravoslaviya sredi buryat v XIX v. 
[Peculiarities of the spread of Orthodoxy among the Buryats in the 19th century]. Izvestiya 
Irkutskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriia “Politologiya. Religiovedenie” [Izvestiya 
Irkutsk State University. The series “Political Science. Religious studies”]. 2011, no. 2 (7). 
P. 209–215 (in Russian).

Savin  A . I.  Bibliya v Sovetskom Soyuze: k istorii vvoza iz-za granitsy, izdaniya 
i rasprostraneniya [The Bible in the Soviet Union: on the history of importation from abroad, 
publication and distribution]. Istoricheskii kur'er [Historical Courier]. 2020, no. 2 (10). P. 33–
50 (in Russian).

Statisticheskii ezhegodnik. 2024. Statisticheskii sbornik [Statistical Yearbook. 2024. Statistical 
collection]. Ulan-Ude, 2024, 379 p. (in Russian).

Tulianov V. A. Russkaya Pravoslavnaya tserkov' i Sovetskoe gosudarstvo v god Tysiacheletiya 
kreshcheniya Rusi: problemy vzaimootnoshenii [The Russian Orthodox Church and the 
Soviet State in the Year of the Millennium of the Baptism of Rus: problems of mutual relations]. 
Narody i religii Evrazii [Nations and Religions of Eurasia]. 2024, vol. 29, no 1. P. 113–125 
(in Russian).



255Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 1. P. 227–255.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ustav ob upravlenii Russkoi pravoslavnoi tserkvi 1988 [The Charter on the Administration 
of the Russian Orthodox Church in 1988]. URL: https://drevo-info.ru/articles/17772.html#t13 
(accessed February 13, 2025) (in Russian).

Kharchev K. Utverzhdaya svobodu sovesti [Asserting freedom of conscience]. Izvestiya 
[Izvestia]. 1988, 29 yanv. Р. 3 (in Russian).

Tsyrempilova  I. S.  Istoriya Uspenskoi tserkvi g. Kyakhta vo vtoroi polovine X X  v. 
(po materialam Gosudarstvennogo arkhiva Respubliki Buryatiya) [The history of  the 
Assumption Church in Kyakhta in the second half of the 20th century (based on the materials 
of the State Archive of the Republic of Buryatia)]. Irkutskii istoriko-ekonomicheskii ezhegodnik: 
2014 [Irkutsk Historical and Economic Yearbook: 2014]. Irkutsk, 2014. P. 383–390 (in Russian).

Tsyrempilova I. S. Russkaia Pravoslavnaia tserkov' na territorii Buryatii v 1940–1980‑e gg. 
[The Russian Orthodox Church in the territory of Buryatia in the 1940s and 1980s]. Vestnik 
Vostochno-Sibirskogo gosudarstvennogo instituta kul'tury [Bulletin of the East Siberian State 
Institute of Culture]. 2017, no. 2 (2). P. 37–43 (in Russian).

Shakhov M. O. Pravovye osnovy deiatel'nosti religioznykh ob'edinenii v Rossiiskoi Federatsii 
[The legal foundations of the activities of religious associations in the Russian Federation]. 
Moscow: Izd-vo Sretenskogo monastyria, 2019, 880 p. (in Russian).

Shkarovskii M. V. Stalinskaya religioznaya politika i Russkaya pravoslavnaya tserkov' 
v 1943–1953 gg. [Stalin's religious policy and the Russian Orthodox Church in 1943–1953]. 
Acta slavica iaponica [Acta slavica iaponica]. 2009, vol. 27. P. 1–27 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 00.00.2025
Принята к публикации: 00.00.2025

Дата публикации: 31.03.2025



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ЖУРНАЛ
«НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ»

Учредителем журнала является кафедра регионоведения России, национальных 
и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государственного уни-
верситета. Издается с 2007 г. как сборник научных статей, а с 2016 г. как научный жур-
нал «Мировоззрение населения южной Сибири и центральной Азии в исторической 
ретроспективе». С 2017 г. журнал называется «Народы и религии Евразии».

Журнал включен в «Перечень ведущих рецензируемых научных журналов и из‑
даний, в которых должны быть опубликованы основные научные результаты дис‑
сертации на соискание ученой степи доктора и кандидата наук» Высшей аттеста‑
ционной комиссии Министерства высшего образования и науки РФ.

Журнал утвержден Научно-техническим советом Алтайского государственного уни-
верситета и зарегистрирован Комитетом РФ по печати. Свидетельство о регистрации 
ПИ № ФС 77–78911 от 07.08.2020.

Периодичность издания: 4 выпуска в год. Журнал издается в печатном и электрон-
ном виде.

Сайт журнала: http://journal.asu.ru/wv

К рассмотрению принимаются только новые, ранее нигде не опубликованные 
материалы. Все работы, поступившие в редколлегию, проходят обязательно ре-
цензирование и проверку на плагиат.

Журнал «Народы и религии Евразии» индексирутся в агрегаторах и базах биб‑
лиографической информации:

•	 SCOPUS
•	 ERIN PLUS
•	 EBSCO
•	 E-Library.ru
•	 CyberLeninka
•	 OAIsters
•	 ROAR
•	 ROARMAP
•	 OpenAIRE
•	 BASE
•	 ResearchBIB

•	 Socionet
•	 Scholarsteer
•	 World Catalogue of Scientifc Journals
•	 Scilit
•	 Journals for Free
•	 Journal TOC
•	 OAIster
•	 OCLC-WolrdCat
•	 Socolar
•	 JURN
•	 JournalGuid

ТЕМАТИЧЕСКИЕ РУБРИКИ:
⮚ Археология и этнокультурная история
⮚ Этнология и национальная политика
⮚ Религиоведение и государственно-конфессиональные отношения
⮚ Информация о конференциях
⮚ Персоналии



257

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ТРЕБОВАНИЯ К ОФОРМЛЕНИЮ СТАТЕЙ
Статьи принимаются на русском и английском языках. Для публикации статьи 

в журнале необходимо ее прислать в электронном варианте, а также указать сведения 
об авторе (фамилия, имя, отчество, место работы, должность, ученая степень, ученое 
звание, почтовый адрес, телефон, e-mail, индивидуальный номер ORCID). Стандарт-
ный объем статьи — 30–60 тыс. знаков без пробелов (т. е. 0,75–1,5 печ. л.), (14 кегль, оди-
нарный интервал, в формате Word: поля: верхнее — 2 см, нижнее — 2 см, левое — 2 см, 
правое — 2 см). Рисунки (фотографии) предоставлять отдельными файлами с подпи-
сями рисунков на русском и английском языках. К статье обязательно прикладывает-
ся полный список используемых работ.

Статья должна содержать ключевые слова (до 15 слов) и аннотацию на русском 
и английском языках (не менее 1000 знаков без пробелов). Машинный (компьютер‑
ный перевод) не принимается. Аннотация к статье должна быть оригинальной, от‑
ражать основное содержание статьи и результаты исследований.

Статья должна делиться на тематические блоки. Примерная структура статьи: 
Введение, Тематические блоки (от 1 до 5 блоков), Заключение.

Благодарности указываются после текста статьи отдельным тематическим бло‑
ком с переводом на английский язык.

ОБРАЗЕЦ ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ  
И БИБЛИОГРАФИЧЕСКОГО СПИСКА

Фамилия, имя, отчество автора на русском языке
Название статьи на русском языке
Аннотация (на русском языке не менее 1000 знаков без пробелов)
Ключевые слова (на русском языке до 15 слов)
Фамилия, имя, отчество автора на английском языке
Название статьи на английском языке
Аннотация (на английском языке не менее 1000 знаков без пробелов)
Ключевые слова (на английском языке до 15 слов)

ПРИМЕР ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ
УДК 903.2

И. И. Иванов
Институт востоковедения РАН, Москва (Россия)

ЧЕЛОВЕК И ПРИРОДА В ТРАДИЦИОННЫХ ВОЗЗРЕНИЯХ  
ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ ЮЖНОЙ СИБИРИ

Целью статьи является изучение восприятие природы в традиционном мировоз-
зрении тюркских и монгольских народов Южной Сибири. Хронологические рамки 
работы охватывают конец XIX — середину XX веков. Выбор таких временных границ 
вызван, прежде всего, состоянием базы источников по теме исследования. Основны-
ми источниками выступают исторические и этнографические материалы. Работа ос-
новывается на комплексном, системно-историческом подходе к изучению прошлого. 



258

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Методика исследования опирается на историко-этнографические методы — научно-
го описания, конкретно-исторического и реликта.

Коренные жители Южной Сибири в процессе длительного взаимодействия с окру-
жающей средой и в результате адаптации к ней сформировали наиболее приспособ-
ленную к данным природным условиям культуру. Значительное место в ней отводит-
ся традициям, связанными с экологическими воззрениями и нормами. Основу эколо-
гического сознания народов этого региона составляла идея неразрывной связи чело-
века со средой обитания — родиной, т. е., с тем местом, где он родился, жил и умирал. 
По сути, оно являлось тем пространством, в котором осуществлялась вся жизнедея-
тельность человека. В мышлении верующих природа воспринималась в качестве жи-
вого и чувствующего существа, что нашло отражение и в соответствующем практиче-
ском отношении к ней. В традиционном мировосприятии человек не выделен из при-
роды. Отсутствует жесткая граница между ним и окружающим миром, который в ми-
фологическом сознании как уже отмечалось, имел частичное или полное отождест-
вление человеку.

Ключевые слова: тюркские и монгольские народы, Южная Сибирь, хакасы, куль-
тура, традиция, человек, природа, экологические воззрения.
__________________________________________________________________________

Цитирование статьи:
Иванов И. И. Человек и природа в традиционных воззрениях тюрко-монгольских 

народов Южной Сибири // Народы и религии Евразии. 2022. Т. 27, № 1. С. 
________________________________________________________________________

Иванов Иван Иванович, доктор исторических наук, профессор, ведущий научный 
сотрудник сектора религии Востока Института востоковедения РАН, Москва (Россия). 
Адрес для контактов: i.i.ivanov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000

I. I. Ivanov
Institute of Archaeology and Ethnography Siberian Branch Russian Academy of Sciences, 

Novosibirsk (Russia)
MAN AND NATURE IN TRADITIONAL VIEWS OF TYURCO-MONGOLIAN 

PEOPLES OF SOUTH SIBERIA
The aim of the work is to study the perception of nature in the traditional worldview of the 

Turkic and Mongolian peoples of Southern Siberia.
The chronological scope of work covers the end of the XIX — mid XX centuries. Selection 

temporal boundaries caused primarily by the status of the database sources on the research topic. 
The main sources are archival and ethnographic materials. The work based on comprehensive, 
system-historical approach to the study of the past. The research methodology based on historical 
and ethnographic methods — scientific description, the specific historical and relic.

The indigenous inhabitants of Southern Siberia, in the process of prolonged interaction 
with the environment and result of adaptation to it, formed the culture most adapted to 
the given natural conditions. A significant place in it given to traditions associated with 
environmental views and norms. The basis of the ecological consciousness of the peoples of 



259

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

this region was the idea of an inseparable connection between man and his environment, the 
homeland, that is, with the place where he was born, lived and died. In fact, it was the space 
in which the entire life activity of man. In the thinking of believers, nature perceived as a 
living and sentient being, which reflected in the corresponding practical relation to it. In the 
traditional worldview, man is not isolated from nature. There is no rigid boundary between it 
and the surrounding world, which, as already noted, in the mythological consciousness, had 
a partial or complete identification with man.

Keywords: Turkic and Mongolian peoples, Southern Siberia, Khakas, culture, tradition, 
man, nature, ecological views.
__________________________________________________________________________

For citation:
Ivanov I. I. Man and nature in traditional views of tyurco-mongolian peoples of South 

Siberia. Nations and religions of Eurasia. 2022. Т. 27, № 1. P. 
________________________________________________________________________

Ivanov Ivan Ivanovich, doctor of historical sciences, Professor, Leading Researcher of 
the Sector of Religion of the East of the Institute of Oriental Studies of RAS, Moscow (Russia). 
Contact address: i.i.ivanov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000
__________________________________________________________________________

Введение
Текст cтатьи на русском языке: Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 

Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст

Тематические разделы (от 1 до 5)
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 

Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст

Заключение.
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 

Текст Текст Текст
Благодарности
Работа выполнена в рамках Программы фундаментальных исследований Президиу-

ма РАН «Адаптация народов и культур к изменениям природной среды, социальным 
и техногенным трансформациям», проект № 07–01–00842а.

Acknowledgments
The work was carried out within the framework of the Fundamental Research Program 

of the Presidium of the Russian Academy of Sciences “Adaptation of peoples and cultures 
to changes in the natural environment, social and man-made transformations”, project 
No. 07–01–00842a.

Библиографический список
Библиографические ссылки приводятся в тексте в квадратных скобках: фамилия 

(фамилии), инициалы автора, год публикации, страница (страницы). Например: [Ива-



260

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

нов, 1962: 62] или [Иванов, Петров, 1997: 39–45]. Указываются все авторы независимо 
от их количества. При совпадении фамилий авторов и года издания в ссылке и списке 
литературы год издания дополняется буквенным обозначением. Например: [Иванов, 
1997а: 49; Иванов, 1997б: 14]. В библиографическом списке сначала указываются пуб-
ликации на русском языке в алфавитном порядке, после них — публикации на дру-
гих европейских языках, далее следуют публикации на восточных языках. После биб-
лиографического списка размещается References. Последовательность источников 
в References такая же, как в списке литературы.

Примеры оформления различных источников:
1. Монография:
Леви-Стросс К. Структурная антропология. М. : Наука, 1983. 432 с.
2. Статья в сборнике:
Кузьмина Е. Е. Конь в религии и искусстве саков и скифов // Скифы и сарматы. М. : 

Наука, 1977. С. 96–119.
3. Статья в журнале
Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Положение христианских общин в Алтай-

ском крае в середине 1960‑х-середине 1970‑х гг. // Религиоведение. 2016. № 1. С. 75–83.
4. Автореферат:
Соловьев А. И. Погребальные памятники населения Обь-Иртышья в Cредневековье 

(обряд, миф, социум) : дис. … д-ра ист. наук. Новосибирск, 2006. 250 с.
5. Архивные материалы:
Государственный архив Алтайского края. Ф. Р. 1692. Оп. 1. Д. 76.
6. Интернет-ресурс:
История буддизма в Монголии // Ньяме Шераб Гьялцен. URL: http:// bonshenchenling.

org/lineage/nyame-sherab-gyalcen.html/ (дата обращения:: 19.10.2016).
7. Издания на иностранном языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass // Journal of 

Archaeological Science. 1995. Vol. 22. P. 429–439 (in English).
8. Материалы конференций:
Нестерова Т. П. Религиозный аспект немецкой политики в 1930‑е гг. // Религия и по-

литика в ХХ веке : материалы второго Коллоквиума российских и итальянских исто-
риков. М., 2005. С. 17–29.

References
Список «References» (латинизированный список) содержит все публикации спис-

ка «Научная литература», но в латинизированной форме. Все сведения о публикаци-
ях на кириллице из списка литературы должны быть транслитерированы на латинице 
и переведены на английский язык. 

Транслитерация осуществляется: а — a, б — b, в — v, г — g, д — d, е — e, ё — yo, ж — 
zh, з — z, и — i, й — i, к — k, л — l, м — m, н — n, о — o, п — p, р — r, c — s, т — t, у — u, 
ф — f, х — kh, ц — ts, ч — ch, ш — sh, щ — shch, ъ — ’’, ы — y, ь — ’, э — e, ю — yu, я — ya. 



261

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Данный список необходим для того, чтобы Ваши публикации правильно индексирова-
лись в зарубежных научных базах данных (Scopus и Web of Science).

Кроме того, обратите внимание, что вместе с транслитерацией дается перевод на‑
звания источника на английском языке. Если в работе была использована статья в на-
учном журнале или материал в сборнике, то перевод дается как статье, так и журна‑
лу/сборнику откуда она была взята. Перевод слудует расположить в [квадратных скоб-
ках]. Курсивом в таком случае выделяется, не статья, а название журнала или сборни-
ка статей.

Инструкции для формирования References (латинизированный список)
1) Воспользуйтесь автоматическим транслитератором на сайте “Convert Cyrillic”:
www.convertcyrillic.com/Convert.aspx. В левом столбике (CONVERT FROM) выбери-

те тот вариант, напротив которого Вы видите правильно отображенную фразу «Рус-
ский язык» — скорее всего, это будет: Unicode [Русский язык]. В правом столбике 
(CONVERT TO) выберите второй вариант: ALA-LC (Library of Congress) Romanization 
without Diacritics [Russkii iazyk]. Скопируйте весь список «Научной литературы» 
из Вашей статьи в окно левого столбика. Нажмите кнопку Convert посередине. В пра-
вом окне Вы получите транслитерированный текст. Скопируйте его из окна в файл 
с Вашей статьей.

2) Примеры оформление литературы и архивных материалов:
1. Монография:
Okladnikov A. P. Liki Drevnego Amura [Faces of the Ancient Amur]. Novosibirsk: Zapadno-

Sibirskoye knizhnoye Publ., 1968, 240 p. (in Russian).
2. Статья в журнале:
Chirkov N. V. Etnos, natsiia, diaspora [Etnos, nation, diaspor]. Religiovedenie [Study of 

Religions]. 2013, no. 4, pp. 41–47 (in Russian).
3. Переводное издание:
Brooking A., Jones P., Cox F. Expert Systems. Principles and Case Studies. Chapman and 

Hall, 1984, 231 p. (Russ. ed.: Brooking A., Jones P., Cox F. Ekspertnye sistemy. Printsipy raboty 
i primery. Moscow: Radio i sviazʼ Publ., 1987, 224 p.).

4. Интернет-ресурс:
Tsentr izucheniya tibetskoy traditsii Yundrung bon [Centre for Studying the Tibetan 

Tradition of Yundrung Bon]. Available at: http://bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-
gyalcen.html/ (accessed August 4, 2013) (in Russian).

5. Диссертация или автореферат:
Ermolina Yu. V. Magiya kak kul’turno-religiozny fenomen. Diss. kand. filos. nauk [Magic as 

Cultural and Religious Phenomenon. Ph. D. Thesis in Philosophy]. Oryol: OSU Publ., 2009, 
155 p. (in Russian).

6. Материалы конференций:
Nesterova T. P. Religiya i politika v 20 veke. Materialy vtorogo Kollokviuma rossiyskikh 

I ital’yanskikh istorikov [Religion and Politics in the 20th century. Proc. of the Second 
Symposium of Russian and Italian Historians]. Moscow, 2005, pp. 17–29 (in Russian.).



262

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

7. Архивные материалы:
Gosudarstvennyi arkhiv Altaiskogo kraya [State archive of the Altai Krai]. Fund 1. 

Inventory 1. File 664, fol. 33 (in Russian).
8. Иностранный источник (не на английском языке):
Horyna B. Introduction to the Study of Religion [Úvod do religionistiky]. Praha: Oikomene, 

1994, 131 p. (in Czech).
Li Fengmao. Wonderland and Travel: The Imagination of the Immortal World. Beijing: 

Zhonghua shuju, 2010, 468 p. (in Chinese).

Оформление иллюстраций
Иллюстрации (рисунки, фотографии, графики, диаграммы) в текст Word не вне-

дряются и прилагаются в виде отдельных файлов в формате JPG или TIFF. Они дол-
жны быть отсканированными при разрешении не менее 300 dpi. Размер изображений 
не должен превышать 190 х 270 мм. Предметы в поле рисунка должны быть располо-
жены компактно, без неоправданно больших по размеру незаполненных мест. Каж-
дый отдельный предмет (изображение) на каждом рисунке должен иметь порядковый 
номер. Этот номер, как и нивелировочные отметки, надписи, линии сечений, рамки, 
границы раскопов и т. п. должны быть выполнены не вручную, а машинописным об-
разом. Все цифры и надписи на рисунках выполняются шрифтом Arial, не жирным, 
в размере, соответствующем масштабу рисунка. Номера для предметов следует рас-
полагать по их порядку слева-направо и сверху-вниз. Каждая первая ссылка в тексте 
статьи на рисунок и на предмет обязательно должны начинаться с номера 1, последую-
щие 2, 3 и далее. Вторая и последующие ссылки на рисунок или предмет выполняются 
свободно. Следует стремиться к тому, чтобы большая часть пояснений с площади са-
мой иллюстрации была убрана в подрисуночные подписи. Подписи к рисункам пре-
доставляются на русском и английском языках.

Статьи следует высылать по адресу:
656049, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66, Алтайский государственный университет, ка-

федра регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных 
отношений, Дашковскому Петру Константиновичу.

Электронная почта: dashkovskiy@fpn.asu.ru (c пометкой журнал «Народы и рели-
гии Евразии»).

Контактный телефон: (3852) 296-629
Сайт журнала: http://journal.asu.ru/index.php/wv





Научное издание

НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025. Том 30, № 1

Редактор Л. И. Базина
Подготовка оригинал-макета О. В. Майер

Дизайн обложки: П. К. Дашковский, Ю. В. Луценко

Журнал распространяется по подписке через каталог Урал Пресс 
Подписной индекс ВН 017798. Цена свободная

Издательская лицензия ЛР 020261 от 14.01.1997.
Подписано в печать 24.03.2025.

Выход в свет 31.03.2025.
Формат 70х100 / 16. Бумага офсетная.

Усл.‑печ. л. 21,3. Тираж 300 экз. Заказ 191.

Издательство Алтайского государственного университета
Адрес издателя: 656049, Алтайский край, г. Барнаул, пр. Ленина, 61

Типография Алтайского государственного университета
656049, Алтайский край, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66


