
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 2



Издание основано в 2007 г.

Учредитель: ФГБОУ ВО «Алтайский 
государственный университет»

Главный редактор:
П. К. Дашковский, доктор исторических наук 
(Россия, Барнаул)

Международный совет:
Ш. Мустафаев, доктор исторических наук, 
академик АН Азербайджана (Азербайжан, Баку)
А. С. Жанбосинова, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
С. Д. Атдаев, кандидат исторических наук 
(Туркменистан, Ашхабад)
Н. И. Осмонова, доктор философских наук 
(Кыргыстан, Бишкек)
Ц. Степанов, доктор исторических наук 
(Болгария, София)
А. М. Досымбаева, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
З. С. Самашев, доктор исторических наук 
(Казахстан, Астана)
М. Гантуяа, Ph. D. (Монголия, Улан-Батор)
И. Ёсиро, доктор гуманитарных наук  
(Япония, Токио)
Е. Смоларц, Ph. D. (Германия, Бонн)
Х. Омархали, доктор философских наук 
(Германия, Берлин)
Н. Д. Ходжаева, доктор исторических наук 
(Республика Таджикистан, Душанбе)
А. Х . Атаходжаев, кандидат исторических наук 
(Республика Узбекистан, Самарканд)

Редакционная коллегия:
Н. Н. Крадин, доктор исторических наук, 
академик РАН (Россия, Владивосток)
С. А . Васютин, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
Н. Л . Жуковская, доктор исторических наук 
(Россия, Москва)
А. П. Забияко, доктор философских наук  
(Россия, Благовещенск)
А. А . Тишкин, доктор исторических наук  
(Россия, Барнаул)
Н. А . Томилов, доктор исторических наук  
(Россия, Омск)

Т. Д. Скрынникова, доктор исторических наук 
(Россия, Санкт-Петербург)
О. М. Хомушку, доктор философских наук 
(Россия, Кызыл)
М. М. Шахнович, доктор философских наук 
(Россия, Санкт-Петербург)
Е. С. Элбакян, доктор философских наук  
(Россия, Москва)
Л. И. Шерстова, доктор исторических наук 
(Россия, Томск)
А. Г. Ситдиков, доктор исторических наук 
(Россия, Казань)
М. М. Содномпилова, доктор исторических наук 
(Россия, Улан-Удэ)
К. А . Колобова, доктор исторических наук 
(Россия, Новосибирск)
Е. А . Шершнева (отв. секретарь), доктор 
исторических наук (Россия, Барнаул)

Редакционный совет:
Л. Н. Ермоленко, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
Л. С. Марсадолов, доктор культурологии  
(Россия, Санкт-Петербург)
Г. Г. Пиков, доктор исторических наук, доктор 
культурологии (Россия, Новосибирск)
А. В. Горбатов, доктор исторических наук 
(Россия, Кемерово)
К. А . Руденко, доктор исторических наук  
(Россия, Казань)
А. К. Погасий, доктор философских наук  
(Россия, Казань)
С. А . Яценко, доктор исторических наук  
(Россия, Москва)
С. В. Любичанковский, доктор исторических наук 
(Россия Оренбург)
Ю. А. Лысенко, доктор исторических наук 
(Россия, Барнаул)
А. Д. Таиров, доктор исторических наук  
(Россия, Челябинск)
Д. В. Папин, кандидат исторических наук  
(Россия, Новосибирск)
А. В. Бауло, доктор исторических наук (Россия, 
Новосибирск)
И. И. Юрганова, доктор исторических наук 
(Россия, Москва)

Журнал утвержден научно-техническим советом Алтайского государственного университета 
и зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, информационных технологий 
и массовых коммуникаций. Регистрационный номер ПИ № ФС 77–78911 от 07.08.2020 г. Все права 
защищены. Ни одна из частей журнала либо издание в целом не могут быть перепечатаны 
без письменного разрешения авторов или издателя.

Адрес редакции: 656049, Алтайский край, Барнаул, ул. Димитрова, 66, ауд. 312,  
Алтайский государственный университет, кафедра регионоведения России,  
национальных и государственно-конфессиональных отношений.

©  Оформление. Издательство Алтайского государственного университета, 2025



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 2

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



The journal was founded in 2007 by the Altay State 
University

Executive Editor:
P. K. Dashkovskiy, doctor of historical sciences 
(Russia, Barnaul)

International Council:
Sh. Mustafayev, doctor of historical sciences, 
аcademician of the Academy of Sciences  
of Azerbaijan (Azerbaijan, Baku),
A. S. Zhanbosinova, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
S. D. Atdaev, candidate of historical sciences 
(Turkmenistan, Ashgabat)
N. I. Osmonova, doctor of philosophical sciences 
(Kyrgyzstan, Bishkek)
Ts. Stepanov, doctor of historical sciences  
(Bulgariy, Sofiy)
Z. S. Samashev, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
A. M. Dossymbaeva, doctor of historical sciences 
(Kazakhstan, Astana)
M. Gantuya, Ph. D. (Mongolia, Ulaanbaatar)
Y. Ikeda, doctor of Humanities (Tokyo, Japan)
E. Smolarts, Ph. D. (Germany, Bonn)
Kh. Omarkhali, doctor of philosophy  
(Germany, Berlin)
N. D. Khodjaeva, doctot of historical sciences 
(Republic of Tajikistan, Dushanbe)
A. Kh. Atakhodjaev, candidate of historical sciences 
(Republic of Uzbekistan, Samarkand)

Editorial Team:
N. N. Kradin, doctor of Histirical science, 
Academician of the RSA 
(Russia, Vladivostok).
S. A. Vasyutin, doctor of historical sciences 
(Russia, Kemerovo)
N. L. Zhukovskaya, doctor of historical sciences 
(Russia, Moscow)
A. P. Zabiyako, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Blagoveshchensk)
A. A. Tishkin, doctor of historical sciences  
(Russia, Barnaul)
N. A. Tomilov, doctor of historical sciences  
(Russia, Omsk)

T. D. Skrynnikova, doctor of historical sciences 
(Russia, St. Petersburg)
O. M. Khomushku, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Kyzyl)
M. M. Shakhnovich, doctor of philosophical 
sciences (Russia, St. Petersburg)
E. S. Elbakyan, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Moscow)
L. I. Sherstova, doctor of historical sciences  
(Russia, Tomsk)
A. G. Sitdikov, doctor of historical sciences  
(Russia, Kazan)
M. M. Sodnompilova, doctor of historical sciences 
(Russia, Ulan-Ude)
K. A. Kolobova, doctor of historical sciences 
(Russia, Novosibirsk)
E. A. Shershneva (executive secretary), doctor  
of historical sciences (Russia, Barnaul)

Editorial Council:
L. N. Ermolenko, doctor of historical sciences 
(Russia, Kemerovo)
L. S. Marsadolov, doctor of Culturology  
(Russia, St. Petersburg)
G. G. Pikov, doctor of historical sciences, doctor  
of cultural studies (Russia, Novosibirsk)
A. V. Gorbatov, doctor of historical sciences  
(Russia, Kemerovo)
K. A. Rudenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Kazan)
A. K. Pogasiy, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Kazan)
S. A. Yatsenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Moscow)
S. V. Lyubichankovsky, doctor of historical sciences 
(Russia, Orenburg)
Yu. A. Lysenko, doctor of historical sciences  
(Russia, Barnaul)
A. D. Tairov, doctor of historical sciences  
(Russia, Chelyabinsk)
D. V. Papin, candidate of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
A. V. Baulo, doctor of historical sciences  
(Russia, Novosibirsk)
I. I. Yurganova, doctor of historical sciences  
(Russia, Moscow)

Approved for publication by the Joint Scientific and Technical Council of Altai State University.  
All rights reserved. No publication in whole or in part may be reproduced without the written permission of 
the authors or the publisher. The magazine is registered by the Federal Service for Supervision  
of Communications, Information Technologies and Mass Communications. Registration number  
PI № ФС 77–78911. Registration date 07.08.2020 г.
Editorial Office Address: 656049, Altai Region, Barnaul, Dimitrova St, 66, Office 312,  
Altai State University, Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional Relations.

© Altai State University Publisher, 2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 2

Раздел I
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Дашковский П. К. Вторичные захоронения в погребальной обрядности 
пазырыкской культуры Алтая: результаты исследования и интерпретация......................7
Суслова С. В., Донина Л. Н. Ювелирные украшения волго-уральских 
татар в контексте этнокультурных традиций Евразии: итоги этнолого-
технологического исследования......................................................................................................... 40
Подушкин А. Н., Стамкулова Г. А . Погребальные сооружения 
и археологические комплексы могильника Кызылколь 1 (по материалам 
раскопок 2022 г.)........................................................................................................................................ 59
Добжанский В. Н., Ермолаев А . Н., Горлышкин Н. Е. К проблемам раннего этапа 
освоения русским населением бассейна реки Иня в Кузнецкой котловине 
в конце XVII — начале XVIII в. ........................................................................................................... 74

Раздел II
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Альбедиль М. Ф. Непал: этноконфессиональная мозаика..........................................................97
Досмурзинов Р. К. Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа.......... 115
Дробышев Ю. И. Представления о целях вторжения Чингис-хана в страны 
ислама в мусульманской историографии до 1260 г.................................................................. 126
Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х . Махр как условие заключения никаха 
у тюрко-татарского населения Тобольской губернии в XIX — начале ХХ в. 
(по материалам метрических записей).......................................................................................... 142
Ли Хуэй. Мифологическое существо Лун в китайской коллективной культурной 
памяти........................................................................................................................................................... 156
Сень Д. В. Первый Cеверо-Кавказский съезд горских евреев в Нальчике  
(1926 г.)......................................................................................................................................................... 166

Раздел III
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Хаймурзина М. А . Особенности распространения конфуцианских храмов 
в период чжурчжэньского государства Цзинь........................................................................... 183
Монгуш А. В. Атеистическая пропаганда в Туве как элемент государственно-
конфессиональной политики СССР в 1954–1964 гг................................................................ 198
Шмакова А . С., Шутова М. А ., Кравцова А . Д. Трансформация статуса буддизма 
на Корейском полуострове в период Корё (918–1392) и первой половине 
Чосон (1392–1600)...................................................................................................................................220

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................238



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 2

Section I
ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Dashkovskiy P. K. Secondary burials in the funeral rituals of Pazyryk culture of Altai: 
research results and interpretation............................................................................................................7
Suslova S. V., Donina L. N. Jewelry of the Volga-Ural Tatars in the context of the 
ethno-cultural traditions of Eurasia: the results of the ethnological and technological 
research........................................................................................................................................................... 40
Podushkin A. N., Stamkulova G. A. Funeral structures and archaeological complexes 
of the Kyzylkol 1 burial ground (based on materials from excavations in 2022)..................... 59
Dobzhanskii V. N., Ermolaev A. N., Gorlyshkin N. E. On the Issue of the Early Stage  
of Russian Colonization of the Inya river basin in the Kuznetsk basin at the Late 17th 
and Early 18th Centuries............................................................................................................................. 74

Section II
ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Albedil M. F. Nepal: an ethno-religious mosaic....................................................................................97
Dosmurzinov R. K. The Kazakh folk custom of davra..................................................................... 115
Drobyshev Yu. I. Ideas about the goals of Chingis Khan's invasion to the countries  
of Islam in Muslim historiography before 1260................................................................................ 126
Faizullina G. С., Kadirova E. H. Mahar as a condition for concluding a nikah among 
the Turkic-Tatar population of the Tobolsk province in the 19th — early 20th centuries 
(based on metric records)........................................................................................................................ 142
Li Hui The mythological creature Lun in chinese collective cultural memory....................... 156
Sen' D. V. I North Caucasian Congress of Mountain Jews in Nalchik (1926)........................... 166

Section III
RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Khaymurzina М. А . Specifics of Confucian temples' spread during the Jurchen state  
of Jin............................................................................................................................................................... 183
Mongush A. V. Ftheistic propaganda in Tuva as an element of the state-confessional 
policy of the ussr in 1954–1964............................................................................................................. 198
Shmakova A. S., Shutova M. A., Kravtsova A. D. Transformation of the status of 
Buddhism on the Korean peninsula during the periods of Goryeo (918–1392)  
and the first half of Joseon (1392–1600).............................................................................................220

FOR AUTHORS........................................................................................................................................ 238



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел I 
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ 
ИСТОРИЯ

УДК 902
DOI 10.14258/nreur(2025)2–01

П. К. Дашковский

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия)

ВТОРИЧНЫЕ ЗАХОРОНЕНИЯ В ПОГРЕБАЛЬНОЙ 
ОБРЯДНОСТИ ПАЗЫРЫКСКОЙ КУЛЬТУРЫ АЛТАЯ: 
РЕЗУЛЬТАТЫ ИССЛЕДОВАНИЯ И ИНТЕРПРЕТАЦИЯ

В статье представлены результаты изучения вторичных погребений в курганах 
№ 4, 5, 6, 8, 21, 37 могильника Ханхаринский дол, который расположен в Красноще-
ковском районе Алтайского края (Северо-Западный Алтай). В пяти из шести курга-
нов это были одиночные погребения женщин, а в одном случае парное погребение 
ребенка и подростка мужского пола. Из пяти женских погребений в четырех случа-
ях это были захоронения достаточно возрастных и даже пожилых женщин в возрасте 
35–50 лет и старше 55 лет. Только в одном случае в кургане № 21 зафиксировано по-
гребение молодой девушки в возрасте 17–19 лет. Планиграфически курганы № 4, 5, 
6 и 8 образовывали одну микроцепочку, что дополнительно может указывать на род-
ственный (клановый) характер погребений. Погребальный обряд и сопроводитель-
ный инвентарь из вторичных погребений полностью идентичны аналогичным ка-
тегориям вещей из обычных захоронений умерших людей в курганах пазырыкской 
культуры. На основе анализа погребального инвентаря и результатов радиоуглерод-
ного датирования установлено, что указанные курганы относятся к IV–III вв. до н. э. 
В пяти из шести рассмотренных курганов зафиксированы сопроводительные захо-
ронения лошадей, что дополнительно указывает на социальный статус погребенных 
людей. Появление вторичных погребений у кочевников Горного Алтая в скифское 
время, вероятно, связано с палеодемографическими процессами, сезонными переко-
чевками и традицией хоронить умерших на родовых кладбищах, что имело и опре-
деленное мировоззренческое обоснование.



8 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ключевые слова: пазырыкская культура, вторичные погребения, Алтай, скифская 
эпоха, погребальный обряд, инвентарь

Цитирование статьи: 
Дашковский П. К. Вторичные захоронения в погребальной обрядности пазырыкской 
культуры Алтая: результаты исследования и интерпретация // Народы и религии Евразии. 
2025. Т. 30, № 2. С. 7–39. DOI 10.14258/nreur(2025)2–01.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор,  
заведующий кафедрой регионоведения России, национальных и государственно- 
конфессиональных отношений, заведующий лабораторией этнокультурных и религио-
ведческих исследований Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия).  
Адрес для контактов: dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://orcid.org/0000–0002–4933–8809

P. К. Dashkovskiy

Altay state university, Barnaul (Russia)

SECONDARY BURIALS IN THE FUNERAL RITUALS 
OF PAZYRYK CULTURE OF ALTAI:  
RESEARCH RESULTS AND INTERPRETATION

The article presents the results of a study of secondary burials in mounds No. 4, 5, 6, 8, 
21, 37 of the Khankharinsky Dol burial ground, which is located in the Krasnoshchekovsky 
district of the Altai Territory (Northwestern Altai). In five of the six mounds these were single 
burials of women, and in one case a paired burial of a child and a male teenager. Of the five 
female burials, in four cases these were burials of fairly old and even elderly women aged 
35–50 years and over 55 years. In only one case, in mound No. 21, the burial of a young girl 
aged 17–19 was recorded. Planigraphically, mounds No. 4, 5, 6 and 8 formed one microchain, 
which may additionally indicate the related (clan) nature of the burials. The funeral rite and 
accompanying goods from secondary burials are completely identical to similar categories 
of things from ordinary burials of deceased people in the mounds of the Pazyryk culture. 
Based on the analysis of burial goods and the results of radiocarbon dating, it was established 
that these mounds date back to the 4th–3rd centuries. BC. In five of the six mounds examined, 
accompanying burials of horses were recorded, which further indicates the social status 
of the buried people. The appearance of secondary burials among the nomads of the Altai 
Mountains in Scythian times is probably associated with paleodemographic processes, 
seasonal migrations and the tradition of burying the dead in family cemeteries, which also 
had a certain ideological justification.

Keywords: Pazyryk culture, secondary burials, Altai, Scythian era, funeral rite, inventory



9Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

For citation: 
Dashkovskiy P. K. Secondary burials in the funeral rituals of Pazyryk culture of Altai: research 
results and interpretation. Nations and religions of Eurasia. 2024. Т. 30, № 2. P. 7–39 (in Russian). 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–01.

Dashkovskiy Petr Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, professor, head of the 
Department of regional studies of Russia, national and state-confessional relations, head of the 
laboratory of ethnocultural and religious studies of the Altai state university, Barnaul (Russia). 
Contact address: dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://orcid.org/0000–0002–4933–8809.

Введение
Курганный могильник Ханхаринский дол является одним из эталонных памятников 

пазырыкской культуры Алтая. Он расположен в восточной части второй надпоймен-
ной террасы на левом берегу р. Иня (левый приток Чарыша) в 1–1,5 км к юго-востоку 
от с. Чинета (рис. 1, 2). Данный могильник входит в состав разновременного комплек-
са памятников Чинетинского археологического микрорайона (Краснощековский рай-
он Алтайского края), изучение которого ведется ежегодно с 2001 г. экспедицией Алтай-
ского государственного университета [Дашковский, 2023]. В настоящее время на па-
мятнике исследовано более 40 курганов скифо-сакского времени, большая часть кото-
рых относится непосредственно к памятникам пазырыкской культуры.

Рис. 1. Месторасположение могильника Ханхаринский дол на карте 
Fig. 1. Location of the Khankharinsky Dol burial ground on the map



10 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 2. План могильников Ханхаринский дол и Чинета-II 
Fig. 2. Plan of the Khankharinsky Dol and Chineta-II burial grounds

Уникальность данного некрополя обусловлена тем, что в его пределах сосредоточе-
ны памятники разных этапов пазырыкской культуры, а в курганах похоронены пред-
ставители различных социальных групп — от рядовых кочевников до региональной 
элиты. Эти обстоятельства позволяют использовать полученные артефакты при из-



11Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

учении этнокультурных, социальных и религиозных процессов, протекавших во Вну-
тренней Азии в скифо-сакский период. Достаточно интересной особенностью изучае-
мого некрополя стало то, что в процессе раскопок была обнаружена целая серия т. н. 
вторичных погребений. В частности, такого типа погребения были выявлены в ше-
сти курганах (№ 4, 5, 6, 8, 21, 37) на могильнике Ханхаринский дол, которые относятся 
к скифской эпохе. Ранее была опубликована статья в материалах конференции, в кото-
рой были представлены предварительные результаты изучения четырех вторичных по-
гребений в курганах № 4, 5, 6, 8, на могильнике Ханхаринский дол [Дашковский, Тиш-
кин, Тур, 2005]. В данной работе приводится комплексная характеристика как ранее 
раскопанных, так и вновь исследованных вторичных погребений, а также рассматри-
ваются причины появления такой ритуальной практики. Анализу разнообразных ка-
тегорий погребального инвентаря из рассматриваемых курганов будет посвящена от-
дельная публикация, поэтому в данном случае дается только общая его характеристи-
ка и датировка объектов.

Следует отметить, что в последние годы среди исследователей наблюдается повы-
шенный интерес к погребениям с нарушенной анатомической целостностью, а так-
же к постпогребальным ритуалам, которые были достаточно широко представлены 
у разных народов, в том числе и у кочевников степной полосы Евразии [Зайцева, 2005; 
Очир-Горяева, 2018].

Характеристика вторичных погребений
Поскольку основное внимание в статье уделяется анализу вторичного типа погре-

бений, то само описание таких захоронений и инвентаря дается в кратком формате.
Курган № 4 зафиксирован в центральной части некрополя (рис. 3–4).

Рис. 3. Насыпи курганов № 4–9 могильника Ханхаринский дол после зачистки. Фото с юга 
Fig. 3. The mounds of mounds No. 4–9 of the Khankharinsky Dol burial ground after clearing.  

Photo from the south



12 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 4. Насыпи курганов № 5–9 могильника Ханхаринский дол после зачистки. Фото с севера 
Fig. 4. The mounds of mounds No. 5–9 of the Khankharinsky Dol burial ground after clearing.  

Photo from the north

Диаметр насыпи, сложенной из камней в один-два слоя, составлял 11 м. Высота со-
оружения — 0,1–0,3 м. В центре кургана прослеживался участок без камней, являющий-
ся результатом просада насыпи в могильную яму (рис. 5).

Рис. 5. План насыпей курганов № 4–5 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 5. Plan of mound embankments No. 4–5 of the Khankharinsky Dol burial ground



13Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 6. Каменные кольцевые выкладки по периметру курганов № 4–9 могильника 
Ханхаринский дол. Фото с юга 

Fig. 6. Stone circular pavements along the perimeter of mounds No. 4–9 of the Khankharinsky  
Dol burial ground. Photo from the south

По периметру кургана зафиксирована кольцевая каменная выкладка (крепида) 
(рис. 6). Под наброской обнаружена могила, имеющая размеры 3,35×2,45×2,3 м. Мо-
гильная яма оказалась ориентирована длинной осью по линии юго-восток — северо-
запад (рис. 7). Внутри нее вдоль северной, южной и восточной стенок на глубине 1,68 м 
выявлены деревянные плахи от продольного перекрытия, которые, вероятно, были уло-
жены на каркас в виде рамы. В могиле обнаружены костные останки женщины в воз-
расте 35–50 лет с частично нарушенным анатомическим порядком (рис. 8).

Рис. 7. Погребение в кургане № 4 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 7. Burial in mound No. 4 of the Khankharinsky Dol burial ground



14 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 8. План погребения в кургане № 4 могильника Ханхаринский дол: 1 — золотая фольга 
от головного убора; 2 — бронзовое зеркало; 3 — две железные заколки с навершием, 

покрытым золотой фольгой; 4 — аппликации от головного убора; 5 — ритуальная пища 
(кости барана); 6 — черная минеральная краска от окрашивания волос (парика);  
7 — керамический сосуд; 8 — железный нож; 9 — железные кольчатые удила 

Fig. 8. Plan of burial in mound No. 4 of the Khankharinsky Dol burial ground: 1 — gold foil from the 
headdress; 2 — bronze mirror; 3 — two iron hairpins with a pommel covered with gold foil;  

4 — appliqués from a headdress; 5 — ritual food (ram bones); 6 — black mineral paint for hair 
coloring (wig); 7 — ceramic vessel; 8 — iron knife; 9 — iron ringed bits

Скелет оказался почти полным, хотя при этом череп не сочленялся с костями туло-
вища. Анатомическая целостность позвоночного столба в поясничной части была на-
рушена, крестец отсутствовал, а также не зафиксировано сочленения в тазобедрен-
ных и плечевых суставах. Многие кости скелета, в том числе череп, имеют обшир-
ные резаные повреждения. Расположение этих повреждений свидетельствует в поль-
зу того, что нарушение анатомических связей между отдельными элементами скелета 
в какой‑то мере было связано с препарацией тела покойной. Несмотря на отсутствие 
связок и суставов, скреплявших туловище и конечности, взаимное расположение этих 
частей тела, а также головы, судя по положению костей, было близко к естественному. 
По-видимому, должна была существовать какая‑то искусственная оболочка (одежда 



15Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

или специальное покрытие), которая не позволяла разрозненным частям скелета пол-
ностью развалиться и утратить «форму тела». Костные останки были ориентированы 
головой на восток. Около черепа обнаружено большое скопление сажи, скорее всего, 
это остатки парика, и множество фрагментов золотой фольги. Золотая фольга встре-
чалась также в области грудной клетки.

Вдоль северной стенки могилы находилось сопроводительное захоронение лоша-
ди, которая была уложена на живот с подогнутыми ногами и ориентирована головой 
на юго-восток (рис. 7–8). В погребении обнаружены миниатюрное бронзовое зерка-
ло, железные удила и нож, фрагменты золотой фольги, керамический кувшин, а также 
ритуальная пища — кости барана.

Курган № 5 вплотную примыкал с юга, но не перекрывал курган № 4 (рис. 3–5). На-
сыпь, сложенная из камней в основном в один слой, имела диаметр около 6,5 м и высо-
ту 0,15 м. По периметру кургана выделялась кольцевая каменная крепида (рис. 6). Мо-
гильная яма, выявленная под насыпью, имела размеры 2,8×1,8×1,5 м. Она была ориен-
тирована длинной осью по линии юго-восток — северо-запад. В могиле были похороне-
ны костные останки двух человек — ребенка 5–7 лет и подростка 14–17 лет (рис. 9–10). 
От скелета ребенка остался только череп без нижней челюсти и диафизы бедренных ко-
стей. К скелету подростка относились свод черепа, длинные кости конечностей (за ис-
ключением голеней), кости таза, несколько ребер и грудных позвонков. Все они имели 
очень плохую сохранность и были представлены фрагментами.

Рис. 9. Погребение в кургане № 5 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 9. Burial in mound No. 5 of the Khankharinsky Dol burial ground



16 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Расположение черепов показывало, что покойники, которым они принадлежали, 
должны были лежать рядом, головой на восток. Череп подростка располагался ближе 
к южной стенке, к западу от него находилось беспорядочное скопление костей пост-
краниального скелета, имевшее вытянутую в продольном направлении форму. Сре-
ди костей посткраниального скелета был бронзовый кинжал, сбоку от них, на том ме-
сте, которое было предназначено для ребенка, лежали сильно обгоревшие деревянные 
плашки. Не исключено, что они заменяли недостающий посткраниальный скелет ре-
бенка. Около обоих черепов, а также на деревянных плашках и под посткраниальны-
ми костями, расположенными в непосредственной близости от черепов, обнаружено 
множество мелких фрагментов золотой фольги. По-видимому, вместе с костями нахо-
дилась и одежда покойников. На нижнем эпифизе плечевой кости отмечается искус-
ственное повреждение резаного происхождения.

Рис. 10. План погребения в кургане № 5 могильника Ханхаринский дол:  
1 — фрагмент золотой фольги; 2 — бронзовый кинжал; 3 — керамический сосуд;  

4 — ритуальная пища (крестец лошади); 5 — ритуальная пища (курдюк барана);  
6 — железный нож; 7 — железные кольчатые удила 

Fig. 10. Plan of burial in mound No. 5 of the Khankharinsky Dol burial ground:  
1 — fragment of gold foil; 2 — bronze dagger; 3 — ceramic vessel; 4 — ritual food (horse rump); 

5 — ritual food (sheep tail); 6 — iron knife; 7 — iron ringed bits



17Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Вдоль северной стенки могильной ямы зафиксировано сопроводительное захоро-
нение лошади, которая была ориентирована черепом на восток (рис. 9–10). Из сопро-
водительного инвентаря найдены следующие предметы: железные удила и нож, два 
керамических сосуда, бронзовый миниатюрный кинжал, фрагменты золотой фольги, 
а также ритуальная пища — кости барана.

Рис. 11. План насыпи кургана № 6 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 11. Plan of the embankment of mound No. 6 of the Khankharinsky Dol burial ground

Курган № 6 располагался в 1 м от кургана № 5 (рис. 3–4, 11). Диаметр насыпи, сло-
женной из камней в два-три слоя, оказался около 11,5 м. Высота сооружения — 0,4–
0,6 м. По периметру кургана зафиксирована кольцевая каменная крепида (рис. 6), 
а в центре — западина. Под насыпью, в центральной части объекта, обнаружена мо-
гильная яма размерами 3,5×2,3×2,48 м, ориентированная длинной осью по линии 
юго-восток — северо-запад.



18 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В могиле обнаружены костные останки женщины в возрасте 40–55 лет (рис. 12–
13). Скелет был представлен черепом и длинными костями конечностей (плечевы-
ми, бедренными, большеберцовыми и малоберцовыми), расположение которых в це-
лом более или менее соответствовало анатомическому порядку. Череп лежал на месте 
головы, основанием к костям посткраниального скелета, плечевые кости — в райо-
не рук, бедренные и берцовые — на месте ног. Все остальные кости, за исключением 
фрагмента первого шейного позвонка и одной из пяточных костей, отсутствовали. 
На том месте, где могло бы находиться туловище покойной, лежала деревянная плаха 
(40х15 см). Ее костные останки располагались традиционно головой на восток. На ко-
стях отмечаются резаные повреждения. Около черепа обнаружено большое скопле-
ние сажи, по‑видимому, оставшейся от парика, золотые серьги. В пространстве ме-
жду черепом и плечевыми костями — фрагменты золотой фольги. Характерное рас-
положение костей, а также наличие парика и украшений позволяют предполагать, 
что в могиле была захоронена кукла-манекен, конструктивными элементами кото-
рой служили костные останки покойника. Не исключено, что и деревянная плашка, 
оказавшаяся на месте туловища, также являлась одним из составных элементов этой 
антропоморфной конструкции.

Рис. 12. Погребение в кургане № 6 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 12. Burial in mound No. 6 of the Khankharinsky Dol burial ground

Вдоль северной стенки могильной ямы зафиксировано сопроводительное захоро-
нение лошади, которая была уложена на живот с подогнутыми ногами и ориентирова-
на головой на юго-восток (рис. 12–13). Из сопроводительного инвентаря найдены две 
золотые серьги, железная заколка, навершие которой покрыто золотой фольгой, ке-
рамический сосуд, железный нож и остатки «мясной пищи» в виде костей животных.



19Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 13. План погребения в кургане № 6 могильника Ханхаринский дол.  
1 — фрагмент золотой фольги от головного убора; 2 — фрагмент аппликации из золотой 

фольги; 3 — золотая серьга; 4 — керамический сосуд; 5 — ритуальная пища;  
6 — железный нож; 7 — железная заколка с навершием из золотой фольги;  

8 — черная минеральная краска от окрашивания волос (парика) 
Fig. 13. Plan of burial in mound No. 6 of the Khankharinsky Dol burial ground.  

1 — fragment of gold foil from a headdress; 2 — fragment of gold foil appliqué;  
3 — gold earring; 4 — ceramic vessel; 5 — ritual food; 6 — iron knife;  

7 — iron hairpin with gold foil top; 8 — black mineral dye for hair coloring (wig)



20 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 14. План насыпей курганов № 7, 8, 9 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 14. Plan of the mounds of mounds No. 7, 8, 9 of the Khankharinsky Dol burial ground

Курган № 8 зафиксирован в 15 м к югу от описанного предыдущего объекта № 6 
(рис. 3–4, 14). Между ними был зачищен курган № 7, который содержал погребе-



21Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ние «классического» характера, поэтому в данной работе не рассматривается. Диа-
метр насыпи исследованного сооружения составил 8,75 м. Высота насыпи, сложен-
ной из камней в 2–4 слоя, достигала 0,6 м. По периметру кургана зафиксирована коль-
цевая каменная крепида (рис. 6). Под насыпью, в центральной части объекта, обна-
ружена могила размерами 3,3×2,15×1,86 м, ориентированная длинной осью по линии 
юго-восток — северо-запад.

Рис. 15. Погребение в кургане № 8 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 15. Burial in mound No. 8 of the Khankharinsky Dol burial ground

В могиле выявлены костные останки женщины старческого возраста (старше 55 лет), 
в расположении которых отсутствовал анатомический порядок (рис. 15–16). Достаточ-
но очевидно, что к моменту захоронения практически все связки, сухожилия и суставы, 
соединявшие кости, были разрушены, за исключением, может быть, голеней и пред-
плечий. Несмотря на это, взаимное расположение отдельных частей скелета, а именно 
головы, туловища и верхних сегментов конечностей, не являлось произвольным. Реб-
ра, позвонки и ключицы были перемешаны, однако образовали компактное скопление, 
к которому примыкали кости таза. С костями таза сближались головки бедренных ко-
стей. Рядом с костями грудной клетки располагались также кости рук. Судя по всему, 



22 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

посткраниальный скелет был заключен в какую‑то искусственную оболочку, которая 
до определенной степени ограничивала возможности взаимного смещения костей по-
сле того, как анатомические сочленения между ними были разрушены. В качестве та-
кой оболочки могла служить как одежда покойника, так и специальная упаковка. Изо-
лированный череп при захоронении был уложен в анатомически более или менее пра-
вильное положение относительно костей туловища. Совершенно неестественно рас-
полагались только голени и предплечья. Берцовые кости лежали рядом с бедренны-
ми так, что их одноименные концы (проксимальные, дистальные) были направлены 
в одну сторону. Кости плеча и предплечья располагались аналогично. Некоторые ко-
сти скелета (шейные позвонки, большая часть костей кисти и стопы) отсутствовали. 
При захоронении костные останки покойника ориентировали таким образом, чтобы 
голова была направлена на восток. 

Рис. 16. План погребения в кургане № 8 могильника Ханхаринский дол.  
1 — бронзовое зеркало; 2 — керамический сосуд; 3 — ритуальная пища (крестец лошади); 

4 — ритуальная пища (курдюк барана) 
Fig. 16. Plan of burial in mound No. 8 of the Khankharinsky Dol burial ground. 1 — bronze mirror; 

2 — ceramic vessel; 3 — ritual food (horse rump); 4 — ritual food (sheep tail)



23Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Вокруг костей, а также под ними сохранился слой тлена от дерева. В пространстве 
между черепом и скоплением костей грудной клетки обнаружен толстый слой сажи. Все 
кости плохой сохранности, поверхность их сильно эрозирована, а большинство эпи-
физов длинных костей конечностей обломаны, вследствие чего проследить наличие 
или отсутствие искусственных повреждений на скелете не представляется возможным. 

Останки умершей располагались, вероятно, на деревянной конструкции — ложе 
(?). Вдоль северной стенки погребальной камеры зафиксировано сопроводительное 
захоронение лошади на животе с подогнутыми ногами. Животное было ориентиро-
вана головой на юго-восток (рис. 15–16). В погребальной камере найдены маленький 
кусочек золотой фольги, бронзовое зеркало, керамический сосуд и остатки «мясной 
пищи» в виде костей животных.

Курган № 21 располагался ближе к южной части некрополя (рис. 2). Насыпь соору-
жения имела диаметр с севера на юг — 6,25 м, а с запада на восток — 6 м. Высота на-
сыпи кургана, сложенной из одного-двух слоев камней, достигала 0,4 м (рис. 17–18). 
По периметру насыпи кургана никаких дополнительных элементов конструкции (кре-
пида) не прослежено. Под каменной насыпью в центральной части кургана обнаруже-
на могила, ориентированная длинной осью по линии север — юг, которая имела сле-
дующие размеры 2,8×2,1×1,5 м. Внутри могилы после выборки грунта на глубине 1,3–
1,35 м обнаружены остатки деревянной конструкции в виде рамы (?) очень плохой со-
хранности (рис. 19–20). В то же время наиболее хорошо прослеживаются остатки двух 
продольных плах вдоль длинных стенок могилы и одной поперечной вдоль западного 
сектора. Ширина сохранившихся плах от 0,1 до 0,3 м. Не исключено, что вся конструк-
ция была перекрыта сверху деревянными плахами, так как по ее площади выше скеле-
та человека местами прослежен древесный тлен.

Рис. 17. Насыпь кургана № 21 могильника Ханхаринский дол после зачистки. Фото с севера 
Fig. 17. The embankment of mound No. 21 of the Khankharinsky Dol burial ground after clearing. 

Photo from the north



24 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 18. План насыпи кургана № 21 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 18. Plan of the embankment of mound No. 21 of the Khankharinsky Dol burial ground

Рис. 19. Погребение в кургане № 21 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 19. Burial in mound No. 21 of the Khankharinsky Dol burial ground



25Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

На глубине 1,5 м вдоль юго-западной стенки деревянной конструкции обнаружен 
вторичное захоронение женщины в возрасте 17–19 лет. Умершая был ориентирован го-
ловой на юго-восток. У женского скелета оказались существенно смещенными в сторо-
ну бедренных костей берцовые кости. Кроме того, была смещена нижняя часть чере-
па, который находился немного в стороне от остального скелета. Левая лучевая и лок-
тевая кости были обнаружены в 10 см к северо-западу от правой плечевой кости. Судя 
по расположению костей, к моменту погребения женщины почти все связки, сухожи-
лия и суставы, соединявшие кости, были разрушены. При этом взаимное расположе-
ние отдельных частей скелета не было произвольным.

Рис. 20. План погребения в кургане № 21 могильника Ханхаринский дол:  
1 — серебрянная (?) серьга; 2 — железный нож; 3 — ритуальная пища;  

4 — керамический сосуд; 5 — камень 
Fig. 20. Plan of burial in mound No. 21 of the Khankharinsky Dol burial ground:  

1 — silver (?) earring; 2 — iron knife; 3 — ritual food; 4 — ceramic vessel; 5 — stone

Под черепом обнаружена бронзовая серьга. В 0,4 м к востоку от скелета у восточ-
ной стенки рамы (?) выявлен развал керамического сосуда, ниже которого находились 
кости барана (ритуальная пища) и железный нож.

Курган № 37 выявлен в северной части могильника Ханхаринский дол (рис. 2). Диа-
метр каменной насыпи, сложенной в два слоя из мелких и средних по размеру камней, 



26 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

составлял ссевера на юг — 8,25 м, а с запада на восток — 8,75 м. Высота сооружения 
из камня достигала 0,4 м, а вместе со слоем грунта — 0,5 м (рис. 21–22).

Рис. 21. Насыпь кургана № 37 могильника Ханхаринский дол после зачистки.  
Фото с юго-востока 

Fig. 21. The embankment of mound No. 37 of the Khankharinsky Dol burial ground after clearing. 
Photo from the southeast

В центре кургана прослежена западина диаметром с севера на юг — 2,5 м, а с запа-
да на восток — 3 м. По периметру кургана выявлена крепида из более крупных камней 
диаметром с севера на юг — 8,25 м, а с запада на восток — 8,75 м. В центральной части 
под насыпью кургана выявлена могильная яма подпрямоугольной формы с округлыми 
углами, ориентированная по линии северо-запад — юго-восток. Она имела следующие 
размеры по уровню древнего горизонта: 2,9×2,05×2,15 м (рис. 23–24).

Глубина могилы дана от нулевого репера. На глубине 1,89 м обнаружено деревян-
ное перекрытие внутримогильной конструкции в виде рамы (?). Удалось установить, 
что перекрытие было из 9 плах. Длинна плах 0,7–1,17 см. ширина — 0,1–0,3 м. От рамы 
сохранилось фрагменты трех плах вдоль северной и восточной стенок могилы. В мо-
гиле обнаружено вторичное погребение женщины в возрасте старше 50 лет, которая 
была уложена в вытянутом положении на спине и ориентирована головой на восток. 
Большеберцовые и малоберцовые кости были существенно смещены в сторону бед-
ренных костей, которые в свою очередь тоже находились выше своего обычного рас-
положения и существенно ближе к плечевым и лучевым костям.



27Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 22. План насыпи кургана № 37 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 22. Plan of the embankment of mound No. 37 of the Khankharinsky Dol burial ground

Рис. 23. Погребение в кургане № 37 могильника Ханхаринский дол 
Fig. 23. Burial in mound No. 37 of the Khankharinsky Dol burial ground



28 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Вероятно, к моменту захоронения практически все связки, сухожилия и суставы, со-
единявшие кости, были разрушены. При этом взаимное расположение отдельных ча-
стей скелета, а именно головы, туловища и верхних сегментов конечностей, не явля-
лось произвольным. Позвонки, ребра и ключицы, несмотря на то, что были смещены, 
тем не менее, образовали компактное скопление.

В 25 см к северо-востоку от черепа выявлена ритуальная пища и железный нож. 
В 0,4 м к северо-востоку от черепа обнаружен развал керамического сосуда. Под чере-
пом найден фрагмент железной заколки. Возле черепа выявлено пятно черной краски. 
В районе левой большеберцовой кости, которая оказалась смещена выше берцовой, 
обнаружено миниатюрной бронзовое зеркало в кожаном футляре.

Рис. 24. План погребения в кургане № 37 могильника Ханхаринский дол:  
1 — череп человека; 2 — железный нож; 3 — ритуальная пища (кости барана);  

4 — керамика; 5 — бронзовое зеркало; 6 — черная минеральная краска от окрашивания 
волос (парика); 7 — фрагмент железной заколки, которая находилась под черепом 

Fig. 24. Plan of burial in mound No. 37 of the Khankharinsky Dol burial ground: 1 — human skull; 
2 — iron knife; 3 — ritual food (ram bones); 4 — ceramics; 5 — bronze mirror; 6 — black mineral 

paint for hair coloring (wig); 7 — fragment of an iron pin that was located under the skull



29Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Вдоль северной стенки могильной ямы на глубине 1,44–1,68 м зафиксировано со-
проводительное захоронение лошади. Животное было уложено с подогнутыми копы-
тами на живот и ориентировано головой на восток (рис. 23–24).

Погребальный инвентарь из вторичных погребений достаточно разнообразный 
и включает в себя бронзовые миниатюрные зеркала (к. № 4, 6, 8, 37), железные ножи 
(к. № 4, 5, 6, 21, 37), восьмеркообразные серьги, в том числе изготовленные из золо-
та (к. № 6, 21), железные удила (к. № 4, 5), бронзовая модель кинжала (к. № 8), а также 
керамическая посуда, выявленная во всех погребениях. Указанные категории предме-
тов имеют устойчивые аналогии среди памятников пазырыкской культуры, исследо-
ванных в разных районах Алтая [Кубарев, 1987; 1991; 1992; Сорокин, 1974; Полосьмак, 
2001; Кирюшин, Степанова, 2004; Кирюшин, Степанова, Тишкин, 2003; Дашковский, 
2023; Суразаков, 1989; Могильников, 1983а; 1983б; Кубарев, Шульга, 2007; Самашев, 
2011]. Кроме того, в кургане № 4 обнаружен женский головной убор в виде колпака 
островерхой формы, который был сшит из двух симметричных половинок с небольши-
ми полями, украшенный аппликациями из золотой фольги [Дашковский, 2024]. Ито-
ги изучения погребального инвентаря будут представлены в отдельной работе. В дан-
ном случае отметим, что сравнительно-исторический анализ сопроводительного ин-
вентаря позволяет отнести курганы № 4, 5, 6, 8, 21 и 37 могильника Ханхаринский дол 
к пазырыкской культуре и датировать в пределах IV–III вв. до н. э. Кроме того, плани-
графически курганы № 4, 5, 6 и 8 входят в одну микрогруппу — курганную цепочку 
и сооружены совсем с небольшим интервалом. Курганы № 21 и 37 находятся соответ-
ственно к югу и северу от указанной микрогруппы, но на основе анализа погребаль-
ного обряда и инвентаря также датируются в пределах IV–III вв. до н. э. Археологиче-
ское датирование в целом нивелируется с результатами радиоуглеродного анализа об-
разцов, взятых из некоторых рассматриваемых курганов [Тишкин, Дашковский, 2007; 
Дашковский, Тишкин, 2015].

Интерпретация вторичных погребений
Все рассмотренные выше погребения не содержали никаких признаков ограбле-

ния или осквернения. Зафиксированные особенности расположения костей позволяют 
сделать вывод о том, что все захоронения были совершены через более или менее дли-
тельный промежуток времени после смерти, когда тело покойника частично или по-
чти полностью разложилось.

Несмотря на то, что наличие вторичных погребений на могильниках скифской 
эпохи Горного Алтая не является широко распространенным явлением, тем не ме-
нее встречается. В частности, такие объекты были обнаружены на Средней Кату-
ни при исследовании курганов на могильнике Верх-Еланда‑2 [Степанова, Неверов, 
1994: 19, рис. 7.-2; 21, рис. 10.-2], хотя первоначально данному явлению не придали 
серьезного значения.

Более пристальное внимание данной особенности погребальной обрядности древ-
них кочевников уделил А. П. Бородовский после исследования погребений на некро-
полях Барангол‑2, 4, Чултуков Лог 1, 2, на территории которых, наряду с обычными за-
хоронениями, зафиксирован целый ряд вторичных — курганы № 1–4 [Бородовский, 
2000: 204–205, рис. 1.-3, 7, 11, 12; Бородовский, Бородовская, 2013: 44–51]. Правда, ко-



30 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

личество вторичных погребений, выявленных на могильнике Барангол‑2, автором рас-
копок указывается различное. Первоначально было отмечено, что в пределах данного 
памятника выявлено четыре кургана, в которых зафиксированы вторичные погребе-
ния последней трети I тыс. до н. э (III–II вв. до н. э.) [Бородовский, 2000: 198]. В после-
дующий период изучения данной проблематики исследователи отметили, что на Ба-
рангольском некрополе из 32 захоронений два вторичных погребения исследовано 
на могильнике Барангол‑2 и 1 — на памятнике Барангол‑4, т. е. меньше, чем указыва-
лось ранее. Кроме того, на некрополе Чултуков лог‑1 из 86 погребений три оказалось 
тоже вторичными. Наконец, еще на одном памятнике Чултуков лог‑2 раскопано всего 
7 курганов раннего железного века, два из которых тоже носили вторичный характер 
[Бородовский, Бородовская, 2013: 51].

А. П. Бородовский и Е. Л. Бородовская сделали ряд важных наблюдений относитель-
но ритуальной практики вторичных погребений у кочевников Горного Алтая скифской 
эпохи. Во-первых, вторичный погребальный обряд у населения Западной Сибири и Ал-
тая в эпоху броны и раннем железном веке никогда не имел распространения в полном 
объеме, который предусматривал периодическое перезахоронение полностью освобо-
жденных от мягких тканей останков умерших людей. Зафиксированные вторичные по-
гребения кочевников на могильниках нижней Катуни демонстрировали разные стадии 
разложения трупов, что свидетельствовало о достаточно длительных сроках перед со-
вершением вторичной обрядности [Бородовский, Бородовская, 2013: 51]. Во-вторых, 
по мнению А. П. Бородовского, на позднем этапе существования у особой этно-терри-
ториальной группы, оставившей Барангольский некрополь, скотоводческое хозяйство 
стало более подвижным, а расстояния перекочевок существенно увеличились. Вслед-
ствие этого возникла необходимость хранить останки умерших в определенное время 
перед основным погребением, а затем везти их на родовое кладбище. Так, по его мне-
нию, могли появиться коллективные вторичные погребения среди курганов с обыч-
ными одиночными захоронениями [Бородовский, 2000: 205].

Ориентация останков умерших во вторичных одиночных и коллективных захоро-
нениях осуществлялась головой на восток, юго-восток, юго-запад [Бородовский, Бо-
родовская, 2013: 46–51]. Последнее направление соответствовало преобладающей 
традиции на могильниках Барангол‑1,2 и имеет архаичный характер. При этом умер-
шие были размещены во внутримогильной конструкции в виде рамы, а при исследо-
вании погребений фиксировались следы огня, который, вероятно, выполнял особую 
очистительную роль. Размеры могильных ям для вторичных погребений отличались 
близким стандартом и наибольшей глубиной для всего некрополя. Количество сосу-
дов и кусков жертвенной пищи всегда соответствовало числу погребенных, но разде-
лочный нож всегда был один.

Кроме того, важно отметить, что вторичные погребения на могильниках скиф-
ского времени, исследованных в районе нижнего течения Средней Катуни, выявлены 
как под насыпью курганов с каменной насыпью, так и в грунтовых могилах, располо-
женных в межкурганном пространстве. В последнем случае такое захоронение носи-
ло ярусный характер и свидетельствовало о неоднократном проникновении в моги-
лу с ритуальными целями. Что касается сопроводительного инвентаря из указанных 



31Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

объектов, то по своему составу он практически не отличался от предметного комплек-
са, выявленного не во вторичных погребениях [Бородовский, Бородовская, 2016: 135–
145]. Важно отметить, в районе среднего и нижнего течения Катуни вторичные погре-
бения обнаружены в курганах, которые относятся не совсем к кругу классических па-
мятников пазырыкской культуры. В данном случае исследователи отмечают, что такие 
объекты исследованы либо на могильниках так называемой северо-пазырыкской по-
гребальной традицией [Бородовсикй, Бородовская, 2016: 146] или тыткескенского ва-
рианта пазырыкской культуры [Тишкин, Дашковский, 2003: 167]. Либо они обнаруже-
ны на некрополях, которые демонстрируют межкультурное взаимодействие, посколь-
ку на таких памятниках выявлены погребения северопазырыкского, кара-кобинского 
типов и захоронения быстрянской культуры [Бородовсикй, Бородовская, 2018: 146]. 
Некоторые исследователи особо обратили внимание на то, что вторичные погребения 
со следами действия огня, наряду с погребальной конструкцией в виде рамы и отсут-
ствием сопроводительных захоронений лошадей, не является типичными чертами по-
гребального обряда пазырыкской культуры [Кубарев, Шульга, 2007: 11].

В то же время результаты исследования погребений на могильнике Ханкаринский 
дол позволяют дополнить сделанные выводы относительно рассматриваемого фено-
мена. Во-первых, необходимо отметить, что раскопки более 40 курганов на некропо-
ле Ханкаринский дол показали, что значительная часть исследованных курганов мо-
жет быть отнесена именно к классическим памятникам пазырыкской культуры. При-
чем в начале XXI в. считалось, что одной из специфичных черт памятников скифской 
эпохи Северо-Западного Алтая является очень редкое количество сопроводительных 
захоронений лошадей [Шульга, 2003: 115–116]. В то же время установлено, что данный 
признак зафиксирован примерно в 37 % погребений кочевников Горного Алтая, дати-
рованных пазырыкским временем. При этом на могильнике Ханхаринский дол эта осо-
бенность зафиксирована существенно чаще, чем в других районах Алтая, и составля-
ет примерно 50 %.

Данное обстоятельство, а также наличие погребений региональной элиты на мо-
гильнике Ханхаринский дол указывает на то, что на этом могильнике похоронены 
лица с более высоким социальным статусом, чем на других памятниках Северо-Запад-
ного Алтая, датированных скифским временем. Примечательно, что из шести вторич-
ных погребений, выявленных на могильнике Ханхаринский дол, в пяти случаях зафик-
сированы сопроводительные захоронения лошадей. Во-вторых, важно отметить поло-
возрастной состав погребенных. В пяти из шести курганов это были одиночные по-
гребения женщин (курганы № 4, 6, 8, 21, 37), а в одном случае парное погребение ре-
бенка и подростка мужского пола (курган № 5). Среди женских погребений обраща-
ет на себя внимание тот факт, что в четырех случаях это были захоронения достаточ-
но возрастных и даже пожилых женщин в возрасте 35–50 лет и старше 55 лет. Только 
в одном случае в кургане № 21 зафиксировано погребение молодой девушки в возрасте 
17–19 лет. Среди исследованных вторичных погребений в курганах скифского време-
ни в районе нижнего и среднего течения Катуни также обнаружены преимуществен-
но женские вторичные погребения, что хорошо видно и по инвентарю [Бородовский, 
Бородовская, 2013: 46–51; 2016; Степанова, Неверов, 1994].



32 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В-третьих, следует особо обратить внимание на наличие на костях искусствен-
ных повреждений, нанесенных острым инструментом, свидетельствует в пользу того, 
что тела умерших людей в той или иной мере препарировали [Дашковский, Тишкин, 
Тур, 2005]. Такие особенности были зафиксированы непосредственно в экспедицион-
ных исследованиях антропологом Светланой Семеновной Тур, за что автор выражает 
ей особую благодарность. Вместе с тем предпринимались меры, чтобы костные остан-
ки покойника, полностью или частично утратившие анатомические сочленения вслед-
ствие естественного разложения мягких тканей или их препарации, не развалились 
и сохраняли антропоморфные очертания. В качестве искусственной оболочки, позво-
ляющей сохранить «форму тела», могла использоваться одежда погребенного или спе-
циальное покрытие. Логическим завершением этой тенденции представляется изго-
товление куклы-манекена на основе черепа и длинных костей конечностей покойника. 
Отмеченная практика обращения с телами покойников на могильнике Ханхаринский 
дол находит определенные аналогии в Минусинской котловине [Murphy, 2004: 122–132].

Надо отметить, что наличие компактных скоплений костей, лежавших в приблизи-
тельном анатомическом порядке, отмечалось при исследовании многих погребений 
скифского времени на могильнике Аймырлыг в Туве. В процессе раскопок были обна-
ружены захоронения полуразложившихся трупов или очищенных костей. В некоторых 
погребениях вместе со скоплениями костей, лежавших в приблизительном анатоми-
ческом порядке, были обнаружены остатки кожаных чехлов или одежды, служившей, 
по‑видимому, для них мешком [Мандельштам, 1983: 27; 1992: 181].

Следует отметить, что вторичные погребения фиксируются в погребальной обряд-
ности разных народов Сибири начиная с эпохи неолита и вплоть до этнографической 
современности [Зайцева, 2001: 97]. При этом исследователи, рассматривая разные ва-
рианты интерпретации подобной практики, опираясь на широкую источниковую базу, 
пришли к следующим выводам. Во-первых, причины появления вторичных погребений 
могут носить как ритуальный, так и не ритуальный характер. Во-вторых, в классиче-
ском варианте вторичное погребение предполагает перезахоронение костей, освобо-
жденных от плоти, что обусловлено особенностями восприятия периода завершения 
траурного цикла только после полного разложения тела покойного [Зайцева, 2005: 24]. 
В-третих, анализ этнографических и археологических материалов по Западной Сибири 
показал, что в регионе фиксировалось два варианта вторичных погребений. Первый 
вариант был обусловлен обстоятельствами смерти человека и сезонностью процесса 
погребения, связанной прежде всего со сложностью похоронить человека в Сибири 
в зимний период. Второй вариант вторичного погребения предполагает относитель-
но длительный период (до трех лет), за который происходит полное скелетирование 
трупа. При этом исследователи отмечают, что точных данных кого и почему хорони-
ли по второму способу нет, но не исключают, что это могло было быть связано с опре-
деленным социальным статусом или обстоятельствами смерти. Кроме того, считает-
ся то такой обряд демонстрирует определенные универсальные представления о фа-
зах смерти, которые хорошо просматриваются через концепт «предки — кости — воз-
можность новой жизни» в угорской, самодийской и в тюркской религиозно-мифоло-
гической традициях [Зайцева, 2005: 25].



33Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

По мнению Э. М. Мерфи, практика вторичных погребений в скифское время 
на территории Евразии, вероятнее всего, связывается с сезонными миграциями 
и необходимостью хоронить покойников на родовых кладбищах [Murphy, 2004: 122–
132]. Действительно, у кочевников Центральной Азии, как в эпоху поздней древно-
сти, так и в Средневековье, широко была распространена практика погребать умер-
ших в определенное время года — обычно ранней весной или осенью. Выявленная 
закономерность сезонности погребений у номадов горных районов Алтая в пазырык-
ское время объясняется как палеодемографическими процессами, так и определен-
ными мировоззренческими представлениями [Руденко, 1953; 1960; Полосьмак, 2001: 
238–255; Тишкин, Дашковский, 2003: 136–144, 253–254]. Наличие указанного типа по-
гребений свидетельствует о существовании у кочевников традиции хоронить сво-
их умерших в пределах родовых (клановых) могильников. В данном случае исследо-
ватели неоднократно указывали на семейно-клановый характер курганных цепочек, 
в которых хоронили, как правило, умерших, связанных родственными узами [Шуль-
га, 1989; Кубарев, 1991: 25; Марсадолов, 2000: 70; Тишкин, Дашковский, 2003]. Мо-
гильники, которые включали две или более цепочки, возможно, оставлены несколь-
кими родственными общинами или кланами [Суразаков, 1992: 53]. Родственный ха-
рактер погребенных в могилах и в пределах курганных цепочек пазырыкской культу-
ры подтверждается и палеогенетическими исследованиями, которые стали активно 
проводить на современном этапе [Самашев, Фаизов, Базарбаева, 2001: 22]. Наличие 
вторичных погребений женщин в достаточно зрелом и преклонном возрасте вполне 
закономерно, поскольку, вероятно, сезонные или вынужденные перекочевки были 
для них особенно тяжелы. При этом особо нужно отметить, что средняя продолжи-
тельность женщин в кочевом обществе в рассматриваемый период составляла око-
ло 30,4 лет, а мужчин — 34,6 лет [Тишкин, Дашковский, 2003: 196]. В этой связи при-
мечательно, что во вторичных погребениях выявлен относительно большой процент 
именно возрастных и преклонного возраста женщин.

Заключение
Таким образом, проведенное исследование показало, что в курганах № 4, 5, 6, 8, 

21, 37 могильника Ханхаринский дол обнаружены погребения вторичного характе-
ра. Сравнительно-исторический подход позволил отнести указанные курганы к пазы-
рыкской культуре и датировать в пределах IV–III вв. до н. э. В пяти из шести курганах 
были похоронены женщины, а одном объекты выявлено парное погребение ребенка 
и подростка мужского пола. При этом планиграфически курганы № 4, 5, 6 и 8 образо-
вывали одну микроцепочку, что дополнительно может указывать на родственный (кла-
новый) характер погребений. Курганы № 21 и № 37 планиграфически располагались 
к югу и к северу от указанных объектов. Погребальные сооружения и сопроводитель-
ный инвентарь из вторичных погребений ничем особо не отличался от аналогичных ка-
тегорий вещей из «классических» погребений. Важно также обратить внимание на то, 
что в пяти из шести рассмотренных курганов зафиксированы сопроводительные за-
хоронения лошадей, что дополнительно указывает на социальный статус погребенных 
людей. Основная причина появления практики вторичных погребений у кочевников 
Горного Алтая в скифское время, вероятно, связана с палеодемографическими процес-



34 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

сами, сезонными перекочевками и традицией хоронить умерших на родовых кладби-
щах, что имело и определенное мировоззренческое обоснование.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бородовский А. П. Вторичные погребения эпохи раннего железа на Нижней Кату-

ни (по материалам Барангольского некрополя) // Сохранение и изучение культурного 
наследия Алтая. Вып. XI. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2000. С. 197–200.

Бородовский А. П., Бородовская Е. П. Археологические памятники горной доли-
ны нижней Катуни в эпоху палеометалла. Новосибирск : Изд-во ИАиЭ СО РАН, 2013.  
220 с.

Бородовский А. П., Бородовская Е. П. Вторичные погребения раннего железного 
века горной долины нижней Катуни // Древние некрополи и поселения: постпогре-
бальные ритуалы, символические захоронения и ограбления. СПб. : ИИМК РАН, 2016. 
С. 134–146.

Дашковский П. К. Чинетинский археологический микрорайон на Алтае: краткий 
путеводитель. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2023. 72 с.

Дашковский П. К. Реконструкция головного убора и датировка артефактов из кур-
гана № 4 могильника пазырыкской культуры Ханхаринский дол (Алтай) // Археология 
евразийских степей. 2024. № 5. C. 8–20.

Дашковский П. К., Тишкин А. А. Новые данные по радиоуглеродному датированию 
кургана № 5 могильника Ханкаринский дол (Алтай) // Археология Западной Сибири 
и Алтая: опыт междисциплинарных исследований. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. 
С. 119–125.

Дашковский П. К., Тишкин А. А., Тур С. С. Вторичные погребения в курганах скиф-
ского времени на памятнике Ханкаринский дол // Западная и Южная Сибирь в древ-
ности. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2005. С. 62–68.

Зайцева О. В. Вторичные погребения: проблемы изучения и интерпретации // Про-
странство культуры в археолого-этнографическом измерении. Западная Сибирь и со-
предельные территории : материалы XII Западно-Сибирской археолого-этнографиче-
ской конференции. Томск : Изд-во Томского ун-та, 2001. С. 96–98.

Зайцева О. В. Погребения с нарушенной анатомической целостностью костяка: ме-
тодика исследования и возможности интерпретации : автореф. дис. … канд. ист. наук. 
Новосибирск, 2005. 28 с.

Кирюшин Ю. Ф., Степанова Н. Ф. Скифская эпоха Горного Алтая. Барнаул : Изд-во 
Алт. гос. ун-та, 2004. Ч. III. 292 с.

Кирюшин Ю. Ф., Степанова Н. Ф., Тишкин А. А. Скифская эпоха Горного Алтая. Бар-
наул : Изд-во Алт. гос. ун-та, 2003. Ч. II: Погребально-поминальные комплексы пазы-
рыкской культуры. 234 c.

Кубарев В. Д. Курганы Уландрыка. Новосибирск : Наука, 1987. 302 с.
Кубарев В. Д. Курганы Юстыда. Новосибирск : Наука, 1991. 190 с.
Кубарев В. Д. Курганы Сайлюгема. Новосибирск : Наука, 1992. 220 с.
Кубарев В. Д., Шульга П. И. Пазырыкская культура (курганы Чуи и Урсула). Барна-

ул : Изд-во Алт. гос. ун-та, 2007. 282 с.



35Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Мандельштам А. М. Исследования на могильном поле Аймырлыг: некоторые ито-
ги и перспективы // Древние культуры Евразийских степей. Л. : Наука, 1983. С. 25–33.

Мандельштам А. М. Ранние кочевники на территории Тувы // Степная полоса Ази-
атской части СССР в скифо-сарматское время. Археология СССР. М. : Наука, 1992. 
С. 178–196.

Марсадолов Л. С. Планиграфия могильников Горного Алтая VI–IV вв. до н. э. // Пя-
тые исторические чтения памяти М. П. Грязнова. Омск: ОмГУ, 2000. С. 69–72.

Могильников В. А. Курганы Кызыл-Джар I, VIII — памятники пазырыкской куль-
туры Алтая // Вопросы археологии и этнографии Горного Алтая. Горно-Алтайск : ГА-
НИИЯЛ, 1983а. С. 3–39.

Могильников В. А. Курганы Кызыл-Джар II–V и некоторые вопросы состава населе-
ния Алтая во второй половине I тыс. до н. э. // Вопросы археологии и этнографии Гор-
ного Алтая. Горно-Алтайск : ГАНИИЯЛ, 1983б. С. 40–71.

Oчир-Горяева М. А. Следы постпогребальных обрядов в курганах скифской эпохи 
степей Евразии // Древние некрополи и поселения: постпогребальные ритуалы, сим-
волические захоронения и ограбления. СПб. : ИИМК РАН, 2016. С. 113–128.

Полосьмак Н. В. Всадники Укока. Новосибирск : ИНФОЛИО, 2001. 336 с.
Руденко С. И. Культура населения Горного Алтая в скифское время. М. ; Л. : Наука, 

1953. 402 с.
Руденко С. И. Культура населения Центрального Алтая в скифское время. М. ; Л. : 

Наука, 1960. 359 с.
Самашев З. С. Берел. Алматы: Таймас, 2011. 236 с.
Самашев З. С., Фаизов К. Ш., Базарбаева Г. А. Археологические памятники и палео-

почвы Казахского Алтая. Алматы, 2001. 108 с.
Сорокин С. С. Цепочка курганов времен ранних кочевников на правом берегу 

р. Кок-Су (Южный Алтай) // Археологические сообщения Государственного Эрмита-
жа. 1974. Вып. 16. С. 62–91.

Степанова Н. Ф., Неверов С. В. Курганный могильник Верх-Еланда‑2 // Археология 
Горного Алтая. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1994. С. 11–24.

Суразаков А. С. Горный Алтай и его северные предгорья в эпоху раннего желе-
за: Проблемы хронологии и культурного разграничения. Горно-Алтайск : ГАНИИЯЛ, 
1989. 165 с.

Суразаков А. С. О некоторых проблемах изучения социальных отношений населе-
ния Горного Алтая эпохи раннего железа // Материалы к изучению прошлого Горного 
Алтая. Горно-Алтайск : ГАНИИЯЛ, 1992. С. 48–56.

Тишкин А. А., Дашковский П. К. Социальная структура и система мировоззрений 
населения Алтая скифской эпохи. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2003. 430 с.

Тишкин А. А., Дашковский П. К. Результаты радиоуглеродного датирования памят-
ников пазырыкской культуры Ханкаринский Дол и Яломан-III // Радиоуглерод в архео-
логических и палеоэкологических исследованиях. СПб. : Теза, 2007. С. 291–299.

Шульга П. И. К вопросу о планировке могильников скифского времени на Алтае // 
Скифо-сибирский мир (Социальная структура и общественные отношения). Кемеро-
во : КемГУ, 1989. Ч. II. С. 41–44.



36 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Шульга П. И. Могильник скифского времени Локоть‑4а. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 
2003. 204 с.

Murphy E. M. Secondary burial practices in Iron Age Tuva, South Siberia // Междисци-
плинарные исследования в археологии. М. : Наука, 2004. Вып. 3. С. 122–132.

REFERENCE
Borodovskii A. P. Vtorichnye pogrebeniya epohi rannego zheleza na Nizhnei Katuni (po 

materialam Barangol'skogo nekropolya) [Secondary burials of the Early Iron Age on the 
Lower Katun (based on the materials of the Barangol necropolis)]. Sokhranenie i izuchenie 
kul'turnogo naslediya Altaya [Preservation and study of the cultural heritage of Altai]. Barnaul: 
Izd-vo Alt. un-ta, 2000, iss. XI. P. 197–200 (in Russian).

Borodovskii A. P., Borodovskaya E. P. Arkheologicheskie pamyatniki gornoi doliny nizhnei 
Katuni v epokhu paleometalla [Archaeological sites of the Lower Katun mountain valley in the 
Paleometallic epoch]. Novosibirsk: Izd-vo IAiE SO RAN, 2013, 220 p. (in Russian).

Borodovskii A. P., Borodovskaya E. P. Vtorichnye pogrebeniya rannego zheleznogo 
veka gornoi doliny nizhnei Katuni [Secondary burials of  the Early Iron Age of  the 
Lower Katun mountain valley]. Drevnie nekropoli i poseleniya: postpogrebal'nye ritualy, 
simvolicheskie zakhoroneniya i ogrableniya [Ancient necropolises and settlements: post-
burial rituals, symbolic burials and robberies]. Saint Petersburg: IIMK RAN, 2016. P. 134–146  
(in Russian).

Dashkovskiy P. K. Rekonstrukciya golovnogo ubora i datirovka artefaktov iz kurgana № 4 
mogil'nika pazyrykskoi kul'tury Khanharinskii dol (Altai) [Rekonstrukciya golovnogo ubora i 
datirovka artefaktov iz kurgana № 4 mogil'nika pazyrykskoj kul'tury Hanharinskij dol (Altaj)]. 
Arkheologiya evraziiskikh stepei [Archaeology of the Eurasian Steppes]. 2024, no. 5. P. 8–20 
(in Russian).

Dashkovskiy P. K. Chinetinskii arlheologicheskii mikroraion na Altae: kratkii putevoditel' 
[Chinetinsky archaeological microdistrict in Altai: a short guide.]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 
2023, 72 p. (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Tishkin A. A. Novye dannye po radiouglerodnomu datirovaniyu 
kurgana № 5 mogil'nika Khankarinskii dol (Altai) [New data on radiocarbon dating of mound 
No. 5 of the Khankarinsky Dol burial ground (Altai)]. Arkheologiya Zapadnoi Sibiri i Altaya: 
opyt mezhdisciplinarnykh issledovanii [Archeology of Western Siberia and Altai: experience 
of interdisciplinary research]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2015. P. 119–125 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Tishkin A. A., Tur S. S. Vtorichnye pogrebeniya v kurganakh skifskogo 
vremeni na pamyatnike Khankarinskii dol [Secondary burials in mounds of the Scythian 
period at the Khankarinsky Dol monument]. Zapadnaya i Yuzhnaya Sibir' v drevnosti [Western 
and Southern Siberia in antiquity]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2005. P. 62–68 (in Russian).

Kiryushin Yu. F., Stepanova N. F. Skifskaya epoha Gornogo Altaya. CH. III: Pogrebal'nye 
kompleksy skifskogo vremeni Srednei Katuni [The Scythian epoch of the Altai Mountains. Part 
III: Burial complexes of the Scythian period of the Middle Katun]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. 
un-ta, 2004, 292 s. (in Russian).

Kiryushin Yu. F., Stepanova N. F., Tishkin A. A. Skifskaya epoha Gornogo Altaya. CH. II: 
Pogrebal'no-pominal'nye kompleksy pazyrykskoi kul'tury [The Scythian Epoch of the Altai 



37Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Mountains. Funeral and memorial complexes of the Pazyryk culture]. Barnaul: Izd-vo Alt. 
gos. un-ta, 2003, 234 p. (in Russian).

Kubarev V. D. Kurgany Sajlyugema [Barrows of Sailugem]. Novosibirsk: Nauka, 1992, 220 
p. (in Russian).

Kubarev V. D. Kurgany Ulandryka [The Mounds of Ulandryk]. Novosibirsk: Nauka, 1987, 
302 p. (in Russian).

Kubarev V. D. Kurgany Yustyda [The Mounds of Yustida]. Novosibirsk: Nauka, 1991, 190 
p. (in Russian).

Kubarev V. D., Shul'ga P. I. Pazyrykskaya kul'tura (kurgany Chui i Ursula) [Pazyryk culture 
(Chui and Ursula mounds)]. Barnaul: Izd-vo Alt. gos. un-ta, 2007, 282 p. (in Russian).

Mandel'shtam A. M. Issledovaniya na mogil'nom pole Aimyrlyg: Nekotorye itogi i 
perspektivy [Research on the Aimyrlyg burial field: Some results and prospects]. Drevnie 
kul'tury Evrazijskikh stepei [Ancient cultures of the Eurasian steppes]. Leningrad: Nauka, 
1983. P. 25–33 (in Russian).

Mandel'shtam A. M. Rannie kochevniki na territorii Tuvy [Early nomads on the territory 
of Tuva]. Stepnaya polosa Aziatskoi chasti SSSR v skifsko-sarmatskoe vremya. Arkheologiya 
SSSR [Steppe strip of the Asian part of the USSR in the Scythian-Sarmatian period. Archeology 
of the USSR]. Moscow: Nauka, 1992. P. 178–196 (in Russian).

Marsadolov L. S. Planigrafiya mogil'nikov Gornogo Altaya VI–IV vv. do n. e. [Planigraphy 
of the burial grounds of the Altai Mountains of the VI–IV centuries BC]. Pyatye istoricheskie 
chteniya pamyati M. P. Gryaznova [Fifth historical readings in memory of M. P. Gryaznov]. 
Omsk: OmGU, 2000. P. 69–72 (in Russian).

Mogil'nikov V. A. Kurgany Kyzyl-Dzhar I, VIII — pamyatniki pazyrykskoi kul'tury Altaya 
[Kurgans of Kyzyl-Jar I, VIII — monuments of the Pazyryk culture of Altai]. Voprosy arkheologii 
i etnografii Gornogo Altaya [Issues of archeology and ethnography of the Altai Mountains]. 
Gorno-Altajsk: GANIIYAL, 1983a. P. 3–39 (in Russian).

Mogil'nikov V. A. Kurgany Kyzyl-Dzhar II–V i nekotorye voprosy sostava naseleniya 
Altaya vo vtoroi polovine I tys. do n. e. [Kurgans of Kyzyl-Jar II–V and some questions of the 
composition of the Altai population in the second half of the I millennium BC]. Voprosy 
arkheologii i etnografii Gornogo Altaya [Questions of archeology and ethnography of the Altai 
Mountains]. Gorno-Altajsk: GANIIYAL, 1983b. P. 40–71 (in Russian).

Ochir-Goryaeva M. A. Sledy postpogrebal'nykh obryadov v kurganakh skifskoi epohi 
stepei Evrazii [Traces of post-burial rites in the mounds of the Scythian epoch of the Eurasian 
steppes]. Drevnie nekropoli i poseleniya: postpogrebal'nye ritualy, simvolicheskie zakhoroneniya 
i ogrableniya [Ancient necropolises and settlements: post-burial rituals, symbolic burials and 
robberies]. Saint Petersburg: IIMK RAN, 2016. P. 113–128 (in Russian).

Polos'mak N. V. Vsadniki Ukoka [The Horsemen of Ukok]. Novosibirsk: INFOLIO, 2001, 
336 p. (in Russian).

Rudenko S. I. Kul'tura naseleniya Central'nogo Altaya v skifskoe vremya [Culture of the 
population of the Central Altai in the Scythian period]. Moscow; Lenongrad: Nauka, 1960, 
359 p. (in Russian).



38 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 7–39.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Rudenko S. I. Kul'tura naseleniya Gornogo Altaya v skifskoe vremya [Culture of the 
population of the Altai Mountains in the Scythian period]. Moscow; Leningrad: Nauka, 
1953, 402 p. (in Russian).

Samashev Z. S. Berel [Berel]. Almaty: Taimas, 2011, 236 p. (in Russian).
Samashev  Z. S., Faizov  K . Sh., Bazarbaeva  G. A .  Arkheologicheskie pamyatniki i 

paleopochvy Kazakhskogo Altaya [Archaeological sites and paleosoils of the Kazakh Altai]. 
Almaty, 2001, 108 p. (in Russian).

Shul'ga P. I. K voprosu o planirovke mogil'nikov skifskogo vremeni na Altae [On the 
question of the planning of burial grounds of the Scythian period in Altai]. Skifo-sibirskii 
mir (Social'naya struktura i obshchestvennye otnosheniya) [Scythian-Siberian world (Social 
structure and public relations)]. Kemerovo: KemGU, 1989, pt. II. P. 41–44 (in Russian).

Sorokin S. S. Cepochka kurganov vremen rannikh kochevnikov na pravom beregu r. 
Kok-Su (Yuzhnyj Altai) [A chain of burial mounds from the time of the early nomads on 
the right bank of the Kok-Su River (Southern Altai)]. Arkheologicheskie soobshcheniya 
Gosudarstvennogo Ermitazha [Archaeological reports of the State Hermitage Museum]. 1974, 
iss. 16. P. 62–91 (in Russian).

Stepanova N. F., Neverov S. V. Kurgannyi mogil'nik Verkh-Elanda‑2 [Kurgan burial ground 
Verh-Elanda‑2]. Arkheologiya Gornogo Altaya [Archeology of the Altai Mountains]. Barnaul: 
Izd-vo Alt. un-ta, 1994. P. 11–24 (in Russian).

Surazakov A. S. Gornyi Altaj i ego severnye predgor'ya v epokhu rannego zheleza: Problemy 
khronologii i kul'turnogo razgranicheniya [Gorny Altai and its Northern foothills in the Early 
Iron Age: Problems of chronology and cultural differentiation]. Gorno-Altajsk: GANIIYAL, 
1989, 165 p. (in Russian).

Surazakov A. S. O nekotorykh problemakh izucheniya social'nykh otnoshenii naseleniya 
Gornogo Altaya epokhi rannego zheleza [On some problems of studying the social relations 
of the population of Gorny Altai of the Early Iron Age]. Materialy k izucheniyu proshlogo 
Gornogo Altaya [Materials for the study of the past of Gorny Altai]. Gorno-Altajsk: GANIIYAL, 
1992. P. 48–56 (in Russian).

Tishkin A. A., Dashkovskiy P. K. Rezul'taty radiouglerodnogo datirovaniya pamyatnikov 
pazyrykskoi kul'tury Khankarinskij Dol i Yaloman-III [Results of radiocarbon dating 
of monuments of the Pazyryk culture Khankarinsky Dol and Yaloman-III]. Radiouglerod 
v arkheologicheskikh i paleoekologicheskikh issledovaniyakh [Radiocarbon in archaeological 
and paleoecological studies]. Saint Petersburg: Teza, 2007. P. 291–299 (in Russian).

Tishkin A. A., Dashkovskiy P. K. Social'naya struktura i sistema mirovozzrenii naseleniya 
Altaya skifskoi epokhi [The social structure and system of worldviews of the Altai population 
of the Scythian epoch]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2003, 430 s. (in Russian).

Zaiceva O. V. Pogrebeniya s narushennoi anatomicheskoi celostnost'yu kostyaka: metodika 
issledovaniya i vozmozhnosti interpretacii. Avtoreferat dissertacii kand. Ist. nauk [Burials with 
impaired anatomical integrity of the backbone: research methodology and interpretation 
possibilities. Abstract of the dissertation for the degree of Candidate of Historical Sciences]. 
Novosibirsk, 2005, 28 p. (in Russian).

Zaiceva O. V. Vtorichnye pogrebeniya: problemy izucheniya i interpretacii [Secondary 
burials: problems of  study and interpretation]. Prostranstvo kul'tury v arkheologo-



39Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 7–39.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

etnograficheskom izmerenii. Zapadnaya Sibir' i sopredel'nye territorii: Materialy XII Zapadno-
Sibirskoj arkheologo-etnograficheskoj konferencii [The space of culture in the archaeological 
and ethnographic dimension. Western Siberia and adjacent territories: Proceedings of the 
XII West Siberian Archaeological and Ethnographic Conference]. Tomsk: Izd-vo Tom. un-ta, 
2001. P. 96–98 (in Russian).

Shul'ga P. I. Mogil'nik skifskogo vremeni Lokot' — 4a [Burial ground of the Scythian period 
Elbow‑4a]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2003, 204 p. (in Russian).

Murphy E. M. Secondary burial practices in Iron Age Tuva, South Siberia. Mezhdisciplinarnye 
issledovaniya v arkheologii [Interdisciplinary research in archaeology]. Moscow: Nauka, 2004, 
iss. 3. P. 122–132.

Статья поступила в редакцию: 03.12.2024
Принята к публикации: 12.05.2025

Дата публикации: 30.06.2025



40 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 739.2 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–02

С. В. Суслова, Л. Н. Донина

Институт истории им. Ш. Марджани АН РТ, Казань (Россия)

ЮВЕЛИРНЫЕ УКРАШЕНИЯ ВОЛГО-УРАЛЬСКИХ 
ТАТАР В КОНТЕКСТЕ ЭТНОКУЛЬТУРНЫХ ТРАДИЦИЙ 
ЕВРАЗИИ: ИТОГИ ЭТНОЛОГО-ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО 
ИССЛЕДОВАНИЯ

В статье публикуются результаты многолетнего исследования, предпринятого в от-
деле этнологических исследований Института истории им. Ш. Марджани Академии 
наук Республики Татарстан. Источниками служили типологические, картографиче-
ские и иллюстративные материалы Историко-этнографического атласа татарского 
народа; музейные артефакты по ювелирному искусству татар и народов Евразии, со-
бранные при поддержке Российского фонда фундаментальных исследований (проект 
№ 13–06–97056).

Изучение ювелирных украшений волго-уральских татар в историко-этнологиче-
ском и технологическом аспектах выявило тесные этнокультурные взаимосвязи с тюр-
ко-исламскими, финно-угорскими народами и русским населением Евразии. Взаимо-
связи прослежены на материалах Средневековья (Бугарская цивилизация, эпоха Зо-
лотой орды, Казанское ханство), периода Российской империи и позднее, когда наро-
ды России (Поволжья, Сибири), Центральной Азии и Казахстана с их особыми тра-
дициями художественной обработки металла развивались в пределах общего культур-
ного пространства.

Особым ракурсом явилось изучение казанско-татарского ювелирного дела XVIII–
XIX вв. в контексте пробирного законодательства Российской империи.

Ключевые слова: татары, комплексы украшений, ювелирные техники, орнамент, 
булгаро-золотоордынские, тюрко-исламские традиции, финно-угорские, русские 
взаимосвязи

Цитирование статьи: 
Суслова С. В., Донина Л. Н. Ювелирные украшения волго-уральских татар в контексте 
этнокультурных традиций Евразии: итоги этнолого-технологического исследования // 
Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 2. С. 40–58. DOI 10.14258/nreur(2025)2–02.



41Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Суслова Светлана Владимировна, кандидат исторических наук, ведущий научный 
сотрудник отдела этнологических исследований Института истории им. Ш. Марджани 
Академии наук Республики Татарстан (Россия, Казань). Адрес для контактов:  
sv_suslova@mail.ru; https://orcid.org/0000–0002–5950–8576 
Донина Лариса Николаевна, кандидат искусствоведения, старший научный сотрудник 
отдела этнологических исследований Института истории им. Ш. Марджани Академии 
наук Республики Татарстан (Россия, Казань). Адрес для контактов: lis.art@mail.ru;  
https://orcid.org/0000–0002–7559–0565.

S. V. Suslova, L. N. Donina

Sh. Marjani Institute of History of the Tatarstan Academy of Sciences, Kazan (Russia)

JEWELRY OF THE VOLGA-URAL TATARS IN THE CONTEXT 
OF THE ETHNOCULTURAL TRADITIONS OF EURASIA:  
THE RESULTS OF THE ETHNOLOGICAL  
AND TECHNOLOGICAL RESEARCH

The article publishes the results of a long-term study undertaken in the Department 
of Ethnological Research of the Marjani Institute of History of the Academy of Sciences of the 
Republic of Tatarstan. The sources were typological, cartographic and illustrative materials 
of the Historical and Ethnographic Atlas of the Tatar People; museum artifacts on the 
jewelry art of the Tatars and the peoples of Eurasia, collected with the support of the Russian 
Foundation for Basic Research (project No. 13–06–97056).

The study of jewelry of the Volga-Ural Tatars in historical, ethnological and technological 
aspects revealed close ethnocultural relationships with the Turkic-Islamic, Finno-Ugric 
peoples and the Russian population of Eurasia. The connections are traced using materials 
from the Middle Ages (Bugar civilization, the era of the Golden Horde, the Kazan Khanate), 
the period of the Russian Empire and later, when the peoples of Russia (the Volga region, 
Siberia), Central Asia and Kazakhstan with their special traditions of artistic metalworking 
developed within a common cultural space.

A special perspective of the study was the study of Kazan-Tatar jewelry of the XVIII–XIX 
centuries in the context of the assay legislation of the Russian Empire.

Keywords: Tatars, jewelry complexes, techniques, ornament, Bulgaro-Golden Horde, 
Turkic-Islamic traditions, Finno-Ugric, Russian interrelations



42 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

For citation: 
Suslova S. V., Donina L. N. Jewelry of the Volga-Ural Tatars in the context of the ethno-cultural 
traditions of Eurasia: the results of the ethnological and technological research. Nations and 
religions of Eurasia. 2025. T. 30. № 2. P. 40–58 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–02

Suslova Svetlana Vladimirovna, candidate of histirical Sciences, Advanced Research Fellow, 
Department of Ethnological Research, Sh. Mardzhani Institute of History of the Tatarstan 
Academy of Sciences (Russia, Kazan). Contact address: sv_suslova@mail.ru; https://orcid.
org/0000–0002–5950–8576 
Donina Larisa Nikolaevna, candidate of Art History Sciences, Senior Research Fellow, 
Department of Ethnological Research, Sh. Mardzhani Institute of History of the Tatarstan 
Academy of Sciences (Russia, Kazan). Contact address: lis.art@mail.ru; https://orcid.
org/0000–0002–7559–0565.

Введение
Целью статьи является публикация результатов многолетнего исследования «Юве-

лирные украшения волго-уральских татар: историко-этнологическое и технологиче-
ское исследование», осуществленного в отделе этнологических исследований Инсти-
тута истории им. Ш. Марджани Академии наук Республики Татарстан. Оно проведено 
на базе обширного свода источников. Это типологические, картографические и иллю-
стративные материалы Историко-этнографического атласа татарского народа [Сусло-
ва, Мухамедова, 2000]; материалы этнографических экспедиций (1971–2003 гг.), хра-
нящиеся в архиве института; музейные артефакты по ювелирному искусству народов 
Евразии, собранные при поддержке Российского фонда фундаментальных исследова-
ний (проект № 13–06–97056). Исследование осуществлялось в рамках фундаменталь-
ной Программы Академии наук Республики Татарстан «Идель-Алтай: истоки евразий-
ской цивилизации», которая была направлена на изучение вопросов этнической исто-
рии и культурогенеза тюркских народов [Ювелирные…, 2018: 7].

Крупнейшим центром производства татарских ювелирных украшений была Ка-
зань (Новотатарская слобода) и районы Заказанья — основная территория прожи-
вания казанских татар — референтной группы этноса. Исторически он связан с юве-
лирными традициями Волжской Булгарии, Золотой Орды и Казанского ханства. 
На базе основного центра, достигшего наивысшего расцвета в XVIII — первой по-
ловине XIX в., на западе и востоке расселения волго-уральских татар возникает ряд 
периферийных центров, так называемых вторичных очагов производства. Они со-
здавались выходцами из Казани и Заказанья, попавшими в периферийные районы 
с волнами различных исторических переселений или в силу личных причин. Продук-
ция «вторичных» ювелирных центров исполняла роль своеобразного популяризато-
ра казанско-татарских ювелирных традиций вплоть до начала XX в. [Суслова, Муха-
медова, 2000: 195–198] Периферийные центры функционировали главным образом 
в конце XIX — начале XX в. — в период, когда шел процесс заката ювелирного дела 
у татар. Это объяснялось активным распространением фабрично-заводской про-



43Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

дукции и общей переориентацией населения центральных уездов на европейский  
костюм.

В соответствии с хронологическими рамками основной источниковой базы в цен-
тре нашего внимания находится период середины XIX — начала XX в. — времени ак-
тивного функционирования волго-уральских татар как этноса. В процессе ретроспек-
тивного анализа нижняя хронологическая отметка отодвигается к более ранним эта-
пам этнокультурной истории народа.

Тема разрабатывалась по причине особой важности источника, содержащего в себе 
многоаспектную научную информацию, включающую формально-морфологические 
(форма, конструкция), технико-технологические, функционально-семиотические па-
раметры [Ювелирные…, 2018: 5–11]. Изделия из металла устойчивы к разрушитель-
ной силе времени, что позволяет видеть в них развитие этнических культур на протя-
жении столетий. Исследование осуществлялось по двум взаимосвязанным и взаимо-
обусловленным направлениям: историко-этнологическое и историко-технологическое.

Результаты историко-этнологического направления
Историко-этнологический ракурс предполагал изучение украшений путем выяв-

ления традиционных типов, их происхождения и географии бытования, а также взаи-
мосвязей и взаимовлияний как внутри этноса, так и за его пределами — с родствен-
ными тюркскими и другими народами Евразии. Целью являлось определение истоков 
национальных традиций, проливающих свет на вопросы этно-и культурогенеза наро-
да в целом.

Исследование показало, что территориальные комплексы украшений с особым на-
бором головных, шейно-нагрудных, наручных украшений в целом соответствуют од-
ноименным комплексам одежды и коррелируются с расселением субэтнических, суб-
конфессиональных групп волго-уральских татар [Этнотерриториальные группы та-
тар…, 2002: 187–206], что указывает на особенности их формирования.

На базе типологических материалов атласа выявлен ряд этнолокальных комплексов 
украшений, среди которых наиболее презентабельными являются казанско-татарские 
(городской, сельский), мишарские (темниковский, сергачский), касимовские (город-
ской, сельский), кряшенские (заказанско-западно-закамский, елабужский) и заураль-
ский (условно «башкирский») [Суслова, Мухамедова, 2000: 242–245].

Казанско-татарский «городской» комплекс, наряду с предметами преходящей моды, 
включал в свой состав этноспецифические украшения. Из головных украшений это, на-
пример, филигранные миндалевидные с подвесками серьги татар сыргасы (татарские 
серьги), подвески к косам чулпы — в виде филигранных, чеканных, литых блях, чаще 
лопастной или тюльпанообразной формы в сочетании с самоцветами (сердолик, би-
рюза). Девушки вместо чулпы традиционно надевали накосник чәч тәңкәсе — в виде 
прикрывающей косы длинной полосы ткани, украшенной монетами или чеканными 
бляхами. К оригинальным шейно-нагрудным изделиям следует отнести позументные 
украшения с ювелирными поделками и монетами. Это нагрудник изү и перевязь ха-
ситә, снабженную амулетом-коранницей, которую надевали через плечо по типу ор-
денской ленты; в ранних вариациях известны и чисто ювелирные образцы. Своеоб-
разным маркером комплекса является изысканное ювелирное украшение — воротни-



44 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ковая застежка-ожерелье яка чылбыры, имеющая неоднозначную историю происхо-
ждения [Суслова, Донина, 2023]. Архаичностью истоков отличается шейно-височное 
украшение сырга в виде ожерелья, прикрепленного к височной части головного убора, 
или соединенных между собой цепочкой или тесьмой крупных вариантов серег (рис. 1).

Рис. 1. Городской казанско-татарский комплекс ювелирных украшений из фондов НМРТ. 
Фото С. В. Сусловой 

Fig. 1. The Kazan-Tatar city jewelry complex from the funds of the National Museum of Tatarstan. 
Photo by S. V. Suslova

Диахронный анализ типов городского комплекса показал, что в них по форме и кон-
струкции, технике исполнения, способу ношения просматриваются истоки тюркских 
и тюрко-монгольских ювелирных традиций Волжской Булгарии, Золотой Орды и Ка-
занского ханства с достаточно развитой городской культурой. К таким украшениям от-
носим ставшие в настоящее время своеобразным национальным маркером миндале-
видные филигранные серьги татар сыргасы [Донина, Суслова, 2019], некоторые типы 
литых украшений — браслетов, накосников чулпы [Суслова, Донина, 2023а]. Средневе-
ковые археологические материалы, введенные в научный оборот, дают огромное ко-
личество блях часто идентичных казанско-татарским, которые использовались в каче-
стве декора мужских поясов и матерчатых женских украшений.

Генезис городского комплекса тесно связан с различными по времени проникнове-
ния восточными, в том числе центральноазиатскими, тюрко-исламскими традициями, 
что отразилось на общности некоторых архаических вариаций шейно-височных укра-
шений. Использование такого украшения (сырга) наблюдалось у татар-кряшен (кря-
шены — татары, принявшие православие) в комплексах девичьих, женских головных 



45Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

уборов, в свадебном наряде невесты вплоть до середины XX в. Вместо подбородочной 
цепочки или ожерелья кряшенки применяли атласную ленту или тесьму сырга бавы, 
которая привязывалась за верхушки миндалевидных серег и, перехваченная петлей 
под подбородком, свисала на грудь. Этот способ ношения мы рассматриваем как руди-
мент подбородочной металлической цепочки, издревле характерной для аналогичных 
украшений большинства тюрко-монгольских народов Евразии [Михайлова, 2005: 82; 
Воуеr:1952, fig. 35–38]. Близкие аналоги элитной казанско-татарской драгоценности — 
архаичному варианту перевязи в виде кольца из подвижно соединенных между собой 
филигранных блях, традиционны для женского наряда туркмен [Сычёва, 1984: 121, рис. 
72]. У бурят, как и у монголов, она нередко снабжалась гладким или богато украшен-
ным чеканным орнаментом или филигранью медальоном-амулетом гуу из золота, се-
ребра, меди. Содержание медальона также составляли различные священные предме-
ты: тексты буддийских молитв, лоскутки одежды святых лам, лекарства [Михайлова, 
2005: 52, 86]. Очевидная общность с центральноазиатскими традициями художествен-
ного металла наблюдается в особенностях декоративного оформления ювелирных из-
делий (арабографический орнамент, розеткообразное сочетание сердолика и бирюзы).

В гардеробе городской волго-уральской татарки этот комплекс украшений мож-
но было встретить повсеместно, но преимущественно у референтной группы этноса 
(Казань, районы Заказанья), а также в городах и состоятельных семьях Вятской, Сим-
бирской, Уфимской, Пермской губерний. Он бытовал у зажиточных и городских та-
тар-мишарей Нижегородской губ. и, особенно, у городской знати касимовских татар 
(Касимов, Рязанской губ.), что отражает общность этнической истории, этнокультур-
ные контакты постзолотоордынских татарских ханств и, естественно, более поздние 
связи городского населения.

Казанско-татарский «сельский» комплекс. По составу украшений типологически 
и функционально он практически не отличался от городского. Однако в нем, наряду 
с ювелирными вариациями, бытовавшими в среде сельской знати и духовенства, боль-
ше представлены украшения, декорированные монетами либо их имитацией. Наряду 
с филигранными и чеканными чаще фигурируют монетные серьги и накосники. Де-
вичий матерчатый накосник также украшался преимущественно монетами. То же ха-
рактерно и для шейно-нагрудных и наручных украшений. Браслеты, кольца, перстни 
украшались подвесками мелкой российской монеты.

Самые близкие параллели этому комплексу находим в материалах монетных шей-
но-нагрудных и наручных украшений финно-угорских народов волго-уральского ре-
гиона, опубликованных известным финским этнографом И. Лехтинен [Lehtinen, 1994: 
70–71]. Сходство объясняется тесными историческими и культурными контактами та-
тар и финно-угорских народов и в период Средневековья (Волжская Булгария, Казан-
ское ханство), и позднее в составе централизованного Российского государства. «Сель-
ский» комплекс был распространен в тех же территориальных границах, что и город-
ской, но со значительным охватом западных (татаро-мишарских) районов региона 
[Суслова, Мухамедова, 2000: 243].

Кряшенские комплексы украшений. Материалы исследования говорят о единстве 
этноопределяющих типов украшений казанских татар и татар-кряшен (заказанско-за-



46 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

падно-закамский, елабужский комплексы), особенно с украшениями сельского «мо-
нетного» комплекса (рис. 2).

Рис. 2. Монетный комплекс украшений. Елабужские кряшены. Д. Шурняк.  
Экспедиция 1972 г. Фото С. В. Сусловой 

Fig. 2. Coin jewelry complex. Yelabuga kryashens. D. Shurnyak. The 1972 expedition  
Photo by S. V. Suslova

Общими были шейно-нагрудное украшение яка чылбыры, миндалевидные фили-
гранные серьги, типы украшений на матерчатой основе — монетных нагрудников и пе-
ревязей, девичьих накосников и др. Заметим, что эта мысль впервые была изложена 
в монографии, посвященной специальному изучению материальной культуры татар-
кряшен [Мухаметшин, 1977: 99–125]. Генезис «кряшенских» монетных типов украше-
ний, как и сельских мусульманских, заметно связан с финно-угорским миром [Сусло-
ва, 2023: 85].

Темниковский комплекс. В целом, лишь с незначительными нюансами, он характе-
рен для костюмных комплексов южной группы «чокающих» мишарей: темниковсков-
ских, лямбирских, кузнецко-хвалынских. Из головных украшений — это накосник (че-
хол) чәчкап, височное украшение в виде иглы с подбородочной цепочкой для крепления 
на голове полотенцеобразного убора тастар, небольшие монетные серьги. Из шейно-
нагрудных украшений — оригинальный тип перевязи чапук в виде украшенного юве-
лирными поделками и золотной вышивкой «карманца», шейное украшение — яка-
лык, нагрудник лунницеобразной формы [Суслова, Мухамедова, 2000: 243]. Формиро-
вание традиционных типов украшений южной группы мишарей «через степные тра-
диции Причерноморья и Прикаспия восходит к тюркским, тюрко-монгольским куль-



47Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

турам Евразии, в этногенезе и культуре которых очевиден кипчако-ногайский компо-
нент» [Суслова, 2020: 22]. В золотной орнаментации архаичных матерчатых украше-
ний прослеживаются и древние «солярные» знаки угро-самодийских народов Сибири, 
особенно широко распространенный у мишарей мотив вихревой розетки. Темников-
ский татаро-мишарский комплекс как преобладающее явление в середине XIX в. имел 
распространение у татар Нижнего Предволжья и Окско-Сурского междуречья; отме-
чен он и в Нижнем Заволжье [Суслова, Мухамедова, 2000: 243].

Сергачский комплекс. Он характерен для северной «цокающей» группы татар-ми-
шарей. В нем наряду с общемишарскими (из головных украшений это тот же набор, 
что и темниковский) и специфическими «сергачскими» типами синтезированы город-
ские и сельские традиции референтной группы этноса — казанских татар. Из головных 
украшений это татар сыргасы и накосники чүлпы традиционной для казанских татар 
лопастной формы. Из шейно-нагрудных, наручных украшений, наряду с «сергачски-
ми», встречаем чисто ювелирные городские и «монетные» украшения сельского ка-
занско-татарского комплекса. Все это свидетельствует об особом положении сергач-
ских мишарей в этноструктуре волго-уральских татар, связанном, в частности, с ми-
грацией казанских татар в XVI–XVII вв. на территорию их проживания. Комплекс был 
распространен в уездах Нижегородской губернии и Курмышском уезде Симбирской 
губернии [Суслова, Мухамедова, 2000: 243].

Касимовский комплекс (касимовские татары). У касимовских татар, как и у казан-
ских, четко просматриваются особенности генезиса городских и сельских его вариа-
ций. Городские типы украшений идентичны, как и костюм в целом, городским казан-
ско-татарским, отражающим тесные этнокультурные связи знати средневековых та-
тарских ханств (Касимовское, Казанское). «Касимовский» набор ювелирных украше-
ний, как и казанско-татарский, отличает достаточно сложная технология изготовления 
с использованием филиграни, чеканки, зерни, гравировки в сочетании с драгоценны-
ми камнями и самоцветами. Содержание и генезис сельского касимовского комплекса 
украшений по многим параметрам совпадает с мишарскими реалиями, особенно тем-
никовско-азеевскими. Это подтверждается и более ранними работами Ф. Л. Шарифулли-
ной — основного исследователя их традиционной культуры [Шарифуллина, 1991: 66–85].

Зауральский комплекс. Сравнительно-исторический анализ украшений зауральских 
татар, достаточно поздних переселенцев из Поволжья, говорит о заметной их схоже-
сти с башкирскими типами. Общими татаро-башкирскими, специфическими для ре-
гиона, являются женские шейно-нагрудные украшения — нагрудники яга, селтәр, пе-
ревязи әмәйлек, әймәзек, сплошь или фрагментами украшенные кораллами с включени-
ем бисера и монет. Декорированные аналогичным образом нагрудные украшения осо-
бенно характерны для племен древнесибирской культуры [Шитова, 1976: 54, 55], тюрк-
ским и угро-самодийским народам Сибири [Иванов, 1963: 274, 280, 294]. В татарском 
зауральском комплексе эти опосредованные через башкир аналогии проявляются сла-
бее. Комплекс был распространен у татар на самом востоке волго-уральского региона 
(Урало-Сибирское пограничье) [Суслова, Мухамедова, 2000: 244].

Анализируя фактический материал выявленных комплексов, приходим к выводу, 
что так называемые монетные комплексы украшений, в состав которых входили типы, 



48 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

выполненные из монет или декорированные монетами, были характерны для казан-
ско-татарского сельского костюма и особенно для крещено-татарских и татаро-мишар-
ских традиционных одеяний. В Волго-Уральском регионе сложился единый «монет-
ный» комплекс украшений, иллюстрирующий его общерегиональный характер, что яв-
ляется свидетельством определенной культурной общности тюркских и финно-угор-
ских народов региона (рис. 3).

Рис. 3. Монетный комплекс украшений в костюме марийки [Lehtinen, 1994: 70] 
Fig. 3. A coin set of jewelry in a Mariyka costume [Lehtinen, 1994: 70]

Типы украшений городского ювелирного казанско-татарского комплекса исполь-
зовались в костюме горожанок и сельской знати. На материалах городского комплекса, 
как и городского костюма в целом, отразились тесные этнокультурные связи с сибирски-
ми, астраханскими, отчасти, крымскими татарами и с теми народами Евразии, в исто-
ках традиционных культур которых присутствует кипчако-ногайский компонент [Сус-
лова, 2011: 267]. Это тюркские народы Центральной Азии и Казахстана — казахи, кир-
гизы, каракалпаки, туркмены, узбеки; в Волго-Уральском регионе России — башкиры; 
в низовьях Волги и на Кавказе — ногайцы. Все эти народы связаны общностью этнопо-
литической, этнокультурой истории, особенно, золотоордынского периода их истории.

После распада Золотой Орды «кочевая стихия захлестнула» ее мощную и яркую го-
родскую культуру. В оседлых же районах Среднего Поволжья её наследие было воспри-
нято. Ювелирные традиции, сложившиеся в Казанском ханстве и вобравшие в себя ар-
сенал городских ремесел Волжской Булгарии и Золотой Орды, не являлись простым кон-
гломератом разнородных традиций. Позднее этот сплав достиг уровня синтеза новой 
городской казанско-татарской культуры с богатыми, в том числе технико-технологиче-
скими традициями ювелирного дела. При сохранении местных особенностей её в значи-
тельной степени восприняли недостаточно консолидированные этноструктурные под-



49Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

разделения волго-уральских татар, а также родственные башкиры, астраханские и си-
бирские татары. Этнокультурные взаимосвязи проявились на материалах костюма зна-
ти, в городских и сельских комплексах украшений Нового времени. Этот процесс был 
ощутимым и в конце XIX — начале XX в. в период консолидации татарской нации, когда 
на базе казанско-татарских городских реалий формировался единый общенациональ-
ный костюм с соответствующим ему уникальным комплексом ювелирных украшений.

Искусство Золотой Орды в области торевтики изначально связано с центральноази-
атскими его формами [Крамаровский, 2001]. Аналогии с бурят-монгольскими ювелир-
ными украшениями не являются случайными. Этот вектор является одним из транс-
ляторов богатых средневековых и более поздних ювелирных традиций на тюркский 
мир Евразии.

Татарские украшения имеют близкие аналогии в названиях и самих типах украше-
ний тюркских народов Алтая и Сибири (якутов, хакасов, тувинцев, алтайцев), связан-
ных определенной общностью этнической основы, наличием этнокультурных связей 
в тюркском мире начиная с эпохи Средневековья. Типологическая связь наблюдается 
не столько по технико-технологическим параметрам, сколько по формально-морфо-
логическим и функциональным признакам [Ювелирные…, 2018: 43–147].

В казанско-татарском городском комплексе украшений очевидно влияние русского 
ювелирного искусства, которое особенно усилилось в XVI–XVII вв. с присоединени-
ем края к Русскому государству и позднее в имперский период этнокультурной исто-
рии народа. Отдельные драгоценные типы русских украшений XVIII–XIX вв. не толь-
ко были в употреблении у городских татарок, но и изготавливались местными ювели-
рами. Татаро-русское взаимовлияние, как и влияние традиций художественной обра-
ботки металла восточно-мусульманских стран Евразии, ярко подтверждаются итога-
ми технологического исследования.

Результаты историко-технологического направления
Технологический ракурс изучения украшений впервые позволил обосновать истоки 

и этапы формирования казанско-татарской ювелирной школы, выявить характерные 
ремесленные традиции общеизвестных технологий и связанные с ними этноспецифи-
ческие орнаментально-технологические комплексы. Применение современной цифро-
вой техники способствовало проведению систематизации материала на нижних так-
сономических уровнях (методы, способы, специфика технико-технологических про-
цессов), а также выявлению параметров филиграни XVIII–XIX вв. Исследование пока-
зало, что именно по этим глубинным критериям целесообразно осуществлять кросс-
культурный синхронный и диахронный анализ материала.

Чеканка. Маркером казанско-татарского ювелирного искусства является плоско-
рельефная «чеканка насечкой». Её характеризуют упрощенный контурный рисунок, 
отсутствие высокого рельефа и зерневой фон. В своей основе татарская плоскорель-
ефная чеканка унаследовала технические приемы, элементы декора и эстетику стиля 
джучидской торевтики [Донина, Суслова, 2022]. Она обнаруживает устойчивые свя-
зи с центральной группой памятников серии золотоордынского серебра, отнесённой 
М. Г. Крамаровским к «улусному пласту» художественного металла и датированной 
концом XIII — первой половиной XIV в. Выбор средств ремесленной отделки этих из-



50 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

делий отражает характер новой городской культуры, ориентированной на вкусы на-
селения исламских кварталов золотоордынских городов [Сокровища, 2000: С. 162, 166, 
171, 173, 175–178]. В декоре татарских чеканных украшений в полной мере проявилась 
полифункциональность орнамента; в контексте тюрко-мусульманского искусства наи-
более важна его знаковая сторона.

Первый и основной орнаментальный комплекс чеканки насечкой составляют кал-
лиграфический текст на основе арабской графики, однотипный геометризированный 
растительный побег с полупальметтами, птица с раскрытыми крыльями — сдвоенная 
полупальметта. Надписи выполнялись на татарском языке арабскими буквами почер-
ком «насх» с элементами «сульс», который условно придерживался традиционного на-
писания [Донина, Вагапова, 2018]. Тексты содержат упоминания религиозных формул, 
обращения с просьбой к Священным Именам, именные благопожелания светского ха-
рактера (рис. 4) [Донина, 2018]. Второй орнаментальный комплекс — цветочно-расти-
тельный, включающий сюжеты полевого и садового происхождения, тесно связан с та-
тарским народным декоративно-прикладным творчеством — золотной и тамбурной 
вышивкой. Чеканкой насечкой украшались пластинчатые бляхи, коранницы, браслеты.

Рис. 4. Бляха. Чеканка, серебро. Текст: Йәмлихә, Мәксәлминә, Мәслинә, Мәрнуш, 
Дәбәрнуш, Зәнуш, Кәфәштатыюш, Кыйтмир. Прочтение Н. Ф. Исмагилова (2014 г.).  

НМРТ № 10221–217. Фото Л. Н. Дониной 
Fig. 4. The badge. Coinage, silver. Text: Yamlikha, Maksalmin, Maslin, Murnush, Darnush, Zanush, 

Kafastatyush, Kyitmir. Reading by N. F. Ismagilov, 2014 NMRT No. 10221–217.  
Photo by L. N. Donina

Высокорельефные аналогичные украшения изготавливались способами формова-
ния — чеканки, тиснения, штамповки, выколотки по матрице с использованием соот-
ветствующих инструментов. Декор изделий согласуется с принципами исламского ис-
кусства, в котором, как известно, понятие художественной выразительностии связано 
не с моделированием объёма, а с преобразованием плоскости. Его характеризуют двух-
трехуровневый барельеф; отсутствие замкóвого профиля объема, полученного смеще-
нием металла; принцип «наборности», лежащий в основе условно трактованных цве-



51Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

точно-растительных мотивов; геометрическая упорядоченность общей композиции; 
гладкий рельеф на «зерневом» фоне (рис. 5) [Донина, 2023].

Рис. 5. Бляха. Чеканка, серебро, золочение, аметист, бирюза, хрусталь. НМРТ № 10221–341. 
Фото Л. Н. Дониной 

Fig. 5. The badge. Coinage, silver, gilding, amethyst, turquoise, crystal. NMRT No. 10221–341. 
Photo by L. N. Donina

Филигрань. Казанско-татарская филигрань в целом отличается рядом морфологи-
ческих признаков, важнейшим из которых является использование в качестве миниа-
тюрной орнаментации штампованной проволоки — ложной канители, имеющей ярко 
выраженный зернево-филигранный эффект [Донина, Суслова, 2017]. Специфика об-
щеизвестной технологии выразилась в изготовлении нашивных и многосоставных 
традиционных украшений, основным элементом которых являлись бляхи, обладаю-
щие конструктивно-функциональной архитектоникой (рис. 6).

Рис. 6. Накосник чулпы. Ажурная филигрань, серебро, сердолик. НМ РТ, № 219–6. 
Фото Л. Н. Дониной 

Fig. 6. Chulpa's shoulder strap. Delicate filigree, silver, carnelian. NM RT, No. 219–6.  
Photo by L. N. Donina



52 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ажурная филигрань восходит к средневековым булгаро-золотоордынским тради-
циям, что детально прослеживается на примере миндалевидных серёг [Донина, Сус-
лова, 2019]. Технология их изготовления отражает процесс трансформации скано-зер-
невой накладной булгарской филиграни X — первой половины XIII в. в золотоордын-
скую филигрань «спирального типа», основным элементом которой является завиток 
в один оборот. Идею генетической преемственности казанской филиграни как одной 
из ветвей джучидской художественной школы М. Г. Крамаровский считает очевидной, 
поскольку обе они развивались в рамках филиграни спирального типа [Крамаровский, 
2000]. Уникальный орнаментально-технологический комплекс казанской ажурной фи-
лиграни формировался в период ханства и особенно позднее, в XVIII–XIX вв., на фоне 
общероссийских тенденций развития технологии.

Бугорчатая филигрань маркируется нами как этноспецифическая, хотя в археоло-
гических и ранних татарских этнографических материалах она не встречается. Прин-
ципиальная разница с ажурной спиральной филигранью заключается в том, что её ми-
ниатюрную орнаментацию составляют высокие конусы из витков тончайшей прово-
локи (рис. 7). Бугорчатая филигрань на основе (накладная) известна в русской культо-
вой традиции конца X — середины XIV в. Бугорчатая филигрань без основы, подобная 
татарской, встречается в западноевропейском (Италия, Франция, Англия) светском ис-
кусстве XVIII–XIX вв. [Донина, Суслова, 2022а].

Рис. 7. Бляха. Бугорчатая филигрань, серебро, аметист, бирюза. НМРТ, № 10221–35. 
Фото Л. Н. Дониной 

Fig. 7. The badge. Knobby filigree, silver, amethyst, turquoise. NMRT, No. 10221–35.  
Photo by L. N. Donina

Накладная филигрань, характерная для искусства раннего этапа этнокультурной 
истории народа, не получила достаточного развития в практике татарских ювели-
ров. В костюме знати она представлена предметами религиозного культа — коранни-
цами, амулетницами, декор которых обнаруживает связи с иконографией исламско-
го искусства.

Ювелирное дело Казанского Поволжья в целом характеризуется своеобразной та-
таро-русской синкретичностью, которая прослеживается на орнаментально-техноло-
гическом уровне и на формировании некоторых традиционных типов украшений [До-



53Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нина, Суслова, 2018]. Данный феномен возник на основе преемственности тюрко-ис-
ламского наследия Казанского ханства и ремесленных традиций, привнесенных рус-
скими серебряниками-переселенцами [Ключевская, 2009: 70–93]. Это особенно ярко 
презентуют высокорельефные нашивные бляхи, имеющие многоуровневый замкóвый 
рельеф. В основе их художественно-образного решения лежат элементы барочного де-
кора, малохарактерные для татаро-мусульманской ювелирной традиции. При этом ис-
пользуется типичный для татарской чеканки технологический приём — гладкий рель-
еф на зерневом фоне. Синтез традиций подтверждает и сюжет о ранних татарских ли-
тых застежках с изображением «личины барана» — визуального и технологического 
аналога русской застежки типа «скарабей» [Суслова, Донина, 2023а].

Особым ракурсом историко-технологического исследования явилось изучение ка-
занско-татарского ювелирного дела XVIII–XIX вв. в контексте государственной поли-
тики Российской империи. Производство изделий из драгоценных металлов в этот пе-
риод приобрело цензовый характер и развивалось в рамках пробирного законодатель-
ства. Основы государственной монополии на драгоценные металлы, а также регламен-
тации золото-серебряного ремесла и контроля за оборотом драгоценных металлов за-
ложил Указ Петра I 1700 года [ПСЗРИ, 1830: 8–9]. Именные и сенатские указы, рефор-
мы ремесленного устройства России, Пробирные уставы обусловили периоды зами-
рания и расцвета ювелирного искусства и в Казанском Поволжье. Контекстно-сопо-
ставительный анализ выявил, что в этот период шло активное формирование специ-
фики казанско-татарского ювелирного дела, выразившейся в трансформации техно-
логических процессов и совершенствовании ряда технологий до уровня этноспецифи-
ческих. Только в конце XIX в. золотосеребряный промысел в России фактически пере-
стал быть цензовым, что способствовало развитию ювелирного промысла и массово-
му появлению татарских украшений из монетного серебра.

Возрождению городского казанско-татарского ремесленничества способствовали 
внутренняя и внешняя политика государства середины XVIII–XIX вв., направленная 
на укрепление национального рынка, а также тюрко-исламский вектор международ-
ных отношений [ПСЗРИ, 1830а: 867–873, 1830б: 77, 229–234]. Для налаживания тор-
говых связей с восточноазиатскими странами правительство использовало татарских 
купцов. Именно в этот период складывается комплекс традиционного костюма, в ко-
торый органично входит ряд «азиатских типов» украшений, обогативших националь-
ное искусство художественно-орнаментальными и технологическими традициями му-
сульманского Востока. В это же время воссоздаются исконные (булгаро-золотоордын-
ские, ханские) и осваиваются традиции местных народов волго-уральского региона, 
формируются этноспецифические типы татарских ювелирных украшений.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Арсланов Л. Ш., Казаков Е. П., Корепанов К. И. Финны, угры и самодийцы в Восточ-

ном Закамье (III в. до н. э. — XIV в. н. э.). Елабуга, 1993. 140 с.
Донина Л. Н. Высокорельефная чеканка в казанско-татарской ювелирной тради-

ции: историко-технологический анализ // Историческая этнология. 2023. Т. 8, № 3. 
С. 374–388.



54 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Донина Л. Н. Орнамент татарских чеканных ювелирных украшений: семантический 
аспект // Актуальные проблемы теории и истории искусства : сб. науч. статей. Вып. 8. 
СПб. : Изд-во СПбГУ, 2018. С. 661–670.

Донина Л. Н., Вагапова Ф. Г. Стили письма арабской графики в традиционной куль-
туре казанских татар // Эхо веков: научно-документальный журнал. 2018. № 1 (90). 
С. 133–151.

Донина Л. Н., Суслова С. В. О золотоордынских истоках в ювелирном искусстве ка-
занских татар: на примере филигранных миндалевидных серег // Золотоордынское 
обозрение. 2019. Т. 7, № 3. С. 461–484.

Донина Л. Н., Суслова С. В. Русский след в ювелирном искусстве казанских татар: 
технико-технологический аспект // Три века русского искусства в контексте мировой 
культуры. М. : БуксМАрт, 2022а. С. 174–179.

Донина Л. Н., Суслова С. В. Технико-технологические особенности казанско-татар-
ской филиграни: ретроспективный этно-археологический анализ // Поволжская ар-
хеология. 2017. № 4 (22). С. 222–236.

Донина Л. Н., Суслова С. В. О джучидском наследии в ювелирных традициях казан-
ских татар: искусство чеканки // Этнография. 2022. № 1 (15). C. 133–159.

Донина Л. Н., Суслова С. В. Татарское ювелирное искусство: о проявлениях татаро-
русской синкретичности в ремесленных традициях Казанского Поволжья // Истори-
ческая этнология. 2018. Т. 3. № 1. С. 69–81.

Иванов С. В. Орнамент народов Сибири как исторический источник (по материа-
лам XIX — начала XX вв. Народы Сибири и Дальнего Востока. М. ; Л. : Изд-во Акад. 
Наук СССР, 1963. 500 с.

Ключевская Е. П. Словарь казанских художников. Вторая половина XVI — начало 
XX века. СПб. : Славия, 2009. 112 с.

Крамаровский М. Г. Золото Чингисидов: культурное наследие Золотой Орды. Гос. 
Эрмитаж. СПб. : Славия, 2001. 363 с.

Крамаровский М. Г. К истокам казанской скани // Средневековая Казань: возникно-
вение и развитие : материалы Международной научной конференции. Казань, 1–3 июля 
1999 г. Казань: Мастер-Лайн, 2000. С. 272–278.

Михайлова Е. А. Съемные украшения народов Сибири // Украшения народов Сиби-
ри. СПб. : МАЭ РАН, 2005. С. 12–120.

Мухаметшин Ю. Г. Татары-кряшены. Историко-этнографическое исследование ма-
териальной культуры. Середина XIX — начало XX в. М. : Наука, 1977. 182 с.

Полное собрание законов Российской империи. Т. IV (1700–1712). СПб. : Печата-
но в Типографии II Отделения Собственной Его Императорского Величества Канце-
лярии, 1830. 881 с.

Полное собрание законов Российской империи. Т. X (1737–1739). СПб., 1830а.  
995 с.

Полное собрание законов Российской империи. Т. XVI (1762–1764). СПб., 1830б. 
1016 с.

Сокровища Золотой Орды : каталог выставки. СПб. : Славия, 2000. 346 с.



55Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Суслова С. В., Донина Л. Н. Литые украшения казанских татар: опыт этноархеоло-
гического и технологического исследования // Археология евразийских степей. 2023а. 
№ 5. С. 229–242.

Суслова С. В. История костюма тюркских народов (Этнографическое исследование 
татарской народной одежды). Астана: Сарыарка, 2011. 286 с.

Суслова С. В. Материалы к культурогенезу волго-уральских татар: ногайский компо-
нент в структуре народного костюма // Историческая этнология. 2020. Т. 5, № 1. С. 6–26.

Суслова С. В. Материалы к культурогенезу волго-уральских татар: финно-угорский 
тренд в структуре народного костюма // Из истории и культуры народов Среднего По-
волжья. 2023. Т. 13. № 4. С. 80–93.

Суслова С. В., Донина Л. Н. Татарская застежка-ожерелье яка-чылбыры: вопросы 
генезиса и этнокультурных взаимосвязей // Историческая этнология. 2023. Т. 8, № 1. 
С. 94–111.

Суслова С. В., Мухамедова Р. Г. Народный костюм татар Поволжья и Урала (сере-
дина XIX — начало XX вв.). Историко-этнографический атлас татарского народа. Ка-
зань : Фән, 2000. 311 с.

Сычева Н. С. Ювелирные украшения народов Средней Азии и Казахстана XIX–
XX веков из собрания Государственного музея искусства народов Востока. М. : Совет-
ский художник, 1984. 180 с.

Шарифуллина Ф. Л. Касимовские татары. Казань : Татарское кн. изд-во, 1991. 137 с.
Шитова С. Н. Сибирские таежные черты в материальной культуре и хозяйстве баш-

кир // Этнография Башкирии. Уфа, 1976. С. 49–94.
Этнотерриториальные группы татар Поволжья и Урала и вопросы их формирова-

ния. Историко-этнографический атлас татарского народа. Казань : Изд-во ПИК «Дом 
печати», 2002. 248 с.

Ювелирные украшения тюркских народов Евразии: историко-этнографические 
очерки. Казань : Институт истории им. Ш. Марджани АН РТ, 2018. 256 с.

Воуеr M. Mongol jewellery. Kobenhavn, 1952. 223 p.
Lehtinen I. Tscheremissischer Schmuck. Ethnographischer Untersuchung [Украшения 

черемисов. Этнографическое исследование]. Helsinki, 1994. 374 p. (на нем. яз.).

REFERENCES
Arslanov L. Sh., Kazakov E. P., Korepanov K. I. Finny, ugry i samodiicy v Vostochnom 

Zakam'e [Finns, Ugrians and Samoyeds in the Eastern Trans-Kama region]. Elabuga, 1993, 
140 p. (in Russian).

Donina L. N. Ornament tatarskikh chekannykh yuvelirnykh ukrashenii: semanticheskij 
aspekt [Ornamentation of Tatar chased jewelry: semantic aspect]. Aktual'nye problemy teorii 
i istorii iskusstva: sb. nauch. stei [Actual problems of the theory and history of art: collection 
of scientific articles]. Saint-Petersburg: Izdatel'stvo SPbGU Pabl., 2018, iss. 8. P. 661–670 
(in Russian).

Donina L. N. Vysokorel'efnaya chekanka v kazansko-tatarskoi yuvelirnoi traditcii: istoriko-
tekhnologicheskii analiz [High-relief chasing in the Kazan-Tatar jewelry tradition: historical 



56 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

and technological analysis]. Istoricheskaya etnologiya [Historical ethnology]. 2023, vol. 8, no. 3. 
P. 374–388 (in Russian).

Donina L. N., Suslova S. V. O dzhuchidskom nasledii v yuvelirnykh traditciyakh kazanskikh 
tatar: iskusstvo chekanki [On the Jochid heritage in the jewelry traditions of the Kazan Tatars: 
the art of chasing]. Etnografiya [Ethnography]. 2022, no. 1 (15). P. 133–159 (in Russian).

Donina L. N., Suslova S. V. O zolotoordynskikh istokakh v yuvelirnom iskusstve kazanskikh 
tatar: na primere filigrannykh mindalevidnykh sereg [On the Golden Horde origins 
in the jewelry art of the Kazan Tatars: on the example of filigree almond-shaped earrings]. 
Zolotoordynskoe obozrenie [Golden Horde Review]. 2019, vol. 7, no. 3. P. 461–484 (in Russian).

Donina L. N., Suslova S. V. Russkii sled v yuvelirnom iskusstve kazanskikh tatar: tekhniko-
tekhnologicheskii aspekt [Russian trace in the jewelry art of the Kazan Tatars: technical and 
technological aspect]. Tri veka russkogo iskusstva v kontekste mirovoi kul'tury [Three centuries 
of Russian art in the context of world culture]. Moscow: BuksMArt Pabl., 2022a. P. 174–179 
(in Russian).

Donina L. N., Suslova S. V. Tatarskoe yuvelirnoe iskusstvo: o proyavleniyakh tataro-russkoi 
sinkretichnosti v remeslennykh tradiciyakh Kazanskogo Povolzh'ya [Tatar jewelry art: on the 
manifestations of Tatar-Russian syncreticism in the craft traditions of the Kazan Volga region]. 
Istoricheskaya etnologiya [Historical Ethnology]. 2018, vol. 3, no. 1. P. 69–81 (in Russian).

Donina L. N., Suslova S. V. Tekhniko-tekhnologicheskie osobennosti kazansko-tatarskoi 
filigrani: retrospektivnyi etno-arheologicheskii analiz [Technical and technological features 
of Kazan-Tatar filigree: a  retrospective ethno-archaeological analysis]. Povolzhskaya 
arheologiya [Volga region archeology]. 2017, no. 4 (22). P. 222–236 (in Russian).

Donina L. N., Vagapova F. G. Stili pis'ma arabskoi grafiki v tradicionnoi kul'ture kazanskikh 
tatar [Arabic script writing styles in the traditional culture of the Kazan Tatars]. “Ekho vekov”. 
Nauchno-dokumental'nyi zhurnal [“Echo of the centuries”. Scientific and documentary 
journal]. 2018, no. 1 (90). P. 133–151 (in Russian).

Etnoterritorial'nye gruppy tatar Povolzh'ya i Urala i voprosy ih formirovaniya. Istoriko-
etnograficheskii atlas tatarskogo naroda [Ethnoterritorial groups of the Tatars of the Volga 
and Ural regions and issues of their formation. Historical and Ethnographic Atlas of the Tatar 
People.]. Kazan': izdatel'stvo PIK “Dom pechati” Pabl., 2002. 248 p. (in Russian).

Ivanov S. V. Ornament narodov Sibiri kak istoricheskij istochnik (po materialam XIX 
nachalo XX vv. Narody Sibiri i Dal'nego Vostoka [Ornament of the peoples of Siberia as 
a historical source (based on materials from the 19th — early 20th centuries. Peoples of Siberia 
and the Far East.]. Moscow-Leningrad: Izdatel'stvo akademii nauk SSSR Pabl., 1963. 500 p. 
(in Russian).

Klyuchevskaya E. P. Slovar' kazanskikh khudozhnikov. Vtoraya polovina XVI — nachalo 
XX veka [Dictionary of Kazan artists. The second half of the 16th — early 20th century]. Saint 
Petersburg: “Slaviya” Pabl., 2009. 112 p. (in Russian).

Kramarovskii M. G Zoloto Chingisidov: kul'turnoe nasledie Zolotoj Ordy [Gold of the 
Chinggisids: the cultural heritage of the Golden Horde. State Hermitage]. Gosudarstvennyj 
Ermitazh. Sankt-Peterburg: Slaviya Pabl., 2001. 363 p. (inRussian)

Kramarovskii M. G. K istokam kazanskoi skani [To the origins of Kazan filigree]. 
Srednevekovaya Kazan': vozniknovenie i razvitie. Materialy Mezhdunarodnoj nauchnoj 



57Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 40–58.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

konferencii. Kazan', 1–3 iyulya 1999 g. [Medieval Kazan: origin and development. Materials 
of the International Scientific Conference. Kazan, July 1–3, 1999.]. Kazan': Master-Lajn Pabl., 
2000. P. 272–278 (in Russian).

Mihailova E. A. S'emnye ukrasheniya narodov Sibiri [Removable Ornaments of the 
Peoples of Siberia]. Ukrasheniya narodov Sibiri [Ornaments of the Peoples of Siberia]. Saint 
Petersburg: MAE RAN, 2005. P. 12–120 (in Russian).

Mukhametshin  Yu. G.  Tatary-kryashcheny. Istoriko-etnograficheskoe issledovanie 
material'noi kul'tury. Seredina XIX nachalo XX v. [Kryashen Tatars. Historical and Ethnographic 
Study of Material Culture]. Moscow: Nauka, 1977, 182 p. (in Russian).

Polnoe sobranie zakonov Rossijskoi imperii [Complete Collection of  Laws of  the 
Russian Empire]. Saint Petersburg: Pechatano v Tipografii II Otdeleniya Sobstvennoi Ego 
Imperatorskogo Velichestva Kancelyarii Pabl., 1830, vol. 3, 881 p. (in Russian).

Polnoe sobranie zakonov Rossijskoi imperii [Complete Collection of Laws of the Russian 
Empire]. Saint-Petersburg, 1830a., vol. 10, 995 p. (in Russian).

Polnoe sobranie zakonov Rossijskoi imperii [Complete Collection of Laws of the Russian 
Empire]. Saint Petersburg, 1830b., vol. 16, 1016 p. (in Russian).

Sharifullina F. L. Kasimovskie tatary [Kasimov Tatars]. Kazan': Tatarskoe knizhnoe 
izdatel'stvo, 1991, 137 p. (in Russian).

Shitova S. N. Sibirskie taezhnye cherty v material'noi kul'ture i khozyaistve bashkir [Siberian 
taiga features in the material culture and economy of the Bashkirs]. Etnografiya Bashkirii 
[Ethnography of Bashkiria]. Ufa, 1976. P. 49–94 (in Russian).

Sokrovishcha Zolotoi Ordy. Katalog vystavki [Treasures of the Golden Horde. Exhibition 
catalog]. Saint Petersburg: Slaviya Pabl., 2000, 346 p. (in Russian).

Suslova S. V. Donina L. N. Litye ukrasheniya kazanskikh tatar: opyt etnoarheologicheskogo 
i tekhnologicheskogo issledovaniya [Cast Jewelry of the Kazan Tatars: An Ethnoarchaeological 
and Technological Study]. Arheologiya evraziiskih stepei [Archaeology of the Eurasian Steppes]. 
2023a., no. 5. P. 229–242 (in Russian)

Suslova S. V. Istoriya kostyuma tyurkskikh narodov (Etnograficheskoe issledovanie tatarskoi 
narodnoi odezhdy) [History of the Costume of the Turkic Peoples (Ethnographic Study 
of Tatar Folk Clothing)]. Astana: Saryarka Pabl., 2011, 286 p. (in Russian).

Suslova S. V. Materialy k kul'turogenezu volgo-ural'skikh tatar: finno-ugorskii trend v 
strukture narodnogo kostyuma [Materials for the cultural genesis of the Volga-Ural Tatars: the 
Finno-Ugric trend in the structure of the folk costume]. Iz istorii i kul'tury narodov Srednego 
Povolzh'ya [From the history and culture of the peoples of the Middle Volga region]. 2023, vol. 
13, no. 4. P. 80–93 (in Russian).

Suslova S. V. Materialy k kul'turogenezu volgo-ural'skikh tatar: nogaiskii komponent v 
strukture narodnogo kostyuma [Materials for the cultural genesis of the Volga-Ural Tatars: the 
Nogai component in the structure of the folk costume]. Istoricheskaya etnologiya [Historical 
Ethnology]. 2020, vol. 5, no. 1. P. 6–26 (in Russian).

Suslova S. V., Donina L. N. Tatarskaya zastezhka-ozherel'e yaka-chylbyry: voprosy genezisa 
i etnokul'turnykh vzaimosvyazei [Tatar yak-chylbyry necklace clasp: issues of genesis and 
ethnocultural relationships]. Istoricheskaya etnologiya [Historical Ethnology]. 2023, vol. 8, 
no. 1. P. 94–111 (in Russian).



58 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 40–58.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Suslova S. V., Muhamedova R. G. Narodnyi kostyum tatar Povolzh'ya i Urala (seredina 
XIX — nachalo XX vv.). Istoriko-etnograficheskii atlas tatarskogo naroda [Folk costume 
of the Tatars of the Volga and Ural regions (mid‑19th — early 20th centuries). Historical and 
ethnographic atlas of the Tatar people]. Kazan': Fәn, 2000, 311 p. (in Russian).

Sycheva N. S. Yuvelirnye ukrasheniya narodov Srednei Azii i Kazakhstana XIX–XX vekov 
iz sobraniya Gosudarstvennogo muzeya iskusstva narodov Vostoka [Jewelry of the peoples 
of Central Asia and Kazakhstan of the 19th‑20th centuries from the collection of the State 
Museum of Oriental Art]. Moscow: Sovetskii khudozhnik Pabl., 1984, 180 p. (in Russian).

Yuvelirnye ukrasheniya tyurkskikh narodov Evrazii. Istoriko-etnograficheskie ocherki 
[Jewelry of the Turkic Peoples of Eurasia. Historical and Ethnographic Essays]. Kazan': Institut 
istorii Sh. Mardzhani AN RT Pabl., 2018, 256 p. (in Russian).

Воуеr M. Mongol jewellery. Kobenhavn, 1952, 223 p.
Lehtinen I. Cheremissisher Shmuk. Etnografisher Unterzukhung [Cheremis jewelry. 

Ethnographic study]. Helsinki, 1994, 374 p. (in German).

Статья поступила в редакцию: 02.07.2024
Принята к публикации: 12.04.2025

Дата публикации: 30.06.2025



59Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 903.2 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–03

А. Н. Подушкин, Г. А. Стамкулова

Центр археологии, Южно-Казахстанский государственный педагогический 
университет им. У. Жанибекова, Шымкент (Казахстан)

ПОГРЕБАЛЬНЫЕ СООРУЖЕНИЯ И АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ 
КОМПЛЕКСЫ МОГИЛЬНИКА КЫЗЫЛКОЛЬ 1 
(ПО МАТЕРИАЛАМ РАСКОПОК 2022 Г.)

Публикация освещает итоги исследований погребальных сооружений и материалов, 
полученных в ходе раскопок могильника Кызылколь 1 в Южном Казахстане. В ходе ра-
бот по вскрытию одиночного кургана вблизи могильника, а также курганов 6 и 7 ос-
новной концентрации насыпей его западной группы, удалось открыть и зафиксиро-
вать два вида погребальных сооружений и получить археологические комплексы, даю-
щие основания для реконструкции погребальной обрядности, хронологических и ис-
торико-культурных заключений.

В первом случае под каменной насыпью в грунтовой яме, контуры которой по пе-
риметру выложены крупными валунами, обнаружено парное погребение, инвентарь 
которого характеризуется ранним кангюйским происхождением и относится ко вре-
мени II в. до н. э. — I в. н. э., во втором под невысокими насыпями из мелкого камня, 
щебня были открыты Р-образные в зеркальном варианте по форме подземные склепы, 
стены которых сложены из кирпича-сырца и пахсы.

Отмечено наличие полусферических сводов, перекрывающих кирпичной кладкой 
погребальное пространство над склепами, присутствие короткого дромоса-входа, нача-
ло которого закладывалось крупными камнями-валунами, а также расположение вдоль 
стенок камеры Г-образных невысоких суф, выполненных из пахсы.

В склепах практиковали коллективные, в том числе впускные разновременные за-
хоронения, чьи археологические комплексы в историко-культурном и хронологиче-
ском аспектах имеют отношение к государству Кангюй III–V вв.

Ключевые слова: Южный Казахстан, каменный курган, склепы, коллективные за-
хоронения, археологические комплексы, погребальный инвентарь, Кангюй

Цитирование статьи: 
Подушкин А. Н., Стамкулова Г. А. Погребальные сооружения и археологические 
комплексы могильника Кызылколь 1 (по материалам раскопок 2022 года) // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. С. 59–73. DOI 10.14258/nreur(2025)2–03.



60 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Подушкин Александр Николаевич, доктор исторических наук, профессор, Центр 
археологии Южно-Казахстанского государственного педагогического университета 
им. У. Жанибекова, Шымкент (Казахстан). Адрес для контактов: p_a_n_alex@mail.ru; 
https://orcid.org/0000–0003–1603–1373. 
Стамкулова Гулмира Абдукаримовна, научный сотрудник, Центр археологии Южно-
Казахстанского государственного педагогического университета им. У. Жанибекова, 
Шымкент (Казахстан). Адрес для контактов: gulmira. stamkulova.97@mail.ru,  
https://orcid.org/0000–0003–0031–2971.

A. N. Podushkin, G. A. Stamkulova

Center for Archeology, South Kazakhstan State Pedagogical University named after. 
U. Zhanibekova, Shymkent (Kazakhstan)

FUNERAL STRUCTURES AND ARCHAEOLOGICAL 
COMPLEXES OF KYZYLKOL 1 BURIAL GROUND  
(BASED ON MATERIALS FROM EXCAVATIONS IN 2022)

The publication highlights the results of research into burial structures and materials 
obtained during excavations at the Kyzylkol 1 burial ground in Southern Kazakhstan. During 
the excavation of a single mound near the burial ground, as well as mounds 6 and 7 of the 
main concentration of mounds of its western group, it was possible to discover and record 
two types of burial structures and obtain archaeological complexes that provide grounds for 
the reconstruction of funeral rituals, chronological and historical-cultural conclusions.

In the first case, under a stone embankment in a ground pit, the contours of which are 
lined with large boulders along the perimeter, a paired burial was discovered, the inventory 
of which is characterized by early Kangyu origin and dates back to the 2nd century. before — 
1st century AD, in the second, under low embankments of small stone and crushed stone, 
“P” — shaped, mirror-shaped underground crypts were discovered, the walls of which were 
made of raw brick and pakhsa.

The presence of hemispherical vaults covering the burial space above the crypts with 
brickwork, the presence of a short dromos-entrance, the beginning of which was laid with 
large stones-boulders, as well as the location along the walls of the chamber of “L” — shaped 
low sufas made of pakhsa were noted.

Collective burials were practiced in the crypts, including inlet burials at different times, 
whose archaeological complexes in the historical, cultural and chronological aspects are 
related to the Kangyu state of the 3rd–5th centuries.

Keywords: Southern Kazakhstan, stone mound, crypts, collective burials, archaeological 
complexes, grave goods, Kangyuy



61Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

For citation: 
Podushkin A. N., Stamkulova G. A. Funeral structures and archaeological complexes of the 
Kyzylkol 1 burial ground (based on materials from excavations in 2022). Nations and religions 
of Eurasia. 2025. T. 30. No. 2. P. 59–73 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–03.

Podushkin Alexander Nikolaevich, Doctor of Historical Sciences, Professor, Center for 
Archeology, South Kazakhstan State Pedagogical University named after. U. Zhanibekova, 
Shymkent (Kazakhstan). Contact address: p_a_n_alex@mail.ru;  
https://orcid.org/0000–0003–1603–1373. 
Stamkulova Gulmira Abdukarimovna, research fellow, Center of Archaeology of the South 
Kazakhstan State Pedagogical University named after U. Zhanibekov, Shymkent (Kazakhstan). 
Contact address: gulmira. stamkulova. 97@mail.ru, https://orcid.org/0000–0003–0031–2971

Введение
Изучаемые объекты территориально расположены в кызылкольской историко-куль-

турной зоне — регионе, насыщенном археологическими памятниками номадов и зем-
ледельцев, который относительно недавно попал в поле зрения казахстанских архео-
логов, а в настоящее время является новым значимым и перспективным в контексте 
изысканий центром. В частности, в непосредственной близости от озера Кызылколь 
расположено несколько крупных могильников (курганных полей), включающих око-
ло 200 курганов, храмовое каменное сооружение Шошактобе и поселение Актобе кы-
зылкольское, которые вместе представляют компактный оазис (информация о пер-
вых исследованиях памятников кызылкольской историко-культурной зоны [Подуш-
кин, Донец, 2011: 274–284]).

В полевом сезоне 2022 г. коллектив Центра археологии Южно-Казахстанского го-
сударственного педагогического университета осуществлял археологические работы 
на двух объектах кызылкольской историко-культурной зоны: одиночном каменном 
кургане и курганах 6, 7 могильника Кызылколь 1 западной группы насыпей. Дислока-
ция памятников на рисунках 1.I.-2–1 и 1.II.-6–7.

Археологическая информация по исследуемым объектам
Работы на одиночном каменном кургане
Одиночный каменный курган расположен у подножия сопки красного цвета из нео-

геновых глин, которая выступает как водораздел русла реки Ушбас и зеркала озера Кы-
зылколь, ближе к кромке воды озера, в 200 м на северо-запад от могильника Кызыл-
коль 1 (западная группа насыпей; рис. 1.I.-1). Его округло-овальная в плане насыпь па-
раметрами 12 м в диаметре и 0,6 м высотой сложена из среднего и крупного размерами 
камней-валунов и пересыпана щебнем вперемежку с галечно-грунтовым слоем земли 
красно-жёлтого цвета (рис. 1.II). В ходе разборки насыпи кургана, в его центре, на уров-
не древней поверхности открылись овально-прямоугольные контуры погребальной ка-
меры размерами 5 на 3,7 м, которые по периметру были обозначены крупными и сред-
ними каменными валунами выкладкой шириной 1–1,2 м (рис. 2.-I). При этом пол ка-



62 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

меры был незначительно углублён на 0,25–0,3 м и располагался практически на уровне 
древней поверхности, а её функциональная площадь составляла 1,2 на 2,8 м (рис. 2.-II).

Рис. 1. Дислокация археологических объектов кызылкольской историко-культурной зоны 
(вид сверху): 1.I.-1 — одиночный каменный курган; 1.I.-2 — могильник Кызылколь 1;  
1.I.-6 — могильник Кызылколь 1, склеп 6; 1.I.-7 — могильник Кызылколь 1, склеп 7;  

1.II — каменная насыпь одиночного кургана (внешний вид) 
Fig. 1. Dislocation of archaeological sites of the Kyzylkol historical and cultural zone (top view):  

1.I.-1 — single stone mound; 1.I.-2 — burial ground of Kyzylkol 1;  
1.I.-6 — burial ground of Kyzylkol 1, crypt 6; 1.I.-7 — burial ground of Kyzylkol 1, crypt 7;  

1.II — stone mound of a single mound (exterior)



63Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 2. Одиночный каменный курган: 2.I — вид на конструкцию сверху; 2.II — погребальная 
камера и экспликация инвентаря; 2. III — археологический комплекс 

Fig. 2. A single stone mound: 2.I — view of the structure from above; 2.II — burial chamber and 
inventory explication; 2.III — archaeological complex

Здесь были зафиксированы останки от двух костяков, которые в беспорядке кон-
центрировались в северо-восточной части камеры и у её юго-восточной стенки (судя 
по всему, они принадлежали подросткам мужского и женского пола), и спорадиче-
ски разбросанный погребальный инвентарь (фрагменты битой керамической посу-
ды и костяная игольница).



64 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Керамика вся фрагментарная (форма сосудов не восстанавливается), представле-
на кухонной и столовой посудой. Кухонная керамика выполнена вручную из грубого 
теста с большими примесями дресвы, шамота, растительности, обожжена на откры-
том огне и имеет следы использования на огне (закопчена); она представлена круп-
ным горшком (рис. 2.III.-1) и кружками, одна из которых имела вертикальную петле-
видную ручку (рис. 2.III.-2–4, 7).

Столовая посуда включает два фрагмента от небольшого кувшина (кружки?): это 
донце и часть венчика с верхним основанием вертикальной ручки. Этот сосуд руч-
ной работы, качественного обжига, украшен ангобом светло-коричневого цвета 
(рис. 2.-5–6).

В числе иных артефактов обнаружен костяной игольник, выполненный из полой 
обработанной кости и залощённый сверху (рис. 2.III.-8). Несмотря на полное ограбле-
ние погребения в каменном одиночном кургане в древности, фиксируется определён-
ная закономерность в местонахождении инвентаря в камере, что даёт основание ре-
конструировать обряд погребения (см. экспликацию: рис. 2.II; маркировка номеров 
позиций II и III рисунка 2 совпадают). Предположительно, это было трупоположение 
на спине с ориентацией изголовья на север (здесь у северной стенки обнаружены фраг-
менты черепных коробок; рис. 2.II.-1), а основная масса погребальной атрибуции рас-
полагалась в ногах погребённых (южная часть камеры, рис. 2.II.-4–8).

Особенности локализации одиночного кургана (предельная близость к зеркалу озе-
ра Кызылколь, почти у края береговой линии), анализ погребальной конструкции и ин-
вентаря показывают его неординарность на фоне традиционных погребальных соору-
жений этой историко-культурной зоны (склепы различной планировки). По этой при-
чине контрастируют как собственно конструкция (мелкая грунтовая яма почти на по-
верхности земли в противовес архитектурным сооружениям в виде склепов с суфа-
ми и сводчатым перекрытием близлежащих могильников), так и характер инвентаря 
(скромная атрибуция из керамики и кости в противовес широкому спектру артефактов 
из склепов, включающему набор керамических изделий, орудий труда, оружия, укра-
шений, бытовых предметов из металла, кости и камня).

Работы на могильнике Кызылколь 1 (западная группа насыпей)
Могильник Кызылколь 1 (западная группа насыпей) состоит из более чем 60 кур-

ганов. Он находится на невысокой плоской площадке неправильной трапециевидной 
формы размерами 150×240×120×180 м правой надпойменной террасы безымянного ру-
чья, вблизи его впадения в р. Ушбас, у подножия южного окончания языкового высту-
па из неогеновых глин (рис. 1.I.-2). Типологически объект относится к могильникам 
с бессистемным расположением насыпей, которые сложены из небольших камней, мел-
кого щебня и грунта; при этом практически все курганы этого могильника носят сле-
ды ограбления в древности. Профили насыпей в целом фиксируются хорошо, но есть 
курганы с сильно оплывшими склонами и почти нерельефной насыпью.

Курган 6 находится вблизи восточной кромки правой надпойменной террасы реки 
Ушбас (рис. 1.I.-6). При работах в центре кургана было открыто овально-прямоуголь-
ное в плане погребальное сооружение, ориентированное в почти правильном направ-
лении север — юг, которое представляло собой подземный склеп (сложен из сырцо-



65Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

вого кирпича прямоугольной, квадратной формы и пахсовых блоков различной кон-
фигурации) с примыкающим к нему с южной стороны коротким проходом-дромосом. 
При этом проход соединяется с погребальной камерой ближе к южной стенке склепа, 
что придаёт сооружению Р-образный в зеркальном отражении вид (рис. 3. I).

Погребальная камера склепа представляет собой квадратно-овальное сооруже-
ние, выкладка стен которого осуществлена в четыре горизонтальных ряда (два из них 
«утоплены» вглубь, а два возвышаются над уровнем дневной поверхности). Вход в ос-
новной проход наземного склепа 6 заложен крупными и средними по размерам камен-
ными валунами (рис. 3.I). Подземный склеп в кургане 6 был основательно ограблен 
в древности, в нём на уровне прямоугольного по форме пространства между Г-образ-
ной суфой и юго-западной стенкой камеры, на полу обнаружены беспорядочно раз-
бросанные останки двух костяков и масса погребальной атрибуции в виде артефактов. 
Кроме всего, непосредственно на суфе, у восточной стенки камеры, зафиксирован силь-
но потревоженный детский костяк и часть другой погребальной атрибуции (рис. 3.I).

Рис. 3. Могильник Кызылколь 1 (западная группа насыпей), склеп 6:  
3.I — вид сверху и экспликация инвентаря; 3.II — археологический комплекс 

Fig. 3. Kyzylkol 1 burial ground (western group of mounds), crypt 6:  
3.I — top view and inventory explication; 3.II — archaeological complex

Однако, несмотря на ограбление, с известной долей реальности можно воссоздать 
обряд погребения, определить местонахождение инвентаря и его функциональное на-
значение. Например, очевидно, что в склепе было осуществлено коллективное захоро-



66 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

нение трёх человек, двух взрослых индивидов и одного ребёнка (семья?), причём ко-
стяки взрослых вначале располагались на суфах (их останки затем в ходе ограбления 
были перемещены на уровень пола ниже суфы), а местонахождение детского костяка 
осталось на суфе (см. экспликацию: рис. 3.I; маркировка номеров позиций I и II ри-
сунка 3 совпадают).

Археологический комплекс склепа 6 представлен керамикой, изделиями из железа, 
бронзы, камня, кости и украшениями.

Керамика характеризуется фрагментом высокой горловины от кувшина с верти-
кальной петлевидной ручкой, верхнее основание которой крепится к средней части 
горловины, а нижнее — к плечику сосуда. Кувшин сделан вручную, из качественного 
теста, хорошо обожжён; его горловина украшена ангобом чёрного цвета, а плечики 
и тулово покрыто ангобом коричневого цвета (рис. 3.II.-2).

Железный артефакт представлен поясной рамчатой круглой пряжкой с подвижным 
язычком из овального в сечении прута (рис. 3.II.-20).

Изделия из бронзы включают серию артефактов различного функционального на-
значения, в числе которых:

•	 антропоморфный литой амулет в виде фигуры человека с хорошо проработан-
ными частями тела и двумя отверстиями, найден непосредственно на детском 
костяке в районе грудной клетки, сохранилась крученая бечёвка из семи шер-
стяных нитей для подвешивания (рис. 3.II.-16);

•	 крупный округлый и слегка уплощённый бубенчик с петлевидным ушком ввер-
ху и резонансной прорезью внизу. В качестве резонатора использовался желез-
ный шарик (рис. 3.II.-5);

•	 литая круглая массивная подвеска с отверстием в центре, в профиль напомина-
ющая круглодонный миниатюрный сосудик (рис. 3.II.-8);

•	 серьги в виде «дутых» лунниц с ушком в верхней части (рис. 3.II.-15);
•	 серьга петлевидная из округлой в сечении проволоки (рис. 3.II.-13);
•	 пряжка с прямоугольной рамкой и железным подвижным язычком (рис. 3.II.-12);
•	 пластинчатая оплётка рукояти изделия (функциональность неизвестна)  

(рис. 3.II.-4).
Каменные артефакты представлены каменным сурьматашем как частью космети-

ческого прибора классической формы в виде остроконечника с отверстием для под-
вешивания, концевое завершение носит следы графита (рис. 3.II.-6).

Изделия из кости включают подвесной амулет с отверстием вверху (рис. 3.II.-17).
Украшения состоят из следующих артефактов:

—	 наборный ручной браслет из стеклянных бусин округло-овальной формы зелё-
ного, светло-голубого цветов одна бусина имеет подглазурное нанесение золо-
та (рис. 3.II.-11а);

—	 наборный ручной браслет из бипирамидальных, круглых и цилиндрических ка-
менных бус из сердолика (рис. 3.II.-9);

—	 наборное ожерелье из стеклянных, каменных и янтарных бус (рис. 3.II.-7);
—	 ожерелье из коралловых бус и подвесок из раковин каури (рис. 3.II.-10).



67Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 4. Могильник Кызылколь 1 (западная группа насыпей), склеп 7: 4.I — вид сверху;  
4.II — погребальная камера и экспликация инвентаря 

Fig. 4. Kyzylkol 1 burial ground (western group of mounds), crypt 7: 4.I — top view;  
4.II — burial chamber and inventory explication

Курган 7 расположен находится на краю скального оврага на западной кром-
ке правой надпойменной террасы реки Ушбас, в 30 м к северо-востоку от кургана 6  
(рис. 1.I.-7). В ходе работ в центре кургана, на уровне дневной поверхности, было от-
крыто погребальное сооружение, практически идентичное по конструкции склепу 6 
(Р-образное в зеркальном варианте сооружение, подземный склеп, сложенный из сыр-
цовых кирпичей прямоугольной и квадратной формы, с основным проходом в юго-за-
падной стороне, который вначале заложен каменными валунами (рис. 4.I). Аналогич-
ным образом устроена и погребальная камера, где также фиксируется Г-образная не-
высокая суфа (рис. 4.II).

Заметим, что склеп 7 был основательно ограблен в древности, однако здесь обнару-
жены непосредственно на суфе два костяка (один частично в анатомическом порядке), 
а также многочисленный погребальный инвентарь, который в основной своей массе 
также находился на суфе (рис. 4.II). Предположительная реконструкция обряда погре-
бения исходя из расположения костяка в частичном анатомическом порядке: трупопо-
ложение на суфе изголовьем на запад.



68 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Характеризуем погребальный инвентарь склепа 7, который состоит из керамики, 
железных бытовых предметов и оружия, бронзовых изделий, артефактов из камня, ко-
сти и украшений.

Рис. 5. Могильник Кызылколь 1 (западная группа насыпей), склеп 7.  
Археологический комплекс: керамика, изделия из железа 

Fig. 5. Kyzylkol burial ground 1 (western group of mounds), crypt 7.  
Archaeological complex: ceramics, iron products

Керамика характеризуется наличием одного целого и другого во фрагментах чаше-
видных сосудов на невысокой ножке-поддоне. Изделия выполнены вручную из каче-
ственного теста, хорошо обожжены, их поверхность покрыта ангобом красно-вишнё-
вого оттенков и частично залощена (рис. 5.-1–3). При разборке насыпи склепа 7 обна-
ружено конусовидной формы пряслице (напрясло), поверхность которого украшена 
ангобом тёмно-серого цвета (рис. 5.-4).

Артефакты из железа включают черешковый бытовой нож (рис. 5.-5), железные пло-
ские сегменты неизвестного предназначения (рис. 5.–7, 10), фрагмент железной пласти-
ны (рис. 5.-8), рамка кольцевой поясной пряжки (рис. 5.-9), железные безлопастные на-



69Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

конечники стрел с под треугольной, округлой в разрезе ударными головками и остат-
ками древка на черешке (рис. 5.-6).

Рис. 6. Могильник Кызылколь 1 (западная группа насыпей), склеп 7.  
Археологический комплекс: изделия из бронзы, камня, кости и украшения 

Fig. 6. Kyzylkol burial ground 1 (western group of mounds), crypt 7.  
Archaeological complex: bronze, stone, bone and jewelry

Бронзовые изделия представлены:
•	 зооморфным литым амулетом в виде фигуры благородного оленя (марала) с вет-

вистыми рогами и отверстием для подвешивания (рис. 6.-1);
•	 серьгами петлевидными с неразомкнутыми концами, выполненными из тонко-

го овального в разрезе прута (рис. 6.-2–3 и 6);
•	 поясной рамчатой круглой пряжкой с подвижным язычком (рис. 6.-4);
•	 ромбической формы накладкой со штырьками-фиксаторами на пояс и кольцом 

в нижней части (рис. 6.-5);
•	 перстнем с округлой плоской печаткой и гвоздиком с выраженной шляпкой 

(рис. 6.-7);
•	 кольцевой окантовкой верхней части ножен бытового ножа (рис. 6.-10);
•	 окантовкой венчика деревянного сосуда в виде изогнутой плоской узкой пла-

стины (рис. 6.-11).
Каменный инвентарь состоит из круглого навершия с отверстием в центре от клин-

кового оружия и фрагмента сильно кальцинированного рога сайгака (рис. 6.-12–13), 
а также кусочка графита со следами функционального использования (борозды от ка-
менного сурьматаша) (рис. 6.-9).



70 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Изделия из кости включают части срединных и концевых накладок на деревянную 
основу лука (рис. 6.-14), заколку для волос (рис. 6.-15) и подвесные амулеты (рис. 6.-16).

Украшения характеризуются следующими артефактами:
•	 наборным ручным детским браслетом из округло-цилиндрических бусин, две 

из которых костяные, остальные стеклянные и каменные (рис. 6.-17);
•	 наборным ожерельем из крупных каменных и стеклянных бусин округлой 

формы (рис. 6.-18); одна бусина ребристая, выполнена и фаянса серого цвета 
(рис. 6.-18а);

•	 наборным ожерельем из 27 крупных овально-округлых подвесок с отверстием 
в центре из янтаря (рис. 6.-19).

Заключение: Хронологические выкладки и этнокультурные интерпретации
Археологический материал, представляющий интерес в контексте хронологиче-

ских и этнокультурных интерпретаций из каменного одиночного кургана, подземных 
склепов 6 и 7 могильника Кызылколь (западная группа насыпей), включают некото-
рые виды керамической посуды, вещевого инвентаря, дистанционного оружия, риту-
альных предметов.

Это кухонная кружка и костяной игольник (каменный одиночный курган). В част-
ности, аналогичная по форме, назначению, приёмам выделки, приёму крепления пет-
левидной ручки кружки отмечены в керамике арысской культуры Южного Казахстана 
раннего караултобинского этапа IV–I вв. до н. э. [Подушкин, 2000: 109–114], а игольни-
ки встречаются в погребальных памятниках кочевников Средней Азии первых веков 
до нашей эры — первых веков нашей эры [Литвинский, 1978: 26, табл. 5: 6 и 14; Лохо-
виц, 1979: 113, табл. IV: 9].

Как хроноиндикатор заслуживает внимания чашевидный сосуд на ножке-поддоне 
из склепа 7. Аналогичный артефакт с характерным декором (покрытие ангобами крас-
ного, красно-вишнёвого цвета, лощение по ангобу) отмечен в материалах кургана 5 
могильника Культобе I–IV в. [Подушкин, 2000: 81].

Отдельно следует остановиться на зоо-антропоморфных ритуальных бронзовых 
амулетах из склепов Кызылколя 6 и 7, находки которых в погребальных памятниках ре-
гиона Средней (Центральной) Азии и Казахстана достаточно редки. Так, прямые анало-
гии амулету в виде фигуры благородного оленя отсутствуют, однако практика исполь-
зовать иные зооморфные амулеты из бронзы (стилизованные фигурки горного козла 
тау-теке) зафиксирована в некрополе городища Коныртобе I [Байпаков, Смагулов, Ер-
жигитова, 2005: 22, рис. 1.23: 2–3; с. 23, рис. 1.26: 5–6; с. 24, рис. 1.27: 2] и некрополе го-
родища Кок-Мардан Южного Казахстана III–V вв. [Нурмуханбетов, 2011: 59, фото 31].

Что касается антропоморфного бронзового амулета, то ближайшие аналогии этому 
артефакту отмечены в материалах джеты-асарской культуры низовьев Сырдарьи по-
следних веков до V в. н. э., в могильниках Алтынасар 4б, 4в, 4 т и некрополе Косасар 2 
[Левина, 1996: 246–247, рис. 169].

В качестве хроноиндикатора заслуживает внимания каменный сурьматаш как часть 
косметического прибора из склепа 6. Такие артефакты в виде остроконечника (в соче-
тании с графитовой основой или бронзовым зеркалом) широко отмечены в памятни-
ках Средней Азии и Казахстана в первых веках н. э. [Литвинский, 1978: 127–132; Гор-



71Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

бунова,1981: 178–180, рис. 37: 3; Брыкина, 1982: 194, табл. 42: 1–4]. Аналогичный кос-
метический прибор обнаружен в могильнике городища Коныртобе (Куюк-Мардан) 
III–V вв. в погребении № 13 [Байпаков, Смагулов, Ержигитова, 2005: 16, рис. 1.11.-1–
2], некрополе городища Кок-Мардан [Нурмуханбетов, 2011: 47, рис. 5].

Как основание для датировки могут выступить фрагменты срединных и концевых 
костяных накладок лука из склепа 7. Подобные накладки широко известны в погребаль-
ных памятниках номадов центральной Евразии: они имеются в материалах кокэльской 
культуры Тывы II — середины III в. н. э. [Худяков, 1986: 64–65, рис. 21.-1–2], в погребе-
ниях Кенкольского могильника I–V вв. [Кожомбердиев, Худяков, 1987: 79–80, рис. 1.-1, 
3; рис. 2.-1] и некрополе городища Кок-Мардан [Нурмуханбетов, 2011: 48, рис. 7.-1–2].

Косвенными хроноиндикаторами могут служить железные черешковые безлопаст-
ные наконечники стрел. Так, аналогичный наконечник найден в погребении 14 не-
крополя городища Коныртобе I (III–V вв.) [Байпаков, Смагулов, Ержигитова, 2005: 
17, рис. 1.14.-8].

Особо в череде этно-хроноиндикаторов стоит наборное ожерелье из крупных ян-
тарных подвесок (склеп 7). Находки подобных артефактов из такого экзотического 
материала, как янтарь (особенно в таком количественном и качественном состоянии), 
в археологии явление редкое, а в погребальных комплексах регионов Средней Азии 
и Казахстана встречено впервые. По этой причине прямых аналогий янтарному оже-
релью пока найти не удалось, однако украшения из янтаря (в основном наборы из бус) 
отмечены в погребальных комплексах Азиатской Сарматии начиная с II–I вв. до н. э. 
и вплоть до первых веков н. э. [Трейстер, 2020: 148–223, рис. 4, 11].

Корреляция приведённых выше аналогий и хронологических выкладок позволяет 
отнести новые археологические материалы из каменного одиночного кургана ко време-
ни первых веков до нашей эры — первых веков нашей эры, а из склепов 6 и 7 могильни-
ка Кызылколь 1 (западная группа курганов) — ко времени II–III вв., возможно, V в. н. э.

Характер архитектурных сооружений могильника Кызылколь 1 (западная группа 
курганов), погребальный инвентарь и обрядовые действия в контексте этнокультур-
ных выводов указывают на то, что в склепах погребены представители оседлых земле-
дельцев, которые в этот период времени входили в состав государства Кангюй позд-
него периода существования.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Байпаков К. М, Смагулов Е. А., Ержигитова А. А. Раннесредневековые некрополи 

Южного Казахстана. Алматы: БАУР, 2005. 236 с.
Брыкина Г. А. Юго-Западная Фергана в первой половине I тысячелетия нашей эры. 

М. : Наука, 1982. 196 с.
Горбунова Н. Г. Древний ферганский косметический прибор // Культура и искус-

ство Древнего Хорезма. М. : Наука, 1981. С. 178–183.
Кожомбердиев И. К., Худяков Ю. С. Комплекс вооружения кенкольского воина // Во-

енное дело древнего населения Северной Азии. Новосибирск : Наука, 1987. С. 75–106.
Левина Л. М. Этнокультурная история Восточного Приаралья (I тысячелетие 

до н. э. — I тысячелетие н. э.). М. : Восточная литература, 1996. 396 с.



72 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 59–73.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Литвинский Б. А. Орудия труда и утварь из могильников Западной Ферганы // Мо-
гильники Западной Ферганы. М. : Наука, 1978. Вып. IV. 179 с.

Лоховиц В. А. Подбойно-катакомбные и коллективные погребения могильника Ту-
мек-кичиджик // Кочевники на границах Хорезма. Труды Хорезмской археолого-этно-
графической экспедиции. М. : Наука, 1979. Т. XI. С. 134–147.

Нурмуханбетов Б. Н. Некрополь городища Кок-Мардан // Вопросы археологии Ка-
захстана. 2011. Вып. 3. С. 42–73.

Подушкин А. Н. Арысская культура Южного Казахстана IV в. до н. э. — VI в. н. э. Тур-
кестан: Изд. центр Международного казахско-турецкого университета им. Х. А. Ясса-
ви, 2000. 201 с.

Подушкин А. Н., Донец А. Г. Археологический комплекс кургана 1 могильника Кы-
зылколь // Археологические вести. 2021. № 32. С. 274–284.

Трейстер М. Ю. Бусы и элементы декора из янтаря в ювелирных изделиях из погре-
бений кочевников Азиатской Сарматии в контексте торговли экзотическим материа-
лами в Евразии // Материалы по археологии и истории античного и средневекового 
Причерноморья. 20202. № 12. С. 148–223.

Худяков Ю. С. Вооружение средневековых кочевников Южной Сибири и Централь-
ной Азии. Новосибирск : Наука, 1986. 267 с.

REFERENCES
Baypakov K. M., Smagulov E. A., Erzhigitova A. A. Rannesrednevekovye nekropoli Yuzhnogo 

Kazakhstana [Early Medieval necropolises of Southern Kazakhstan]. Almaty: BAUR, 2005, 
236 p. (in Russian).

Brykina G. A. Yugo-Zapadnaya Fergana v pervoy polovine I tysyacheletiya nashey ery 
[South-Western Ferghana in the first half of the 1st millennium AD]. Moscow: Nauka, 1982, 
196 p. (in Russian).

Gorbunova N. G. Drevniy ferganskiy kosmeticheskiy pribor [Ancient Fergana cosmetic 
device]. Kul'tura i iskusstvo Drevnego Khorezma [Culture and art of Ancient Khorezm]. 
Moscow: Nauka, 1981. P. 178–183 (in Russian).

Khudyakov Yu. S. Vooruzhenie srednevekovykh kochevnikov Yuzhnoy Sibiri i Tsentral'noy 
Azii [Armament of medieval nomads of Southern Siberia and Central Asia]. Novosibirsk: 
Nauka, 1986, 267 p. (in Russian).

Kozhomberdiev I. K., Khudyakov Yu. S. Kompleks vooruzheniya kenkol'skogo voina 
[The Kenkolsky warrior weapon system]. Voennoe delo drevnego naseleniya Severnoy Azii 
[Military affairs of the ancient population of North Asia]. Novosibirsk: Nauka, 1987. P. 75–
106 (in Russian).

Levina L. M. Etnokul'turnaya istoriya Vostochnogo Priaral'ya (I tysyacheletie do n. e. —  
I tysyacheletie n. e.) [The ethnocultural history of the Eastern Aral Sea region (I millennium 
BC–I millennium AD)]. Moscow: Vostochnaya literatura, 1996, 396 p. (in Russian).

Litvinskiy B. A. Orudiya truda i utvar' iz mogil'nikov Zapadnoy Fergany [Tools and utensils 
from the burial grounds of Western Ferghana]. Mogil'niki Zapadnoy Fergany [Burial grounds 
of Western Ferghana]. Moscow: Nauka, 1978, iss. IV, 179 p. (in Russian).



73Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 59–73.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Lokhovits V. A. Podboyno-katakombnye i kollektivnye pogrebeniya mogil'nika Tumek-
kichidzhik [Underground catacomb and collective burials of the Tumek-kichijik burial ground]. 
Kochevniki na granitsakh Khorezma. Trudy Khorezmskoy arkheologo-etnograficheskoy 
ekspeditsii [Nomads on the borders of Khorezm. Proceedings of the Khorezm archaeological 
and ethnographic expedition]. Moskow: Nauka, 1979, vol. XI. P. 134–147 (in Russian).

Nurmukhanbetov B. N. Nekropol' gorodishcha Kok-Mardan [Necropolis of the ancient 
settlement of  Kok-Mardan]. Voprosy arkheologii Kazakhstana [Issues of  archeology 
of Kazakhstan], 2011, iss. 3. P. 42–73 (in Russian).

Podushkin A. N. Arysskaya kul'tura Yuzhnogo Kazakhstana IV v. do n. e. — VI v. n. e. [Arys 
culture of Southern Kazakhstan IV century BC–VI century AD] Turkestan: Izdatel'skiy 
tsentr Mezhdunarodnogo kazakhsko-turetskogo universiteta im. Kh. A. Yassavi, 2000, 201 p. 
(in Russian).

Podushkin A. N., Donets A. G. Arkheologicheskiy kompleks kurgana 1 mogil'nika Kyzylkol' 
[Archaeological complex of kurgan 1 of the Kyzylkol burial ground]. Arkheologicheskie vesti 
[Archaeological news]. 2021, no. 32. P. 274–284 (in Russian).

Treyster M. Yu. Busy i elementy dekora iz yantarya v yuvelirnykh izdeliyakh iz pogrebeniy 
kochevnikov Aziatskoy Sarmatii v kontekste torgovli ekzoticheskim materialami v Evrazii 
[Beads and decorative elements made of amber in jewelry from the burials of the nomads 
of Asian Sarmatia in the context of trade in exotic materials in Eurasia]. Materialy po arkheologii 
i istorii antichnogo i srednevekovogo Prichernomor'ya [Materials on archeology and history 
of the ancient and medieval Black Sea region] 2020, no. 12. P. 148–223 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 12.04.2024
Принята к публикации: 03.05.2025

Дата публикации: 30.06.2025



74 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 902/904 + 930.2 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–04

В. Н. Добжанский

Кемеровский государственный университет, Кемерово (Россия)

А. Н. Ермолаев, Н. Е. Горлышкин

Кемеровский государственный университет, Кемерово (Россия); Федеральный 
исследовательский центр угля и углехимии СО РАН, Кемерово (Россия)

К ПРОБЛЕМЕ РАННЕГО ЭТАПА ОСВОЕНИЯ РУССКИМ 
НАСЕЛЕНИЕМ БАССЕЙНА РЕКИ ИНЯ В КУЗНЕЦКОЙ 
КОТЛОВИНЕ В КОНЦЕ XVII — НАЧАЛЕ XVIII В.

Статья посвящена исследованию процессов заселения бассейна реки Иня на терри-
тории Кузнецкой котловины в ходе миграции русского населения в конце XVII — нача-
ле XVIII в. Рассмотрены исторические, социальные, географические и внешнеполити-
ческие факторы, влияющие на формирование сети русских сельских поселений. Авто-
ры задействуют комплексный историко-археологический подход, состоящий в привле-
чении нарративных, картографических и археологических источников, а также вводят 
в научный оборот документ, посвящённый первым поселенцам в устье реки Мереть.

Источниковой базой работы послужили данные первой ревизии на территории 
Томского и Кузнецкого уездов, сведения исторической картографии («Чертежная кни-
га Сибири», «Хорографическая чертежная книга Сибири» С. У. Ремезова, «Ландкар-
та Томского и Кузнецкого уездов» В. Шишкова), материалы, полученные в ходе поле-
вых археологических работ.

Отдельное внимание уделено влиянию положения реки Ини в качестве границы ме-
жду русскими и телеутскими владениями на процесс заселения этой территории рус-
скими переселенцами. Дается оценка перспективам использования методов археоло-
гии в изучении поселенческих комплексов, исчезнувших на раннем этапе своего су-
ществования и не отражённых в письменных источниках и материалах исторической 
картографии на примере, выявленного объекта археологического наследия «поселе-
ние Захар-Дуброво I».

Приход русского централизованного государства дал старт новому этапу в истории 
региона. Процесс освоения бассейна Ини носил характер государственной и вольной 
колонизации. В течение первой трети XVIII в. в данном районе было основано более 
50 русских сельских населенных пунктов. Социальный состав первых поселенцев был 
представлен «служилым» людом, оброчными, «гулящими», ссыльными. Параллельно 
шел процесс миграции населения, которое по тем или иным причинам хотело избежать 
контактов с государством. Данный процесс слабо отражен в документах и материалах 
исторической картографии, порождая феномен «скрытой» миграции.



75Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ключевые слова: русское население, миграция, поземельное освоение, письмен-
ные источники, историческая картография, археология, бассейн р. Иня, Кузнецкая 
котловина

Для цитирования: 
Добжанский В. Н., Ермолаев А. Н., Горлышкин Н. Е. К проблемам раннего этапа освоения 
русским населением бассейна реки Иня в конце XVII — начале XVIII в. // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. С. 74–96. DOI 10.14258/nreur(2025)2–04.

Добжанский Виктор Николаевич, кандидат исторических наук, Кемеровский 
государственный университет, Кемерово (Россия). Адрес для контактов:  
dobzhanskii-viktor@inbox.ru; https://orcid.org/0009–0009–6779–9674. 
Ермолаев Алексей Николаевич, доктор исторических наук, профессор, Кемеровский 
государственный университет; главный научный сотрудник, заведующий лабораторией 
истории Южной Сибири Федерального исследовательского центра угля и углехимии 
СО РАН, Кемерово (Россия). Адрес для контактов: al-ermolaev@yandex.ru;  
https://orcid.org/0000–0001–6903–5883. 
Горлышкин Никита Евгеньевич, ведущий инженер лаборатории археологии 
Федерального исследовательского центра угля и углехимии СО РАН, аспирант 
Кемеровского государственного университета, Кемерово (Россия). Адрес 
для контактов: gorlyshkin.nikita@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–1710–2877.

V. N. Dobzhanskii

Kemerovo State University, Kemerovo (Russia)

A. N. Ermolaev, N. E. Gorlyshkin

Kemerovo State University, Kemerovo (Russia); Federal Research Center of Coal and 
Coal Chemistry, Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, Kemerovo (Russia)

ON THE ISSUE OF THE EARLY STAGE  
OF THE COLONIZATION OF THE INYA RIVER BASIN BY 
THE RUSSIAN POPULATION IN THE KUZNETSK BASIN  
IN THE LATE 17TH AND EARLY 18TH CENTURIES

The article is devoted to the study of the colonization of the Inya River in the Kuznetsk Basin, 
associated with the migration of the Russian population in the late 17th and early 18th centuries. 
The historical, social, geographical, and foreign policy factors influencing the formation of a 
network of Russian rural settlements are analyzed. The authors use a comprehensive historical 



76 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

and archaeological scientific method, involving narrative, cartographic and archaeological 
sources, as well as introducing new documents into academic discourse, dedicated to the first 
settlers at the Meret River mouth.

The source base of the article consisted of the first revision in the Tomsk and Kuznetsk 
districts data, information from historical cartography (“Drawing Book of Siberia,” 

“Chorographic Drawing Book of Siberia” by S. U. Remizov, “Land Map of the Tomsk and 
Kuznetsk Districts” by V. Shishkov), and materials obtained through archaeological research.

Special attention is paid to the influence of  the Inya River location as a boundary 
between Russian and Teleut territories on the process of its settlement by Russian migrants. 
The prospects of using archaeological methods in the study of settlement complexes that 
disappeared at an early stage of their existence and are not reflected in written sources and 
historical cartography on the example of the identified archaeological heritage site “Zakhar-
Dubrovo I settlement” are assessed.

The arrival of the Russian centralized state marked the beginning of a new phase in the 
region's history. The process of settling the Inya River basin was characterized by both state-
sponsored and free colonization. During the first third of the 18th century, more than 50 Russian 
rural settlements were founded in the area. The social composition of the first settlers consisted 
of “serving people”, serfs, “wanderers,” and exiles. At the same time, there was a migration 
of people who, for various reasons, wanted to avoid contact with the Russian state. This 
process is poorly reflected in the documents and materials of historical cartography, giving 
rise to the phenomenon of “hidden” migration.

Keywords: Russian population, migration, land colonization, narrative sources, historical 
cartography, archaeology, the Inya River basin, the Kuznetsk basin

For citation: 
Dobzhanskii V. N., Ermolaev A. N., Gorlyshkin N. E. On the Issue of the Early Stage of Russian 
Colonization of the Inya River Basin at the Late 17th and Early 18th Centuries. Nations 
and religions of Eurasia. 2025. Т. 30. № 2. P. 74–96 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–04.

Dobzhanskii Viktor Nikolaevich, candidate of historical Sciences, Associate Professor, 
Kemerovo State University, Kemerovo (Russia). Contact address: dobzhanskii-viktor@inbox.ru; 
https://orcid.org/0009–0009–6779–9674 
Ermolaev Aleksei Nikolaevich, doctor of historical Sciences, Professor, Kemerovo State 
University; Chief Researcher, Head of the Laboratory of Southern Siberian History at the 
Federal Research Center for Coal and Coal Chemistry of the Siberian Branch of the Russian 
Academy of Sciences Kemerovo, (Russia). Contact address: al-ermolaev@yandex.ru;  
https://orcid.org/0000–0001–6903–5883 
Gorlyshkin Nikita Evgen'evich, Senior Engineer of the Archeology Laboratory of the of Federal 
Research Center of Coal and Coal Chemistry, Siberian Branch of the Russian Academy 
of Sciences, a postgraduate student at Kemerovo State University, Kemerovo (Russia).  
Contact address: gorlyshkin.nikita@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–1710–2877.



77Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Введение
Вопросы, связанные с ранними этапами освоения русским населением территорий 

в районе бассейна реки Иня, долгие годы оставались второстепенными в контексте об-
щего изучения процессов интеграции Кузнецкой котловины в государственное про-
странство России. Хотя данный процесс имел ряд уникальных особенностей.

На протяжении XVII в. Приинье было полем ожесточенного соперничества между 
кочевыми обществами приобских телеутов и местным русским населением. Данное 
противостояние сопровождалось взаимной военно-политической активностью, кото-
рая сменялась периодами временного затишья [Голодяев, 2017: 13–20]. Конфликт между 
кочевниками Приобья и русскими переселенцами был тесно вписан в общие между-
народные процессы, участия в которых принимали многочисленные этнокультурные 
общности юга Сибири и Центральной Азии (енисейские киргизы, ойраты, «кузнецкие 
татары», джунгары, народы Горного Алтая и степей современного Казахстана и др.).

Вследствие русско-телеутского противостояния районы бассейна Ини на протяже-
нии XVII столетия были недоступны для заселения. Первые поселения на территории 
Приинья появляются в последнее десятилетие XVII в. Лишь миграция большей части 
телеутского населения в предгорья Тянь-Шаня в середине второго десятилетия XVIII в. 
открыла простор к поземельной колонизации и хозяйственному освоению региона. 
Таким образом, процесс селообразования и формирования государственной пашни 
в Приинье начался значительно позже, чем в соседних районах Кузнецкого Притомья 
и Томского Приобья, Енисейской Сибири.

Другой интересный аспект связан с отсутствием на территории Приинья укреп-
ленного центра, вокруг которого могла бы формироваться сеть поселений. В отличие 
от того же Притомья, где села, деревни, заимки формировались вблизи острогов (Том-
ский, Сосновский, Верхотомский, Кузнецкий остроги), рассматриваемая территория 
находилась на достаточном удалении от русских укреплений.

Цель работы — обобщить сведения о процессе заселения бассейна Ини русским на-
селением в конце XVII — начале XVIII в., предложить авторскую интерпретацию но-
вых документальных и археологических источников по ранним этапам поземельного 
освоения Приинья.

География работы затрагивает территорию бассейна Ини, расположенного в запад-
ной части Кузнецкой котловины и заканчивающегося впадением в Обь. Ландшафт рас-
сматриваемых районов разнороден, сочетает в себе предгорные и равнинные комплек-
сы. В целом рельеф умеренно-пересеченный, с холмами и террасами. Территория отли-
чается биологическим разнообразием, что открывает возможности для охоты и иных 
промыслов. Почвы преимущественно подзолистые и черноземные, в поймах — аллю-
виальные. Эти факторы делают рассматриваемый район привлекательным для заселе-
ния и формирования пашенного хозяйства [Куминова, 1949: 15–21].

Методы. Методически исследование базируется на использовании комплексного 
историко-археологического подхода к изучению процесса селообразования и хозяй-
ственного освоения Приинья. В рамках данного метода нами задействуется весь до-
ступный массив источников нарративного и археологического характера, данные ис-
торической картографии. Подход прошел апробацию как в ходе обобщения уже име-



78 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ющихся сведений по русским поселениям Кузнецкой котловины, так и при органи-
зации полевых археологических работ на памятниках Нового времени [Горлышкин, 
2022: 27–37].

Особый упор в работе мы делаем на ранее неопубликованные документальные и ар-
хеологические материалы. Таким образом, для получения вещественных источников 
привлекался метод археологической разведки.

Историографию рассматриваемой проблемы можно условно разделить на две боль-
шие группы. Первая включает в себя работы, основанные на материалах нарративных 
и картографических источников. Вторая группа представлена штудиями, в основе ко-
торых лежит археологическое изучение памятников Нового времени в бассейне Ини.

Первые упоминания в академических исследованиях русских деревень бассейна 
Ини относятся к 1734 г., когда в рамках Второй Камчатской экспедиции территорию 
края посетили И. Г. Гмелин [Гмелин, 2003: 99–100] и Г. Ф. Миллер [Элерт, 1988: 75–81].

Отдельные аспекты заселения русскими Приинья на рубеже XVII–XVIII вв. рассма-
тривались в трудах В. И. Шункова [1956: 84], В. С. Синяева [1956], З. Я. Бояршиновой 
[1977: 14–32], Н. Ф. Емельянова [1981: 82–95], Л. А. Скрябиной [1997: 11–21], В. М. Ки-
меева [1997: 14–22]. Контактам русского и телеутского населения посвящены работы 
А. П. Уманского [1980:169–186; 1995: 110–137], Е. П. Батьяновой [2006: 232–233].

Вопросы, связанные с русской колонизацией берегов Ини, затрагиваются в обоб-
щающих коллективных штудиях по истории Кузнецкого края, глава «Присоединение 
Кузнецкой земли к русскому государству и ее освоение» за авторством З. Г. Карпенко 
в «Истории Кузбасса» 1967 г. [Карпенко, 1967: 38–47], в первом томе «Истории Кузбас-
са» 2021 г. [Ермолаев, Карпинец, Морозов, Усков, 2021: 65–66]. В представленных рабо-
тах рассматривается, преимущественно, процесс формирования сети русских сел и де-
ревень. Особо отметим труды И. Ю. Ускова, который по материалам ревизских сказок 
не только реконструировал хронологию процесса селообразования, но и восстановил 
численный состав жителей приинских поселений, проследил изменение социального 
положения сельских жителей [Усков, 2001; 2005: 98–99, 102–103, 108–109; 2017: 105].

В то же время стоит отметить нехватку специализированных работ, концентрирую-
щихся на районах Приинья. Это подталкивает нас к выводу, что заселение данной тер-
ритории русскими рассматривалось специалистами в контексте глобального процес-
са поземельной колонизации Кузнецкой котловины и бассейна Оби.

На сегодняшний день поселенческие комплексы Нового времени в районах верх-
него течения Иня исследованы относительно слабо, что обуславливает малое количе-
ство работ по данной тематике. В этой связи особо хочется выделить работы новокуз-
нецкого специалиста Ю. В. Ширина [2003: 376–381; 2017: 4–42]. Автор не только само-
стоятельно проводил полевые работы, но и обобщил накопившийся опыт изучения ар-
хеологических комплексов Нового времени в бассейне Ини.

Один из авторов статьи также проводил исследования поселений, относящихся 
к раннему этапу освоения региона, чему посвящена одна из работ [Горлышкин, 2022: 
27–37]. В рамках программы по комплексному историко-археологическому изучению 
русских сельских поселений Нового времени членами авторского коллектива работы 
была разработана база данных «Территориальное распределение сельских поселений 



79Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

XVII — начала XX вв. в Кузнецком Притомье», в которых представлено территориаль-
ное распределение русских поселений Приинья, суммируется накопленный опыт ар-
хеологического изучения сельских комплексов XVIII–XIX вв.

Анализ степени изученности рассматриваемой темы позволяет сделать вывод, 
что проблема ранних этапов русской экспансии в регион бассейна Ини разработана 
слабо и требует дополнительного внимания со стороны специалистов.

Характеристика процесса освоения русским населением бассейна Ини в конце 
XVII — начале XVIII в.

Долгое время Иня и прилегающие к ней лесостепные районы играли роль своеоб-
разного буфера, границы между миром русских переселенцев и телеутов. Погранич-
ный статус реки не удивителен в контексте взаимоотношений русского и автохтонно-
го населения Сибири. В отсутствии возможности размежевания территорий с кочевы-
ми народами по причине отсутствия четко устоявшихся государственных институтов 
у последних, роль границы зачастую играли значимые по местным меркам географи-
ческие объекты либо незаселенные пустоши [Тихонов, 2024: 167].

Рис. 1. Отображение деревни Гутова, первой русской деревни в бассейне Ини, на «Чертеже 
Томского города» из «Чертежной книги Сибири» С. У. Ремезова [Ремезов, 1882: 26] 

Fig. 1. Depiction of the Gutova village, the first Russian village in the Inya River basin, on the “Plan 
of Tomsk City” from the “Drawing Book of Siberia” by S. U. Remezov [Remezov, 1882: 26]

Однако с конца XVII в. Иня постепенно утрачивает свой пограничный статус, ста-
новясь объектом русской поземельной экспансии. В 1690–1700‑е гг. появляются пер-
вые инские деревни — Титова, Тарсма, Гутова [Усков, 2005: 36]. То же количество дере-



80 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

вень фигурирует в материалах Сосновской земской конторы Томского уезда за 1701 г. 
[Усков, 2005: 48]. Существование деревни Гутово нашло отражение в «Чертежной книге 
Сибири» (рис. 1) и «Хорографической книге Сибири» (рис. 2), за авторством С. У. Ре-
мезова. Материал для «Чертежной книги» собирался С. У. Ремезовым в 1697–1698 гг. 
Таким образом можно констатировать, что русская земельная колонизация террито-
рии Ини и ее притоков началась не позднее середины 90‑х гг. XVII в.

Рис. 2. Деревня Гутова и бассейн Ини в «Хорографической чертежной книге Сибири» 
С. У. Ремезова (л. 128) 

Fig. 2. The Gutova village and the Inya River basin in the “The Chorographic drawing book 
of Siberia” by S. U. Remezov (f. 128)

В то же время стоит обратить внимание на подписи, которыми автор сопроводил 
чертежи рек Иня и Бердь. Под чертежом реки Иня мы видим надпись «речекъ тата-
ровъ». Под рекой Бердь подпись «р. Бердь межа с телеуцкой землею» (рис. 1). Можно 
сделать вывод, что несмотря на начавшееся проникновение русского населения, реки 
Иня и Бердь к началу XVIII в. играли роль пограничья между русским и телеутским 
«мирами». Об этом свидетельствует и описание пашенных земель крестьян Верхотом-
ского острога и близлежащих деревень в «Дозорной книге Томского уезда» за 1703 г. 
Согласно последней, крестьянские угодья и заимки оканчивались «… за двадцать верст 
до речки Иня» [Усков, 1999: 189–199; Ермолаев, Карпинец, Морозов, Усков, 2021: 67].

В этой связи возникает вопрос — почему, несмотря на натянутый характер отноше-
ний, телеуты позволили русским переселенцам начать процесс закладки своих поселе-
ний? Вероятно, это вызвано желанием элит телеутского общества наладить если не со-
юзнические, то, по крайней мере, невраждебные отношения с царской администра-



81Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

цией. По мнению А. П. Уманского, потепление русско-телеутских отношений в конце 
XVII в. вызвано рядом факторов: 1) желанием российского правительства путем нор-
мализации отношений с кочевым соседом прекратить разорительные набеги на погра-
ничные города и сельские поселения; 2) недовольство телеутской знати своим поло-
жением в иерархической системе Джунгарского государства. Последнее активно ис-
пользовало демографические и экономические ресурсы «Телеуцкой землицы» в своих 
многочисленных военных конфликтах, что вело к упадку кочевого хозяйства послед-
ней; 3) политика мирного сосуществования русского и телеутского населения откры-
вала возможности для решения спорных моментов по вопросу сбора дани с оседлого 
«татарского» населения, что могло поправить экономическое положение телеутских 
родов [Уманский, 1980: 165–178].

На наш взгляд, спокойная реакция телеутов на проникновение русского населения 
в Приинье является следствием политики по нормализации отношений между Мо-
сквой и телеутскими родами.

Основанные в 1690‑е гг. поселения заложили фундамент для дальнейшей миграции 
русского населения в бассейн Ини. Тем не менее процесс селообразования на данных 
территориях столкнулся с трудностями внешнеполитического характера. Обострение 
отношений с Джунгарией в начале 1700‑х гг. привели к расширению русского военно-
го присутствия в Обь-Иртышском междуречье и прилегающих районах. Были заложе-
ны Умревинский и Бикатунский остроги, проведены работы по укреплению и расши-
рению уже существующих крепостей. Возобновились споры по вопросу сбора дани 
с местных оседлых народов. Все это стало предпосылками для столкновений русских 
с телеутскими родами, произошедших в конце 1700‑х — первой половине 1710‑х гг. 
[Уманский, 1980: 173–175]. Результатами данного противостояния стали ослабление 
экспансионистской политики Джунгарского ханства, миграция телеутов в Централь-
ную Азию и перенос «межи» южнее, в районы верхнего течения Оби.

Начало миграции русского населения в низовье бассейна Ини в последнее деся-
тилетие XVII в. изменило характер взаимодействия с местным тюркским населени-
ем. На смену сложившейся в течение XVII в. практике русско-телеутских отношений, 
включавших широкий спектр взаимодействий — от военно-политических до торгово-
экономических, но не предполагавших территориальной экспансии, пришел процесс 
постепенного освоения Приинья русским земледельческим населением, результатом 
чего стала полноценная интеграция региона в административно-хозяйственную систе-
му российского централизованного государства. Таким образом, рубеж XVII–XVIII вв. 
является своеобразным окончанием средневекового этапа в истории региона.

Исчезновение фактора внешней угрозы плодотворно сказался на процессе русской 
колонизации Приинья. Согласно материалам первой ревизии, в 1720 г. на рассматри-
ваемой территории находились более 25 деревень и заимок разного масштаба [ГАТО. 
Ф. 321. Оп. 1. Д. 1а; РГАДА Ф. 214. Оп. 1. Кн. 1611. Л. 277–290 об.]. Поселки располагались 
на берегах Ини и ее больших притоков — Тарсьмы Изылы, Калтырака, Мерети и были 
представлены, преимущественно, деревнями в 3–4 двора. Хотя встречались и относи-
тельно большие поселения. Так, в деревне Гутово насчитывалось 9 дворов [ГАТО. Ф. 321. 
Оп. 1. Д. 1а]. Название деревни получали чаще всего по фамилии основателя (Гутово, 



82 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Титова, Кузнецова) или по географической принадлежности (Мерецкая — по назва-
нию реки Мереть). Часть населенных пунктов в ревизии не имела конкретного назва-
ния, ограничиваясь описанием его местонахождения (по Ине реке на Больших Изы-
лах, за Инею в Тарсминских вершинах на Калтыраке и др.) [ГАТО. Ф. 321. Оп. 1. Д. 1а].

Социальный состав первых поселенцев был представлен, преимущественно, служи-
лыми людьми — беломестными и пешими казаками, а также посадскими, оброчными 
и «гулящими» [ГАТО. Ф. 321. Оп. 1. Д. 1а]. В целом, социальный состав русских перво-
проходцев в Приинье не отличался от соседних регионов Сибири.

Толчок к появлению новых поселений дал так называемый Кузнецкий тракт, про-
ходивший через бассейн Ини. Данный сухопутный маршрут, появившийся в середи-
не XVII в., нашел отражение на «Чертеже Кузнецкого города» Ремезова. Наличие рус-
ских деревень вдоль тракта отметил в своих записках Г. Ф. Миллер: «…возле деревни 
Сосновой (сейчас деревня Усть-Сосново. — прим. авторов), на северном берегу Ини, 
на дороге в Кузнецк, все еще видны города прежних жителей и хозяев страны» (цит. 
по: [Элерт, 1988: 79]).

На момент первой ревизии большая часть поселений Приинья административно 
относилась к Сосновскому стану Томского уезда. Исключение составляли деревня Ме-
рецкая и Хмелева, относившиеся к Мунгатскому стану Кузнецкого уезда [РГАДА. Ф. 214. 
Оп. 1. Кн. 1611. Л. 277–290 об.]. Такое географическое распределение свидетельствует 
о том, что первоначально осваивалось нижнее течение Ини с постепенным распростра-
нением процесса селообразования «вверх» к истоку реки. Вероятно, это обусловлено 
близостью низовий Ини к острожным укреплениям и большей удаленностью от теле-
утских кочевий, а также наличием в верховьях Ини ак-кыштымских улусов, что отобра-
жено на «Чертеже Кузнецкого города» С. У. Ремезова [Ремезов, 1882: 27].

Однако уже к середине 1730‑х гг. районы верхнего течения Ини и ее притоки были 
активно заселены русскими поселенцами. Данный факт хорошо проиллюстрирован 
«Ландкартой Томского и Кузнецкого уездов Оби реки и впадающим речкам, и око-
ло оных жилья от Бийского острогу до устья реки Томи и по Томе вверх до Кузнец-
ка и выше, и ведомства Колывано-Воскресенского заводу деревням» 1736 г. за автор-
ством Василия Шишкова. Картограф зафиксировал наличие к 1735 г. (дата начала ра-
боты над ландкартой) в районах Ини, относящихся к Кузнецкому уезду, 25 сел и дере-
вень, 23 из которых не были указаны в материалах первой ревизии. Это составляет по-
ловину всех поселений, появившихся в уезде с 1720 по 1747 г. [Усков, 2005: 48]. Таким 
образом, В. Шишков в своей ландкарте отразил месторасположение 55 сельских посе-
лений, расположенных на берегах Ини вплоть до ее впадения в Обь.

Можно констатировать, что к концу первой трети XVIII в. в Приинье окончатель-
но сложилась система сельских поселений и государственной пашни, тем самым завер-
шив интеграцию региона в государственное пространство России.

Новые документальные сведения о  ранних этапах русской колонизации 
Приинья

Несмотря на наличие документальных источников и материалов исторической кар-
тографии, некоторые стороны освоения региона на сегодняшний день практически 
не рассматривались специалистами. В ходе работы в Российском государственном ар-



83Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

хиве древних актов В. Н. Добжанским был обнаружен документ, относящийся к ран-
ним этапам русской колонизации бассейна Ини (см. Прил.).

Документ, датирующийся январем 1715 г., представляет собой отписку приказчи-
ка Мунгатского острога Василия Соколова полковнику Борису Акимовичу Синяви-
ну, воеводе Кузнецка. В отписке приказчик сообщает, что местные жители сообщили 
о наличии в устье реки Мереть неизвестной деревни. По данным В. Соколова, в посел-
ке проживали три семьи, мигрировавших с берегов Ишима. Деревня привлекла осо-
бое внимание приказчика, так как «…в казну великого государя оброку ни в которой 
город не платят…» (цит. по: [РГАДА. Ф. 1134. Оп. 1. Ед. хр. 3. Л. 67 об.]).

Для решения данной проблемы из острога был выслан отряд служилых людей 
под командованием Федора Лагунова с целью проверки поступивших сведений. При-
бывший отряд подтвердил наличие в устье Мерети трехдворового поселения: «…на-
шли в вышеписанных урочищах на усть речки Мерету ишимцов три двора, а людей 
в них три семьи Анисимом зовут Афонасьив з братом Буткою Филипом зовут, Сапаш-
ков Михайлом зовут Нагибин» (цит. по: [РГАДА. Ф. 1134. Оп. 1. Ед. хр. 3. Л. 67 об.]).

На момент прибытия отряда Лагунова главы семей в деревне отсутствовали. По сло-
вам жен, мужчины уехали в Кузнецк с целью выплаты недоимок за прошедший год. 
Приказчик Соколов просит воеводу Синявина сообщить ему, выплатили ли прибыв-
шие «ишимцы» оброчные деньги.

Анализ документа позволяет нам сделать следующие выводы. Русское заселение 
бассейна Ини носило разноплановый характер. Государственная колонизация сочета-
лась с вольным переселением в бассейн Инb крестьян из соседних регионов Сибири. 
Данный формат не является уникальным для Приинья. Сходная картина наблюдается 
и в других районах Кузнецкой котловины в XVII — первой половине XVIII в., где поли-
тика государственного, зачастую насильственного, переселения сосуществовала с прак-
тикой добровольной миграции крестьянского населения в регион [Усков, 2005: 91].

Представители царской администрации внимательно следили за появлением новых 
населенных пунктов на территории региона с целью регулярного пополнения царской 
казны. Существовала хорошо налаженная система по получению и проверке на под-
линность сведений о новоприбывших поселенцах от местного населения.

Важным источником информации является указание в документе имен переселив-
шихся крестьян. Сравнительный анализ имен, представленных в отписке, с материала-
ми из «Переписной книге г. Кузнецка» за 1719 г. [РГАДА. Ф. 214. Оп. 1 Кн. 1611. Л. 260–
266 об.] дает нам основание полагать, что в представленном документе зафиксировано 
первое население деревни Мерецкой. В обоих источниках мы встречаем имя Михай-
ло Нагибина. Совпадает и месторасположение поселения, указанного в отписке и ре-
альным расположением деревни Мерецкой в устье одноименной реки. Судьба брать-
ев Афансьевых и их семей, к сожалению, нам неизвестна. В материалах «Переписной 
книги» их фамилии не значатся.

Численность жителей в деревне, несмотря на отбытие братьев Афансьевых с семь-
ями, быстро росла. Если по состоянию на 1715 г. деревня представляла собой трех-
дворовое поселение, то согласно материалам «Переписной книги г. Кузнецка» 1719 г. 
в деревне проживало восемь семей, главами двух из которых были братья Василий 



84 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

и Артемон Пестеревы, двух — братья Микита и Иван Коневы [РГАДА. Ф. 214. Оп. 1 
Кн. 1611. Л. 260–266 об.]. Возможно, быстрый рост населения деревни стал причи-
ной выезда семей братьев Афансьевых, искавших более малолюдное и укромное ме-
сто для проживания.

Стоит отметить, что довольно крупное по местным меркам трехдворовое поселе-
ние возникло, судя по отписке приказчика В. Соколова, не позднее 1714 г., т. е. в пери-
од, когда еще существовала вероятность набега со стороны телеутов. Это подтвержда-
ет тезис о том, что фактор внешнеполитической угрозы не остановил, а лишь замедлил 
процесс переселения русского населения в бассейн Ини, а миграция телеутов в Цен-
тральную Азию открыла новые возможности для расширения экспансии в Приинье.

Перспективность применения методов археологии в реконструкции ранних эта-
пов поземельного освоения русскими бассейна Ини на примере поселения в уро-
чище Захар-Дуброво

Растущий в последние десятилетия интерес специалистов к направлению архео-
логии Нового и Новейшего времени открывает потенциал к привлечению материа-
лов полевых археологических работ в качестве источника по реконструкции процес-
сов русского освоения сибирских регионов. Специфика привлечения методов архео-
логии состоит в том, что вещественные источники играют вспомогательную роль, до-
полняя сведения источников нарративного характера, материалы исторической кар-
тографии. Археологические источники позволяют уточнить хронологическую атрибу-
цию поселений, их локализацию и планиграфию, рассмотреть особенности системы 
географического распределения сел и деревень в конкретном районе, дать оценку эт-
нокультурного состава населения [Горлышкин, 2022: 30–31].

Аккумулируя накопленный опыт, можно сделать вывод о слабой изученности архео-
логических комплексов Нового времени в бассейне Ини. На сегодняшний день поле-
вые работы проводились на 16 археологических комплексах Позднего Средневековья 
и Нового времени, два из которых являются грунтовыми могильниками. Из 14 поселе-
ний только восемь можно уверено отнести к русским поселениям XVIII — начала ХХ в. 
Степень археологической изученности ограничивается визуальным осмотром, сбором 
подъемного материала, шурфовкой [Ширин, 2003: 375–381; 2017: 4–20].

Наибольший интерес представляет поселение Сапогово 4 в окрестностях Ленинск-
Кузнецкого (рис. 3). Полученный в ходе подъемных сборов материал (русская гончар-
ная керамика, «денга» 1746 г.) [Ширин, 2017: 11] позволяет точно датировать поселе-
ние. Первое упоминание об одноименной деревне относится к третьей ревизии 1763 г. 
[Усков, 2005: 104]. Таким образом, найденная монета уточняет данные документаль-
ных источников в вопросе хронологической атрибуции истории существования кон-
кретного населенного пункта.

Несмотря на свою преимущественно вспомогательную функцию, в ряде случаев ар-
хеология выходит на первый план в вопросах реконструкции отдельных аспектов рус-
ского освоения региона. В ходе сплошной разведки вдоль берегов Ини в Промышлен-
новском районе Кемеровской области — Кузбасса, сотрудниками лаборатории архео-
логии Федерального исследовательского центра угля и углехимии СО РАН был выяв-
лен объект археологического наследия (ВОАН) «поселение Захар-Дуброво I» (рис. 3).



85Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 3. Расположение поселений Сапогово 4 и Захар-Дуброво I 
Fig. 3. The location of the settlements Sapogovo 4 and Zakhar-Dubrovo I

Рис. 4. Месторасположение поселения Захар-Дуброво I в контексте локализации 
старожильческих населенных пунктов — деревни Лебедева (совр. Лебеди),  

Белкина (Корбелкино), Уфимцова (Уфимцево) на Ландкарте Томского и Кузнецкого уездов 
1736 г. за авторством В. Шишкова 

Fig. 4. The location of the settlement Zakhar-Dubrovo I in the context of the localization of old-
settlement villages — Lebedeva (modern Lebedi), Belkina (Korbelkino), and Ufimtseva (Ufimtsevo) 

villages on the 1736 Land Map of the Tomsk and Kuznetsk Districts, authored by V. Shishkov



86 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 5. Топографический план поселения Захар-Дуброво I 
Fig. 5. Topographic map of the settlement Zakhar-Dubrovo



87Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Географически поселение расположено в 1,6 км к северо-западу от деревни Лебе-
дево (в наши дни деревня Лебеди. — прим. авторов) в треугольнике старожильческих 
деревень Уфимцево — Корбелкино — Лебедево. Первое упоминание о существовании 
данных населенных пунктов мы встречаем на Ландкарте Томского и Кузнецкого уез-
да В. Шишкова 1736 г. (рис. 4).

На территории комплекса площадью 1,5 га зафиксированы 44 западины подква-
дратной, подпрямоугольной и овальной формы, чья глубина варьируется от 0,2–0,3 
до 1,7–1,8 м. Наиболее глубокие западины, глубиной от 0,6 до 1,8 м, линейно располо-
жены на террасе левого берега Ини (рис. 5). Сходное расположение жилищ характерно 
для старожильческих населенных пунктов Притомья XVII — первой половины XIX в. 
[Скрябина, 1997: 55]. В ходе зачистки были обнаружены два фрагмента керамического 
сосуда и фрагмент кости животного неустановленного вида. Фрагмент № 1 представ-
лен венчиком керамического сосуда размером 4×2×2,5 см. Фрагмент № 2 представлен 
туловом керамического сосуда размером 1,25×1,15×2,1 см. Обнаруженные фрагменты 
имеют аналогии среди керамической посуды XVIII в. в Притомье и могут быть атри-
бутированы эпохой Нового времени (рис. 6–1, 2).

В 2024 г. сотрудниками лаборатории археологии были продолжены исследования 
поселенческого комплекса в урочище Захар-Дуброво. Заложены три шурфа общей пло-
щадью 6 м2 c целью уточнения границ памятника.

Рис. 6. Материалы, полученные при зачистке обнажения на левобережной террасе реки 
Иня: 1 — фрагмент керамического сосуда № 1; 2 — фрагмент керамического сосуда № 2; 

3 — фрагмент кости животного 
Fig. 6. Materials obtained during the archaeological research of the exposure on the left-bank 

terrace of the Inya River: 1 — fragment of ceramic vessel No. 1;  
2 — fragment of ceramic vessel No. 2; 3 — fragment of animal bone

К сожалению, значительная часть территории поселения была подвержена воздей-
ствию со стороны «черных копателей». Всего было обнаружено 11 пострадавших участ-
ков. Большая часть из них сконцентрирована на краю террасы вдоль восточной линии 



88 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

на границе поселения, где расположены наиболее глубокие западины. Глубина подоб-
ных перекопов варьируется от 0,1 до 0,5 м. Характер следов на месте перекопов, а так-
же высота земляных навалов, достигающих высоты 1,17 м, предполагает использова-
ние в процессе грабительского перекопа специальной техники (рис. 5). В результате 
варварского воздействия «черных копателей» была повреждена целостность почвен-
ных слоев пяти западин [Горлышкин, 2022: 31].

Особенностью поселения в урочище Захар-Дуброво является отсутствие сведений 
о его существовании в материалах письменных источников и исторической картогра-
фии, несмотря на внушительные размеры, а также близостью к другим старожильче-
ским поселениям на берегах Ини. Материальный комплекс ВОАН «поселение Захар-
Дуброво I», прекратившего свое существование на ранних этапах освоения бассей-
на Ини, представляет собой «слепок» времени существования поселка, потенциаль-
но представляя собой уникальный источник материально-бытовой культуры первых 
русских жителей Приинья [Горлышкин, 2021].

Таким образом реконструкция хронологических рамок, особенностей планиграфии 
и бытовой культуры поселений, чье существование не нашло отражения в источниках 
документального характера, данных исторической картографии, возможно лишь с при-
влечением методов археологической науки и проведении разведочных работ и полно-
масштабных раскопок на территории сел и деревень. В то же время интерес «черных 
копателей» к комплексам Нового времени остро поднимает вопрос об усилении рабо-
ты по постановке на государственный учет и охрану «исчезнувших» поселений XVII–
XIX вв. как уникальных источников по русскому освоению региона.

Обсуждение материалов и их интерпретация
Рассмотренные примеры поселений в устье Мерети и урочище Захар-Дуброво за-

ставляют задаться следующими вопросами. Почему переселенцы выбирали именно бе-
рега Ини для создания своих поселков? Почему часть переселенцев пыталась скрыть 
факт своей миграции перед представителями местной администрации?

Одним из факторов, повлиявшим на выбор Приинья в качестве места основания бу-
дущего поселения, вероятно, была близость ландшафтно-климатических условий с рай-
онами, откуда переселенцы были родом. Так, районы бассейна Ини представляют собой 
преимущественно лесостепную зону с подзолистыми и черноземными почвами. Сход-
ные условия наблюдаются, к примеру, в Приишимье, выходцами откуда были первые 
жители будущей деревни Мерецкой. Вероятно, имеющийся опыт проживания в ана-
логичных ландшафтно-климатических условиях и предопределил выбор устья Мере-
ти в качестве нового дома для «ишимцев».

Выбор пограничной на момент рубежа XVII — начала XVIII в. реки Ини может быть 
вызван нежеланием переселенцев находиться в поле зрения представителей царской 
администрации, даже несмотря на угрозу убийства или пленения со стороны телеутов. 
Данный регион, в отличие от Притомья и среднего течения Оби, практически не кон-
тролировался томскими и кузнецкими воеводами, что давало возможность укрыться 
от реальных или потенциальных преследований со стороны властей.

Это могли быть попытки избежать рекрутского набора в царскую армию, бегства 
в дикие пограничные местности от внесения их в «ревизские сказки», предназначен-



89Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ные для сбора оброчных денег в государеву казну. Важность последнего многократно 
фиксирует в своей отписке мунгатский приказчик Василий Соколов.

Другой причиной, побудившей к миграции в Приинье могли стать религиозные 
притеснения старообрядческого населения со стороны царского правительства. В За-
падной Сибири на протяжении XVII в. большая часть старообрядцев проживала в рай-
онах Исети, Ишима, Тарского Прииртышья. В первой трети XVIII в. фиксируются слу-
чаи организованных выступлений со стороны старообрядческого населения, выражен-
ных в форме актов массового самосожжения и вооруженных выступлений, ставших 
поводом для организации репрессивных мер со стороны государства.

В попытках избежать преследований, старообрядцы массово покидают обжитые 
места. Отмечаются факты переселения в районы Васюганских равнин, Томский уезд 
[Пулькин, 2013: 160, 185, 191]. О масштабах миграции можно судить по факту само-
сожжения 172 старообрядцев Чаусского острога и прилегающих поселений в 1756 г. 
[Пулькин, 2013: 161]. Упоминания о наличии старообрядческого населения в районах 
верховья Оби и бассейне Ини встречаются также у И. Г. Гмелина, посетившего эти ме-
ста в 1734 г. [Гмелин, 2003: 99–100].

Нельзя исключать, что первыми жителями поселков в устье Мерети и урочище За-
хар-Дуброво были старообрядцы. Этим можно было бы объяснить попытку скрыть 
свое существование от представителей местной власти, уход семей братьев Афансье-
вых с берегов Мерети в период между 1715 и 1719 гг., отсутствие письменных и карто-
графических свидетельств о существовании населенного пункта на месте ВОАН «по-
селение Захар-Дуброво I».

Тем не менее, на сегодняшний день данная гипотеза тяжело поддается проверке. 
Прежде всего это вызвано дефицитом нарративных свидетельств. Ситуацию могло бы 
исправить проведение полевых археологических изысканий. Обнаружение предметов 
материального комплекса старообрядческой культуры (например, характерных кре-
стов-тельников) позволило бы пролить свет на демографический состав поселений.

В то же время нельзя исключать варианта миграции, причина которой вызвана 
обычными поземельными спорами в районах прежнего проживания. К началу XVIII в. 
на значительной части Притомья, Приишимья, Притарья и других районов Сибири, 
чья колонизация была начата еще в конце XVI–XVII вв., уже была сформирована доста-
точно обширная сеть из поселений и пашенных хозяйств, что подталкивало наименее 
обеспеченные слои населения к переселению на еще не обжитые территории.

Выбор в пользу Приинья мог быть обусловлен практически полным отсутствием 
русских поселений и просторами для организации пашни, схожестью природно-ланд-
шафтных условий.

В случае с поселением в урочище Захар-Дуброво отсутствие упоминаний в доку-
ментальных свидетельствах и материалах исторической картографии может быть об-
условлено кратким периодом его существования. Не исключено, что ВОАН «поселе-
ние Захар-Дуброво I» представляло собой временный поселок, просуществовавший 
относительно недолго, после чего его население приступило к освоению близлежащих 
территорий. Результатом процесса расселения могло стать появление старожильческих 
деревень Лебедево, Уфимцево и Корбелкино.



90 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Заключение
Процесс освоения русским населением Приинья носил многофакторный характер. 

На его динамику и особенности влияла как международная конъюнктура, так и собы-
тия внутри русского общества Сибири. Будучи своеобразным «фронтиром», бассейн 
Ини являлся в течение XVII в. зоной межкультурных контактов русского и телеутско-
го населения, включавших в себя как периоды мирного сосуществования, так и эпизо-
ды военного противостояния.

Первые поселения, основанные служилыми людьми в 1690‑е гг., к концу первой 
трети XVIII в. переросли в целую сеть из 55 сел и деревень, охватывающую всё тече-
ние Ини и ее притоков. Фактически приход русского централизованного государства, 
с характерными для него институтами, поставил точку в средневековом этапе исто-
рии региона.

Социальный состав первых поселенцев носил разнородный характер. Наряду с слу-
жилыми «людьми», встречаются посадские, «гулящие», оброчные люди, ссыльные. 
Большая часть переселенцев была выходцами с Притомья, Приобья, Прииртышья. Это 
позволяет зафиксировать сосуществование государственного и вольного освоения 
территорий бассейна Ини, схожесть протекавших процессов с соседними регионами. 
В то же время слабо изучены вопросы с возможным наличием старообрядческой про-
слойки населения, чья специфика определялась не только уникальным конфессиональ-
ным статусом, но и конфликтными взаимоотношениями с государством.

Приграничный характер рассматриваемой территории обусловил существование 
еще одного, параллельного, «скрытого» пласта миграции русского населения. Слабый 
контроль властей над приинскими районами на рубеже XVII–XVIII вв. подталкивали 
к переселению сюда людей, которые по тем или иным причинам хотели избежать кон-
тактов с государством. Данный аспект русской колонизации региона на сегодняшний 
день исследован слабо и требует дополнительного внимания специалистов.

Недавние открытия сведений о поселениях в устье Мерети и урочище Захар-Дуб-
рово дают основания для выделения нового аспекта в изучении освоения земель бас-
сейна Ини. Скудность или отсутствие письменных и картографических сведений под-
талкивают нас к использованию методов других исторических дисциплин.

Привлечение данных археологии уже прошло успешную апробацию при изуче-
нии процесса русского селообразования и поземельного освоения в соседних регио-
нах. Проведение полевых археологических работ позволит устранить часть имеющих-
ся пробелов, касающихся социоконфессионального состава населения, территории его 
прибытия, хронологии существования поселка, особенностей его планировки, мате-
риально-бытовой культуры жителей.

На наш взгляд, перечисленные в работе особенности позволяют выделить поземель-
ную колонизацию Приинья в качестве самостоятельного этюда в процессе освоения 
русским населением юга Западной Сибири в XVII–XVIII вв.

Благодарности и финансирование
Статья подготовлена в рамках выполнения государственного задания лаборатории 

археологии Института экологии человека ФИЦ УХХ СО РАН (проект 124041100079–



91Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

5 «Социокультурогенез и трансграничное взаимодействие древних и средневековых 
обществ в контактных зонах Западной и Средней Сибири». 2024–2025 гг.), государ-
ственного задания лаборатории истории Южной Сибири Института экологии че-
ловека Федерального исследовательского центра угля и углехимии СО РАН (проект 
124041100076–4 «Кузбасс в составе Российского государства: социально-экономиче-
ское и общественно-политическое развитие региона в XVII–XX вв.». 2024–2025 гг.).

Acknowledgements and funding
The article was prepared as part of the state assignment for the Laboratory of Archaeology 

of the Institute of Human Ecology, Federal Research Center for Coal and Coal Chemistry 
of  the Siberian Branch of  the Russian Academy of Sciences (project 124041100079–5 

“Sociocultural Genesis and Transboundary Interaction of Ancient and Medieval Societies in 
the Contact Zones of Western and Central Siberia”. 2024–2025.), as well as the state assignment 
for the Laboratory of Southern Siberian History of the Institute of Human Ecology, Federal 
Research Center for Coal and Coal Chemistry of the Siberian Branch of the Russian Academy 
of Sciences (124041100076–4 “Kuzbass as Part of the Russian State: Socio-Economic and 
Socio-Political Development of the Region in the 17th‑20th Centuries.” 2024–2025).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Батьянова Е. П. Межэтнические отношения // Тюркские народы Сибири. М. : На-

ука, 2006. C. 232–235.
Бояршинова З. Я. Земельные сообщества в Сибири в XVII — начале XVIII в. // Кре-

стьянская община в Сибири в XVII — начала XХ в. Новосибирск : Наука, 1977. С. 14–32.
Гмелин И. Г. Поездка по Рудному Алтаю в августе-сентябре 1734 г. (из книги “Reise 

durch Sibirien von dem Jahre 1733–1734”) // Кузнецкая старина. Вып. 5. Новокузнецк, 
2003. С. 88–106.

Голодяев К. А. Телеутская межа (История неизвестной столетней войны) // Разви-
тие территорий. 2017. № 3 (9). С. 13–20.

Горлышкин Н. Е. «Исчезнувшие» деревни как уникальный источник по археологи-
ческому изучению материальной культуры русского старожильческого населения Куз-
нецкого Притомья в XVII–XVIII вв. // Материалы LХI Российской (с международным 
участием) археолого-этнографической конференции студентов и молодых ученых, Ир-
кутск, 4–8 апреля 2021 г. Иркутск : Иркутский гос. ун-т, 2021. С. 190–191.

Горлышкин Н. Е. К проблеме соотношения археологических и исторических источ-
ников по ранним этапам русского освоения Кузнецкой котловины // Археологические 
культуры Сибири в контексте кросс-культурных контактов в Евразии: к 300‑летию пер-
вых научных археологических раскопок в Сибири (1722 г.) : материалы Международ-
ной археологической конференции молодых исследователей (Новосибирск, 21–25 ноя-
бря 2022 г.). Новосибирск : Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2022. С. 27–37.

Государственный архив Томской области (ГАТО). Ф. 321. Оп. 1. Д. 1а.
Емельянов Н. Ф. Заселение русскими Среднего Приобья в феодальную эпоху. Томск : 

Изд-во ТГУ, 1981. 182 с.



92 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ермолаев А. Н., Карпинец А. Ю., Морозов Н. М., Усков И. Ю. История Кузбасса. Т. I: 
Земля Кузнецкая в XVII–XIX веках. Кемерово : Кузбасская медиагруппа: ArtAvis, 2021. 
424 с.

Карпенко З. Г. Присоединение Кузнецкой земли к русскому государству и ее освое-
ние // История Кузбасса. Ч. 1–2. Кемерово : Кемеровское кн. изд-во, 1967. С. 38–54.

Кимеев В. М. Касьминские чалдоны. Быт и культура русских старожилов Касьмин-
ской волости. Кемерово : Кузбассвузиздат, 1997. 250 с.

Куминова А. В. Растительность Кемеровской области (ботанико-географическое 
районирование). Новосибирск, 1949. 165 с.

Пулькин М. В. Самосожжения старообрядцев (середина XVII–XIX вв.). М. : Русский 
фонд содействия образованию и науке, 2013. 336 c.

Ремезов С. У. Чертежная книга Сибири (1699–1701 гг.). СПб. : Археографическая 
Комиссия, 1882. 49 с.

Российский государственный архив древних актов (РГАДА). Ф. 1134. Оп. 1. Ед. хр. 3, 
Л. 67 об.

Российский государственный архив древних актов (РГАДА). Ф. 214. Оп. 1. Кн. 1611. 
Л. 260–266 об.

Синяев В. С. К вопросу о южной границе Томского уезда в XVII веке // Труды Том-
ского областного краеведческого музея. Томск, 1956. Т. 5. С. 79–88.

Скрябина Л. А. Русские Притомья. Историко-этнографические очерки. Кемерово : 
Кузбассвузиздат, 1997. 130 с.

Тихонов С. С. О маркерах границ территорий расселения русских в Среднем При-
томье в начале XVIII — середине XX в. // Вестник археологии, антропологии и этно-
графии. 2024. № 2 (65). С. 167–174. DOI 10.20874/2071–0437–2024–65–2–14.

Уманский А. П. Телеуты и их соседи в XVII — первой половине XVIII века. Часть 
первая. Барнаул, 1995. 176 с.

Уманский А. П. Телеуты и русские в XVII–XVIII веках. Новосибирск : Наука, 1980. 
296 с.

Усков И. Ю. Материалы переписи Верхотомского острога 1703 года // Разыскания: 
историко-краеведческий альманах. Кемерово, 1999. Вып. 5. С. 189–199.

Усков И. Ю. Ревизские сказки волостей Кемеровской области. Кемерово : Азия, 
2001. 59 с.

Усков И. Ю. Формирование крестьянского населения Среднего Притомья в XVII — 
первой половине XIX в. Кемерово : Кузбассвузиздат, 2005. 130 с.

Усков И. Ю. Земледельческое население Среднего Притомья в XVIII в. // Вест-
ник Томского государственного университета. История. 2017. № 48. С. 104–108. DOI 
10.17223/19988613/48/17.

Хорографическая чертежная книга Сибири С. У. Ремезова // URL: https://iiif.lib.
harvard.edu/manifests/view/drs:18273155 $ 92i (дата обращения: 15.01.2025).

Ширин Ю. В. Древности Беловского района: их историко-культурный потенциал, 
проблемы использования и охраны // Труды Кузбасской комплексной экспедиции. Бе-
ловский, Яшкинский, Таштагольский районы Кемеровской области. Кемерово, 2004. 
Т. 1. С. 374–388.



93Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ширин Ю. В. Материалы археологических разведок в бассейне р. Ини // Из кузнец-
кой старины. Новокузнецк: Лотус-Пресс, 2017. Вып. 7. С. 4–42.

Шунков В. И. Очерки по истории земледелия Сибири (XVII век). М. : Изд-во Акад. 
наук СССР, 1956. 432 с.

Элерт А. Х. Историко-этнографическое описание Томского уезда Г. Ф. Миллером // 
Источники по истории Сибири дореволюционного периода. Новосибирск, 1988. 
С. 59–101.

REFERENCES
Bat'ianova E. P. Mezhetnicheskie otnosheniya [Interethnic relations]. Tiurkskie narody 

Sibiri [The Turkic peoples of Siberia]. Moscow: Nauka, 2006. P. 232–235 (in Russian).
Boiarshinova Z. Ya. Zemel'nye soobshchestva v Sibiri v XVII — nachale XVIII v. [Land 

societies in Siberia in the XVII — early XVIII century]. Krest'ianskaya obshchina v Sibiri 
v XVII — nachala XX v. [Peasant community in Siberia in the XVII — early XX century]. 
Novosibirsk: Izd-vo “Nauka”, 1977. P. 14–32 (in Russian).

Elert A. Kh. Istoriko-etnograficheskoe opisanie Tomskogo uezda G. F. Millerom [Historical 
and ethnographic description of Tomsk district by G. F. Miller]. Istochniki po istorii Sibiri 
dorevoliutsionnogo perioda [Sources on the history of Siberia of the pre-revolutionary period]. 
Novosibirsk, 1988. P. 59–101 (in Russian).

Emel'ianov, N. F. Zaselenie russkimi Srednego Priob'ya v feodal'nuyu epokhu [The settlement 
of Russians in the Middle Priobie region began in the feudal era]. Tomsk: Izd-vo TGU, 1981, 
182 p. (in Russian).

Ermolaev A. N., Karpinets A. Yu., Morozov N. M., Uskov I. Yu. Istoriya Kuzbassa. T. I: 
Zemlya Kuznetskaya v XVII–XIX vekakh [History of Kuzbass. Vol. 1. The land of Kuznetsk 
in the XVII–XIX centuries]. Kemerovo: Kuzbasskaya mediagruppa; ArtAvis, 2021, 424 p. 
(in Russian).

Gmelin I. G. Poezdka po Rudnomu Altayu v avguste-sentyabre 1734 g. (iz knigi “Reise 
durch Sibirien von dem Jahre 1733–1734”) [A trip to the Rudny Altai in August-September 
1734 (from the book “Reise durch Sibirien von dem Jahre 1733–1734”)]. Kuznetskaya starina 
[The Kuznetsk antiquity]. Novokuznetsk, 2003, no. 5. P. 88–106 (in Russian).

Golodyaev K. A. Teleutskaya mezha (Istoriya neizvestnoi stoletnei voiny) [The Teleut 
border (the History of the Unknown Hundred Years' War)]. Razvitie territorii [Development 
of territories]. 2017, no. 3 (9). P. 13–20 (in Russian).

Gorlyshkin N. E. K probleme sootnosheniya arkheologicheskikh i istoricheskikh istochnikov 
po rannim etapam russkogo osvoeniya Kuznetskoi kotloviny [On the issues of the correlation 
of archaeological and historical sources on the early stages of Russian development of the 
Kuznetsk Basin]. Arkheologicheskie kul'tury Sibiri v kontekste kross-kul'turnykh kontaktov 
v Evrazii: k 300‑letiiu pervykh nauchnykh arkheologicheskikh raskopok v Sibiri (1722 g.): 
materialy Mezhdunarodnoi arkheologicheskoi konferentsii molodykh issledovatelei (Novosibirsk, 
21–25 noiabria 2022 g.) [Archaeological cultures of Siberia in the context of cross-cultural 
contacts in Eurasia: on the 300th anniversary of the first scientific archaeological excavations 
in Siberia (1722).): Proceedings of the International Archaeological Conference of Young 



94 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Researchers (Novosibirsk, November 21–25, 2022)]. Novosibirsk: Izd-vo IAET SO RAN, 
2022. P. 27–37 (in Russian).

Gorlyshkin, N. E. “Ischeznuvshie” derevni kak unikal'nyi istochnik po arkheologicheskomu 
izucheniiu material'noi kul'tury russkogo starozhil'cheskogo naseleniia Kuznetskogo Pritom'ia 
v XVII–XVIII vv. [Disappeared 'villages as a unique source for the archaeological study 
of the material culture of the Russian old-timers of the Kuznetsk Tom Region in the XVII–
XVIII centuries]. Materialy LХI Rossiiskoi (s mezhdunarodnym uchastiem) arkheologo-
etnograficheskoi konferentsii studentov i molodykh uchenykh, Irkutsk, 04–08 aprelia 2021 
goda [Proceedings of the LХI Russian (with international participation) Archaeological and 
Ethnographic Conference of Students and young scientists, Irkutsk, April 04–08, 2021.]. 
Irkutsk: Irkutskii gosudarstvennyi universitet, 2021. P. 190–191 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [The State Archive of the Tomsk region]. 
Fund 321. Invenory. 1. File. 1a (in Russian).

Karpenko Z. G. Prisoedinenie Kuznetskoi zemli k russkomu gosudarstvu i ee osvoenie 
[The annexation of the Kuznetsk land to the Russian state and its land development]. Istoriia 
Kuzbassa. Ch. 1–2 [History of Kuzbass. Part 1–2]. Kemerovo: Kemerovskoe knizhnoe 
izdatel'stvo, 1967. P. 38–54 (in Russian).

Khorograficheskaya chertezhnaya kniga Sibiri S. U. Remezova [The chorographic drawing 
book of Siberia by S. U. Remezov]. Available at: https://iiif.lib.harvard.edu/manifests/view/
drs:18273155 $ 92i (accessed January 15, 2025) (in Russian).

Kimeev V. M. Kas'minskie chaldony. Byt i kul'tura russkikh starozhilov Kas'minskoi volosti 
[Kasmin chaldons. The life and culture of the Russian old-timers of Kasminsky volost]. 
Kemerovo: Kuzbassvuzizdat, 1997, 250 p. (in Russian).

Kuminova A. V. Rastitel'nost' Kemerovskoi oblasti (botaniko-geograficheskoe raionirovanie) 
[Vegetation of the Kemerovo region (botanical and geographical zoning)]. Novosibirsk, 1949, 
165 p. (in Russian).

Pul'kin M. V. Samosozhzheniya staroobriadtsev (seredina XVII–XIX v.) [Self-immolation 
of the Old Believers (mid‑17th-early 19th centuries)]. Moscow: Russkii fond sodeistviya 
obrazovaniyu i nauke, 2013, 336 p. (in Russian).

Remezov S. U. Chertezhnaya kniga Sibiri (1699–1701 gg.) [The Drawing Book of Siberia 
(1699–1701)]. Saint Petersburg: Arkheograficheskaya Komissiia, 1882, 49 p. (in Russian).

Rossiiskii gosudarstvennyi arkhiv drevnikh aktov (RGADA) [The Russian State Archive 
of Ancient Acts]. Fund 1134. Inventory. 1. Storage unit 3. File. 67 ob. (in Russian).

Rossiiskii gosudarstvennyi arkhiv drevnikh aktov (RGADA) [The Russian State Archive 
of Ancient Acts]. Fund 214. Inventory 1. Book. 1611. File. 260–266 ob. (in Russian).

Rossiiskii gosudarstvennyi arkhiv drevnikh aktov (RGADA) [The Russian State Archive 
of Ancient Acts]. Fund 214. Inventory 1. Book 1611. File. 277–290 ob. (in Russian).

Shirin Yu. V. Drevnosti Belovskogo raiona: ikh istoriko-kul'turnyi potentsial, problemy 
ispol'zovaniya i okhrany [Antiquities of the Belovsky district: their historical and cultural 
potential, problems of use and protection]. Trudy Kuzbasskoi kompleksnoi ekspeditsii. Belovskii, 
Iashkinskii, Tashtagol'skii raiony Kemerovskoi oblasti [Proceedings of the Kuzbass integrated 
expedition]. Kemerovo, 2004, vol. 1. P. 374–388 (in Russian).



95Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 74–96.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Shirin  Yu. V.  Materialy arkheologicheskikh razvedok v basseine r. Ini [Materials 
of archaeological exploration in the Inya River basin]. Iz kuznetskoi stariny [From Kuznetsk 
antiquity]. Novokuznetsk: OOO “Lotus-Press”, 2017, no. 7. P. 4–42 (in Russian).

Shunkov V. I. Ocherki po istorii zemledeliya Sibiri (XVII vek) [Essays on the history 
of agriculture in Siberia (17th century)]. Moscow: Izd-vo Akad. nauk SSSR, 1956, 432 p. 
(in Russian).

Siniaev V. S. K voprosu o iuzhnoi granitse Tomskogo uezda v XVII veke [On the issue 
of the southern border of Tomsk County in the 17th century]. Trudy Tomskogo oblastnogo 
kraevedcheskogo muzeya [Proceedings of the Tomsk Regional Museum of Local History]. 
Tomsk, 1956, vol. 5. P. 79–88 (in Russian).

Skryabina L. A. Russkie Pritom'ya. Istoriko-etnograficheskie ocherki [The Russian of the 
Pritomye region. Historical and ethnographic essays]. Kemerovo: Kuzbassvuzizdat, 1997, 
130 p. (in Russian).

Tikhonov S. S. O markerakh granits territorii rasseleniia russkikh v Srednem Pritom'e 
v nachale XVIII — seredine XX v. [On markers of the boundaries of Russian settlement 
in the Middle Tom region at the end of the XVIII — mid XX century]. Vestnik arkheologii, 
antropologii i etnografii [Bulletin of Archeology, Anthropology and Ethnography]. 2024, no. 2 
(65). P. 167–174. DOI 10.20874/2071–0437–2024–65–2–14. (in Russian).

Umanskii A. P. Teleuty i ikh sosedi v XVII — pervoi polovine XVIII veka. Chast' pervaia 
[Teleutes and their neighbors in the XVII-the first half of the XVIII century. Part one]. Barnaul, 
1995, 176 p. (in Russian).

Umanskii A. P. Teleuty i russkie v XVII–XVIII vekakh [Teleutes and Russians in the XVII–
XVIII centuries]. Novosibirsk: Nauka, 1980, 296 p. (in Russian).

Uskov I. Yu. Materialy perepisi Verkhotomskogo ostroga 1703 goda [Materials of the 
census of the Verkhotursky ostrog in 1703]. Razyskaniya: istoriko-kraevedcheskii al'manakh 
[Investigations: historical and local history almanac]. Kemerovo, 1999, no. 5. P. 189–199 
(in Russian).

Uskov I. Yu. Revizskie skazki volostei Kemerovskoi oblasti [Revisionist tales of the Kemerovo 
region volosts]. Kemerovo: Aziia, 2001, 59 p. (in Russian).

Uskov I. Yu. Zemledel'cheskoe naselenie Srednego Pritom'ia v XVIII v. [The agricultural 
population of the Middle Tom region in the XVIII century]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo 
universiteta. Istoriya [Bulletin of Tomsk State University. History]. 2017, no. 48. P. 104–108. 
DOI 10.17223/19988613/48/17 (in Russian).

Uskov I. Yu. Formirovanie krest'ianskogo naseleniia Srednego Pritom' v XVII — pervoi 
polovine XIX v. [The formation of the peasant population of the middle Tom region in the 
XVII — first half of the XIX century]. Kemerovo: Kuzbassvuzizdat, 2005, 130 p. (in Russian).



96 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 74–96.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Приложение
1715 г., январь — Отписка приказчика Мунгатского острога В. Соколова кузнецко-

му воеводе полковнику Б. А . Синявину
Великого государя царя и великого князя Петра Алексеевича всеа Великия и Малыя 

и Белыя Росии самодержца его царьского пресветлого величества полковнику Борису 
Акимовичю Василей Соколов челом бьет.

В нынешнем 715‑м году генваря в … день ведомо мне учинилось от мунгатцких жи-
телей. Живут в Кузнецком уезде в Мунгатцком стану на реке Ине на усть речки Мерету 
ишимцы, а в казну великого государя оброку ни в которой город не платят. И для опи-
си и взятья оброчных денег посылал я с Мунгату служилых людей Федора Лагунова 
с товарыщи и велел их с оброчными денгами привести к себе на Мунгат. И, пришед, 
служилые люди подали мне скаску, что нашли в вышеписанных урочищах на усть реч-
ки Мерету ишимцов три двора, а людей в них три семьи Анисимом зовут Афонасьив 
з братом Буткою Филипом зовут, Сапашков Михайлом зовут Нагибин. А в домех му-
жиков никово не застали, только, сказали, застали жен их и детей. А жены их сказали, 
что мужья их поехали оброчные денги платить в город Кузнецкой, для того, чтоб им 
под Мунгатцким присудом не быть. И ежели они в городе не явились и оброчных де-
нег на прошлой 714‑й год не платили и полковник Борис Акимович Синявин что ука-
жешь [РГАДА. Ф. 1134. Оп. 1. Ед. хр. 3. Л. 67 об.].

Статья поступила в редакцию: 29.01.2025
Принята к публикации: 28.05.2025

Дата публикации: 30.06.2025



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел II 

ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 24–64 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–05

М. Ф. Альбедиль

Музей антропологии и этнографии имени Петра Великого (Кунсткамера) РАН, 
Санкт-Петербург (Россия)

НЕПАЛ: ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНАЯ МОЗАИКА
Непал, расположенный в Гималаях между Индией и Китаем, до середины прошло-

го века оставался закрытым для жителей Запада и недоступным для научных иссле-
дований. Географическое положение и длительная изоляция способствовали сохране-
нию в стране многосоставной конфессиональной картины. Доминирующее положение 
издавна занимал индуизм, тесно переплетаясь с буддизмом. Присутствуют локальные 
культы, до недавнего времени сохранявшие архаические черты. В районах, граничащих 
с Тибетом, живут приверженцы древней религии бон. Спорадически появлялись также 
религии-пришелицы — христианство и ислам. Сложная религиозная мозаика Непала 
дополняется пестрой этнической картиной: здесь на сравнительно небольшой терри-
тории проживает около 60 народов и этнических групп, говорящих примерно на 120 
языках и диалектах. Подобная ситуация превращает Непал в уникальный религиоз-
ный заповедник. К сожалению, в отечественном религиоведении он не получил того 
внимания, какое заслуживает.

Цель настоящей статьи — рассмотреть этноконфессиональную мозаику современ-
ного Непала с тем, чтобы отчасти восполнить лакуну в наших знаниях об этой стра-
не и пробудить интерес к ней специалистов. Эта тема остается неизменно актуальной, 
поскольку в Непале, объявленном светским государством по конституции 2015 г., ре-
лигии по‑прежнему сохраняют сильные позиции и играют важную роль в разных сфе-
рах жизни ее населения.

Ключевые слова: Непал, индуизм, буддизм, традиционные верования, местные 
культы, лимбу, шаманизм, трансформация



98 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Цитирование статьи: 
Альбедиль М. Ф. Непал: этноконфессиональная мозаика // Народы и религии Евразии. 
2025. Т. 30. № 2. С. 97–114. DOI 10.14258/nreur(2025)2–05.

Альбедиль Маргарита Федоровна, доктор исторических наук, ведущий научный 
сотрудник отдела этнографии Южной и Юго-Западной Азии Музея антропологии имени 
Петра Великого (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург (Россия); Адрес для контактов: 
albedil@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–8805–2184.

M. F. Albedil

Peter the Great Museum of Anthropology and Ethnography, Russian Academy 
of Sciences, St. Petersburg (Russia)

NEPAL: AN ETHNO-RELIGIOUS MOSAIC
Situated in the Himalayas between India and China, Nepal remained unavailable to 

Westerners and inaccessible to scientific research until the middle of the last century. Thanks to 
its special geographical location and long-term isolation, a multi-component religious picture 
has been preserved in the country. Hinduism, closely intertwined with Buddhism, has long 
occupied a dominant position in the country. There are local cults that until recently retained 
archaic features. In the areas bordering Tibet, adherents of the ancient Bon religion live. Alien 
religions — Christianity and Islam — also appeared sporadically in the country. Nepal's 
complex religious mosaic is complemented by a variegated ethnic picture: in a relatively 
small territory there are about 60 peoples and ethnic groups speaking approximately 120 
languages ​​and dialects. This ethno-religious situation makes Nepal a unique religious reserve. 
Unfortunately, this topic has not received due attention in Russian religious studies.

The purpose of this article is to consider the ethno-confessional mosaic of modern Nepal, 
to partially fill the gap in our knowledge about this country and to awaken specialists» interest 
in it. In Nepal, declared a secular state under the 2015 constitution, religions still maintain 
a strong position and play an important role in various spheres of life of its people, so this 
topic remains constantly relevant.

Keywords: Nepal, Hinduism, Buddhism, traditional beliefs, local cults, limbu, shamanism, 
transformation

For citation: 
Albedil M. F. Nepal: an ethno-religious mosaic. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30 
No. 2. P. 97–114 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–05.



99Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Albedil Margarita Fedorovna, Dr. Sc. (History), Leading Research Fellow, Department 
of Ethnography of South and South-West Asia, Peter the Great Museum of Anthropology and 
Ethnography (Kunstkamera), Russian Academy of Sciences, St. Petersburg (Russia) Contact 
addres: albedil@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–8805–2184

Введение
Расположенный в Гималаях Непал имеет репутацию страны, где богов больше, 

чем людей, а храмов больше, чем домов. Она в полной мере оправдана: религиозная 
жизнь страны необычайно многолика. Здесь издавна главенствует индуизм, соседствуя 
с буддизмом и локальными культами, которые до недавнего времени сохраняли архаи-
ческие черты. В районах, граничащих с Тибетом, живут последователи древней религии 
бон. Присутствуют также религии-пришелицы — мировые конфессии христианство 
и ислам (в настоящей статье они не рассматриваются) [Kooij, 1978; Альбедиль, 2019].

Долгие века через Непал пролегали торговые пути, соединяющие Индию и Китай, 
что способствовало не только обогащению местного населения, но и разнообразным ре-
лигиозно-интеграционным процессам. До середины прошлого века страна оставалась 
закрытой для людей Запада и недоступной для каких‑либо исследований. Вследствие 
своего географического положения и длительной изоляции Непал превратился в уни-
кальный многосоставный и многоплановый религиозный заповедник, где до недавне-
го времени сохранялись конфессиональные особенности, не доступные для наблюде-
ния в других регионах земли. Разнообразные религиозные воззрения накладываются 
здесь на весьма пеструю этническую картину, представленную более 60 народами и эт-
ническими группами, которые образуют в итоге сложное переплетение этноконфессио-
нальных традиций. В настоящее время они неизбежно трансформируются под влияни-
ем процессов глобализации. К сожалению, в отечественном религиоведении эти и близ-
кие им темы не получили того внимания, какого они заслуживают [Стрельцова, 2020].

Цель настоящей статьи — рассмотреть этноконфессиональную мозаику современ-
ного Непала с тем, чтобы отчасти восполнить лакуну в наших знаниях об этой стране 
и пробудить интерес к ней специалистов. Эта тема остается неизменно актуальной, по-
скольку в Непале, объявленном светским государством по конституции 2015 г., рели-
гии по‑прежнему сохраняют сильные позиции и играют важную роль в разных сферах 
жизни страны. Тема важна и с позиций религиозной антропологии, потому что она мо-
жет пролить дополнительный свет на парадигматические основы индуизма и буддизма, 
помочь глубже понять пути эволюции разных религиозных традиций, а также обога-
тить наши представления о современных трансформациях конфессиональных структур.

Единственное в мире индуистское королевство
Доминирующей религий в Непале является индуизм, который его последователи 

называют санатана-дхарма, т. е. «вечный закон». По данным переписи 2021 г., более 
80 % населения многоконфессионального Непала являются приверженцами этой ре-
лигии. Как и в Индии, индуизм представляет собой не единую религиозную традицию, 
а необозримый конгломерат верований, догм, ритуальных практик, социальных уста-
новлений, правовых норм, поведенческих стандартов, идей, образов, символов. Говоря 



100 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

обобщенно, индуизм в Непале традиционно существует в виде трех основных направ-
лений: шиваизма, вишнуизма и шактизма. При этом большая часть населения не оза-
бочена конкретной принадлежностью того или иного божества или храма к какой‑ли-
бо конкретной деноминации [Amatya, 1998: 5–8].

Полиморфизм местных индуистских традиций особенно ярко проявляется в эклек-
тичном пантеоне со множеством божеств. Наиболее известны персонажи шиваитского 
круга и прежде всего сам Шива в разных манифестациях и образах, например, в виде 
фаллического символа лингама; существует также множество Бхайравов, воплощаю-
щих гневные формы Шивы. Популярен слоноголовый Ганеша в разных ипостасях, ко-
торого почитают обычно как клановое божество или как покровителя дома. Вишну-
изм в настоящее время распространен меньше, но в V–X вв. он признавался официаль-
ным религиозным направлением. Самые почитаемые вишнуитские божества — Нарая-
на и Кришна [Dhurba, 2003: 20–25]. Заметную роль в жизни местного населения игра-
ют женские божества. Наиболее почитаемы Восемь матерей (санскр. аштаматрика), 
олицетворяющие стороны света, и десять богинь, воплощающие могущество Шивы 
(дашамахавидья). Известны также группы из трёх, шести, семи и девяти матерей. По-
пулярна и богиня Парбати (Парвати), которую непальские женщины считают своей 
духовной покровительницей. Во многих локальных вариантах индуизма существуют 
культы богинь Дурги и Лакшми, олицетворяющих женскую творческую энергию — 
шакти [Deva, 1984: 30–35].

Индуизм прослеживается в долине Катманду со времени правления первой истори-
чески засвидетельствованной достоверной династии Личчхавов (V–VIII вв.), хотя его 
истоки уходят в глубокую древность. К XIII в. в этом регионе сформировались разроз-
ненные княжества в качестве мелких индуистских монархий. Непал стал единственным 
в мире индуистским королевством в 1768 г., когда правитель небольшого горного кня-
жества Горкха Притхви Нараян Шах сумел объединить княжества долины Катманду 
в единое государство и провозгласил себя королем Непала [History of the Kings of Nepal, 
2015: 131–140]. Гималайская страна сохраняла этот статус 240 лет, до 2008 г., когда она 
была провозглашена Федеративной Демократической республикой.

Религия с самого начала играла весьма заметную роль в завоевательной полити-
ке Притхви Нараяна Шаха. Позже индуизм стал государственной религией Непала, 
а конституция 1962 г. официально закрепила этот статус. Король махараджадхира-
джа соединял в себе властные и религиозные функции; подданные воспринимали его 
не как обычного человека, а как воплощение одного из верховных индуистских бо-
жеств Вишну, точнее, как носителя божественной благодати. Идеологически это об-
основывалось опорой власти на культ богини Таледжу (Таледжу Бхавани). Король слу-
жил ей как преданный адепт служит своему родовому божеству иштадевата; ее по-
читали как духовную покровительницу трона и всей страны. Известный только в до-
лине Катманду культ Таледжу недостаточно изучен; в образе богини, ее иконографии 
и связанных с ней ритуальных практиках остается еще много неясного, хотя иногда ее 
отождествляют с Дургой [Ледков, 1999: 395–398].

С королевской властью был связан еще один культ, встречающийся только в Непа-
ле — живой богини Кумари, на роль которой избиралась девочка из буддийской касты. 



101Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Считалось, что в нее вселяется Таледжу; в таком качестве Кумари участвовала во всех 
государственных церемониях, подтверждая сакральную легитимацию королевской вла-
сти [Allen, 1975: 10–35]. Этот культ продолжает существовать и в нынешней республи-
ке, но теперь место короля занимает президент.

В результате отмены монархии индуизм утратил государственный статус, что было 
официально закреплено сначала во временной, а потом в постоянной Конституции 
страны в 2015 г. [Wagner, 2018: 47]. Однако это решение оказалось далеко не едино-
душным; тема индуизма как государственной религии все еще остается дискуссион-
ной, и есть немало желающих восстановить его прежний статус [Adhikari, Gellner, 2016: 
210–215]. В самом деле, едва ли возможно законодательно отменить давно и глубоко 
укорененный в стране индуизм, который веками существовал не только как религия, 
но как образ жизни своих адептов, влияя на многие стороны их бытия.

В непальском обществе по‑прежнему остаются актуальными традиционные цен-
ности, нормы, обычаи и ритуальные практики, основанные на индуизме. Сохраняют 
значение и касты, законодательно отмененные в 1963 г., они определяют не только со-
циальную иерархию жителей страны, но и некоторые правила повседневной жизни 
[Höfer,1979: 25–38; Gellner, 2007: 1823–1825]. Важно отметить и то, что в стране сохра-
няется дух института монархии, проявляющийся, например, в праздничных ритуаль-
ных практиках. Так, обязательное участие короля в индуистских праздниках унаследо-
вал сначала премьер-министр, а потом президент страны. При этом в них продолжа-
ет принимать участие и последний низложенный король Гьянендра Бир Бикрам Шах 
Дев, но уже как рядовой гражданин [Шрестха, 2014, 102]. Один из веских аргументов 
противников секуляризации Непала состоит в том, что религиозное наследие страны 
лежит в основе ее национальной идентичности, а после провозглашения его светским 
государством страна оказалась под угрозой быть разрушенной; некоторые склоны ви-
деть в этом заговор иностранных сил [Wagner, 2018: 156–162].

Несмотря на политические перемены, адепты индуизма по‑прежнему воспринима-
ют Непал как одну из священных земель (Непал мандала) в общей индуистской тради-
ции. Там проходят важные для всех праздники и сохраняются значимые святыни, к ко-
торым устремляются многочисленные паломники со всех концов индуистского мира. 
В их числе, например, самая почитаемая шиваитская святыня, Пашупатинатх — огром-
ный храмовый комплекс, расположенный по обеим берегам священной реки Багмати 
[Альбедиль, 2020: 69–70]. У вишнуитов особенно популярны Храм Буданилкантха непо-
далеку от Катманду с самым большим скульптурным образом Вишну-Нараяны, старей-
ший храм Чангу Нараян недалеко от Бхактапура, а также храмовый комплекс Мукти-
натх, который находится в Мустанге, на высоте около 4 тыс. м. Еще один важный центр 
паломничества — город Джанакпур на месте Митхилы, столицы древнего царства Ви-
деха. По преданию, здесь появилась на свет Сита, супруга Рамы, героя древнеиндийско-
го эпоса Рамаяна. Царь Джанака обнаружил ее в борозде, когда вспахивал поле во вре-
мя жертвоприношения-яджна. Наконец, незыблемую репутацию святости веками хра-
нят Гималаи, воспринимаемые как обитель божеств, где также имеется немало палом-
нических мест. Таким образом, статус индуизма как главной религии Непала едва ли бу-
дет основательно меняться, несмотря на переменчивость политики и другие причины.



102 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Исторически сформировавшуюся сопряженность индуизма с государственной вла-
стью можно считать одной их важных особенностей этой религии в Непале, отличаю-
щей его от индийского варианта. Другая примечательная особенность — весьма замет-
ное влияние на него буддизма. Мирное сосуществование этих двух религий и их тесную 
связь подметил И. П. Минаев, первый русский, побывавший там в 1875 г., когда Непал 
был еще запретным королевством: «То и другое до сих пор существует в Непале рядом; 
но в монастырях живут женатые монахи, и в брахманических храмах стоят будды и бодхи-
саттвы, и наоборот, в буддийских храмах стоят брахманические боги» [Минаев, 2019: 239].

И сейчас во многих религиозных объектах соседствуют индуистские и буддийские 
святыни, и паломники поклоняются тем и другим. Так, непальскую индуистскую свя-
тыню Муктинатх посещают буддисты, для которых там выстроен храм, а в шиваитском 
святилище Пашупатинатх поклоняются статуе Будды. Иногда в одном и том же месте 
индуисты и буддисты поклоняются своим божествам, например, на реке Годавари ин-
дуисты совершают обряды в честь богини богатства Лакшми, а буддисты — в честь 
богини земли Васудхары. На улицах Катманду встречаются своеобразные шиваисткие 
лингамы, увенчанные изображениями Будды. Если обратиться к истории, то выясня-
ется, что, к примеру, в кругу советников и приближенных королевских индуистских 
кланов числились также и заметные буддийские деятели.

Таким образом, сосуществуя в Непале на протяжении веков, индуизм и буддизм 
влияли друг на друга, разнообразно взаимодействовали, конкурировали, но между 
ними никогда не было серьёзной конфронтации. [Ледков, Лунев, 2011: 15]. В результа-
те сложилась замысловатая эклектическая смесь двух религий, так что порой трудно 
провести чёткую границу между ними. Отношения между этими конфессиями иногда 
определяют как соперничающий синкретизм.

Нельзя не отметить в непальском индуизме и архаические черты, запечатленные 
в некоторых образах божеств и сохранившиеся в ритуальных практиках. Например, 
В Пашупатинатхе адепты поклоняются Шиве в архаическом образе Пашупати, «влады-
ки животных», в то время как в Индии образ Пашупати и его культ практически угас-
ли. По некоторым основаниям можно предположить, что непальский Пашупати — от-
даленный потомок протоиндийского верховного божества, связанный с ним генети-
чески. Стоит отметить и роль Шивы-Пашупати и в политической жизни государства: 
непальцы считают его покровителем своей страны [Альбедиль, 2020: 70–71].

Другой пример связан с Индрой. В Индии он возглавлял древний индоарийский 
пантеон, отраженный в гимнах Ригведы, но в послеведийский период утратил главен-
ствующую роль; в современном индуизме его значение весьма незначительно: как хра-
нитель восточной стороны света он возглавляет группу стражей стан света — локапал 
[Эрман, 1996: 201]. В Непале же Индра сохраняет одну из главных ролей в религиозной 
жизни страны, которую неоспоримо подтверждает праздничный ритуал Индра-джа-
тра, имеющий древние истоки и происходящий после сезона дождей [Anderson, 1974; 
120–25]. Примечательно, что невары, коренное население долины Катманду, называют 
столицу Непала «землей Индры», Индра-бхуми [Шрестха, 2015: 58–60].

Таким образом, индуизм в Непале неизменно сохраняет позиции главной религии 
страны и отличается выразительными самобытными характеристиками.



103Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Родина Будды
В индуистском Непале буддизм занимает довольно скромное место: число его при-

верженцев едва ли достигает 10 % (по разным оценкам от 8 до 11 % населения). Но в буд-
дийском мире он славится как место рождения основателя вероучения Будды. Почита-
ются и другие буддийские святыни, особенно знаменитые ступы Сваямбунатх и Бод-
хнатх. Если придерживаться исторической достоверности, то придется признать, 
что Будда появился на свет на территории северо-западной Индии в местечке Лумбини, 
которое стало принадлежать Непалу только в 1856 г., но это не меняет общей картины. 
Лумбини входит в четвёрку самых почитаемых буддийских мест; три других находятся 
в Индии: Бодх-Гая в штате Бихар, где царевич Сиддхартха достиг просветления и стал 
Буддой; Сарнатх около Варанаси в штате Уттар-Прадеш, где он произнёс первую про-
поведь, и Кушинагар в том же штате, где он завершил своё земное существование и до-
стиг нирваны. Примечательно, что Лумбини признается священным местом и для ин-
дуистов, потому что они почитают Будду как одно из воплощений своего бога Вишну.

Древнеиндийский император Ашока (304–232 гг. до н. э.), оказывавший покрови-
тельство буддизму, в 249 г. до н. э. посетил Лумбини; там сохранилась воздвигнутая им 
ступа и одна из колонн. Это деяние запечатлено в надписи: «Когда прошло двадцать 
лет после помазания, царь Пиядаси Угодный Богам, думая: «Здесь родился Будда, име-
нуемый Шакьямуни», сам прибыл в эти места и, совершив поклонение, приказал по-
строить каменную стену и воздвигнуть каменный столп» [Индийские надписи, 1990: 
222]. Начиная с V в. Лумбини упоминается в записках китайских путешественников Фа 
Сяня (337–422), Сюань Цзана (602–664) и других, которые можно расценивать как важ-
ные свидетельства очевидцев.

В настоящее время в Лумбини разбит огромный парк, где находится впечатляющий 
религиозный и историко-архитектурный комплекс с зоной современных буддийских 
монастырей. Сейчас там строит свой храм и Буддийская традиционная сангха России. 
В центральной части парка располагается храм, посвящённый царице Майя Деви, мате-
ри Будды, к которому тянутся нескончаемые толпы паломников. Верят, что он постро-
ен на том самом месте, где будущий Будда появился на свет, выйдя из ее правого бока.

Таким образом, самая древняя мировая религия известна в Непале со времени сво-
его возникновения. При династии Киратов (VIII–VII вв. до н. э.) буддизм доминиро-
вал в религиозной жизни страны, пока его не потеснил индуизм, который начал гла-
венствовать в стране с XIII в., при династии Маллов [Bajracharya, Michaels, 2012: 85–88]. 
Своеобразный характер непальского буддизма отмечал еще И. П. Минаев: «Буддизм, 
удержавшись здесь, принял оригинальный характер» [Минаев 2019, с. 239]. Он отме-
чал также слияние буддизма с индуизмом, богатство и разнообразие непальского пан-
теона, своеобразие буддийского духовенства, храмов, ступ, ритуальных практик [Ми-
наев 2019, с. 239]. Одна из самых чтимых фигур непальского пантеона, в который вхо-
дят и индуистские и буддийские персонажи, — бодхисаттва сострадания и милосер-
дия Авалокитешвара, имеющий разные иконографические образы и прославляемый 
под разными именами, чаще всего как Локешвара [Муриан, 2000: 26].

Существенно важной характеристикой непальского буддизма являются касты, из-
начально не совместимые с этой религией. Но эта тема выходит за рамки настоящей 



104 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

статьи, поэтому здесь мы лишь ограничимся замечанием, что религиозные нужды буд-
дийских каст обычно обслуживаются особыми буддийскими жрецами — исключитель-
но внутри своих каст [Furer-Haimendorf, 1956: 28–30].

Еще одна особенность непальского индуизма, обычно игнорируемая западными 
исследователями: его адепты опираются на древние мифологические источники. Ми-
фологические образы и знаки глубоко укоренены в повседневных ритуальных практи-
ках, которым непальцы придают более серьезное значение, чем догматической сторо-
не учения Будды. Едва ли не самым популярным источником разного рода мифологи-
ческих сведений является Сваямбху-пурана [Mythological History, 1978]. Несколько ре-
дакций этой пураны, привезенных И. П. Минаевым из первого путешествия в Индию 
и Непал, хранятся в библиотеках Санкт-Петербурга [Миронов, 1918].

Как и в других странах, буддизм в Непале существует в виде различных течений 
и направлений, нередко существенно отличающихся друг от друга. Так, в централь-
ной части Непала распространена махаяна с элементами ваджраяны. Ее последова-
тели — главным образом невары, коренное население страны, создатели самобыт-
ной городской культуры. Махаяна преобладает и на севере Непала, среди горных на-
родов — шерпов, тхакали, лопа и др. Здесь она связана с традициями тибетского буд-
дизма и представлена прежде всего школами ньингма и сакья. Наконец, в городах из-
вестна некогда популярная, но позже забытая тхеравада, возрожденная в ее монаше-
ской разновидности.

С исследовательской точки зрения особенно интересен буддизм неваров, сочетаю-
щий в себе индийские и тибетские элементы, а также сложные индуистские и буддий-
ские связи и переплетения [Lewis, 1989: 32–38; Альбедиль, 2020: 45–47]. Большую цен-
ность представляют древние буддийские рукописи на санскрите, долгое время хранив-
шиеся в неварских монастырях. В них было запечатлено буддийское наследие, не со-
хранившееся в самой Индии. Эти рукописи оставались неизвестными до тех пор, пока 
их не обнаружил Б. Х. Ходжсон (1800–1894), занимавший с 1833 по 1843 г. пост резиден-
та Британской империи при королевском дворе Непала [Gellner, 1989: 7–10].

Древние традиции сохраняются и в ритуальных практиках неваров. Проводя бого-
служения на санскрите, они используют махаянские сутры «Девять провозглашений 
Дхармы». Российский буддолог Е. А. Торчинов не без оснований полагал, что «невар-
ский буддизм представляет собой рудимент классической индийской махаянской тра-
диции в ее позднем варианте, когда она включила в себя учения и формы практики тан-
трического буддизма — Ваджраяны, и испытала достаточно сильное влияние индуизма. 
К сожалению, неварский буддизм остается почти неизученным» [Торчинов, 2000: 61–62].

Стоит отметить, что кастовая система неваров имеет более сложную иерархиче-
скую структуру, чем общенепальская [Gellner, Quigley, 1995: 25–30]. Своеобразием от-
личаются и буддийские сангхи неварских монастырей, преимущественно состоящие 
не из монахов, как можно было бы ожидать, а из семейных буддистов, которые в случае 
необходимости меняют свой статус домохозяина на монашеский [Gellner, 1992, 25–30]. 
Самой крупной и самой активной в долине Катманду является сангха знаменитого не-
варского монастыря Ква Баха, находящегося в Патане, который из‑за обилия желтого 
металла называют «Золотым Храмом», Хираньяварна Махавихар [Locke, 1985: 120–24].



105Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таким образом, в непальском буддизме, как и в индуизме, сохраняются особые кон-
фессиональные традиции, пересекающиеся с этническими и придающие уникальный 
характер самой древней мировой религии.

Непальский монастырь Копан: встреча Востока и Запада
Непальский монастырь Копан, расположенный неподалеку от ступы Боднатх, од-

ного из буддийских святилищ Катманду, известен главным образом тем, что со време-
ни его основания в 1969 г. туда приезжали жители США и европейских стран, стремив-
шиеся обрести духовное просветление. Последствия подобной встречи Востока и Запа-
да оказались весьма значительными, поскольку они выявили ряд актуальных тем. Сре-
ди них — тема современной трансформации буддизма, которая ставит перед религио-
ведами и культурными антропологами немало проблем, например, проблему этноре-
лигиозной идентичности.

Историю монастыря Копан продуктивнее рассматривать в контексте как западной, 
так и восточной истории. Его создание приходится на время растущего на Западе ин-
тереса к восточной мудрости. Подобных искателей именовали «бродягами дхармы» 
по названию романа американского писателя Дж. Керуака, открывшего для себя буд-
дизм. Битники, хиппи и другие представители западной молодежи увлекались восточ-
ной религией по разным причинам. Чаще всего их интерес был связан с неприятием 
культурных ценностей западной цивилизации, политическими протестными настрое-
ниями и разочарованием в религиозных установках иудео-христианского комплекса. 
Были и такие, кого духовность привлекала как часть восточной экзотики. Не послед-
нюю роль играло и предложенное К. Г. Юнгом восприятие восточной мудрости как ле-
карства от болезней западной цивилизации [Юнг, 2022]. Озабоченные духовными по-
исками, молодые люди отправлялись в ашрамы и монастыри Южной Азии, посещали 
курсы медитации и места паломничества. Они активно общались с индуистскими гуру, 
которые с готовностью опекали их, консультировали и обучали [Narayan, 2007: 58–65].

Почва для подобного взаимодействия была подготовлена еще в конце XIX в. дея-
тельностью Теософского общества во главе с Е. П. Блаватской и Г. С. Олькоттом в Ин-
дии, а также выступлениями бенгальского философа Свами Вивекананды, представ-
лявшего Индию и индуизм в Чикаго в Парламенте мировых религий в 1893 г. [Van der 
Veer, 2001]. В XX в. среди западных почитателей индуизма особую популярность обре-
ли Шри Рамана Махарши, Махариши Махеш Йоги, Бхагаван Раджнеш и другие гуру. 
Привлекательность восточной религии на Западе еще более возросла в середине XX в., 
и Непал, сосед Индии, оказался в орбите этих интересов. Большая часть дхарма-иска-
телей, увлеченных индуизмом, попадала в Непал из Индии. Приехав в Катманду, они 
прежде всего устремлялись в Пашупатинатх, самый известный непальский храм и один 
из самых важных религиозных объектов Азии, где всегда можно было найти искомых 
наставников. Заманчивым обстоятельством оказалось и дозволенное некоторыми со-
временными гуру употребление веществ, изменяющих состояние сознания.

Но со временем интерес приезжающих сместился от индуизма к буддизму. Главной 
причиной этого стало отсутствие прозелитизма в индуизме: индуистом стать нельзя, 
им можно только родиться. Не стоит забывать и про касты: с точки зрения ритуаль-
ной чистоты иностранцы, как известно, млеччха, самые низшие из неприкасаемых, 



106 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

а для ортодоксальных индуистов и вовсе внекастовые. Все эти ограничения плохо со-
четались с социальными ценностями секулярного Запада. Многих иностранцев возму-
щали также жертвоприношения животных, которые в Непале совершаются во время 
религиозных праздников, а в некоторых храмах регулярно, как, например, в Дакшин-
кали в долине Катманду.

Буддизм же оказался гораздо более привлекательным для западных людей как рели-
гия безкастовая, к тому же не имеющая особых претензий на исключительность. Наи-
большую популярность среди западных искателей дхармы снискал тибетский буддизм. 
Этому способствовало массовое бегство тибетцев, включая Далай-ламу, в Индию и Не-
пал после китайского вторжения в Тибет в 1959 г. Свою роль сыграла и доступная лите-
ратура, в том числе академическая, которой к тому времени появилось довольно много.

Интерес оказался взаимным: тибетцы в изгнании остались без родины и без гра-
жданства. В перспективе их ожидала утрата своего религиозного наследия и этнокуль-
турной идентичности, поэтому они были заинтересованы в том, чтобы получить ме-
ждународную поддержку. При этом некоторые тибетские лидеры рассматривали имен-
но религию как главное средство сохранения своей культуры и национальной идентич-
ности. К тому же они считали ее самым действенным инструментом привлечения вни-
мания к своим проблемам со стороны нетибетцев. Благодаря всем этим обстоятель-
ствам, и произошла встреча тибетских буддистов, искавшими помощи Запада, с ино-
странцами, увлеченными тибетским буддизмом.

Местом этой встречи и стал монастырь Копан, точнее, он возник в результате этой 
встречи. Восток представляли два монаха-беженца — лама Сопа Ринпоче и лама Еше, 
пытавшиеся сохранить в изгнании свою религию, а Запад — русская искательница 
духовного просветления Зина Рачевски. Зинаида Владимировна Рашевская родилась 
в Нью-Йорке в 1930 г., ее родителями были русский эмигрант и наследница американ-
ского миллиардера. Зинаида была известна как «русская княжна», хотя к царскому дому 
не имела никакого отношения. После бурной молодости, которую она провела между 
Европой и Америкой, снимаясь в голливудских фильмах, дружа с битниками, прибе-
гая к наркотикам и т. п., она заинтересовалась духовными поисками, путешествова-
ла по Шри Ланке и Индии и остановилась в гималайском Дарджилинге. Здесь она по-
знакомилась с ламами Сопа Ринпоче и Еше, давшими обет преподавать дхарму, и они 
начали наставлять богатую иностранку [A Joint Biography]. Вскоре ламы перебрались 
из лагеря беженцев, напоминавшего тюрьму, в комфортабельную виллу Зины Рачев-
ской. Та, погрузившись в буддийское учение, в 1968 г. отправилась в Дхарма-салу, в ре-
зиденцию Далай-ламы, приняла монашеский обет и получила имя Анила Тубтен Чанг 
Чуб Палмо [Mackenzie, 1992: 23–35].

По возвращении в Непал Зина и ламы переехали в район ступы Боднатх, где жило 
немало приехавших в Непал иностранцев. На деньги Зины на холме Копан была при-
обретена недвижимость, и вскоре здесь выросли монастырские строения. Туда ча-
сто приходили иностранные гости, искатели истины, заинтригованные удивительной 
трансформацией «русской княжны». Со временем их беседы с ламами и Зиной пере-
росли в обучающие курсы. Так Копан стал осуществлять просветительско-образова-
тельную миссию, обращаясь к широкой западной аудитории. В монастырь начали при-



107Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

езжать желающие обучиться буддизму со всего мира, эта традиция сохраняется до сих 
пор [Zopa Lama]. Что же касается Зины Рачевски, то она умерла в 1973 г. в результате 
тяжелой болезни. После ее смерти ее значение и роль в создании монастыря оценива-
лись неоднозначно, и довольно скоро память о ней и ее ключевой роли в создании мо-
настыря Копан стерлась [Tomory, 1996: 125–130].

С самого начала акцент в Копане делался на том, чтобы обучающиеся воспринимали 
буддизм не как религию, а, скорее, как универсальную духовную парадигму, примени-
мую к любому культурному контексту. Монастырь и сейчас остается международным 
центром изучения буддизма, адаптируя его к западному образу жизни и стилю мышле-
ния. Здесь предлагаются разные курсы и разные программы обучения старейшей ми-
ровой религии и медитации, как для начинающих, так и для более продвинутых уче-
ников. При монастыре можно жить, не занимаясь при этом на курсах.

История монастыря Копан служит иллюстрацией того, как в настоящее время 
трансформируется буддизм под влиянием процессов глобализации. На западе он все 
больше воспринимается как своеобразная «наука об уме», как способ духовного са-
мосовершенствования (даже Далай-лама говорил о секулярном буддизме). Таким об-
разом, монастырь Копан транслирует на Запад вариант так называемого глобального, 
или транснационального буддизма, свободного от контекста этнических, культурных 
или иных традиций.

Местные культы
У некоторых малых народов Непала сохраняются местные традиционные верова-

ния, практически не описанные и не изученные в должной мере. В целом ряде случаях 
они представляют собой сложный симбиоз архаических воззрений и культов с напла-
стованиями индуизма, буддизма, а иногда христианства и ислама, спорадически рас-
пространявшихся в гималайском регионе. Особый интерес представляет шаманизм, 
в том или ином виде сохранившийся у магаров, тамангов, гурунгов, лимбу и др.

В качестве примера можно рассмотреть верования малого трансграничного наро-
да лимбу (самоназвание йактхумба, «пастухи яков»), живущего в восточной части Не-
пала между реками Арун и Мечи (историческая область Лимбуван), западном Сикки-
ме и других индийских штатах, граничащих с Непалом, а также в Бутане [Рыжакова, 
2022: 263]. Лимбу возводят свое происхождение к древним киратам, упоминавшимся 
в древнеиндийском эпосе Махабхарата и Рамаяна. Позже, с XVIII в., киратами стали 
называть жителей восточного Непала (лимбу, раи и якха) [Стрельцова, 2020: 452–453].

Лимбу, древнейшие коренные жители Непала, сохраняют шаманские представления, 
мифологические установки и ритуальные практики, истоки которых восходят к глу-
бокой архаике. Их верования, в общих чертах сходные с верованиями других киратов, 
иногда определяют как шаманистический анимизм [Sagant, 2008: 19; Subba 2009: 25–
30]. Если раньше термином анимизм (одушевление всего видимого мира) было при-
нято обозначать примитивную религию или ее составной элемент, то теперь он пони-
мается как присущий поздним развитым вероучениям и используется в качестве ан-
титезы рациональному западному сознанию [Руг, 2020].

Сложный полиморфический комплекс традиционных верований лимбу включа-
ет в себя мифы и ритуальные практики. Хранителями мифов и ритуальными специа-



108 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

листами всегда были шаманы. Корпус священных текстов, содержащих мифы, а так-
же клановые генеалогии, социальные установления и подобное, называется мундхум, 
что значит «история» (имеется в виду священная история народа лимбу); он веками 
хранился в устной традиции. Привязанные к определенной территории, тексты бы-
товали в разных вариантах [Schlemmer, 2003: 131–135]. Примечательно, что в настоя-
щее время мифы у лимбу не стали реликтом древнего прошлого; они сохраняют свое 
значение и культуротворящую энергию, активно функционируя в киберпространстве 
среди большой массовой аудитории [Стрельцова, 2020: 135].

Ритуальные практики лимбу включают в себя обширный комплекс традиционных 
обрядов, во‑первых, приуроченных к сезонным сельскохозяйственным работам и об-
условленных календарем, во‑вторых, связанных с изменением социального статуса чле-
нов общества лимбу (обряды жизненного цикла). Некоторые ритуалы лимбу отлича-
ются местным колоритом, например, ритуал мангенна (лимбу «поднимание головы»). 
По мнению лимбу, он необходим людям, лишившимся по тем или иным причинам жиз-
ненных сил, поэтому необходимо помочь им «поднять голову». Как правило, такой ри-
туал проводили раз в год или включали в состав родильной обрядности. Для проведе-
ния ритуалов использовали специально подготовленные площадки, сооружали вре-
менные алтари или совершали необходимые обряды в доме; храмов не строили [Аль-
бедиль, Стрельцова, 2022: 62].

Традиция предписывала сопровождать ритуалы рецитацией мифов из корпуса тек-
стов мундхума. Их знатоками и хранителями служили шаманы, главные ритуальные 
специалисты. У лимбу существовали три категории шаманов: федангма, самба и йеба 
(биджува), при этом они могли заменять друг друга в ритуальных практиках. Кроме 
проведения ритуалов в их функции входили также обязанности распознавать болезни 
и исцелять от них людей, помогать им восстанавливать утраченную энергию, гадать, 
предсказывать события и т. п. Как и у других этносов, шаманский дар чаше всего, хотя 
и не обязательно, передавался по наследству и мог проявляться в виде «шаманской бо-
лезни», напоминающей тяжелое психическое расстройство, кризисное состояние, ко-
торое предшествовало обретению необходимых способностей.

Под руководством наставника избранник духов учил тексты мундхума, предписан-
ные традицией правила обращения к божествам и духам и т. п. По завершении обуче-
ния ученик проходил обряд инициации и становился признанным шаманом. Во время 
ритуалов он облачался в специальный костюм. Наиболее сложным был костюм у шама-
нов йеба (головной убор из птичьих перьев, юбка, пояс с колокольчиками, сумка, рас-
шитая ракушками-каури и ожерелье из плодов дерева рудракша) (Elaeocarpus ganitrus). 
Бубнами шаманы лимбу не пользовались; из заменяли медные тарелки и металличе-
ские палки [Sagant, 2008: 235–240].

С ХХ в. с изменением политической и социокультурной ситуации в стране тради-
ционные верования лимбу претерпели существенные изменения в религиозных воз-
зрениях и ритуальных практиках. Заметно влиял на их трансформацию и процесс 
санскритизации, начавшейся в середине XVIII в. после вхождения Лимбувана в со-
став объединенного Непала. Многие лимбу стали оказывать предпочтение индуиз-
му, что обещало им более высокий культурный, социальный и экономический ста-



109Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тус. Верования лимбу и родственных им народов (раи, йакха и сунваров) были объ-
единены в общую «религию каратов», а не имевшая прежде названия религия лимбу 
стала именоваться юмаизмом в честь богини Юмы (лимбу «Yuma Samyo») [Стрель-
цова, 2023: 67–75].

Корпус священных текстов мундхум перешел из устной традиции в письменную, 
на основе возрожденной (или реконструированной) письменности. Появились хариз-
матические лидеры и реформаторы, предлагавшие новые учения. Наиболее известен 
Пхальгунанда Лингден (1885–1949), основавший учение Сатья Хангма (лимбу «вера 
правды») и утвердивший на общем собрании глав десяти кланов лимбу «Декларацию 
истинной веры» (непальск. «Йактхунг чумлунг Сатья Дхарма мучулка»). Преемником 
Пхальгунанды стал его ученик Атмананда, в настоящее время признанный властями 
Непала религиозный лидер лимбу. Шаманов в городах потеснили индуистские жрецы-
брахманы, но сельское население по‑прежнему прибегает к их помощи. Под влияни-
ем индуизма лимбу, прежде не знавшие храмов, начали их строить; храмовые ритуалы 
также следуют индуистскому образцу [Стрельцова, 2023: 67–75].

Приведенный пример лимбу убедительно демонстрирует, как современные про-
цессы глобализации воздействуют на традиционные верования малых народов Непа-
ла и какие трансформации они претерпевают под их влиянием.

Заключение
Благодаря особому географическому положению и длительной изоляции в Непа-

ле издавна сформировалась и веками сохранялась уникальная этноконфессиональная 
картина, состоящая из многих разноплановых слагаемых. Доминирующее положение 
принадлежит индуизму, отличительными чертами которого являлись статус государ-
ственной религии, связь с верховной властью, симбиоз с буддизмом и архаические чер-
ты, сохраняемые в пантеоне и ритуальных практиках. Своеобразные характеристики 
имеет и буддизм, особенно неварский. Непальский монастырь Копан осуществляет 
просветительскую миссию буддизма и транслирует его на Запад как учение, свобод-
ное от этнического или культурного контекста. У некоторых малых народов Непала из-
вестны традиционные локальные верования с элементами шаманизма. Присутствуют 
также древнетибетская национальная религия бон и мировые религии христианство 
и ислам. Такая мозаично-пёстрая и чрезвычайно сложная этноконфессиональная си-
туация сохраняется в Непале, несмотря на формальное объявление его светским госу-
дарством. Подобный материал предоставляет богатые возможности для разнообраз-
ных гуманитарных, в том числе религиоведческих исследований.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Альбедиль М. Ф. Неварский буддизм: синтез с индуизмом // Буддизм ваджраяны 

в России: актуальная история и социокультурная аналитика. СПб. : Алмазный путь, 
2020. С. 44–50.

Альбедиль М. Ф. Самая знаменитая шиваитская святыня // Азия и Африка сегодня. 
2020. № 6. C. 69–73.

Альбедиль М. Ф. Страна, где богов больше, чем людей // Азия и Африка сегодня. 
2019. № 12. С. 80–83.



110 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Альбедиль М. Ф., Стрельцова Л. А. Непал. Как сохранить веру предков? // Азия и Аф-
рика сегодня. 2022. № 6. С. 58–65.

Индийские надписи // История и культура древней Индии: тексты. М. : Изд-во Мо-
сковского ун-та, 1990. С. 216–238.

Ледков А. А., Лунев С. И. История Непала. XX век. М. : Институт востоковедения 
РАН, 2011. 384 с.

Ледков А. А. Непал: Таледжу // Древо индуизма. М., 1999. С. 392–425.
Минаев И. П. Путешествие в Индию и на Цейлон. М. : Эксмо, 2019. 448 с.
Миронов Н. Д. Каталог индийских рукописей Российской публичной библиотеки. 

Вып. 1: Собрание И. П. Минаева и др. Пг., 1918. 305 с.
Муриан И. Ф. Искусство Непала. Древность и средневековье. М. : Восточная лите-

ратура, 2000. 119 с.
Руг М. Сидеть на краю чуда. Искусство и анимизм на службе человека и исцеления 

планеты // Экопоэзис: экогуманитарные теория и практика. 2020. T. 1. № 1. URL: http://
ecopoiesis.ru (дата обращения: 26.01.2022).

Рыжакова С. И. Северная Бенгалия: этнический профиль и этнографическая карти-
на восточно-пригималайских областей Индии. М. ; СПб. : Нестор-История, 2022. 408 с.

Стрельцова Л. А. Гуманитарное изучение Непала в России // Непал: взгляд из Рос-
сии. СПб. : Петербургское востоковедение, 2020. С. 27–35

Стрельцова Л. А. Мифы лимбу в киберпространстве: внутрикультурный диалог эт-
носа // Традиционная культура. 2020. Т. 21, № 4. С. 132–140.

Стрельцова Л. А. Положение лимбу в этносоциальной структуре Непала (1774–
1968) // Вестник Санкт-Петербургского университета. Востоковедение и африкани-
стика. 2020. Т. 12, вып. 3. С. 452–465.

Стрельцова Л. А. Религия киратов в Непале: поиски новой этнорелигиозной иден-
тичности // Этнографическое обозрение. 2023. № 4. С. 66–83.

Торчинов Е. А. Введение в буддологию: курс лекций. СПб. : Санкт-Петербургское 
философское общество, 2000. 304 с.

Шрестха К. П. Культ Индры в фольклоре и религиозной традиции Непала (к 60‑лет-
нему юбилею установления дипломатических отношений между Россией (СССР) и Не-
палом) // «Белые пятна» российской и мировой истории. 2015. № 6. С. 56–72.

Шрестха К. П. Непал: от индуистского Королевства к светской Республике // Труды 
Географического общества Республики Дагестан. 2014. № 42. С. 99–110.

Эрман В. Г. Индра // Индуизм. Джайнизм. Сикхизма: словарь. М. : Республика, 1996. 
С. 201–202.

Юнг К. Г. Проблемы души нашего времени. М. : АСТ, 2022. 352 с.
A Joint Biography of Lama Yeshe and Lama Zopa Rinpoche. URL: https://fpmt.org/

teachers/yeshe/jointbio/ (дата обращения: 26.01.2022).
Adhikari K. P., Gellner D. N. New Identity Politics and the Collapse of Nepal's Constituent 

Assembly: When the dominant becomes “other” // Modern Asian Studies. 2016. Vol. 50. No 6. 
P. 2009–2040.

Allen M. R. The Cult of Kumary: Virgin Worship in Nepal. Katmandu: South Asia Books. 
1975. 166 p.



111Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Amatya G. M. Religious life in Nepal. Part 1. Katmandu: Amatya Publishers, 1998. 280 p.
Anderson M. M. The Festivals of Nepal. London: Georg Allen & Unvin Ltd. 1974. 288 p.
Bajracharya М., Michaels A. On the Historiography of Nepal: The “Wright” Chronicle 

reconsidered // European Bulletin of Himalayan Research. 2012. № 40. P. 83–99.
Deva K. Images of Nepal. New Delhi: Archeological Survey of India, 1984. 104 p
Dhurba K. D. Popular Deities, Emblems & Images of Nepal. Delhi: Nirala Publications, 

2003. 176 р.
Furer-Haimen Dorf C. Elements of Newar Social Structure // The Journal of the Royal 

Antropological Institute, 1956. Vol. 86. No. 2. P. 15–38.
Gellner D. Hodgson's Blind alley? On the So-Called Schools of Nepalese Buddhism // 

Journal of the International Association of Buddhist Studies. 1989. Vol. 12. P. 7–19.
Gellner D. N. Caste, Ethnicity and Inequality in Nepal // Economic and Political Weekly. 

2007. Vol. 42. № 20. Р. 1823–1828.
Gellner D. N. Monk, Householder, and Tantric Priest. Cambridge University Press, 

Cambridge, 1992. 452 p.
Gellner D. N., Quigley D. Contested Hierarchies: A Collaborative Ethnography of Caste 

among the Newars of the Kathmandu Valley, Nepal. Oxford: Oxford University Press, 1995. 
378 р.

History of the Kings of Nepal. A Buddhist Chronicle // Himalayan Traditions and Culture 
Series. Kathmandu: Social Science Baha, Himal Books, 2015. No. 5. 194 p.

Höfer А. The Caste Hierarchy and the State in Nepal: A Study of the Muluki Ain in 1854. 
Innsbruck: Universitätsverlag Wagner, 1979. 215 p.

Kooij K. R. Religion in Nepal. Leiden: Brill Academic Publishers, 1978. 33 p.
Lewis T. T. Newar and Tibetans in the Kathmandu Valley: Ethnic Boundaries and Religious 

History // Journal of Asian and African Studies. 1989. № 38. P. 31–57.
Locke J. K. Buddhist monasteries of Nepal. Tripureswar, Kathmandu: Sahayogi Press Pvt. 

Ltd, 1985. 542 p.
Mackenzie V. Reincarnation: The Spanish Boy Whose Destiny was to be a Tibetan Lama. 

New Delhi: Time Books International 1992. 183 р.
Mythological History of the Nepal Valley from Svayambhu Purana. Kathmandu: Avalok 

Publishers, 1978. 78 р.
Narayan К. My Family and Other Saints. Chicago: University of Chicago Press, 2007.  

236 p.
Sagant P. The Dozing Shaman. The Limbus of Eastern Nepal. New Delhi: Oxford University 

Press, 2008. 461 p.
Schlemmer G. New Past for the Sake of a Better Future: Re-inventing the History of the 

Kirant in East Nepal. European Bulletin of Himalayan Research. 2003. №. 25/26 P. 119–144.
Subba T. B. Clear mountains, blurred horizons: Limbu perception of their physical world. 

Culture and the Environment in the Himalaya. Routledge, 2009. Р. 114–131.
Tomory D. A Season in Heaven: true tales from the road to Kathmandu. London: Thorsons, 

1996. 237 р.
Van der Veer P. Imperial Encounters: Religion and Modernity in India and Britain. 

Princeton: Princeton University Press, 2001. 205 p.



112 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Wagner L. A Rumour of Empire: The Discourse of Contemporary Hindu Nationalism 
in Nepal // Studies in Ethnicity and Nationalism. 2018. Vol. 18, No 2. P. 147–166.

Zopa Lama. How the Kopan Courses Began. URL: https://www.lamayeshe.com/article/
how-kopan-courses-began (дата обращения: 27.01.2022).

REFERENCES
Al'bedil' M. F. Nevarskiĭ buddizm: sintez s induizmom [Newar Buddhism: synthesis with 

Hinduism] Buddizm vadzhrai͡any v Rossii: aktual'naya istoriya i sot͡siokul'turnai͡a analitika 
[Vajrayana Buddhism in Russia: current history and sociocultural analytics]. Saint Petersburg: 
Almaznyĭ put'. 2020. P. 44–50 (in Russian).

Al'bedil' M. F. Samaya znamenitaya shivaitskaya satiny [The most famous Shaivite shrine] 
Aziya i Afrika segodnya [Asia and Africa Today] 2020, no 6. P. 69–73 (in Russian).

Al'bedil' M. F. Strana, gde bogov bol'she, chem lyudei [Country, Where the Gods are 
More than People]. Aziya i Afrika segodnya [Asia and Africa Today] 2019, no 12. P. 80–83 
(in Russian).

Al'bedil' M. F., Strel'tsova L. A. Nepal. Kak sokhranit' veru predkov? [Nepal. How to 
preserve the faith of your ancestors?] Aziya i Afrika segodnya [Asia and Africa Today] 2022, 
no 6. P. 58–65 (in Russian).

Erman V. G. Indra [Indra] Induizm. Dzhaĭnizm. Sikkhizma: Slovar' [Hinduism. Jainism. 
Sikhism: Dictionary] Moscow: Respublika, 1996. P. 201–202 (in Russian).

Indiiskie nadpisi [Indian inscriptions] Istoriya i kul'tura drevnei Indii: teksty [History and 
culture of ancient India: texts] Moscow: Izdatel'stvo Moskovskogo universiteta. 1990. P. 216–
238 (in Russian).

Ledkov A. A. Lunev S. I. Istoriya Nepala. XX vek [History of Nepal. XX century] Moscow: 
Institut vostokovedeniya RAN, 2011, 384 p. (in Russian).

Ledkov A. A. Nepal: Taledzhu [Nepal: Taleju] Drevo induizma [Tree of Hinduism]. 
Moscow, 1999. P. 392–425 (in Russian).

Minaev I. P. Puteshestvie v Indiyu i na Tseilon [Travel to India and Ceylon]. Moscow: 
Eksmo, 2019, 448 p. (in Russian).

Mironov N. D. Katalog indiiskikh rukopisei Rossiiskoi publichnoi biblioteki [Catalog 
of Indian manuscripts of the Russian Public Library]. Petrograd, 1918, 305 p. (in Russian).

Murian I. F. Iskusstvo Nepala. Drevnost' i srednevekov'e [Art of Nepal. Antiquity and Middle 
Ages] Moscow: Vostochnaya literatura, 2000, 119 p. (in Russian).

Rug M. Sidet' na krayu chuda. Iskusstvo i animizm na sluzhbe cheloveka i istseleniya planet 
[Sitting on the edge of a miracle. Art and Animism in the Service of People and the Healing 
of the Planet] Ekopoėzis: ekogumanitarnye teoriya i praktika [Ecopoiesis: eco-humanitarian 
theory and practice]. 2020, vol. 1, no 1. URL: http://ecopoiesis.ru (accessed January 26, 2022) 
(in Russian).

Ryzhakova S. I. Severnaya Bengaliya: etnicheskiĭ profil' i ėtnograficheskaya kartina 
vostochno-prigimalaĭskikh oblastei Indii [North Bengal: ethnic profile and ethnographic 
picture of the eastern Himalayan regions of India]. Moscow, Saint Petersburg: Nestor-Istoriya. 
2022, 408 p. (in Russian).



113Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 97–114.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Shrestkha K. P. Kul't Indry v fol'klore i religioznoi traditsii Nepala (k 60‑letnemu yubileyu 
ustanovleniya diplomaticheskikh otnoshenii mezhdu Rossiei (SSSR) i Nepalom) [The 
cult of Indra in the folklore and religious tradition of Nepal (to the 60th anniversary of the 
establishment of diplomatic relations between Russia (USSR) and Nepal)] “Belye pyatna” 
rossiiskoi i mirovoi istorii [“Blank spots” of Russian and world history]. 2015, no. 6. P. 56–72 
(in Russian).

Shrestkha K. P. Nepal: ot induistskogo Korolevstva k svetskoi Respublike [Nepal: From 
Hindu Kingdom to Secular Republic] Trudy Geograficheskogo obshchestva Respubliki Dagestan 
[Proceedings of the Geographical Society of the Republic of Dagestan]. 2014, no. 42. P. 99–
110 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Gumanitarnoe izuchenie Nepala v Rossii [Humanities study of Nepal 
in Russia]. Nepal: vzglyad iz Rossii [Nepal: a view from Russia]. Saint Petersburg: Peterburgskoe 
vostokovedenye, 2020. P. 27–35 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Mify limbu v kiberprostranstve: vnutrikul'turnyi dialog etnosa [Limbu 
myths in cyberspace: intracultural dialogue of an ethnic group] Traditsionnaiya kul'tura 
[Traditional culture]. 2020, vol. 21, no. 4. P. 132–140 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Polozhenie limbu v etnosotsial'noi strukture Nepala (1774–1968) [Position 
of Limbu in the ethnosocial structure of Nepal (1774–1968)]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo 
universiteta. Vostokovedenie i afrikanistika [Bulletin of St. Petersburg University. Oriental 
and African Studies]. 2020, vol. 12, no. 3. P. 452–465 (in Russian).

Strel'tsova L. A. Religiya kiratov v Nepale: poiski novoi etnoreligioznoi identichnosti [Kirat 
religion in Nepal: the search for a new ethno-religious identity] Etnograficheskoe obozrenie 
[Ethnographic review]. 2023, no. 4. P. 66–83 (in Russian).

Torchinov E. A. Vvedenie v buddologiyu. Kurs lektsii [Introduction to Buddhology. 
Lecture course]. Saint Petersburg: Sankt-Peterburgskoe filosofskoe obshchestvo, 2000, 304 
p. (in Russian).

Yung K. G. Problemy dushi nashego vremeni [Problems of the soul of our time]. Moscow: 
AST. 2022, 352 p. (in Russian).

A Joint Biography of Lama Yeshe and Lama Zopa Rinpoche. Available at https://fpmt.org/
teachers/yeshe/jointbio/ (accessed January 26, 2022).

Adhikari K. P., Gellner D. N. New Identity Politics and the Collapse of Nepal's Constituent 
Assembly: When the dominant becomes “other”. Modern Asian Studies. 2016, vol. 50, no 6. 
P. 2009–2040.

Allen M. R. The Cult of Kumary: Virgin Worship in Nepal. Katmandu: South Asia Books. 
1975, 166 p.

Amatya G. M. Religious life in Nepal. Katmandu: Amatya Publishers, 1998, pt. 1, 280 p.
Anderson M. M. The Festivals of Nepal. London: Georg Allen & Unvin Ltd. 1974, 288 p.
Bajracharya М., Michaels A. On the Historiography of Nepal: The “Wright” / Chronicle 

reconsidered. European Bulletin of Himalayan Research. 2012, no. 40. P. 83–99.
Deva K. Images of Nepal. New Delhi: Archeological Survey of India, 1984, 104 p.
Dhurba K. D. Popular Deities, Emblems & Images of Nepal. Delhi: Nirala Publications, 

2003, 176 р.



114 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 97–114.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Furer-Haimen Dorf C. Elements of Newar Social Structure. The Journal of the Royal 
Antropological Institute. 1956, vol. 86, no. 2. P. 15–38.

Gellner D. Hodgson's Blind alley? On the So-Called Schools of Nepalese Buddhism. 
Journal of the International Association of Buddhist Studies. 1989, vol. 12. P. 7–19.

Gellner D. N. Caste, Ethnicity and Inequality in Nepal. Economic and Political Weekly. 
2007, vol. 42, no. 20. P. 1823–1828.

Gellner D. N. Monk, Householder, and Tantric Priest. Cambridge University Press, 
Cambridge, 1992, 452 p.

Gellner D. N., Quigley D. Contested Hierarchies: A Collaborative Ethnography of Caste 
among the Newars of the Kathmandu Valley, Nepal. Oxford: Oxford University Press, 1995, 
378 р.

History of the Kings of Nepal. A Buddhist Chronicle. Himalayan Traditions and Culture 
Series. Kathmandu: Social Science Baha, Himal Books. 2015, no. 5, 194 p.

Höfer А. The Caste Hierarchy and the State in Nepal: A Study of the Muluki Ain in 1854. 
Innsbruck: Universitätsverlag Wagner, 1979, 215 p.

Kooij K. R. Religion in Nepal. Leiden: Brill Academic Publishers, 1978, 33 p.
Lewis T. T. Newar and Tibetans in the Kathmandu Valley: Ethnic Boundaries and Religious 

History. Journal of Asian and African Studies. 1989, no. 38. P. 31–57.
Locke J. K. Buddhist monasteries of Nepal. Tripureswar, Kathmandu: Sahayogi Press Pvt. Ltd. 

1985, 542 p.
Mackenzie V. Reincarnation: The Spanish Boy Whose Destiny was to be a Tibetan Lama. 

New Delhi: Time Books International 1992, 183 р.
Mythological History of the Nepal Valley from Svayambhu Purana. Kathmandu: Avalok 

Publishers, 1978, 78 р.
Narayan К. My Family and Other Saints. Chicago: University of Chicago Press. 2007, 236 p.
Sagant P. The Dozing Shaman. The Limbus of Eastern Nepal. New Delhi: Oxford University 

Press, 2008, 461 p.
Schlemmer G. New Past for the Sake of a Better Future: Re-inventing the History of the 

Kirant in East Nepal. European Bulletin of Himalayan Research, 2003, np. 25/26. P. 119–144.
Subba T. B. Clear mountains, blurred horizons: Limbu perception of their physical world. 

Culture and the Environment in the Himalaya. Routledge, 2009. P. 114–131.
Tomory D. A. Season in Heaven: true tales from the road to Kathmandu. London: Thorsons, 

1996, 237 р.
Van der Veer P. Imperial Encounters: Religion and Modernity in India and Britain. Princeton, 

N. J.: Princeton University Press. 2001, 205 p.
Wagner L. A. Rumour of Empire: The Discourse of Contemporary Hindu Nationalism 

in Nepal. Studies in Ethnicity and Nationalism. 2018, vol. 18, no. 2. P. 147–166.
Zopa Lama. How the Kopan Courses Began. Available at: https://www.lamayeshe.com/

article/how-kopan-courses-began (accessed January 27, 2022).

Статья поступила в редакцию: 30.06.2024
Принята к публикации: 25.03.2025

Дата публикации: 30.06.2025



115Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 39 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–06

Р. К. Досмурзинов

Евразийский национальный университет им. Л. Н. Гумилева, Астана (Казахстан)

ОБЫЧАЙ ДАВРА В ПОХОРОННОЙ ОБРЯДНОСТИ 
КАЗАХСКОГО НАРОДА

В данной статье содержится анализ обычая давра (каз. «дәуре», «дәуір»), столе-
тие назад входившего в состав похоронно-поминального обрядового цикла казахско-
го народа. Этот обряд был достаточно хорошо описан во второй половине XIX в. в из-
даниях царских чиновников, считался в казахской среде исконным обрядом мусуль-
ман. В XX в., уже в советский период, выходит ряд научных исследований, в которых 
указывается о вероятном доисламском происхождении этого ритуала и о степени его 
исламизированности.

Цель данного исследования заключалась в том, чтобы определить действительно ли 
проведение обычая давра у казахского народа было связано с домусульманскими ве-
рованиями, при подтверждении данного тезиса — установить в какой степени был ис-
ламизирован этот обряд. Источниковую базу исследования составили работы дорево-
люционных этнографов, среди которых издания Ы. Алтынсарина, Ш. М. Ибрагимо-
ва, Н. И. Гродекова. При описании современного состояния этого обряда использова-
лись интернет-источники, поскольку проведение ритуала, несмотря на признаки его 
«возрождения», является все же редким событием. Новизна исследования заключает-
ся в применении нового ракурса анализа обрядов и религиозных воззрений казахско-
го народа с точки зрения соотношения в них исламских и доисламских элементов. Ав-
тор статьи предлагает отнести данный обряд к варианту синтеза доисламских воззре-
ний и исламских предписаний.

Суть обряда заключается в «передаче» или «переносе» «грехов» покойного на дру-
гих людей, животных или объекты материального мира. Результатами исследования 
стали сведения о том, что концепт обряда сформировался в доисламскую эпоху, а позд-
нее подвергся значительным изменениям и в народном мировоззрении стал считаться 
исламским обычаем. Так, данный обряд включил исламские элементы — концепт «ис-
купления грехов» за нарушение канонов исламского вероучения, участие муллы, чте-
ние молитвы из Корана.

В целом, исследования в данном направлении раскрывают отличительные чер-
ты традиционного и современного религиозного мировоззрения казахского народа. 
В структурном отношении статья состоит из введения, описания методов, результа-
тов и выводов исследования.



116 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Ключевые слова: обряды жизненного цикла, похоронно-поминальная обрядность, 
ислам, шариат, обряд давра («дәуре»), реликт доисламских воззрений, мулла, «каффа-
ра», фидйа, магия, синтез

Цитирование статьи: 
Досмурзинов Р. К. Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. С. 115–125. DOI 10.14258/nreur(2025)2–06.

Досмурзинов Рустем Куандыкулы, докторант, кафедра археологии и этнологии 
Евразийского национального университета им. Л. Н. Гумилева, Астана (Казахстан).  
Адрес для контактов: rustem.dosmurzinov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–1756–8236.

R. K. Dosmurzinov

L. N. Gumilyov Eurasian National University, Astana (Kazakhstan)

THE KAZAKH FOLK CUSTOM OF DAVRA

This article contains an analysis of Kazakh custom of davra (in Kazakh is “daure”), that 
referred to cycle of funeral rituals. This custom was quite well described in the second half 
of the 19th century and was designated as an original Islamic rite in the works of this period. 
In the 20th century a number of studies are coming out, in that are indicated pre-Islamic 
origin of “daure”.

The aim of article is to define whether custom of “daure” determined by Islamic canons 
or this custom also related with pre-Islamic beliefs. The source base of the research consists 
of pre-revolutionary editions, such as works of Y. Altynsarin, Sh. M. Ibragimov, N. I. Grodekov. 
Internet sources were used to describe the modern state of this rite, since the ritual, despite 
signs of its “revival”, is a rare event. The novelty of article consists in the application of a new 
analysis perspective of Kazakh rituals and beliefs from the point of ratio of Islamic and pre-
Islamic elements. In the article it is proposed to refer this rite to a variant of synthesis of pre-
Islamic and Islamic rituality.

The essence of the rite is «transfer» deceased people on other peoples, animals and objects 
of the material world. The results of the study were data that the concept of the rite was 
formed in the pre-Islamic era, and later underwent significant changes, and in the popular 
worldview began to be considered an Islamic custom. This concept was formed in the pre-
Islamic epoch, then it was significantly rethought in the national consciousness and has come 
to be recognized as a native Islamic custom. Thus, this ritual included Islamic elements, such 
as redemption of wrongdoings for violating the canons of the Islamic faith, participation 
of mullah, reading a prayer.



117Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

In whole, researches in this field could help to reveal distinctive features of traditional and 
modern Kazakh religious worldview. The article consists of introduction, methods, results, 
discussion and conclusions of research.

Keywords: rites of lifecycle, funeral rites, Islam, sharia'a, ritual of davra, pre-Islamic 
worldview traditions, mullah, “kaffara”, Phidias, magic, synthesis.

For citation: 
Dosmurzinov R. K. The Kazakh folk custom of davra. Nations and religions of Eurasia. 2025. 
T. 30. No. 2. P. 115–125 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–06.

Dosmurzinov Rustem Kuandykuly, PhD student, Department of Archaeology and Ethnology 
of L. N. Gumilyov Eurasian National University, Astana (Kazakhstan). Contact address: rustem.
dosmurzinov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–1756–8236.

Введение
Изучение похоронно-поминальной обрядности является одной из важнейших про-

блем в современной этнологии. Известно, что в этой части обрядов жизненного цикла 
изменения проявляются реже; как общая структура, так и содержание похоронно-поми-
нальных обрядов обладают большой устойчивостью. Кроме того, в похоронно-поминаль-
ной обрядности содержится множество предписаний, которые в определенной степени 
обуслjвливают её «консервативность». На этом основании данный тип или цикл обря-
дов используется в качестве признака этнической и/или религиозной принадлежности.

В современный период большинство верующих казахов являются мусульманами 
ханафитского мазхаба и относятся к матуридитскому направлению (матуридия). Ста-
тистические материалы, исследования в религиозной сфере показывают рост уров-
ня религиозности среди населения Казахстана [Смаилов, 2011: 7]. Культура казахско-
го народа характеризуется сохранением древних воззрений в обрядах жизненного ци-
кла, к которым относится и похоронно-поминальная обрядность.

Первые исследования похоронно-поминальной обрядности казахского народа по-
явились в XVIII в. Так, в работах участников академических экспедиций П. С. Палла-
са, И. Г. Георги, Н. П. Рычкова содержатся сведения о казахских похоронно-поминаль-
ных обычаях, почитании ими родовых кладбищ и святых мест [Арын, Исмагулов и др., 
2007: 16]. Однако в этих работах нет сведений об обряде «дәуре», поэтому установить, 
бытовал ли данный обряд ранее, сложно.

Похоронно-поминальная обрядность казахского народа стала полноценным объек-
том изучения для исследователей лишь во второй половине XIX в. В этот же период по-
являются сведения об обычае «дәуре». В 1870 г. в работе «Очерк обычаев при похоро-
нах и поминках у киргизов Оренбургского ведомства» на данный обряд обратил вни-
мание казахский педагог Ы. Алтынсарин [Алтынсарин, 2007: 15]. В 1872 и 1876 гг. были 
опубликованы работы Ш. М. Ибрагимова «Этнографические очерки киргизского наро-
да» и «Очерки быта киргизов», а в 1889 г. увидел свет труд Н. И. Гродекова «Киргизы 
и каракиргизы Сырдарьинской области», где также приводятся сведения об этом обря-



118 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

де [Ибрагимов, 2007: 17; Гродеков, 2007: 18]. Следует отметить, что в этих исследовани-
ях обряд «дәуре» рассматривался как неотъемлемый элемент исламских обычаев. В XX в. 
издаются работы Х. А. Аргынбаева о семейной обрядности, А. Т. Толеубаева и В. Н. Баси-
лова о религиозном мировоззрении казахов [Арғынбаев, 1996; Толеубаев, 1991; Басилов, 
1997]. Обычай давра в данных работах уже рассматривался как домусульманский реликт.

Целью статьи является определить, обусловлено ли проведение обычая давра 
(«дәуір», «дәуір алу») у казахов только предписаниями ислама или этот обычай так-
же связан с домусульманскими верованиями. Задачи статьи включают: 1) проанализи-
ровать сведения об обряде «дәуір»; 2) раскрыть внутреннее содержание, особенности 
этого обряда; 3) отнести этот обряд к определенному типу взаимодействия исламских 
и доисламских воззрений согласно классификационной схеме.

Теоретико-методологическим основанием настоящей работы стали достижения со-
временной этнологии (антропологии) в эмпирических и теоретических исследованиях 
традиционных верований. Обозначенный выше термин «реликт» является специаль-
ным, его применяли представители школы эволюционизма в этнологии (Э. Б. Тайлор, 
Дж. Дж. Фрэзер, Л. Г. Морган). Под «реликтами» понимались «черты человеческой куль-
туры, которые являются остатком пройденной обществом стадии развития; технический 
прием, обычай, представление, утратившие смысл для того общества, в культуре которо-
го они сохраняются» [Басилов, Винкельман, 1993: 153–154]. В русле такого понимания 
развития общества и культуры сложилась «теория пережитков», а также «метод пере-
житков», являющиеся «продуктом какого‑то более древнего состояния, в котором и сле-
дует искать объяснения ставших непонятными обычаев и воззрений» [Тайлор, 1939: 43].

Методология
Известно, что «теория» и «метод пережитков» часто подвергались критике. Об-

стоятельная критика «реликтов» содержится в концепции культуры Б. Малиновского, 
считавшего, что термин, обозначаемый как «реликт», является лишь новой функцией 
для того или иного явления [Малиновский, 2005: 35]. Поэтому справедливым на сего-
дняшний день является замечание о том, что «метод пережитков» утратил былое зна-
чение для современных исследований, хотя и продолжает использоваться в дискусси-
ях [Survivals. Encyclopaedia Britannica, https://www. britannica.com/topic/survivals].

В контексте настоящего исследования понятие «реликт» используется для того, 
чтобы обозначить проявления религиозных верований, сформировавшихся в доис-
ламскую эпоху (или на доисламской стадии) и продолжавшие развиваться в период 
бытования ислама.

Российский востоковед Л. А. Чвырь на основе материалов уйгурского народа пред-
лагает следующую схему соотношения мусульманских и домусульманских элемен-
тов: 1) параллельное сосуществование функционально и содержательно сходных ис-
ламских и домусульманских обрядов или их элементов; 2) осознанный (или полуосо-
знанный) симбиоз мусульманских и домусульманских элементов; 3) синтез исламских 
и домусульманских обрядов [Чвырь, 2006: 12]. Данная схема, с некоторыми оговорка-
ми, может быть использована и в контексте изучения традиционного мировоззрения 
казахского народа. Во-первых, условия быта кочевого общества во многом оказыва-
ли влияние на развитие особенностей традиционного мировоззрения и в период бы-



119Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тования ислама. Поэтому мировоззрение кочевников, исповедовавших ислам, отли-
чалось от взглядов оседлых жителей-мусульман. Во-вторых, ислам у казахского наро-
да рассматривался как религия предков, поэтому многие элементы религиозной жиз-
ни всегда считались соответствующими исламской религии.

Методы данного исследования состоят из общенаучных методов — метода анализа 
и синтеза, а также специально-научных методов, в частности, историко-сравнительно-
го метода. Метод анализа использовался в данной работе для раскрытия внутренней 
структуры обряда «дәуре», метод синтеза — в ходе обобщения различных сведений 
об этом обряде. Историко-сравнительный метод применялся в ходе выявления отли-
чительных черт проведения этого обряда в похоронно-поминальном цикле традиций 
казахского народа. Историко-типологический метод был использован в ходе соотне-
сения обряда «дәуре» с указанной выше типологической схемой.

Обычай давра: структура и значение
Как было уже указано в введении, первые описания обряда «дәуре» появились 

во второй половине XIX в. Ы. Алтынсарин приводит следующее описание ритуала: 
«На одной стороне покойника, около головы, должен сидеть его сын или родствен-
ник, а на другой — мулла с Кораном в руке, и сколько лет было умершему со време-
ни его совершеннолетия, сколько же раз передается мулле родственником покойного 
Коран через тело умершего с вопросом: «Принимаешь ли ты грехи отца моего, бра-
та или вообще такого‑то моего родственника? Мулла, получая Коран, отвечает: «При-
нимаю» [Алтынсарин, 2007: 24]. По мнению Ы. Алтынсарина, данный обычай, назы-
ваемый «искат», соответствовал шариату, его появление было связано с исламскими 
предписаниями. В качестве аргумента данный исследователь приводит предписания 
исламского права. Согласно ним, через тело должна передаваться какая‑либо дорогая, 
принадлежащая умершему вещь, а затем задается вопрос принимает ли мулла эту вещь 
как приношение за пропущенные покойным моления и посты [Алтынсарин, 2007: 24].

В 70‑х гг. XIX в. Ш. М. Ибрагимов, описывая похороны состоятельного человека 
в степях Сарыарки, также обратил внимание на этот обряд. По его сведениям, по смер-
ти того богача родственники его немедленно после обмывания принялись, по обычаю, 
очищать его от грехов. Для этого, согласно «обычаю», с правой стороны к покойни-
ку подвели верблюда и через труп перекинули повод узды мулле, сидевшему по левой 
стороне покойного, а затем муллу спросили: «Берешь-ли на себя грехи усопшего, за не-
исполнение им пятикратного моления?». Мулла три раза ответил: «Беру» и получил 
верблюда [Ибрагимов, 2007: 34]. По сообщению Ш. Ибрагимова, данный обряд может 
быть повторен и с лошадью, и с быком, и с бараном, — по числу выше названных гре-
хов покойного [Гродеков, 2007: 34–35].

Согласно сведениям Н. И. Гродекова, в конце XIX в. в присырдарьинском регионе 
до погребения покойного человека читалась молитва («искат нидя, даур, даур айланты-
рады»), а потом муллам дарили скот [Гродеков, 2007: 301]. В его работах содержится со-
общение местного жителя: «Немедленно после обмывания трупа к нему подводят с пра-
вой стороны верблюда и, перекинувши повод через труп мулле, сидящему по другую сто-
рону, говорят ему: «Мы тебя назначили для очищения от грехов по молитве; берешь ли 
ты на себя грехи усопшего по неисполнению им пятикратной молитвы?» Мулла три раза 



120 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

отвечает, что берет, и получает верблюда или лошадь. Этот обряд может быть совершен 
сначала с верблюдом, потом с лошадью, с быком, наконец с бараном. За неимением мул-
лы, этот обряд, называемый даур, совершает родственник…» [Гродеков, 2007: 301].

Таким образом, сведения ХIX в. об обряде в целом являются сходными, в описани-
ях имеются лишь небольшие различия. Судя по ним, похоронный обряд у казахского 
народа имел различные названия — «дәуір» (даур), «дәуре», а также «ысқат» (искат). 
По описаниям XIX в., суть этого обряда состояла в «передаче грехов» покойного к свя-
щеннослужителю, за что мулла получал определенное вознаграждение от родственни-
ков. Обряд и в народном мировоззрении, и в выводах исследователей XIX в. выступал 
как мусульманский обычай.

В XX в. данная точка зрения подверглась пересмотру. В своих работах Х. А. Аргын-
баев указывает на то, что обряд «дәуір» зародился до появления исламской религии. 
Согласно его сведениям, людей, участвовавших в обряде, проводили по одну сторону 
от покойного, на другой стороне находился абыз (священнослужитель), который дер-
жал в руках пеструю веревку и говорил: «ала жіп, ала жіп, ала жіп бұл кісінің бар жа-
зығын алып біт!» (букв.: «пестрая веревка, пестрая веревка, забери все прегрешения 
этого человека!»). При этом один конец веревки касался покойного. Затем абыз спра-
шивал у человека, сидевшего напротив него, берет ли он грехи покойного. Этот че-
ловек говорил: «Беру!». Тогда абыз передавал ему пеструю веревку. Человек, которо-
му передавались грехи, поднимал эту веревку и три раза говорил: «Беру» [Арғынбаев, 
2007: 92]. А. Т. Толеубаев, ссылаясь на предписания ортодоксального ислама, отмечает, 
что данный обычай не является чисто мусульманским [Толеубаев, 1991: 97].

По мнению авторов коллективной монографии «Казахи» [2021], этот обряд имеет 
доисламское происхождение. Первоначально грехи умершего переносились на живот-
ное, а позднее на другого человека, тем самым покойный становился безгрешным пе-
ред богом [Ажигали, Наумова, Октябрьская, 2021: 543]. В настоящее время этот обряд 
у казахского народа практически повсеместно объявлен не соответствующим нормам 
шариата и уже не выполняется [Ажигали, Наумова, Октябрьская, 2021: 543].

Таким образом, основные элементы этого обряда состоят из ритуальных действий 
в главной роли священнослужителя, получения у него согласия на передачу грехов и вы-
плата вознаграждения в виде живого скота.

Теперь обратимся к положениям исламского вероучения. В «Исламском энциклопе-
дическом словаре» А. Али-заде (2007) сведений об обряде «ыскат» или «даур» не при-
водится, а относительно «искупления грехов» используется термин «каффара», пред-
полагающий «какое‑либо искупительное действие, выполненное взамен совершенного 
греха» [Али-заде, 2007: 375–376]. Исламовед А. Али-заде отмечает, что в исламском пра-
ве различают 5 видов «каффары»: 1) за нарушение поста; 2) за нарушение данной клят-
вы; 3) за совершение зихара («клятвы мужчины прикоснуться к своей жене, напомина-
ющих запретных женщин»); 4) за случайное убийство человека; 5) за нарушение правил 
паломничества (хаджа) [Али-заде, 2007: 375–376]. По сути, «каффара» является выкупом 
за вышеприведенные действия и способы их «искупления», а также размеры различаются.

В этой работе широкие разъяснения даются относительно термина «фидйа», кото-
рый используется иногда в качестве синонима термину «даур». Так, под «фидйа» по-



121Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нимается «выкуп, выплата определенного шариатом количества средств взамен испол-
нения обязательного религиозного служения; искупительная милостыня» [Али-заде, 
2007: 746]. Например, если мусульманин по болезни или старости не в состоянии дер-
жать пост в месяце Рамадан, то взамен каждого дня поста он обязан выплатить фидйа, 
размер которого равен размеру закята аль-фитр [Али-заде, 2007: 747]. Однако указаний 
о том, что «фидйа» необходимо исполнить после смерти человека, нет. Следовательно, 
«даур» (давра) действительно имеет домусульманское происхождение.

Кроме того, следует добавить, что в арабском языке слово «давра» означает «круг» 
[Борисов, 1993: 394]. По значению это слово соотносится с выражением «дәуір айнал-
дыру» в казахском языке («переводить круг», «обводить, кружить»). Однако следует 
отметить, что в труде «Арабы. Историко-этнографические очерки» и ряде других из-
даний об арабской культуре сведений о проведении арабскими народами, исповедую-
щими ислам, подобного обряда нет [Бибикова, 2008: 200].

Советский исследователь Г. П. Снесарев, описывая обряд давра у узбеков Хорезма, 
отмечал, что мулла «передавал» некоему лицу, добровольно соглашавшемуся на это, 
грехи умершего и повторял определенную формулу («Принимаешь?» «Принимаю») 
столько раз, сколько лет было умершему (за вычетом 12 лет для мужчин, 9 лет для жен-
щин) [Снесарев, 1969: 127]. В Хорезме таким лицом мог быть профессиональный омы-
вальщик мертвых [Снесарев, 1969: 128]. По его мнению, в обряде присутствуют очень 
архаические моменты, родственные представлениям о переносе, переводе зла и бо-
лезни на животных или на какие‑либо предметы, которые имеются в шаманстве [Сне-
сарев, 1969: 128]. Действительно, в конце XIX в. практики казахских баксы (шаманов) 
включали такой способ лечения, как «көшіру» («переcеление духов-мучителей на дру-
гой предмет») [Кастанье, 1912: 3–4].

В XIX в. проведение обряда «дәуір» исследователями однозначно объяснялось му-
сульманскими предписаниями. Следует отметить, что без учета ряда особенностей 
в различных регионах казахской степи его структура была практически идентичной.

Действительно, для исламских воззрений не являются чуждыми идеи греховности, 
а также возможности «искупить грехи» за нарушение религиозных предписаний. Вме-
сте с тем идеи избавления от зла, грехов, болезней являются более архаичными и при-
сутствуют в представлениях человечества с первобытных времен [Алексеев, 1990: 148]. 
В обряде «дәуір» воплощается «перенос», «перевод» («айналдыру») грехов на других 
людей или объектов. Поэтому можно согласиться с мнением Х. А. Аргынбаева и А. Т. То-
леубаева о том, что обряд «дәуір» имеет доисламское происхождение. Однако следует 
отметить, что традиционное мировоззрение отнесло данный обычай к исламу, в пред-
ставлениях людей обряд «дәуір» связывается только с исламским вероучением. Дому-
сульманские элементы в этом обряде оказались настолько разрушенными, что сложно 
их определить. Например, по мнению авторов монографии «Казахи», «перенос» гре-
хов первоначально осуществлялся на животное, а затем уже на человека, принимав-
шего грехи. Однако, ссылаясь на вышеприведенные сведения Х. А. Аргынбаева, нуж-
но отметить, что «грехи» переносились от покойного на определенный предмет, в дан-
ном случае — на пеструю веревку, на повод, о чем свидетельствует произносившаяся 
при этом действии формула. Касание одного конца пестрой веревки тела покойного 



122 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

является проявлением контагиозной магии (следствием «закона контакта» в рамках 
магического мышления). Следует также отметить, что «пестрая веревка» («ала жіп») 
является элементом и других обрядов жизненного цикла, например в детской обряд-
ности — в обряде «тұсау кесер» [Арғынбаев, 2007: 70].

С тезисом о том, что в современной похоронной обрядности казахов обряд «дәуре» 
не выполняется повсеместно, в целом можно согласиться. Однако, судя по интернет-
источникам, в отдельных регионах страны обычай «дәуір» еще бытует в измененном 
виде. Бытование обряда связано с увеличением влияния исламской религии. Так, на You-
tube канале «ÁLI stýdıasy» в видеоматериале по теме «дәуре айналдыру дұрыс па? / Ар-
ман Куанышбаев» отмечается, что в Аральском районе Кызылординской области про-
ведение обряда «дәуір» сохраняется до сих пор [Куанышбаев, https://www.youtube.com/
watch?v=MNkZT‑3eLyM]. Ведущий канала называет проведение обряда «дәуір» пробле-
мой и выносит его на обсуждение [ÁLI stýdıasy, 2013]. На другом You-tube канале «UZEN 
ISLAM studio» в видеоматериале по теме «Дәуір айналдыру деген дұрыс па? / Исрафил 
ұстаз» Исрафил Бегей рассуждает об обычае «дәуір», также обозначая его в качестве 
проблемного вопроса [UZEN ISLAM, https://www.youtube.com /watch?v=rL5FltkmsnY]. 
Интересно, что участники этих мероприятий не упоминают о таких действиях, как пере-
кидывание повода узды, принятие определенным лицом «грехов» и вообще о «переда-
че» грехов покойного кому‑либо. В обсуждениях широко применяется термин «фидйа», 
сообщается о формах ее выплаты — в денежном виде или зерном. Следовательно, обы-
чай «дәуре» в похоронно-поминальной обрядности казахов в ходе дальнейшей транс-
формации изменил свою структуру, подвергся дальнейшей мусульманизации.

В ХIX в. обряд «дәуре», считавшийся исламским ритуалом, имел четкую структу-
ру, включая следующие обрядовые действия: 1) перекидывание повода узды через по-
койного, символизирующее передачу «грехов»; 2) согласие определенного лица (мул-
лы) на принятие «грехов»; 3) передачу живого скота в качестве выплаты. В дальней-
шем обряд изменил свою структуру и содержание, приблизился к «фидйа», т. е. к вы-
купу «грехов», предоставляемому в денежном виде.

Опираясь на полевые материалы, следует отметить, что в описанном выше виде ри-
туал давра у казахов не сохранился. В ходе современного похоронного ритуала мулла 
и все присутствующие на похоронах читают молитву «жаназа» (сура Йа Син). Перед 
молитвой женщины, оплакивая покойного, раздают всем присутствующим лепешки 
(каз. — «шелпек»), монеты (номиналом 50, 20 тенге и др.), косынки и др. Эти действия 
направлены на то, чтобы в какой‑то степени «возместить» возможные долги и обиды, 
которые покойный мог иметь перед участниками похорон [ПМА‑1].

Обычай давра, содержащий древнюю идею перенесения зла (греха) и принцип его 
замещения на вотивные объекты, имеет широкие аналогии с материалами сибирских 
народов. Так, известно, что селькупский шаман «переводил» зло (болезнь) на куклы, ри-
суя вожжи на боку жертвенного оленя [Степанова, 2008: 230]. Вожжи у селькупов и по-
водья узды у казахов становились средствами «передачи» (трансляции) нечистой силы.

Обычай давра в похоронной обрядности казахского народа является ярким приме-
ром синтеза доисламских практик с исламскими представлениями. Доисламские и ис-
ламские элементы в данном обычае оказались настолько «переплетенными», взаи-



123Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

мосвязанными, что определить в нем домусульманские реликты достаточно сложно. 
Во второй половине XIX в. у казахов были сохранены наиболее архаичные варианты 
данного обряда, которые нашли выражение в следующих действиях: 1) использовании 
пестрой веревки в обряде; 2) «переносе грехов» на эту веревку, а затем на человека; 
3) принятии человеком «грехов» покойного; 4) передаче человеку, принявшему «гре-
хи», вознаграждения в виде живого скота.

Заключение
Практическая ценность данного исследования заключается в том, что тезисы данной 

статьи обогатили сведения о традиционной и современной похоронно-поминальной 
обрядности казахского народа. В целом, поддержка народных традиций и обычаев мо-
жет стать действительным заслоном для проникновения чуждых религиозных воззре-
ний. Научная ценность статьи проявилась в применении классификационной схемы 
с точки зрения соотношения «доисламское — исламское» в отношении обрядов похо-
ронно-поминального цикла, которое может быть использовано и для других обрядов.

Таким образом, обычай давра является синкретичным обрядом, связанным с гете-
рогенными религиозными традициями. Концепт данного обряда относится к доислам-
ской эпохе, позднее обряд стал «обрамляться» исламскими элементами и стал воспри-
ниматься исламским ритуалом. «Возрождение» обряда связано с общей тенденцией 
роста уровня религиозности в стране.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ажигали С. Е., Наумова О. Б., Октябрьская И. В. Казахи. М. : Наука. 2021. 846 с.
Алексеев В. П., Першиц А. И. История первобытного общества. М. : Высшая шко-

ла, 1990. 351 с.
Али-заде А. Исламский энциклопедический словарь. М. : Ансар, 2007. 400 с.
Алтынсарин И. Этнографические очерки и образцы устного творчества. Астана: 

Алтын кітап, 2007. 166 с.
Арын Е. М., Исмагулов О. И., Ажигали С. Е., Шалекенов У. Х., Толеубаев А. Т., Артык-

баев Ж. О. Религиозные верования и обряды казахов. Астана: Алтын-кітап, 2007. 320 с.
Басилов В. Н., Винкельман И. Свод этнографических понятий и терминов. Религи-

озные верования. Вып. 5. М. : Наука, 1993. 240 с.
Басилов В. Н., Кармышева Дж. Х. Ислам у казахов: до 1917 г. М. : ИАЭ РАН, 1997. 161 с.
Бибикова О. П. Арабы. Историко-этнографические очерки. М. : АСТ, 2008. 444 с.
Борисов В. М. Русско-арабский словарь. М. : Сам Интернешнл, 1993. 1108 с.
Гродеков Н. И. Этнография казахов и кыргызов Сырдарьинской области. Астана : 

Алтын-кiтап, 2007. 380 с.
Ибрагимов Ш. М. Очерки быта казахов. Астана : Алтын кітап, 2007. 146 с.
Кастанье И. Из области киргизских верований // Вестник Оренбургского учебно-

го округа. 1912. № 3. С. 72–94.
Малиновский Б. Научная теория культуры. М. : ОГИ, 2005. 184 с.
Смаилов А. А. Аналитический отчет. Итоги Национальной переписи населения Рес-

публики Казахстан 2009 года. Астана : Агентство Республики Казахстан по статисти-
ке, 2011. 65 с.



124 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 115–125.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Снесарев Г. П. Реликты домусульманских верований и обрядов у узбеков Хорезма. 
М. : Наука, 1969. 338 с.

Степанова О. Б. Традиционное мировоззрение селькупов: представления о круго-
вороте жизни и душе. СПб. : Петербургское Востоковедение, 2008. 304 с.

Тайлор Э. Б. Первобытная культура. М. : Социально-экономическое издательство, 
1939. 602 с.

Толеубаев А. Т. Реликты доисламских верований в семейной обрядности казахов 
(XIX — начало XX в.). Алма-Ата : Ғылым, 1991. 211 с.

Чвырь Л. А. Обряды и верования уйгуров в XIX–XX вв. М. : Восточная литература, 
2006. 288 с.

Survivals. Encyclopaedia Britannica. URL: https://www. britannica.com/topic/survivals 
(дата обращения: 17.02.2024).

Арғынбаев Х. А. Қазақ отбасы: (қазақ отбасының кешегісі мен бүгінгісі жайындағы 
ғылыми зерттеу еңбек) [Казахская семья: (научно-исследовательская работа о прошлом 
и настоящем казахской семьи)]. Алматы : Қайнар, 1996. 288 с. (на каз. яз).

Куанышбаев А. Дәуре айналдыру дұрыс па? [Можно ли ездить на велосипеде?] URL: 
https://www.youtube.com/watch?v=MNkZT‑3eLyM (дата обращения: 17.02.2024) (на каз. 
яз.).

UZEN ISLAM studio. Дәуір айналдыру деген дұрыс па? [Правильно ли говорить 
«перевести стрелки часов»?] // Исрафил ұстаз [Учитель Исрафил]. URL: https://www.
youtube.com /watch?v=rL5FltkmsnY (дата обращения: 17.02.2024) (на каз. яз.).

Полевые материалы автора (ПМА)
ПМА‑1. Досмурзинов Р. К. Экспедиция в с. Улытау, с. Малшыбай Улытауского рай-

она, Улытауской области Республики Казахстан. — Улытау, 2023 — сентябрь (полевой 
дневник автора).

REFERENCES
Alekseev V. P., Pershic A. I. Istoriya pervobytnogo obshchestva [History of Primitive Society]. 

Moscow: Vyssh. shk., 1990, 351 p. (in Russian).
Ali-zade A. Islamskii entsiklopedicheskii slovar' [Islamic encyclopedical dictionary]. 

Moscow: Ansar, 2007, 400 p. (in Russian).
Altynsarin I. Etnograficheskie ocherki i obraztsy ustnogo tvorchestva [Ethnographic essays 

and samples of folk art]. Astana: Altyn kіtap, 2007, 166 p. (inRussian).
Aryn  E. M., Ismagulov  O. I., Azhigali  S. E., Shalekenov  U. Kh., Toleubayev  A . T., 

Artykbayev Zh. O. Religioznye verovaniia i obriady kazakhov [Religious beliefs and rites 
of Kazakhs]. Astana: Altyn-kitap, 320 p. (in Russian).

Azhigali S. E., Naumova O. B. Oktjabr'skaja I. V. Kazakhi [The Kazakhs]. Moscow: Nauka, 
2021, 846 p. (in Russian).

Basilov V. N., Karmysheva Dzh. Kh. Islam u kazakhov: do 1917 g. [Islam of Kazakh people: 
till 1917]. Moscow: IAE RAS, 1997, 161 p. (in Russian).

Basilov V. N., Vinkel'man I. Svod etnograficheskikh poniatii i terminov. Religioznye 
verovaniia [Code of ethnographic concepts and terms. Religious beliefs]. Moscow: Nauka, 
1993, 240 p. (in Russian).



125Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 115–125.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Bibikova O. P. Araby. Istoriko-etnograficheskie ocherki [The Arabs. Historical and 
ethnographic essays]. Moscow: AST, 2008, 444 p. (in Russian).

Borisov  V. M.  Russko-arabskii slovar' [Russian-Arabiс dictionary]. Moscow: Sam 
International, 1993, 1108 p. (in Russian).

Chvyr L. A. Obriady i verovaniia uigurov v XIX–XX vv. [Rites and beliefs of Uighurs in XIX–
XX centuries] Moscow: Vostochnaya literatura, 2006, 288 p. (in Russian).

Grodekov N. I. Etnografiya kazakhov i kyrgyzov Syrdarinskoi oblasti [Ethnography 
of Kazakhs and Kyrgyzs in Syrdariya region]. Astana: Altyn-kitap, 2007, 380 p. (in Russian).

Ibragimov Sh. M. Ocherki byta kazakhov [Essays on the Kazakh lifestyle and householding]. 
Astana: Altyn kіtap, 2007, 146 p. (in Russian).

Kastan'e J. Iz oblasti kirgizskikh verovanii [From the field of Kazakh beliefs]. Vestnik 
Orenburgskogo uchebnogo okruga (VOUO) [Bulletin of the Orenburg Educational District]. 
1912, no. 3. P. 72–94. (in Russian).

Malinovskii B. Nauchnaya teoriya kultury [The scientific theory of culture]. Moscow: OGI, 
2004, 184 p. (in Russian).

Smailov A. A. Analiticheskii otchet. Itogi Natsionalnoi perepisi naseleniia Respubliki 
Kazakhstan 2009 goda [Analitycal report. Results of National census in  the Republic 
of Kazakhstan in 2009 year]. Astana: Bureau of National Statistics, 65 p. (in Russian).

Snesarev G. P. Relikty domusulmanskikh verovanii i obriadov u uzbekov Khorezma [Relics 
of pre-Islamic beliefs and practices among the Uzbeks of Khorezm]. Moscow: Nauka, 1969, 
338 p. (in Russian).

Stepanova O. B. Traditsionnoe mirovozzrenie sel'kupov: predstavleniya o krugovorote zhizni 
i dushe [Traditional worldviews of Selkups: ideas about the cycle of life and the soul]. Saint 
Petesburg: Peterburgskoe Vostokovedenie, 2008. 304 p. (in Russian).

Taylor E. B. Pervobytnaya kultura [Primitive Culture]. Moscow: Sotsial'no-ekonomicheskoe 
izdatel'stvo, 1939, 602 p. (in Russian).

Toleubaev A. T. Relikty doislamskikh verovanii v semeinoi obriadnosti kazakhov (XIX — 
nachalo XX v.) [Relics of pre-Islamic beliefs and family traditions of Kazakh people (XIX — 
beginning of XX century)]. Alma-Ata: Ğylym, 1991, 211 p. (in Russian).

Survivals. Encyclopaedia Britannica. URL: https://www. britannica.com/topic/survivals 
(accessed Ferbruary 17, 2024) (in English).

Argynbayev Kh. A. Kazakh otbasy: kazakh otbasynyn keshegіsі men bugіngіsі zhaiyndagy 
gylymi zertteu enbek [Kazakh family: a work on the past and future of Kazakh family]. Almaty: 
Kaynar, 1996, 288 p. (in Kazakh).

Kuanyshbayev A. Däwre aynaldırw durıs pa? [Is it right to turn around?]. URL: https://
www.youtube.com /watch?v =MNkZT‑3eLyM (accessed Ferbruary 17, 2024) (in Kazakh).

UZEN ISLAM studio. UZEN ISLAM studio. Däuır ainaldyru degen dūrys pa? [Is it true 
that the era is spinning?]. İsrafil ūstaz [Israfil teacher]. URL: https://www.youtube.com /
watch?v=rL5FltkmsnY (accessed Ferbruary 17, 2024) (in Kazakh).

Статья поступила в реакцию: 18.02.2024
Принята к публикации: 25.04.2025

Дата публикации: 30.06.2025



126 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 94 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–07

Ю. И. Дробышев

Санкт-Петербургский государственный университет, Санкт-Петербург (Россия)

ПРЕДСТАВЛЕНИЯ О ЦЕЛЯХ ВТОРЖЕНИЯ  
ЧИНГИС-ХАНА В СТРАНЫ ИСЛАМА 
В МУСУЛЬМАНСКОЙ ИСТОРИОГРАФИИ ДО 1260 Г.

О целях и планах Чингис-хана мы можем судить, главным образом, на основании тех 
сведений, которые сохранились в произведениях оседлых цивилизаций, столкнувших-
ся с монгольской угрозой в XIII в. Значительная часть этих сочинений сложилась уже 
после возникновения Монгольской империи, причем среди авторов было немало тех, 
кто служил монголам. Поэтому завоевательные замыслы монгольских вождей, в пер-
вую очередь самого Чингис-хана, нередко передаются десятилетия спустя и со значи-
тельными искажениями, когда получившиеся геополитические результаты видятся ле-
тописцам как реализованные монголами идеи мирового господства. Однако изучение 
немногочисленных дошедших до нас арабо- и персоязычных источников, написанных 
в мусульманской среде непосредственно в период монгольского натиска, т. е. до 1260 г., 
позволяет предполагать, что Чингис-хан отправлялся в страны ислама не ради поко-
рения всей земли и даже не с целью подчинить себе исламский мир, а для отмщения 
хорезмшаху. Достигнув намеченного, он вернулся в родные степи и оставил на произ-
вол судьбы большую часть захваченных им территорий. Проанализированные источ-
ники, как уже ставшие классическими в монголоведении, так и менее известные, так-
же не содержат сведений о завещании Чингис-хана потомкам покорить весь мир. Эта 
цель была сформулирована монгольской элитой несколько позже, и Западный поход 
его внука Хулагу представлял собой планомерное завоевание, осуществлявшееся сила-
ми всей Монгольской империи.

Ключевые слова: мусульманская историография, монгольские завоевания, 
Чингис-хан

Цитирование статьи: 
Дробышев Ю. И. Представления о целях вторжения Чингис-хана в страны ислама 
в мусульманской историографии до 1260 г. // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. 
С. 126–141. DOI 10.14258/nreur(2025)2–07.

Дробышев Юлий Иванович, кандидат исторических наук, старший научный сотрудник 
Санкт-Петербургского государственного университета, Санкт-Петербург (Россия).  
Адрес для контактов: altanus@mail.ru; http://orcid.org/0000–0002–9318–4560.



127Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Yu. I. Drobyshev

Saint Petersburg State University, Saint Petersburg (Russia)

IDEAS ABOUT THE GOALS OF CHINGIS KHAN'S 
INVASION TO THE COUNTRIES OF ISLAM IN MUSLIM 
HISTORIOGRAPHY BEFORE 1260

We can judge the goals and plans of Chingis Khan mainly on the basis of information that 
has been preserved in the works of sedentary civilizations that faced the Mongol threat in the 
XIII century. A significant part of these works have been developed after the emergence of the 
Mongol Empire, and among the authors there were many who served the Mongols. Therefore, 
the conquering plans of the Mongol leaders, and first of all of Chingis Khan himself, are often 
transmitted decades later and with significant distortions, when the resulting geopolitical results 
are seen by chroniclers as the ideas of world domination realized by the Mongols. However, 
studying the few Arabic- and Persian-language sources that have come down to us, written in the 
Muslim environment directly during the period of the Mongol onslaught, i. e. before 1260, allows 
us to assume that Chingis Khan went to the countries of Islam not for the sake of conquering the 
whole earth and not even with the aim of subjugating the Islamic world, but to take revenge on 
Khorezm Shah. Having achieved his goal, he returned to his native steppes and left most of the 
territories he had captured to the mercy of fate. The analyzed sources, which have already become 
classic in Mongol studies, as well as less well-known ones, also do not contain information about 
Chingis Khan's will to his descendants to conquer the whole world. This goal was formulated 
by the Mongolian elite somewhat later, and the Western campaign of his grandson Hulagu 
represented a systematic conquest carried out by the forces of the entire Mongol Empire.

Keywords: Muslim historiography, Mongol conquests, Chingis Khan.

For citation: 
Drobyshev Yu. I. Ideas about the goals of Chingis Khan's invasion to the countries of Islam 
in Muslim historiography before 1260. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30. No 2. 
P. 126–141 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–07.

Drobyshev Yuliy Ivanovich, PhD (History), Senior Researcher at St. Petersburg State 
University, St. Petersburg (Russia). Contact address: altanus@mail.ru; http://orcid.
org/0000–0002–9318–4560.

Введение
Покорение монголами Ближнего и Среднего Востока в XIII в. осуществлялось в три 

этапа:
1)	 поход Чингис-хана (1162? — 1227) против Хорезма в 1219–1224 гг.;
2)	 военные операции нойонов Чормагана, Байджу, Эльджигидея и Ясавура в 1230–

1240‑е гг.;



128 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

3)	 разгром внуком Чингис-хана Хулагу (1217–1265) исмаилитов и Аббасидского ха-
лифата в 1256–1258 гг., а также его походы в Сирию.

Приход на Ближний Восток Хулагу как законного и полновластного правителя и со-
здание Ильханата (1258–1335) закрепили порабощение монголами значительной ча-
сти мусульманского мира. В результате возникает иллюзия, будто кочевники изначаль-
но имели широкомасштабные захватнические планы и целенаправленно их реализовы-
вали. Это впечатление усиливается трудами важнейших персидских историков на мон-
гольской службе — Ата-Мелика Джувейни (1226–1283), Рашид ад-Дина Хамадани (1247–
1318) и Вассафа (1265–1329), а также более поздней мусульманской историографией. 
Однако обращение к ранним источникам позволяет увидеть процесс монгольской ин-
вазии в другом свете и прийти к иным предположениям.

Чингис-хан и монголы в мусульманской историографии
Известно чуть больше десятка мусульманских интеллектуалов — современников 

вторжения войск Чингис-хана в империю хорезмшахов, свидетельства которых дошли 
до наших дней. Часть этих материалов широко известна и давно используется истори-
ками, часть привлекается гораздо реже. Между тем именно здесь, по нашему мнению, 
и следует искать ответ на вопросы, какие цели преследовал великий завоеватель и дей-
ствительно ли он хотел поставить на колени всю вселенную. Емкий обзор этих источ-
ников опубликовал П. Джексон [Jackson, 2017: 16–22]. Для решения поставленной за-
дачи мы остановимся на нескольких из них.

Максимальной полнотой и обилием подробностей отличаются сочинения Иззуд-
дина Абу-л Хасана Али ибн Мухаммада ал-Джазари, более известного как Ибн ал-Асир 
(1160–1233), Шихаб ад-Дина Мухаммада ибн Ахмада ибн Али ибн Мухаммада ан-Насави 
(? — 1249/1250) и Абу Омара Минхадж ад-Дина Османа ибн Сирадж ад-Дина Джузджа-
ни (1193 — после 1260). Ввиду того, что все три перечисленных историка писали свои 
труды на неподвластных монголам землях, их оценки как самих монголов, так и их во-
ждей предсказуемо негативны, однако это обстоятельство дает и некоторую надежду 
на толику объективности, которую трудно ожидать от придворных летописцев. Прав-
да, Джузджани даже нашел возможным сказать несколько слов и о достоинствах Чин-
гис-хана, которого, впрочем, он неизменно именует «проклятым» (mal'ūn).

О намерениях Чингис-хана мы можем судить как по его собственным словам, при-
водящимся в исторических произведениях, так и путем анализа его военных кампа-
ний. Первый способ подкупает кажущейся аутентичностью, но даже если бы в нашем 
распоряжении оказались указы Чингис-хана, написанные его собственной рукой, это 
не дало бы гарантии того, что задумывалось именно то, что провозглашалось. Однако 
таких указов нет, а есть лишь переложения ханских слов, в близости которых к ориги-
налу нельзя ручаться, тем более, что сохранились они в переводах на другие языки — 
в данном случае на арабский и персидский. Второй способ надежнее, хотя и он не мо-
жет вполне отразить замыслы Чингиса, поскольку достичь желаемого было непросто 
даже такому великому стратегу, как он. Совмещение обоих подходов обещает прибли-
зить нас к пониманию истинных целей Чингис-хана. Итак, попытаемся извлечь необ-
ходимую информацию из трудов перечисленных выше историков, а также ряда других, 
и сопоставим ее с теми сведениями, которые к настоящему времени накоплены наукой.



129Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Анализ историографического наследия этих авторов позволяет предположить 
с большой долей вероятности, что целью Западного похода Чингис-хана был разгром 
государства хорезмшахов-Ануштегинидов (1097–1231), а не завоевание «всего мира» 
[Ratchnevsky, 1993: 121; Morgan, 2018: 49; Kamola, 2019: 3–4]1. При этом сложно дать 
однозначный ответ, кто реально спровоцировал эту войну и, вообще, можно ли было 
ее избежать2. Мусульманские историки приводят на этот счет противоречивые сведе-
ния. Однако если решение о выступлении против хорезмшаха Ала ад-Дина Мухаммада 
(1200–1220) было принято, резонно думать, что успешное окончание кампании должно 
было означать отвод монгольских войск в привычные степные ландшафты, а не пер-
манентную оккупацию всех земель, прежде контролировавшихся хорезмшахом, так 
как номады за свою многовековую историю редко оседали на территориях земледель-
ческих цивилизаций. По существу, так и получилось: монголы закрепились в основном 
в Мавераннахре, на древней границе кочевого и оседлого миров, и создали там условия 
для возрождения городской жизни, тогда как города Хорасана остались лежать в руи-
нах [Ибн ал-Асир, 2006: 398]3.

Высказывания историков — современников этих событий — подтверждают регио-
нальный, а не глобальный характер стратегии Чингис-хана, даже несмотря на крас-
норечивое свидетельство Джувейни, который приводит в своем сочинении пере-
сказ монгольского ультиматума с претензиями на весь мир [Juvaini, 1997: 145]. На наш 
взгляд, в этом плане недооценено сообщение казия Вахид ад-Дина Бушенджи, взятого 
монголами в плен в 1221 г. и благодаря своей образованности попавшего в ближний 
круг Чингис-хана. По словам Вахид ад-Дина, великий хан интересовался: «Предска-
зал ли Мухаммад (да пребудет с ним мир!) что‑нибудь относительно моего возвыше-
ния и влияния?» Среди хадисов известны те, в которых Мухаммад якобы говорил о во-
инственных тюрках [Зайончковский, 1966]. Казий, конечно, знал эти хадисы и вряд ли 
проводил различие между тюрками и монголами: «Я рассказывал ему предания [Про-
рока], которые передают о вторжении тюрков; и он говорил: „Мое сердце свидетель-
ствует, что ты говоришь правду”, пока однажды, во время разговора, он не сказал мне: 
„Могущественное имя останется после меня в этом мире, благодаря мести Мухамма-
ду, Агри” — то есть, он обычно называл султана Мухаммада, хорезмшаха, этим словом, 

1	 Даже такой более поздний персидский автор, как Кади Байдави (? — 1319), включивший в 1275 г. 
Чингисов род в перечень династий, когда‑либо управлявших Ираном, не стал приписывать Чингис-
хану свершений, которые ему не принадлежали, и отметил именно Хорезм как его цель: «Восьмая 
группа — это монголы, чей лидер и глава — Чингис хан. Он атаковал хорезмийцев в 617 г. х.; он 
и его сыновья управляют многими землями Хата и Тюрк. Они захватили весь Иран и подчинили его 
царства и царей. Из его сыновей, Хулагу хан был первым, кто правил Ираном и завоевал его тер‑
ритории» [Melville, 2001: 76].

2	 Прославленный советник Чингис-хана кидань Елюй Чуцай (1189–1243) утверждал, что мотивом по‑
хода хана на Запад была только месть хорезмшаху за гибель своего каравана: «Глава этого горо‑
да (Отрара — Ю. Д.) однажды убил нескольких официальных посланников Великого двора (то есть 
монгольского двора) и более сотни купцов, завладев всеми их товарами. Это было единственной 
причиной для западной кампании» [Rachewiltz, 1962: 21]. О подоплеке этих событий и контактах ме‑
жду хорезмшахом и Чингис-ханом см.: [Бартольд, 1963: 460–468; Буниятов, 1986: 131–136; Тимо‑
хин, 2019: 215–251].

3	 См. также: [Тимохин, 2020].



130 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

а на тюркском языке агри означает разбойник4 — и это выражение он постоянно ис-
пользовал. Он сказал: „Хорезмшах не был монархом, он был разбойником. Если бы он 
был монархом, он не убил бы моих послов и торговцев, которые пришли в Отрар, ибо 
цари не должны убивать послов”. Короче говоря, когда он спросил меня: „Разве не оста-
нется после меня могущественное имя?”, я склонил лицо до земли и сказал: „Если хан 
пообещает безопасность моей жизни, я молвлю нечто”. Он ответил: „Я обещаю тебе 
безопасность”. Я сказал: „Имя продолжает существовать там, где есть люди, но как оно 
будет существовать, когда слуги хана замучают и убьют всех людей, ибо кто останет-
ся, чтобы поведать историю?” Когда я закончил эту речь, Чингис-хан бросил на землю 
лук и стрелы, которые держал в руке, пришел в крайнюю ярость, отвернул от меня свое 
лицо и повернулся ко мне спиной. Когда я увидел последствия гнева на его нечестивом 
челе, я умыл руки моей жизни и оставил всякую надежду на существование. Я убедился 
в том, что пришло время моей гибели и что я должен покинуть мир от удара меча это-
го проклятого. Через минуту он опять повернул ко мне свое лицо и сказал: „Я считал 
тебя прозорливым и разумным человеком, однако из этой твоей речи мне стало оче-
видно, что ты не обладаешь совершенным пониманием и что разумение твое мало. Есть 
много государей в мире, и куда бы ни достигали копыта коней Мухаммада Грабителя, 
там я устрою бойню и разрушение. Остальные народы в других частях мира и правите-
ли других царств — они расскажут мою историю”» [Tabakat-i-Nasiri, 1881: 1041–1042].

К сожалению, Джузджани пересказывает немало недостоверных историй, но сле-
дующее известие ан-Насави, на наш взгляд, подтверждает слова Вахид ад-Дина: «Кып-
чакские племена были связаны с этим домом (хорезмшахов) дружбой и любовью, так 
как и в давние времена и ныне у них рождались дети только от матерей из числа по-
сватанных и введенных в этот дом дочерей кыпчакских владык. Поэтому Чингиз-хан 
и его сыновья сделали все для полного уничтожения кыпчаков, так как те были опорой 
силы хорезмшахов, корнем их славы и основой многочисленности их войск» [Ан-На-
сави, 1996: 213]5. Отсюда становятся понятными не только смысл рейда Джэбэ и Су-
бэдэя по кипчакским степям, но и истинная причина конфликта монголов с русски-
ми в 1223 г. Всякий, кто прямо или косвенно оказывался на стороне Хорезма, подпи-
сывал себе смертный приговор.

До сих пор дискутируется вопрос, подталкивал ли Чингис-хана к нападению на хо-
резмшаха халиф Абу-л Аббас Ахмад ан-Насир Лидиниллах (1180–1225). Очевидно, та-
кие слухи распространялись в те годы на Ближнем Востоке, тем более, что реальный 

4	 Приведем комментарий на это слово, любезно предоставленный автору настоящей статьи извест‑
ным тюркологом В. В. Тишиным: «У сэра Дж. Клосона в словаре [Clauson, 1972: 90] слово oğrı «thief», 
там же ссылка на работу Г. Дёрфера [Dörfer, 1965: 77–78, No 497], где слово представлено в пер‑
сидском написании ىرغا или, полнее ىرغا. Очевидно, у Раверти (или доступной ему рукописи) невер‑
но передан третий знак (ز вместо ر, они отличаются только точкой, как видно), а затем первый знак, 
алеф, идет со стандартной огласовкой — как [a], но, скорее всего, подразумевается, что должна 
быть огласовка с даммой, то есть огубленный гласный (см. написания у Дёрфера). Г. Дёрфер допу‑
скает, что русское вор оттуда же».

5	 Ан-Насави, по‑видимому, единственный источник, сообщающий о мирных инициативах хагана Угэдэя, 
который якобы предлагал Джалал ад-Дину провести границу по Джейхуну (Амударье). Тот не дал 
никакого ответа [Ан-Насави, 1996: 224–225].



131Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

повод для этого был: вражда халифа и хорезмшаха хорошо известна. Например, Ибн 
ал-Асир осторожно пишет: «А говорят, что причиной нашествия татар на страну исла-
ма было иное, о чем не повествуется в толщах [летописных] книг» [Ибн ал-Асир, 2006: 
348]. В пользу подстрекательства халифом монголов к агрессии позже высказывались 
с большей определенностью и другие мусульманские авторы (Макризи, Ибн Васил, 
Абу-л Фида, Сибт ибн ал-Джаузи), однако, независимо от истинности или ложности 
этих слухов, речь шла об империи хорезмшахов, а не о всем мире ислама.

Возможно, быстрое падение огромной империи, многим казавшейся тогда непо-
бедимой, укрепило Чингис-хана в мысли о своем небесном избранничестве в каче-
стве всемирного самодержца, и после успешной хорезмийской кампании он вынаши-
вал планы новых завоеваний [Biran, 2007: 62–63; Biran, 2021: 225; Хаутала, 2015: 393]. 
В пользу данного предположения свидетельствует в «Письме об образе жизни тар-
тар» венгерский монах-доминиканец Юлиан, который искал свою прародину на Вол-
ге накануне монгольского нашествия: «Тогда Гургутам (Чингис-хан. — Ю. Д.), выше-
названный предводитель татар, почти повсюду полагавшийся на славные победы, вы-
ступил со всеми своими силами против персов (хорезмийцев. — Ю. Д.) по причине не-
которых войн, которые ранее велись между ними. Где он одержал почетнейшую побе-
ду и полностью подчинил себе царство персов. Ободренный этим и считая себя са-
мым сильным на земле, он стал выступать против царств с целью подчинить себе весь 
мир» [Хаутала, 2015: 385]. Несомненно, предпосылки к таким умозаключениям у Чин-
гис-хана были, но другие синхронные источники не подтверждают наличия у него со-
ответствующих планов, если не считать один любопытный рассказ Джузджани. Одна-
жды, после погрома на землях чжурчжэньского государства Цзинь, но еще до контак-
тов с хорезмшахом, Чингис-хану якобы приснилось, будто он наматывает себе на го-
лову невероятно длинный кусок материи. Для толкования сна вызвали арабского куп-
ца, и тот разъяснил, что царства ислама перейдут под власть монгольского хана. Это 
соответствовало мыслям самого Чингис-хана, и по этой причине было решено завое-
вать их [Tabakat-i-Nasiri, 1881: 974–975].

По-видимому, в Монгольской империи и за ее пределами циркулировали много-
численные рассказы о монгольских ханах, отчасти попавшие в хроники. У Джузджа-
ни и Джувейни, писавшего свою «Историю покорителя мира» примерно в те же годы, 
имеется несколько схожих анекдотов, но сюжет с приснившимся Чингис-хану тюрба-
ном у последнего отсутствует. Случайно ли это? Казалось бы, Джувейни, искавший те-
леологические оправдания монгольского нашествия, просто не мог не использовать его 
в качестве знамения, внушенного Чингис-хану Свыше. Джузджани слышал эту исто-
рию от некоего купца Ходжи Ахмада Вахши, которого он характеризует как правдиво-
го человека6, а тот, в свою очередь, ссылается на каких‑то «надежных людей» [Tabakat-
i-Nasiri, 1881: 972–974]. Сомнения вызывает то, что Чингис-хан, который, судя по сло-
вам рассказчика, к тому моменту четыре года воевал в Северном Китае (значит, собы-

6	 Надо заметить, что Джузджани практически всех своих информаторов называет «заслуживающи‑
ми доверия», однако достоверность передаваемых ими сообщений нередко вызывает серьезные 
сомнения.



132 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тие можно датировать 1214 г.) и еще никогда не видел человека в тюрбане. Известно, 
что уже в самом начале XIII в., когда он даже не был всемонгольским ханом и звался Тэ-
мучжином, при его особе были преданные ему мусульмане, из числа которых, согласно 
скрупулезному исследованию Ф. В. Кливза, можно уверенно назвать по меньшей мере 
Джафара-ходжу [Cleaves, 1955: 402]. Еще один его соратник — Данишманд-хаджиб, со-
провождал Чингис-хана в походе против хорезмшаха [Juvaini, 1997: 99]. В анонимном 
«Сокровенном сказании монголов», основная часть которого была закончена, види-
мо, к 1240 г., упоминается «туркестанец Асан», скупавший в 1203 г. в Монголии меха 
и встретившийся с Тэмучжином [Козин, 1941: § 182]. Конечно, с одной стороны, мы 
вряд ли когда‑нибудь узнаем, как одевались эти люди и подражали ли они Пророку 
в ношении тюрбана, а с другой, у Джузджани можно найти немало рассказов, фанта-
стичность которых легко доказуема. Наконец, если уж верить этому анекдоту, то по-
лучается, что в окружении Чингис-хана уже хорошо знали, кто носит подобные голов-
ные уборы, и сразу обратились к купцу-арабу.

Все названные авторы застали второй этап монгольской экспансии на земли ислама, 
импульс которому дал новый глава Монгольской империи — хаган Угэдэй (1229–1241), 
отправивший на Ближний Восток нойона Чормагана с большим войском. Например, 
Ибн ал-Асир цитирует письмо, присланное в Мосул из Табриза неким купцом, который 
бежал туда от Чормагана. В нем подчеркивается, что на этот раз «татары» собираются 
не просто грабить, а завладеть мусульманскими странами: «Да проклянет Аллах невер-
ного! Не можем мы описать ни его, ни многочисленную рать его, дабы не надломились 
сердца мусульман; поистине (это) дело ужасное, и не думайте про тот отряд, который 
приходил к Нисибину и Хабуру, да про другой отряд, приходивший к Ирбилю и Дакуке, 
что цель их — грабеж. Они хотели только узнать: есть ли в крае, кто их может отразить, 
или нет. Вернувшись, они сообщили своему царю, что в стране нет защитников и отра-
зителей и что край без царя и без войск. Жадность их усилилась, и весной они нагря-
нут на вас, и у вас не останется (другого) места пребывания, как в странах Запада. Ведь 
они намерены завладеть всеми землями. Охраните души ваши» [История Казахстана, 
2005: 63]. Однако ни один из названных авторов не пишет о глобалистских планах са-
мого Чингис-хана, которые он воплощал при жизни или завещал осуществить своим 
сыновьям. Это, впрочем, едва ли препятствовало последним провозглашать, что они 
исполняют волю своего отца — и даже искренне в это верить.

Насколько можно судить по сохранившимся сообщениям, последние распоряже-
ния Чингис-хана были довольно конкретны и касались текущих военных операций, 
а именно окончательного разгрома тангутов. Так, в описании Джузджани смертно-
го часа Чингис-хана акцентируется его наказ искоренить этот народ: «Он (Чингис-
хан. — Ю. Д.) высказал свою последнюю просьбу, сказав: «Вы обязаны убить весь на-
род Тингри-хана (тангутского императора. — Ю. Д.), как мужчин, так и женщин, ма-
лых и великих, молодых и старых, и не оставить ни одного человека в живых». Когда 
Чингиз-хан отправлялся в ад, он передал верховную власть своему сыну Уктаю (Угэ-
дэю. — Ю. Д.); и Уктай вернулся и вырезал всех жителей города и территории Тингри-
хана» [Tabakat-i-Nasiri, 1881: 1096].



133Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Эта идея перекликается с сообщением «Сокровенного сказания монголов», где ве-
ликий хан незадолго до смерти выражает свою радость по поводу того, что он «истре-
бил Тангутов до потомков потомков их и даже до последнего раба» [Козин, 1941: § 268], 
а позже она появляется в сочинении Рашид ад-Дина в очень близком к рассказу Джуз-
джани смысле: «Вы не объявляйте о моей смерти и отнюдь не рыдайте и не плачьте, 
чтобы враг не проведал о ней. Когда же государь и жители Тангута в назначенное вре-
мя выйдут из города, вы их всех сразу уничтожьте!» [Рашид ад-Дин, 1952: 233]. И дей-
ствительно, в том же 1227 г. тангутское государство перестало существовать, многие 
(хотя далеко не все) его жители были перебиты монголами.

Помимо рассмотренных выше и широко известных сочинений арабо- и персоязыч-
ных историков первой половины XIII в., которые уже давно используются специали-
стами для реконструкции событий, связанных с монгольским вторжением в мусуль-
манские страны, существуют менее известные, но тоже достаточно интересные источ-
ники. В отличие от фундаментальных трудов Ибн ал-Асира, Шихаб ад-Дина ан-Насави 
и Джузджани, изобилующих подробностями о монголах, они чаще всего несут фраг-
ментарные сведения, обычно вторичные и не всегда точные, но иногда уникальные.

Одним из первых арабских авторов, упомянувших о монгольском нашествии, яв-
ляется врач и путешественник Абд ал-Латиф ал-Багдади, также известный как Ибн 
ал-Лаббад (? — 1231/1232)7. Сам он с монголами не сталкивался, но в своих путеше-
ствиях по Сирии и Анатолии в 1220‑х гг. встречал людей, бежавших от монгольской 
угрозы, и записал кое‑что из их рассказов. Трудно определить, кто больше приукрасил 
эти сведения подробностями о бесчеловечии «диких орд»: беженцы или Ибн ал-Ла-
тиф. Любопытно, что он думал, будто монголы стремились, скорее, к уничтожению бо-
гатств, чем к обладанию ими [Somogyi. 1936: 599–600]. К сожалению, его труд сохра-
нился лишь в виде пространных выдержек в «Истории ислама» Шамс ад-Дина Мухам-
мада аз-Захаби (? — 1348), который оценивал его очень высоко [Cahen, 1970: 125–128; 
Jackson, 2017: 20].

Арабский чиновник и богослов Ибн Аби ал-Хадид ал-Мада'ини (? — 1258) вклю-
чил в свой религиозно-дидактический трактат «Шарх нахдж ал-балага» («Толкование 

„Путей красноречия”») заметки о монгольском нашествии, в основном заимствован-
ные у Ибн ал-Асира. Однако есть у него и оригинальные материалы. Автор признаёт, 
что пытался искать информацию об этом народе и о его происхождении в «хрониках 
и надежных книгах», но тщетно. О планах Чингис-хана он пишет следующее: «И у него 
была мысль завоевать Туркестан, и это потому, что Чингиз хан был предводителем та-
тар [пришедших] с окраин Востока, сыном их предводителя, и до сих пор его потомки 
правят в той стороне. Он был храбрым, умным, непоколебимым победителем в вой-
нах. Он задумал [о завоевании Туркестана], когда увидел, что группа из татар [населяв-
ших Туркестан] не имела владений, и каждая группа из них была сама по себе. Восста-

7	 О нем см.: [Наумкин, 2013: 5–13].



134 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ли и завладели Туркестаном8. Он [Чингиз хан] завидовал тому и захотел править всем 
сам, любил властвовать и жаждал [захватить] города». Добившись своего, Чингис-хан 
стал соседствовать с владениями хорезмшаха, перемирие с которым было эфемерным 
«как дым» [Сайфетдинова, 2020: 381]. Ибн Аби ал-Хадид работал над этим произведе-
нием с 1246 по 1251 г. и, конечно, оценивал события 30‑летней давности с высоты сво-
его знания о современном ему положении дел на Ближнем Востоке, причем порой сме-
шивал военно-политические реалии 1220‑х и 1230‑х гг., например, утверждал, что об-
щее руководство рейда Джэбэ и Субэдэя против кипчаков осуществлял Чормаган [Les 
invasions mongoles, 1995: 36–37, 53]. Наверное, он также проецировал свое представле-
ние о монгольских милитаристских замыслах на эпоху Чингис-хана и приписывал ему 
идеи единоличной власти во всем мире, но простирались ли эти идеи дальше Хорезма, 
наш автор не уточняет. Помимо этого, Ибн Аби ал-Хадид сообщает уникальные сведе-
ния о бегстве Ала ад-Дина Мухаммада в Индию, очевидно, путая его с его сыном Джа-
лал ад-Дином, и о его помешательстве: хорезмшаху якобы везде мерещились «татары» 
[Сайфетдинова, 2020: 382].

Сирийский чиновник и историк первой половины XIII в. Мухаммад ибн Али ал-Ха-
мави в «Мансуровой хронике» тоже активно использует материалы Ибн ал-Асира. Он 
сообщает о войне Чингис-хана с хорезмшахом и дает основания видеть причину мон-
гольского вторжения в «Отрарском инциденте», а не в жажде кочевниками мирово-
го господства. Кратко поведав о завоевании монголами Ирана и их походе в Грузию 
и «северные страны», автор завершает рассказ о действиях монголов в Азербайджа-
не и Северной Месопотамии в 1230–1232 гг. [Ал-Хамави, 1960: 136a‑141a, 209а‑213б]9.

Относительно недавно в науку введен новый источник XIII в., исходящий из кру-
гов исмаилитов, — «Стихи о воскресении» (Dīwān-i qā'imiyyāt) [Ḥasan Maḥmūdī Kātib, 
2011: 212 (qaṣīda no. 78, v. 2286–2287), 329 (qaṣīda no. 125, v. 3759)]10. Ряд этих стихотво-
рений, касающихся Чингис-хана, раскрывает дружеские отношения, которые изначаль-
но существовали между Аламутом и монголами, хотя завоеватель изображается в них 
орудием главы исмаилитов и подчиняется его власти, а когда начинает проявлять свое-
волие, то подосланные фидаи отправляют его в ад [Jackson, 2017: 20].

Следовательно, источник говорит не о захватнических планах Чингис-хана, а о вы-
полнении им указаний аламутского «Старца горы» (монгольская инвазия пришлась 
на правление двух исмаилитских имамов: Джалал ад-Дина Хасана III (1210–1221) и Ала 
ад-Дина Мухаммада III (1221–1255)). Эта информация неправдоподобна, но современ-
ники событий удостоверяют сношения исмаилитов с монголами. Так, ан-Насави пи-
шет: «Случилось так, что султан внезапно покинул Табриз, получив неожиданное изве-

8	 Очевидно, речь идет о найманах под предводительством Кучлука, захватившего в 1211 г. власть 
в государстве каракиданей. Будучи сыном разбитого монголами найманского Таян-хана, Кучлук яв‑
лялся личным врагом Чингис-хана. Он враждовал с хорезмшахом, а своей резкой антиисламской 
политикой настроил против себя население Восточного Туркестана. В 1218 г. на его поимку был 
отправлен монгольский полководец Джэбэ, Кучлук бежал и был убит, в результате чего его земли, 
на которые также претендовал Ала ад-Дин Мухаммад, отошли к Чингис-хану.

9	 За помощь в ознакомлении с этим источником благодарю Д. Р. Зайнуддинова.
10	 Об этом сборнике стихов см. также: [Jalal Badakhchani, 2011: 431–442; Sárközy, 2015: 139–152. 

Sárközy. The Dīwān-i Qāʾimiyyāt].



135Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

стие о том, что татары достигли Занджана, а упомянутый (Асад ад-Дин) остался в Таб-
ризе. Когда же султан прибыл в Мукан, то получил послание Шараф ал-Мулка, в кото-
ром говорилось: „Посол Аламута написал татарам письмо, в котором было несколько 
разделов. В одном из них он подстрекал татар быстро прибыть [сюда]. Я перехватил 
это письмо и убил его, а также тех, кто был с ним”» [Ан-Насави, 1996: 257]. Ему вторит 
Ибн ал-Асир: «В [шестьсот] двадцать седьмом году [20.11.1229–11.10.1230] глава ере-
тиков-исмаилитов отправил послание татарам, извещая их о слабости [сил] Джалал 
ад-дина, и о постигшем его поражении, побуждая их преследовать его, [воспользовав-
шись] его слабостью. Они гарантировали им победу над ним, [по причине] его немо-
щи, которую [«Ала» ад-дин и ал-Ашраф] навлекли на него. … Когда к татарам пришло 
письмо предводителя исмаилитов, призывавшего их к преследованию Джалал ад-дина, 
одна их группа поспешила [выехать] …» [Ибн ал-Асир, 2006: 398–399]11.

Любопытно, что некоторые современники наделяли Чингис-хана колдовскими 
способностями. Например, в анонимной персидской книге «Чудеса мира» говорится: 
«В это время, когда я, раб, собрал [свою книгу], в 617/1220 году, выступили тюрки-та-
тары. Они дошли до Ирака [Персидского] и совершили бесчисленные убийства. Гово-
рят, будто их правитель знаком с колдовством. Они заклинаниями превращают воду 
в лед, а на людей и неприятеля насылают ливни и грозы. Это — свойство камня, о ко-
тором будет рассказано в своем месте» [Аджаиб ад-дунйа, 1993: 107]. Камень, с помо-
щью которого якобы можно воздействовать на погоду, известен у тюркских народов 
под названием йада (джада); его использование зафиксировано во многих источниках 
[Дробышев, 2018: 86–132]. Однако о целях и планах захватчиков источник не говорит. 
В описании Джузджани Чингис-хан вообще предстает в обличье шамана: он впадает 
в транс и пророчествует, а находящийся рядом человек записывает его высказывания 
и потом зачитывает их ему. Чингис-хан якобы поступал согласно собственным пред-
сказаниям, которые обычно сбывались [Tabakat-i-Nasiri, 1881: 1077–1078]. Все это да-
леко от истины: монгольский вождь не был практикующим шаманом и не умел воз-
действовать на погоду, однако несомненно, что он, подобно своим соплеменникам, си-
стематически прибегал к нехитрому способу предсказания будущего посредством об-
жигания бараньей лопатки и изучения получившихся трещин12. Это был широко рас-
пространенный в степях метод, не требовавший впадения в экстатическое состояние, 
призывания духов-помощников и применения прочих шаманских искусств. В плани-
ровании военных походов он играл вспомогательную роль, обнаруживая волю Вечно-
го Неба в отношении предварительно принятого ханом решения.

Заключение
По результатам нашего обзора мы приходим к выводу, что ни один из современни-

ков-мусульман, чьи сочинения дошли до нас, не пишет о завете Чингис-хана своим по-

11	 О взаимоотношениях исмаилитов с монголами см.: [Bayarsaikhan Dashdondog, 2019].
12	 Об этом, например, сообщается в «Стеле на пути духа его превосходительства чжун-шу лина Елюй 

[Чу-цая]»: «Через год умер цзиньский правитель. После этого перед каждым карательным походом 
[его величество] непременно приказывал его превосходительству погадать об исходе. Его величе‑
ство [сам] тоже обжигал баранью лопатку для сличения [с результатами гадания его превосходи‑
тельства]» [Мункуев, 1965: 71]. См. также: [Мункуев, 2023: 41].



136 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

томкам продолжить завоевания до самых пределов обитаемого мира. Ничего похоже-
го нет и в трудах других восточных летописцев данной эпохи, из чего можно заклю-
чить, что, скорее всего, Чингис-хан не планировал подчинить монгольской власти «всю 
вселенную», и эта цель была приписана ему уже после его смерти. По-видимому, важ-
нейшей причиной западной кампании монголов в 1219–1224 гг. все‑таки была агрес-
сивная политика хорезмшаха Мухаммада, а мотив мщения сменился захватническими 
идеями несколько позже — при хагане Угэдэе.

Благодарности и финансирование.
Исследование выполнено при финансовой поддержке Российского научного фон-

да (РНФ), проект № 24–18–00407 «Завоевание мира и крах глобальной империи: мон-
гольское нашествие в судьбах русских земель XIII в.».

Acknowledgements and funding.
The study was carried out with the financial support of the Russian Science Foundation, 

project no. 24–18–00407 «The conquest of the world and the collapse of the global empire: 
the Mongol invasion in the fate of the Russian lands in XIII century».

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Аджаиб ад-дунйа (Чудеса мира). М. : Наука, 1993. 540 с.
Ал-Хамави, Мухаммад. Aт-Та'рих ал-Мансури (Мансурова хроника). М. : Изд-во во-

сточной литературы, 1960. 521 с.
Ан-Насави, Шихаб ад-Дин Мухаммад. Сират ас-султан Джалал ад-Дин Манкбур-

ны (Жизнеописание султана Джалал ад-Дина Манкбурны). М. : Восточная литерату-
ра, 1996. 798 с.

Бартольд В. В. Туркестан в эпоху монгольского нашествия // Сочинения. М. : Изд-во 
восточной литературы, 1963. Т. I. С. 460–468.

Буниятов З. М. Государство Хорезмшахов-Ануштегинидов, 1097–1231. М. : Наука, 
1986. 248 с.

Дробышев Ю. И. Климат и ханы: Роль климатического фактора в политической ис-
тории Центральной Азии. М. : ИВ РАН, 2018. 264 с.

Зайончковский А. Старейшие арабские хадисы о тюрках (VIII–ХI вв.) // Тюрколо-
гический сборник. К 60‑летию А. Н. Кононова. М. : Наука, 1966. С. 194–201.

Ибн ал-Асир. Ал-Камил фи-т-та'рих (Полный свод истории). Ташкент: Узбекистан, 
2006. 560 с.

История Казахстана в арабских источниках. Алматы : Дайк-Пресс, 2005. Т. I. 711 с.
Козин С. А. Сокровенное сказание. Монгольская хроника 1240 г. М. ; Л. : Изд-во АН 

СССР, 1941. 619 с.
Мункуев Н. Ц. Источники по истории Монгольской империи («Хэй-да ши-люэ», 

главы 98 и 99 «Юань ши»): перевод и исследование. Улан-Удэ : АО «Республиканская 
типография», 2023. 359 с.

Мункуев Н. Ц. Китайский источник о первых монгольских ханах. Надгробная над-
пись на могиле Елюй Чу-цая. М. : Наука, 1965. 224 с.



137Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наумкин В. В. Предисловие. «Абд ал-Латиф ал-Багдади и его труд об аййубидском 
Египте // Ал-Багдади, «Абд ал-Латиф. Описание Египта начала XIII века. Книга уведом-
ления и рассмотрения дел виденных и событий засвидетельствованных на земле Егип-
та. М. : ИВ РАН, 2013. С. 5–13.

Рашид ад-Дин. Сборник летописей. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1952. Т. I. Кн. 2. 316 с.
Сайфетдинова Э. Г. Сведения Ибн Аби ал-Хадида о татарах // Золотоордынское обо-

зрение. 2020. Т. 8. № 2. С. 378–385.
Тимохин Д. М. Ала ад-Дин Мухаммад и расцвет хорезмийского государства: 1200–

1220 гг. М. : ИВ РАН, 2019. 316 с.
Тимохин Д. М. Описание судьбы городов Хорасана и Мавераннахра в годы монголь-

ского нашествия в арабо-персидских географических сочинениях // Вестник Институ-
та востоковедения РАН. 2020. № 3. С. 100–112.

Хаутала Р. От «Давида, царя Индий» до «Ненавистного плебса сатаны». Антология 
ранних латинских сведений о татаро-монголах. Казань : Институт истории им. Ш. Мар-
джани АН РТ, 2015. 495 с.

Bayarsaikhan Dashdondog. Mongol Diplomacy of the Alamut Period // Eurasian Studies. 
2019. Vol. 17. P. 310–326.

Biran M. Chinggis Khan. Oxford : Oneworld Publications, 2007. 182 p.
Biran M. The Mongol Imperial Space: From Universalism to Glocalization // The Limits 

of Universal Rule: Eurasian Empires Compared. Cambridge: Cambridge University Press, 
2021. Р. 220–256.

Cahen C. 'Abdallatīf al-Baghdādī, portraitiste et historien de son temps: Extraits inédits de 
ses Mémoires [Абдаллатиф аль-Багдади, художник-портретист и историк своего време-
ни: неопубликованные отрывки из его мемуаров] // Bulletin d'études orientales [Вестник 
востоковедения]. 1970. Vol. 23. Р. 101–128. (на фран. языке).

Clauson G. An Etymological Dictionary of Pre-thirteenth-century Turkish. Oxford: 
Clarendon Press, 1972. 1034 p.

Cleaves F. W. The Historicity of the Baljuna Covenant // Harvard Journal of Asiatic Studies. 
1955. Vol. 18. Р. 357–421.

Dörfer G. Türkische und Mongolische Elemente im Neupersischen [Тюркские и мон-
гольские элементы в новоперсидском]. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag GmbH, 1965. 
Vol. 2. 671 p. (на нем. языке).

Jackson P. The Mongols and the Islamic World: from Conquest to Conversion. New Haven; 
London: Yale University Press. 2017. 614 p.

Jalal Badakhchani S. Poems of the Resurrection: Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib and his Dīwān-i 
Qāʾimiyyāt // Fortresses of the Intellect: Ismaili and Other Islamic Studies in Honour of Farhad 
Daftary. London; New York: I. B. Tauris Publishers, 2011. Р. 431–442.

Juvaini, Ata-Malik. The History of  the World-Conqueror. Manchester: Manchester 
University Press, 1997. 764 p.

Kamola S. Making Mongol History: Rashid al-Din and the Jami'al-Tawarikh. Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2019. 310 p.



138 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Les invasions mongoles en Orient vécues par un savant médiéval arabe ibn Abi l-Hadid 
al-Madâ'ini, 1190–1258 J. C: Extrait du Sharh Nahj al-balâgha. Paris: Editions L'Harmattan, 
1995. 159 p.

Melville Ch. From Adam to Abaqa: Qadi Baidawi's Rearrangement of History // Studia 
Iranica. 2001. Vol. 30. Р. 67–86.

Morgan D. O. The Mongols in Iran, 1219–1256 // The Coming of the Mongols. London; 
New York: I. B. Tauris & Co. Ltd, 2018. P. 45–53.

Rachewiltz, Igor de. The Hsi-yu lu 西遊錄 by Yeh-lü Ch'u-ts'ai 耶律楚材 // Monumenta 
Serica. 1962. Vol. 21. Р. 1–128.

Ratchnevsky P. Genghis Khan: His Life and Legacy. Oxford: Blackwell. 1993. 336 р.
Sárközy M. The Dīwān-i Qāʾimiyyāt and the Mongols — a Reassessment of Mongol-Nizārī 

Contacts in the Light of a Newly Discovered Literary Source // URL: https://www.youtube.
com/watch?v=fvKcDApIZ3I (дата обращения 02.04.2023).

Somogyi J. Adh-Dhahabī's «Ta'rīkh al-islām» as an Authority on the Mongol Invasion of the 
Caliphate // Journal of the Royal Asiatic Society. 1936. No. 4. P. 595–604.

Tabakat-i-Nasiri: A General History of the Muhammadan Dynasties of Asia Including 
Hindustan from A. H. 194 (810 A. D.) to A. H. 658 (1260 A. D.) and the Irruption of the 
Infidel Mughals into Islam by Maulana Minhaj-ud-din Abu-Umar-i-Usman. London: Gilbert 
& Rivington, 1881. 535 p.

Sárközy M. A Dīwān-i Qā'imiyyāt hetvenötödik kaszídája és egy nizári merénylet 
anatómiája [Семьдесят пятая касыда книги «Dīwān-i Qā'imiyyāt» и анатомия убийства 
низаритов] // Keletkutatás. A Kőrösi Csoma Társaság folyóirata. Budapest: Kiadja a Kőrösi 
Csoma Társaság [Востоковедение. Журнал общества Чома. Будапешт: Издательство об-
щества Чома], 2015. Р. 139–152. (на венгерск. яз.).

 تهران .[Поэмы о воскрешении] دیوان قائمیات .[Хасан Махмуди Катиб] حسن محمود کاتب.
[Тегеран]. انستیتومطالعات اسماعیلی، [Издательство Института исследований исмаилизма]. 
2011. 632 с. (на перс. яз.).

REFERENCES
Adzhaib ad-dunja (Chudesa mira) [Wonders of the World]. Moscow: Nauka, 1993, 540 p. 

(in Persian and Russian).
Al-Hamavi, Muhammad. At-Ta'rih al-Mansuri (Mansurova hronika) [Mansur's chronicle]. 

Moscow: Izd-vo vostochnoi literatury, 1960, 521 p. (in Arabic and Russian).
An-Nasavi, Shihab ad-Din Muhammad. Sirat as-sultan Dzhalal ad-Din Mankburny 

(Zhizne-opisanie sultana Dzhalal ad-Dina Mankburny) [Life description of Sultan Jalal al-Din 
Mankburny]. Moscow: Vostochnaya literatura, 1996, 798 p. (in Persian and Russian).

Bartol'd V. V. Turkestan v epohu mongol'skogo nashestviya [Turkestan in the era of the Mongol 
invasion]. Sochineniya. Moscow: Izd-vo vostochnoj literatury, 1963, vol., 1. P. 460468 (in Russian).

Buniyatov Z. M. Gosudarstvo Horezmshahov-Anushteginidov, 1097–1231 [The state of the 
Khorezmshahs-Anushteginids, 1097–1231]. Moscow: Nauka, 1986, 248 p. (in Russian).

Drobyshev Yu. I. Klimat i hany: Rol' klimaticheskogo faktora v politicheskoi istorii Central'noi 
Azii [Climate and Khans: The role of the climatic factor in the political history of Inner Asia]. 
Moscow: Institut vostokovedeniya RAN, 2018, 264 p. (in Russian).



139Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Zaionchkovskii A. Stareishie arabskie hadisy o tyurkah (VIII–XI vv.) [The oldest 
Arabic hadiths about the Turks (VIII–XI centuries)]. Tyurkologicheskii sbornik. K 60‑letiyu 
A. N. Kononova [Turkological collection. To the 60th anniversary of A. N. Kononov]. Moscow: 
Nauka, 1966. P. 194–201 (in Russian).

Ibn al-Asir. Al-Kamil fi-t-ta'rikh (Polnyi svod istorii) [The complete set of history]. Tashkent: 
Uzbekistan, 2006, 560 p. (in Russian).

Istoriya Kazakhstana v arabskikh istochnikakh [The history of Kazakhstan in Arabic 
sources]. Almaty: Dajk-Press, 2005, vol. 1, 711 p. (in Arabic and Russian).

Kozin S. A. Sokrovennoe skazanie. Mongol'skaya khronika 1240 g. [The Secret history. A 
Mongolian Chronicle of 1240]. Moscow; Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1941, 619 p. (in Russian).

Munkuev N. Ts. Istochniki po istorii Mongol'skoj imperii (“Hej-da shi-lyue”, glavy 98 i 99 
“Yuan” shi'): perevod i issledovanie [Sources on the history of the Mongol Empire (“Hei-da shi-
lue”, chapters 98 and 99 of “Yuan Shi”): translation and research]. Ulan-Ude: Respublikanskaya 
tipografiya, 2023, 359 p. (in Russian).

Munkuev N. Ts. Kitaiskii istochnik o pervykh mongol'skikh khanakh. Nadgrobnaya nadpis' 
na mogile Elyui Chu-caya [Chinese source about the first Mongolian Khans. The tombstone 
inscription on the grave of Yelui Chu-tsai]. Moscow: Nauka, 1965, 224 p. (in Russian).

Naumkin V. V. Predislovie. «Abd al-Latif al-Bagdadi i ego trud ob aiiubidskom Egipte 
[Preface. «Abd al-Latif al-Baghdadi and his work on Ayyubid Egypt]. Al-Bagdadi, «Abd 
al-Latif. Opisanie Egipta nachala XIII veka. Kniga uvedomleniya i rassmotreniya del vidennyh i 
sobytij zasvidetel'stvovannyh na zemle Egipta [Al-Baghdadi, 'Abd al-Latif. Description of Egypt 
at the beginning of the XIII century. The book of notification and review of cases seen and 
events witnessed in the land of Egypt]. Moscow: Institut vostokovedeniya RAN, 2013. P. 5–13 
(in Russian).

Rashid ad-Din. Sbornik letopisei [A collection of chronicles]. Moscow; Leningrad: Izd-vo 
AN SSSR, 1952, vol. 1, book 2, 316 p. (in Russian).

Saifetdinova E. G. Svedeniya Ibn Abi al-Khadida o tatarakh [Information of Ibn Abi 
al-Hadid about the Tatars]. Zolotoordynskoe obozrenie [Golden Horde Review]. 2020, vol. 8, 
no 2. P. 378–385 (in Russian).

Timokhin D. M. Ala ad-Din Mukhammad i rascvet khorezmijskogo gosudarstva: 1200–1220 
gg. [Ala al-Din Muhammad and the rise of the Khorezm state: 1200–1220]. Moscow: Institut 
vostokovedeniya RAN, 2019, 316 p. (in Russian).

Timokhin D. M. Opisanie sud'by gorodov Khorasana i Maverannakhra v gody mongol'skogo 
nashestviya v arabo-persidskikh geograficheskikh sochineniyakh [Description of the fate of the 
cities of Khorasan and Transoxiana during the Mongol invasion in Arab-Persian geographical 
works]. Vestnik Instituta vostokovedeniya RAN [Bulletin of the Institute of Oriental Studies 
RAS]. 2020, no 3. P. 100–112 (in Russian).

Khautala R. Ot “Davida, carya Indii” do “Nenavistnogo plebsa satany”. Antologiya rannikh 
latinskikh svedenii o tataro-mongolakh [From “David, King of the Indies” to “The Hated plebs 
of Satan”. An anthology of early Latin information about the Tatar-Mongols]. Kazan': Institut 
istorii imeni Sh. Mardzhani AN RT, 2015, 495 p. (in Latin and Russian).

Bayarsaikhan Dashdondog. Mongol Diplomacy of the Alamut Period. Eurasian Studies. 
2019, vol. 17. P. 310–326 (in English).



140 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 126–141.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Biran M. Chinggis Khan. Oxford: Oneworld Publications, 2007, 182 p. (in English).
Biran M. The Mongol Imperial Space: From Universalism to Glocalization. The Limits 

of Universal Rule: Eurasian Empires Compared. Cambridge: Cambridge University Press, 
2021. P. 220–256 (in English).

Cahen C. «Abdallatīf al-Baghdādī, portrait painter and historian of his time: Unpublished 
extracts from his Memoirs [Abdallatīf al-Baghdādī, portraitist and historian of his time: 
Unpublished extracts from his Memoirs]. Bulletin d'études orientales [Bulletin of Oriental 
studies]. 1970, vol. 23. P. 101–128 (in French).

Clauson G. An Etymological Dictionary of Pre-thirteenth-century Turkish. Oxford: 
Clarendon Press, 1972, 1034 p. (in English).

Cleaves F. W. The Historicity of the Baljuna Covenant. Harvard Journal of Asiatic Studies. 
1955, vol. 18. P. 357–421 (in English).

Dörfer G. Tyurkishe und Mongolishe Elemente im Noyperzishen [Turkish and Mongolian 
elements in New Persian]. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag GmbH, 1965, vol. 2, 671 p. 
(in German).

Jackson P. The Mongols and the Islamic World: from Conquest to Conversion. New Haven; 
London: Yale University Press, 2017, 614 p. (in English).

Jalal Badakhchani S. Poems of the Resurrection: Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib and his Dīwān-i 
Qāʾimiyyāt. Fortresses of the Intellect: Ismaili and Other Islamic Studies in Honour of Farhad 
Daftary. London; New York: I. B. Tauris Publishers, 2011. P. 431–442 (in English).

Juvaini Ata-Malik. The History of the World-Conqueror. Manchester: Manchester University 
Press, 1997, 764 p. (in English).

Kamola S. Making Mongol History: Rashid al-Din and the Jami'al-Tawarikh. Edinburgh: 
Edinburgh University Press, 2019, 310 p. (in English).

Les invasions mongolesen orient vécues par un savant médiéval arabe ibn abi l-hadid 
al-madâ'ini, 1190–1258 j. c: extrait du sharh nahj al-balâgha [Les invasions mongoles en Orient 
vécues par un savant médiéval arabe ibn Abi l-Hadid al-Madâ'ini, 1190–1258 J. C: Extrait du 
Sharh Nahj al-balâgha]. Paris: Editions L'Harmattan, 1995, 159 p.

Melville Ch. From Adam to Abaqa: Qadi Baidawi's Rearrangement of History. Studia 
Iranica. 2001, vol. 30. P. 67–86 (in English).

Morgan D. O. The Mongols in Iran, 1219–1256. The Coming of the Mongols / The Idea 
of Iran. London; New York: I. B. Tauris & Co. Ltd, 2018, vol. VII. P. 45–53 (in English).

Rachewiltz Igor de. The Hsi-yu lu 西遊錄 by Yeh-lü Ch'u-ts'ai 耶律楚材. Monumenta 
Serica. 1962, vol. 21. P. 1–128 (in English).

Ratchnevsky P. Genghis Khan: His Life and Legacy. Oxford: Blackwell, 1993, 336 р. 
(in English).

Sárközy M. The Dīwān-i Qāʾimiyyāt and the Mongols — a Reassessment of Mongol-Nizārī 
Contacts in the Light of a Newly Discovered Literary Source. URL: https://www.youtube.com/
watch?v=fvKcDApIZ3I (accessed April 2, 2023) (in English).

Somogyi J. Adh-Dhahabī's “Ta'rīkh al-islām” as an Authority on the Mongol Invasion of the 
Caliphate. Journal of the Royal Asiatic Society. 1936, no. 4. P. 595–604 (in English).

Tabakat-i-Nasiri: A General History of the Muhammadan Dynasties of Asia Including 
Hindustan from A. H. 194 (810 A. D.) to A. H. 658 (1260 A. D.) and the Irruption of the Infidel 



141Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 126–141.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Mughals into Islam by Maulana Minhaj-ud-din Abu-Umar-i-Usman. London: Gilbert & 
Rivington, 1881, vol. 2, 535 p. (in English).

Sárközy M. A Te shevent' — fift kashidakh of D edinv al'zn-I K Ediniii and te anatomi of a 
Nizari ashshashshination [The seventy-fifth kasidah of D edinw alzn-I Q Ediniyy and the 
anatomy of a Nizari assassination]. Keletkutatash. A Kereshi Choma Tarshashag foyoirata 
[Oriental Studies. Journal of the Csoma Society]. Budapest: Kiadja a Kőrösi Csoma Társaság, 
2015. P. 139–152 (in Hungarian).

Ḥasan Maḥmūdī Kātib. Dīwān-i qā'imiyyāt [Poems of the Resurrection]. Tehran: The 
Institute of Ismaili Studies, 2011, 632 р. (in Persian).

Статья поступила в редакцию: 16.06.2024
Принята к публикации: 25.01.2025

Дата публикации: 30.06.2025



142 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 930 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–08

Г. Ч. Файзуллина

Тюменский государственный университет, Тюмень (Россия)

Э. Х. Кадирова

Институт языка, литературы и искусства им. Г. Ибрагимова, Казань (Россия)

МАХР КАК УСЛОВИЕ ЗАКЛЮЧЕНИЯ НИКАХА  
У ТЮРКО-ТАТАРСКОГО НАСЕЛЕНИЯ  
ТОБОЛЬСКОЙ ГУБЕРНИИ В XIX — НАЧАЛЕ ХХ В.  
(ПО МАТЕРИАЛАМ МЕТРИЧЕСКИХ ЗАПИСЕЙ)

В статье рассматриваются особенности выплаты махра у тюрко-татарского насе-
ления в XIX — начале XX в. Источниками выступают рукописные материалы на ста-
ротатарском языке — мусульманские метрические записи Тобольской губернии, ко-
торые представляют собой единственный исторический источник, дающий возмож-
ность проследить особенности бракоразводных процессов среди мусульман в дорево-
люционной России.

Методика исследования опирается на сравнительно-исторический, источниковед-
ческий и текстологический методы. Документальные источники показывают, что махр 
выступал обязательным условием заключения никаха и выражался в денежной форме 
или / и состоял в передаче жилой недвижимости (либо его части). Анализ структуры 
и содержания записей о махре подтверждают унифицированный характер оформления 
официально-документальных бумаг. В тексте указываются: 1) форма махра; 2) сумма 
махра; 3) полная / частичная передача махра; 4) подпись жениха; 5) подпись доверен-
ного лица со стороны невесты.

В описании суммы махра используются названия денежных единиц сум (тюркское), 
тиен (тюркское), тәңкә (персидское) и манит (латинское). Установлены синоними-
ческие отношения лексических единиц сум, тәңкә и манит, обозначающих название 
денежной единицы, равной 100 копейкам.

Ключевые слова: махр, никах, денежные единицы, метрические записи, тюрко-та-
тарское население, Тобольская губерния, старотатарский язык

Цитирование статьи: 
Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х. Махр как условие заключения никаха у тюрко-татарского 
населения Тобольской губернии в XIX — начале ХХ в. (по материалам метрических 
записей) // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. С. 142–155.  
DOI 10.14258/nreur(2025)2–08.



143Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Файзуллина Гузель Чахваровна, доктор филологических наук, доцент, профессор 
Тюменского государственного университета, Тюмень (Россия). Адрес для контактов: 
g.c.fajzullina@utmn.ru; https://orcid.org/0000–0002–2721–4063. 
Кадирова Энзе Ханафиевна, кандидат филологических наук, доцент, старший 
научный сотрудник отдела общей лингвистики ИЯЛИ им. Г. Ибрагимова Академии наук 
Республики Татарстан, Казань (Россия). Адрес для контактов: enge@inbox.ru;  
https://orcid.org/0000–0002–3208–6975.

G. С. Faizullina

University of Tyumen, Tyumen (Russia)

E. H. Kadirova

Ibragimov Institute of Language, Literature and Art AS RT, Kazan (Russia)

MAHAR AS A CONDITION FOR CONCLUDING A NIKAH 
AMONG THE TURKIC-TATAR POPULATION OF THE 
TOBOLSK PROVINCE IN THE 19TH — EARLY 20TH 
CENTURIES (BASED ON METRIC RECORDS)

The article examines the specifics of paying mahar among the Turkic-Tatar population 
in the 19th — early 20th centuries. The sources are handwritten materials in Old Tatar 
language — Muslim metric records of the Tobolsk province, which are the only historical 
source that allows tracing the peculiarities of marriage and divorce processes among Muslims 
in pre-revolutionary Russia.

The research methodology is based on comparative-historical, source-study, and textual 
methods. Documentary sources show that mahar was a mandatory condition for concluding 
a nikah and was expressed in monetary form and/or consisted of transferring residential real 
estate (or its part). Analysis of the structure and content of records about mahar confirms the 
standardized nature of the official documentary paperwork. The text indicates 1) the form 
of mahar, 2) the amount of mahar, 3) full/partial transfer of mahar, 4) the groom's signature, 
5) the signature of the authorized person on the bride's side.

When describing the amount of mahar, the names of currency units sum (Turkic), tien 
(Turkic), tenghe (Persian), and manat (Latin) are used. Synonymous relationships of lexical 
units sum, tenghe, and manat, denoting the name of the currency unit equal to 100 kopecks, 
are established.

Keywords: mahar, nikah, currency units, metric records, Turkic-Tatar population, Tobolsk 
province, Old Tatar language



144 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

For citation: 
Faizullina G. С., Kadirova E. H. Mahar as a condition for concluding a nikah among the Turkic-
Tatar population of the Tobolsk province in the 19th — early 20th centuries (based on metric 
records). Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, № 2. P. 142–155 (in Russian).  
DOI 10.14258/nreur(2025)2–08.

Faizullina Guzel Chakhvarovna, doctor of Philology, Associate Professor, Professor University 
of Tyumen, Tyumen (Russia). Contact address: g.c.fajzullina@utmn.ru;  
https://orcid.org/0000–0002–2721–4063. 
Kadirova Enze Khanafievna, candidate of Philological Sciences, Associate Professor, Senior 
Researcher at the Department of General Linguistics of the Ibragimov Institute of Language, 
Literature and Art AS RT, Kazan (Russia). Contact address: enge@inbox.ru;  
https://orcid.org/0000–0002–3208–6975.

Введение
Необходимость исследования мусульманских метрических записей обусловлена, 

во‑первых, актуализацией малоизученных источников, представляющих собой спо-
радически зафиксированные аутентичные тексты. В определенной степени метриче-
ские книги — это хроники конкретного населенного пункта, повествующие о рождае-
мости, браках, разводах, смертности жителей. Во-вторых, материалы анализируемых 
источников позволяют реконструировать социальную реальность местных жителей. 
Особую значимость имеют записи о браках, в которых содержатся сведения о брачно-
семейных традициях. В-третьих, тексты мусульманских метрических книг становят-
ся ценным материалом для изучения становления норм современного татарского ли-
тературного языка. Кроме того, закрепленность за определенной территорией метри-
ческих записей дает возможность раскрыть региональные особенности того или ино-
го наречия татарского языка.

Изучением махра (араб. ʻбрачный дарʼ) занимаются исследователи, интересующие-
ся как особенностями этого явления, так и правовым регулированием мусульманско-
го брака, а также этнографическим описанием. В сфере имущественных прав, устанав-
ливающихся при заключении мусульманского брака, выделяют махр и калым. Разли-
чие между ними видится в том, что махр относится к мусульманскому праву (шариат), 
а калым — к обычному. С. Абашин считает, что в среднеазиатском обществе «грани-
ца между калымом и махром отсутствует, точно так же, как отсутствует граница ме-
жду калымом и приданым, между калымом и свадебными расходами» [Абашин, 2003].

Исследования Е. С. Косых показывают, что государственная политика России с кон-
ца XVIII в. отличалась большой терпимостью к мусульманам. В брачно-семейные от-
ношения мусульман государство не вмешивалось [Косых, 2018].

Этнографические исследования связаны с описанием особенностей традиционной 
свадебной обрядности различных народов: карачаево-балкарского народа [Лайпанов, 
Хатуев, Шаманов, 2009], киргиз [Аничков, 1899], народов Южной Сибири [Народы 
Сибири…, 1956], татар [Уразманова, 2008] и др. Изучением свадебной обрядности си-



145Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

бирских татар посвящены исследования Г. Т. Бакиевой [2014], Ф. С. Баязитова [2002], 
Ф. Т. Валеева [1993], О. П. Коломиец [2011], Е. В. Чигриной [2013] и др.

Ф. Т. Валеев отмечает: «Наряду с понятием «калым» в лексике сибирских татар, 
как и у других народов, исповедующих ислам, существует понятие махр. Это брачное 
установление, обусловленное шариатом. Махр — это обеспечение, даваемое женихом 
невесте, которое обычно делится на две части: махр наличный — накд и махр отложен-
ный — насия. Первый — это определенная сумма денег или имущество, даваемое же-
нихом невесте в период бракосочетания, второй — деньги или имущество, обусловлен-
ное заранее, но выдаваемое жене в случае смерти мужа или развода по его инициати-
ве. Махр (первый) у сибирских татар, как правило, сливался со свадебными подарка-
ми жениха родителям невесты в период свадьбы (калым). Во время наших бесед даже 
сведущие в установлениях шариата представители из сибирских татар отождествляли 
махр с калымом» [Валеев, 1993: 133].

В статье предпринята попытка изучения махра по рукописным документальным 
источникам XIX — начала XX, составленных имамами на старотатарском языке араб-
ской вязью. Материалом нашего исследования выступают мусульманские метрические 
книги Тобольской губернии:

1) Ашлыкские (Лайминские) книги: 1835, 1838, 1840–1861, 1914 (записи за 25 лет);
2) Комаровские книги: 1835–1852, 1854–1862 (за 27 лет);
3) Чебургинские книги: 1844, 1846, 1849, 1851, 1862, 1886, 1908, 1914 (за 8 лет);
4) Янбаевские книги: 1835–1836, 1839–1840, 1842, 1845, 1853, 1855, 1857, 1859, 1861–

1862, 1867–1871, 1907 (за 18 лет).
Кроме того, в сравнительно-сопоставительных и иллюстративных целях исполь-

зованы записи Эскалбинской мечети Тобольской губернии, а также языковой мате-
риал из дореволюционных печатных изданий на наречии татар Тобольской губернии.

Предметом исследования являются тексты мусульманских метрических книг То-
больской губернии — записи о размере махра. Прежде всего отметим, что записи 
о браках представлены в виде таблицы с 6 столбцами. В первой графе указывается 
порядковый номер; во второй — сведения о вступающих в брак: личные имена, ме-
сто проживания, сословие, этническое происхождение, возраст; в третьей — день 
и месяц заключения брака; в четвертой — информация о доверенных лицах и свиде-
телях, их подписи; в пятой — условия выплаты махра и в шестой — данные об има-
ме, заключившим брак. В статье анализируются сведения, приводимые в графе пя-
той графе — о махре.

Ф. Т. Валеев дает описание церемонии бракосочетания: «Во время никаха присут-
ствовали только мужчины: указный мулла, отцы, старшие братья, дяди жениха и неве-
сты, а также несколько местных стариков-аксакалов, пользующихся уважением в об-
ществе. Жених и невеста отсутствовали. Мулла спрашивал отца жениха и отца неве-
сты об их согласии на вступление в брак их детей и об условиях брака, прежде всего 
об обеспечении невесты женихом, т. е. о размерах махра. Согласие жениха и невесты 
спрашивалось через доверенных лиц (вакиль). Доверенные лица назначались по одно-
му с каждой стороны. Во время никаха невеста вместе со своими подругами находи-
лась в соседней комнате» [Валеев, 1993: 137–138].



146 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В статье рассмотрение особенностей выплаты махра соответствует последователь-
ности изложения в самих текстах. В пятой графе зафиксирована информация в следу-
ющем порядке:

1. Форма махра. В качестве махра чаще всего выступают денежные средства, пере-
даваемые женихом невесте во время никаха:

Мәһәр мөсаммә алтмыш сум, барчасыны үтәмәклүгүм өчен кияү Мостафа Рәйхан 
углы әлимза кылдум һәм мәзкурә кызым Зөбәйдә өчөн вәли вәкил әтекәсе Ходайбирде 
Балда углы әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту шестьдесят рублей, в подтвер-
ждение передачи денег в полном размере жених Мустафа сын Рейхана поставил под-
пись и за вышеупомянутую мою дочь Зубайду доверенный, ее отец Худайбирде сын 
Балды, поставил подпись (1835) [Файзуллина, Кадирова, 2022: 19, 21];

Мәһәр мөсаммә йөз илле сум, хәзир вирүб, кияү булгучы Сөйүҗбакый Габделгазиз 
углы әлимза кылдум һәм мәзкур шартга кыз кардәшем Бибиҗамалның ризалыгы илә 
мән вәкил булгучы Ислам Кодунай углы әлимза кылдум — Сумма выкупа за невесту 150 
рублей, в подтверждение передачи денег в полном размере жених Суюджбаки сын Габ-
дельгазиза поставил подпись и в подтверждение согласия Бибиджамал с данными усло-
виями я, доверенный, родственник ее Ислам сын Кодуная, поставил подпись (1836) 
[Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022а: 22, 25];

Мәһәр мөсаммә туксан сум, барчасыны үтәмәклүгүм кияү Тимербулат Илйас углы 
әлимза кылдум вә һәм мәзкурә кызым Халитә өчөн вәли вәкил иткәсе Көчүк Көликә углы 
әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту девяносто рублей, в подтверждение пере-
дачи денег в полном размере жених Тимербулат сын Ильяса поставил подпись и за вы-
шеназванную мою дочь Халиту доверенный, отец ее Кучук сын Кулика, поставил под-
пись (1844) [Файзуллина, Кадирова, 2020: 28, 35];

Мәһәр мөсаммә кырык сум, хәзер дә ун сум, калганны мәзкурә Мәрьям сораган ва-
кытда вирәчәк булуб, мән кияү Сәфәр Митүк углы әлимза кылдум, кыз атасы Тукта-
бай кызымның мәзкур шартга ризалыгы илә әлимза кылдум — Сумма выкупа за не-
весту 40 рублей, в подтверждение передачи денег в размере 10 рублей сейчас, остав-
шуюся часть денег в то время, когда попросит Марьям, я, жених Сафар сын Митука, 
поставил подпись и в подтверждение согласия моей дочери с данным условием я, до-
веренный, отец ее Туктабай, поставил подпись (1835) [Файзуллина, Кадирова, Фаизо-
ва, 2022б: 15, 24]

Однако в некоторых метрических книгах можно встретить записи о передаче жи-
лой недвижимости: Мәһәр мөсаммә юкары өй, хәзер дә шул өйне табшурдугыма мән 
кияү булгучы Мөхәммәдзариф Габдулла углы әлимза кылдым, мәзкур шартга кызым 
Хәлимәнең ризалыгы илә мән вәли вәкил булгучы Корбанбакый Мирәүвәл углы әлимза 
кылдым — Сумма выкупа за невесту верхний дом, в подтверждение передачи этого 
дома сейчас я, жених Мухаммедзариф сын Габдуллы, поставил подпись и в подтвержде-
ние согласия моей дочери Халимы с данным условием я, доверенный ее, Курбанбаки 
сын Мираваля поставил подпись (1836) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 37, 48].

Вместе с тем отмечены случаи передачи денег и недвижимости, при этом стои-
мость дома могла быть включена в общую сумму: Мәһәр мөсаммә ике йөз сум, хәзер дә 
йитмеш биш сумакча илә урам ягындагы илле сумлык өй, калган йитмеш биш сум-



147Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ны мәзкурә Гайникамал сораган вакытда вирәчәк булуб, мән кияү булгучы Мөхәммәди 
Түләк углы әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту 200 рублей, в подтверждение 
передачи денег в размере 75 рублей и дом со стороны улицы стоимостью 50 рублей 
сейчас, оставшуюся часть денег в размере 75 рублей в то время, когда попросит Гайни-
камал, я, жених Мухаммади сын Туляка, поставил подпись (1853) [Файзуллина, Кадиро-
ва, Фаизова, 2022б: 135, 147]; Мәһәр мөсаммә кырык сум акча илә икин тарафда юга-
рынчы өе гакыд мәҗлесендә нәкыд кылдыгума мән кияү булгучы Зәйнелгабдин Рәхим 
углы әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту 40 рублей и верхний дом со сторо-
ны хлебного поля, в подтверждение передачи их сейчас я, жених Зайнельгабдин сын 
Рахима, поставил подпись (1853) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 138, 150].

2. Сумма махра. В татарском языке используется лексема акча д̒еньгиʼ. В дореволю-
ционных печатных источниках на наречии татар Тобольской губернии зафиксирована 
единица акца д̒еньгиʼ [Краткий русско-татарский словарь, 1904: 32], акца д̒еньги; мо-
нетаʼ [Гиганов, 1804: 120, 283]: вак акца ʻмелкие деньгиʼ, юл акцасы д̒еньги на дорогуʼ, 
акцага бай д̒еньгами богатыйʼ [Гиганов, 1804: 120], Акцаҥны елгя тюгярсеҥ ʻПопусту 
истратишь деньгиʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 10], Кем сатып алса, ул акцасын 
исяп пелян пиряте ʻКто покупает, деньги отдает счетомʼ [Русско-татарский разговор, 
1905: 16], акца исябе д̒енежный счетʼ [Краткий русско-татарский словарь, 1904: 32], па-
гыр акца ʻмедные деньгиʼ [Краткий русско-татарский словарь, 1904: 32], Син акцаны 
маҥа пиртеҥ ʻТы отдал деньги мнеʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 39], Инте акца 
кесятя ʻТеперь деньги в карманеʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 44].

Обращают на себя внимание названия денежных единиц.
СУМ (< общетюрк. сум, сом) ʻрубльʼ: Цанасын кыйбат сатамытылар? Икишяр ма-

нит (сум) ʻПочем продают воз? По два рубля серебромʼ [Русско-татарский разговор, 
1905: 9]; Перь сумта (манитта) iось тiен ʻВ рубле сто копеекʼ [Русско-татарский раз-
говор, 1905: 22]; мыҥ-мыҥ сум, ун юс мыҥ сум ʻмиллион рублейʼ [Краткий русско-та-
тарский словарь, 1904: 33]; мильян-мильян сум ʻбиллион рублейʼ [Краткий русско-та-
тарский словарь, 1904: 33]; Утус мыӊ сум акца кiрӓк — Нужно тридцать тысяч (Рад-
лов В. В. Тобул халк, Сӓiт тiгӓн аул, «Саткан кыс») [Юсупов, 2021: 862, 867].

В анализируемых метрических записях встречаются такие формулировки, как сум 
ʻрубльʼ, сум көмеш (ләй) ̒ рублей серебромʼ, көмеш акча илә /йөз/ сум ̒ серебряными день-
гами /сто/ рублейʼ, көмеш илә ʻсеребромʼ, сум бакырга ʻрублей медьюʼ:

Мәһәр мөсаммә йөз сум, барчасыны үтәмәклүгүм өчен кияү Рузыйбай Сәфәр углы 
әлимза кылдум вә һәм мәзкурә кызым Сәрибә өчөн вәли вәкил тугма әтекәсе Бикбулат 
Кубшан углы әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту сто рублей, в подтверждение 
передачи денег в полном размере жених Рузибай сын Сафара поставил подпись и за вы-
шеупомянутую мою дочь Сарибу доверенный родной отец ее Бикбулат сын Кубшана 
поставил подпись (1840) [Файзуллина, Кадирова, 2022: 30, 33];

Мәһәр мөсаммә утуз сум көмешләй, хазирдә йегерме сумны бирүб, калганны мәзкүрә 
Рәсәлә Рузыймөхәммәд кызы сораган вакытда вирәчәк булуб… — Сумма выкупа за не-
весту 30 рублей серебром, в подтверждение передачи денег в размере 20 рублей сей-
час, остальное в то время, когда попросит Расала дочь Рузимухаммеда… (1860) [Фай-
зуллина, Кадирова, Фаизова, 2022а: 269, 277];



148 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Мәһәр мөсаммә көмеш акча илә йөз сум, хәзер дә илле сум көмеш илә, калганны 
мәзкурә Бибигашия сораган вакытда вирәчәк булуб… — Сумма выкупа за невесту 
100 рублей серебром, в подтверждение передачи денег в размере 50 рублей серебром 
сейчас, оставшуюся часть денег в то время, когда попросит Бибигашия… (1855) [Фай-
зуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 159, 171];

Мәһәр мөсаммә йөз кырык сум бакырга, хәзердә йитмеш сумны вирүб, калганыны 
мәзкурә Өммегөлсем Габдүкәй кызы сораган вакытда вирәчәк булуб… — Сумма выку-
па за невесту 140 рублей медью, в подтверждение передачи денег в в размере 70 руб-
лей сейчас, остальное в то время, когда попросит Уммигульсум дочь Габдукия… (1862) 
[Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022а: 294, 300].

ТӘҢКӘ (< древнеперс. danik, danika) ̒ монета; рубльʼ: Ул аена алаты оць тянкя (ма-
нит), тартылган онноҥ, унынцы олешен ʻОн берет по три рубля в месяц и еще деся-
тую долю смолотой мукиʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 88].

В рассматриваемых источниках лексема тәңкә менее употребительна. В Янбаевских 
книгах зафиксирована 11 раз, в Комаровских — 4 раза, в Ашлыкских — один раз, в Че-
бургинских отсутствует, при этом употребления однотипные, например, мәһәр мөсаммә 
кырык тәңкә ʻсумма выкупа сорок рублей (монет) ʼ. В записях о разводах Янбаевских 
юрт за 1907 г. имеется информация об имуществе женщины, среди которого отмечают-
ся коралловые накосники стоимостью в 4 рубля: мәрҗән чәче тәңкәләр (досл. корал-
ловые монеты для волос) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 376]. Следовательно, 
лексема тәңкә обозначала название монеты номиналом один рубль.

МАНИТ (< латин. moneta) ʻмонета; рубльʼ: Цанасын кыйбат сатамытылар? Ики-
шяр манит (сум) ʻПочем продают воз? По два рубля серебромʼ [Русско-татарский раз-
говор, 1905: 9], Оць манитлек ʻВ три рубляʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 11], Оць 
маниткя пиреҥ ̒ Отдайте за три рубляʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 12], Перь сум-
та (манитта) iось тiен ̒ В рубле сто копеекʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 22], Пай 
ялцысына пишь айныҥ ялын ун пишь мянит тюляте ʻХозяйн за пять месяцев запла-
тил работнику пятнадцать рулей серебромʼ, Мин пы цапанны ун мяниткя сатып ал-
тым ̒ Я купил этот халат за десять рублейʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 45], Ул аена 
алаты оць тянкя (манит), тартылган онноҥ, унынцы олешен ʻОн берет по три руб-
ля в месяц и еще десятую долю смолотой мукиʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 88].

Лексема манит зафиксирована в книгах Ашлыкских (Лайминских) юрт в двух 
употреблениях: Мәһәр мөсаммә 40 сум көмеш, 20 манит үтәлмеш, 20 сене нәсия кияү 
Сөюҗбакый Габделбакый углы үтәмәк булуб әлимза кылдум вә һәм кызның атасы 
Мөхәммәдбакый Хәлил углы 20 манит алганыма әлимза кылдым — Сумма выкупа за не-
весту сорок рублей серебром, 20 монетами, в подтверждение передачи денег в разме-
ре 20ти жених Суюджбаки сын Габдельбаки поставил подпись, и отец невесты Мухам-
медбаки сын Халила за получение 20 монет поставил подпись (1845) [Файзуллина, Ка-
дирова, 2022: 73, 75]. В книгах Эскалбинских юрт данная лексема употребляется в дру-
гой огласовке — манид: Мөсаммә мәһәр йөз унбиш манид — Сумма выкупа 115 монет 
(1861) [ГА в г. Тобольске. Ф. И 636 Оп. 1].

В Эскалбинских книгах за 1856 г. находим следующую запись: Мәһәр мөсаммә илле 
бер ярым манид, утуз йите манид үтәлмеш, уналты сум күйәү буйнунда — Сумма 



149Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

выкупа 51,5 монета, 37 монет выплачено, 16 рублей остается в обязанности мужа. 
Из чего можно сделать вывод о том, что лексемы сум и манит используются в каче-
стве синонимов.

Более того, в Кратком русско-татарском словаре на наречии татар Тобольской гу-
бернии 1904 г. лексические единицы тянгя, сум и манит представлены как синони-
мы: пер тянгя, пер сум, пер манит ʻодин рубль серебромʼ, пер ярым тангя, пер ярым 
сум, манит ярым ʻполтора рубляʼ мыҥ сум, мыҥ тянгя, ун юс сум, ун юс тянгя ʻтысяча 
рублейʼ [Краткий русско-татарский словарь, 1904: 33].

ТИЕН (< общетюрк. тейин, тәйин) ʻкопейкаʼ: перь тин ʻодна копейкаʼ, ярты тин 
ʻполкопейкиʼ, ярты тинныҥ яртысы ̒ четверть копейкиʼ, ун тин ̒десять копеек, гривен-
никʼ, егермапиш тин ̒двадцать пять копеек, четвертакʼ, илле тин ̒ полтинникʼ [Краткий 
русско-татарский словарь, 1904: 32–33]; Перь сумта (манитта) iось тiен ʻВ рубле сто 
копеекʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 22], Артык баясе оць сум илле тин ʻКрай-
няя цена три рубля с полтинойʼ [Русско-татарский разговор, 1905: 11]; Шул ун тĭӊак-
цабĭlӓн базарҕа цыҕып барып утырады iгӓн… — Он с десятью копейками пошел на ба-
зар (Радлов В. В. Тобул халк, Сӓiт тiгӓн аул, «Кас») [Юсупов, 2021: 854, 857].

Лексема тиен используется в записях о выплате пошлины, которая возлага-
лась на жениха. В Янбаевских книгах размер пошлины разнится в пределах от 25 
до 50 копеек:

Мәһәр мөсаммә ике йөз сум көмеш, кабз кылуб алганлык өчен кызның бер тугма аб-
засы Төхфәтулла Сәйфулла углы имза кылды. Төхфәтулла Сәйфулла углы кияү тара-
фындин илле тиен пошлина бирелде — Сумма выкупа за невесту двести рублей сере-
бром, в подтверждение долга за женихом старший брат невесты Тухфатулла сын Сай-
фуллы поставил подпись. Тухфатулла сын Сайфуллы за жениха оплатил пошлину 
пятьдесят копеек (1907) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 368, 391];

Кияү вәкиле Мөхәммәдбасыйр Мөхәммәдлатыйф углы утуз тиен пошлина бир-
де — Представитель жениха Мухаммедбасыр сын Мухаммед-латифа оплатил пош-
лину 30 копеек (1907) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 369, 393];

Кияү вәкиле егерме биш тиен пошлина бирдем — Представитель жениха запла-
тил 25 копеек пошлины (1907) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 370, 394].

В метрических записях обнаруживается вариативность тиен // диен: Йегерме биш 
тиен пушлина бирдем бән Зөлкарнәйен Мөхәммәдбакый углы — Двадцать пять копе-
ек дал пошлину я Зулькарнай сын Мухаммедбаки (1908) [Файзуллина, Кадирова, 2020: 
100, 108]; Йегерме биш диен пушлина бирдем кияү Сәйфулла углы — Двадцать пять ко-
пеек дал пошлину жених сын Сайфуллы (1914) [Файзуллина, Кадирова, 2020: 114, 121]; 
Мәһәр мөсаммә унбиш сум йитмеш биш тиен көмеш, хәзер дә унөч сум көмеш, калганны 
мәзкурә Хәлимә сораган вакытда вирәчәк булуб… — Сумма выкупа за невесту 15 руб-
лей 75 копеек серебром, в подтверждение передачи денег в размере 13 рублей сере-
бром сейчас, остальное в то время, когда попросит Халима… (1857) [Файзуллина, Ка-
дирова, Фаизова, 2022б: 181, 189].

Необходимо отметить, что и в книгах о разводах употребляются названия денеж-
ных единиц: бер шәл, бер бишмәт, бер читек, бер ефәк күлмәк, бер калфак, бер тәкыя, 
бер перчатка, 4 ситса күлмәк, бер яңа резинка, бер мендәр, бер покрывало. Айга 3 сум 



150 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

акча, кыз баласын караса, һәр айга 2 сум аерым бирәчәкмен — одна шаль, один беш-
мет, пара сапог, одно шелковое платье, один калфак, одна шапка, пара перчаток, 4 
ситцевые платья, одна новая резинка, одна подушка, одно покрывало. В месяц 3 руб-
ля денег, если будет смотреть за девочкой, каждый месяц 2 рубля отдельно буду вы-
плачивать [Тюмень].

3. Полная / частичная передача махра:
Мәһәр мөсаммә йөз сум, барчасыны үтәмәклүгүм өчөн кияү Әликә Шахый углы 

әлимза кылдум вә һәм мәзкурә кызым Фазыйлә өчөн әткәсе Балда Рәхимбакый углы 
әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту сто рублей, в подтверждение передачи 
денег в полном размере жених Алика сын Шахи поставил подпись и за вышеупомя-
нутую мою дочь Фазилю доверенный отец ее Балда сын Рахимбаки поставил подпись 
(1841) [Файзуллина, Кадирова, 2022: 41, 43];

Мәһәр мөсаммә өч йөз илле сум, хәзер дә ике йөз сум, калганны мәзкурә Гайнелха-
ят сораган вакытда мән кияү булгучы Габидулла Мөхиб углы вирәчәк булуб әлимза 
кылдым, кыз атасы ахунд Ибраһим Йыйан углы кызым Гайнелхаятнең мәзкур шарт-
га ризалыгы илә әлимза кылдым — Сумма выкупа за невесту 350 рублей, в подтвержде-
ние передачи денег в размере 200 рублей сейчас, оставшуюся часть денег в то вре-
мя, когда попросит Гайнельхаят, я, жених Габидулла сын Мухиба, поставил подпись 
и в подтверждение согласия моей дочери Гайнельхаят с данным условием я, отец ее 
ахунд Ибрагим сын Джихана, поставил подпись (1855) [Файзуллина, Кадирова, Фаизо-
ва, 2022б: 156, 168].

4. Подпись жениха: Мәһәр мөсаммә йөз йегерме сум, хазир дә туксан сумны бирүб, 
калганны мәзкурә Рузыйбану Сәедмәмәт кызы сораган вакытда вирәчәк булуб, мән 
кияү булгучы Нийәтбакый Сәфәрбакый углы әлимза кылдум… — Сумма выку-
па за невесту 120 рублей, в подтверждение передачи денег в размере 90 рублей сей-
час, остальное в то время, когда попросит Рузибану дочь Саидмамета, я, жених Ни-
ятбаки сын Сафарбаки поставил подпись… (1848) [Файзуллина, Кадирова, Фаизо-
ва, 2022а: 158, 163].

5. Подпись доверенного лица со стороны невесты. В роли доверенного выступал 
отец невесты [Файзуллина, Кадирова, 2020: 90, 95].

И иных случаях, вероятно, из‑за отсутствия последнего доворенным определялся 
ближайший родственник:…мәзкур шартка кызым Өммегөлсемнең ризалыгы илә вәли 
вәкил булгучы Габделмән Әбугани углы әлимза кылдым —…в подтверждение согласия 
моей дочери Уммигульсум с данным условием, я, Габдельман сын Абугания поставил 
подпись (1867) [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 255, 264].

Заключение
В результате анализа записей о махре мы пришли к следующим умозаключениям:
1. Мусульманские метрические книги являются единственным историческим ис-

точником, по которым возможно проследить особенности бракоразводных процес-
сов в среде тюрко-татарского населения в дореволюционной России: дата и место со-
вершения никаха, личное имя и возраст жениха и невесты, доверенные лица и свиде-
тели, условия махра, данные об имаме и др.



151Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

2. В XIX — начале XX в. махр выступал обязательным условием заключения ни-
каха у тюрко-татарского населения Тобольской губернии. И даже такие факторы, 
как возраст, материальное положение или второй брак не освобождали от выплаты 
махра: Төмән өязе, Бухарски волосте Янбай карьясенең бухарис Тимерказый Мәгаш 
углының кызы Бибикамал илән шул ук Төмән өязе Шабабин иленең бухарис Зыяддин 
Дашмөхәммәд углының арасында муафыйк шәригать гакыд зәүҗиять иҗраэ кылынды. 
Хатун мотлакан икенче никахы, кияүнең икенче никахы, араларында әүвәл мәртәбә 
никахлары. Мәһәр мөсаммә йөз сум көмеш, нәкыд кабз кылуб алды Тимерказый Мәгаш 
углы — Бибикамал, дочь бухарца Тимерказый сына Магаша из селения Янбаевские Бу-
харской волости Тюменского уезда и бухарец Зыятдин сын Дашмухаммеда из селения 
Шабабинские в соответствии с шариатом сочетались никахом. Женщины второй ни-
ках, жениха второй никах, между ними первый никах. Сумма выкупа за невесту сто 
рублей серебром, взял в долг Тимиркази сын Магаша (1907) [Файзуллина, Кадирова, 
Фаизова, 2022б: 372, 395].

3. Махр выплачивался в денежной форме или / и состоял в передаче жилой недви-
жимости (либо его части). Размер махра не регламентировался и устанавливался по со-
глашению сторон, при этом имелась возможность выплатить часть денег после цере-
монии по запросу супруги. В анализируемых источниках минимальный размер махра 
составляет 20 рублей, максимальный — 1000 рублей. 5 августа 1836 года ясачный Мур-
таза сын Мусы из селения Чуйчузай Касимовского уезда Рязанской губернии выплатил 
1000 рублей Хусниджамал, дочери бухарца Габдуллы сына Нияза из Янбаевского селе-
ния Тюменского уезда [Файзуллина, Кадирова, Фаизова, 2022б: 39].

4. Помимо свидетелей, в церемонии бракосочетания принимали участие доверенные 
лица, которые подтверждали передачу махра в полном или частичном объеме. Свидете-
лями и доверенными могли выступать только лица мужского пола. Как правило, дове-
ренными определялись самые близкие родственники — отец, брат или дядя, при этом 
уровень их грамотности не имел никакого значения, тогда как свидетели отбирались 
по умению писать и читать.

5. Анализ названий денежных единиц показал, что в татарском языке использова-
лись как собственно тюркские слова сум и тиен, так и заимствованные единицы из пер-
сидского языка (тәңкә) и из латинского посредством русского (манит). Лексемы сум, 
тәңкә и манит являются синонимами и обозначают название денежной единицы, рав-
ной 100 копейкам (тиен). Изучение суммы махра и благосостояние общества состав-
ляет предмет отдельных научных изысканий.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено при финансовой поддержке Российского научного фонда 

№ 23–28–00838 «Мусульманские метрические записи Тобольской губернии XIX — на-
чала XX вв. в историко-лингвистическом аспекте», https://rscf.ru/project/23–28–00838/

Acknowledgements and funding
The research was conducted with the financial support of  the Russian Science 

Foundation No. 23–28–00838 “Muslim Metric Records of Tobolsk Governorate in the 19th — 
early 20th centuries in the historical-linguistic aspect”.



152 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Абашин С. Калым и махр в Средней Азии: право или ритуал? // Отечественные за-

писки. 2003. № 5. URL: https://magazines.gorky.media/oz/2003/5/kalym-i-mahr-v-srednej-
azii-pravo-ili-ritual.html (дата обращения: 07.07.2024).

Аничков И. Очерки народной жизни Северного Туркестана. Ташкент : Типо-Лито-
графия т. д. «Ф. и Г. Бр. Каменские», 1899. 170 с.

Бакиева Г. Т. Особенности традиционной свадебной обрядности сибирских татар 
юга Тюменской области // Вестник археологии, антропологии и этнографии. 2014. № 3 
(26). С. 119–126.

Баязитова Ф. С. Свадебный обряд и его терминология в контексте народно-раз-
говорного языка сибирских татар // Сибирские татары: монография. Казань, 2002. 
С. 205–222.

Валеев Ф. Т. Сибирские татары. Культура и быт. Казань : Татарское кн. из‑во, 1993. 
208 с.

Косых Е. С. Правовое регулирование мусульманского брака в дореволюцион-
ной России // Россия, Запад, Восток: диалог культур и цивилизаций: сборник науч-
ных трудов Международной научно-практической конференции. Стерлитамак, 2018.  
С. 264–266.

Краткий русско-татарский словарь (на наречии татар Тобольской губернии). Изда-
ние Тобольского комитета православного миссионерского общества. Тобольск: типо-
графия Епархиального братства, 1904. 68 с.

Лайпанов  К. Т., Хатуев  Р. Т., Шаманов  И. М.  Карачай с  древнейших времен 
до 1917 года. Историко-этнографические очерки. Черкесск : Аланский Эрмитаж, 2009. 
270 с.

Народы Сибири. Этнографические очерки. М. : Изд-во Академии наук СССР, 1956. 
1083 с.

Русско-татарский разговор. Практические уроки русского и татарского языка. 
На русском языке и на наречии татар Тобольской губернии. Издание Тобольского ко-
митета православного миссионерского общества. Тобольск : типография Епархиаль-
ного братства, 1905. 88 с.

Словарь российско-татарский, собранный в Тобольском главном училище, учите-
лем татарского языка священником Иосифом Гигановым и муллами юртовскими сви-
детельствованный. СПб. : Императорская Академия наук, 1804. 680 с.

Уразманова Р. «Мусульманские» обряды в бытовой культуре татар: этнография эт-
нического в эпоху глобализации // Minbar. Islamic Studies. 2008. № 1. С. 47–56.

Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х. Ашлыкские (Лайминские) мечетные книги Тоболь-
ской губернии XIX — начала XX в. Казань : Отечество, 2022. 213 с.

Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х. Чебургинские мечетные книги Тобольской губер-
нии XIX — начала XX в. Казань : Отечество, 2020. 200 с.

Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х., Фаизова Л. Х. Комаровские мечетные книги Тоболь-
ской губернии XIX — начала XX в. Казань : Отечество, 2022а. 335 с.

Файзуллина Г. Ч., Кадирова Э. Х., Фаизова Л. Х. Янбаевские мечетные книги Тоболь-
ской губернии XIX — начала XX в. Казань : Отечество, 2022б. 406 с.



153Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Чигрина Е. В. Свадебная обрядность томских татар в контексте общетатарского эт-
нокультурного комплекса // Томский журнал лингвистических и антропологических 
исследований. 2013. № 1. С. 117–124.

Юсупов Ф. Ю. В. В. Радлов и его книга «Образцы народной литературы тюркских 
племен, живущих в Южной Сибири и Дзунгарской степи. Ч. IV. Наречия барабинцев, 
тарских, тобольских и тюменских татар» (СПб., 1872). Нижний Тагил : Онлайн-сер-
вис, 2021. 912 с.

Государственный архив в г. Тобольске (ГА в г. Тобольске). Ф. И 636. Оп. 1. (на та-
тарск. яз.).

Государственный архив Тюменской области (ГБУТО ГАТО). Ф. И 254. Оп. 1. Д. 156 
(на татарск. яз.).

Коломиец О. П. Исследование этнокультурных связей по материалам свадебной об-
рядности // Исторические, философские, политические и юридические науки, культу-
рология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. Тамбов : Грамота, 2011. № 5 
(11). Ч. I. С. 98–102 (на татарск. яз.).

REFERENCES
Abashin S. Kalym i makhr v Srednei Azii: pravo ili ritual? [Kalym and Mahr in Central Asia: 

law or ritual?]. Otechestvennye zapiski [Domestic notes]. 2003, no. 5, URL: https://magazines.
gorky.media/oz/2003/5/kalym-i-mahr-v-srednej-azii-pravo-ili-ritual.html (accessed July 7, 
2024) (in Russian).

Anichkov I. Ocherki narodnoi zhizni Severnogo Turkestana [Essays on the folk life 
of Northern Turkestan]. Tashkent: Tipo-Litografiya t. d. “F. i G. Br. Kamenskie”, 1899, 170 
p. (in Russian).

Bakieva  G. T.  Osobennosti traditcionnoi svadebnoi obryadnosti sibirskikh tatar 
yuga Tyumenskoi oblasti [Features of the traditional wedding ceremony of the Siberian 
Tatars of the south of the Tyumen region]. Vestnik arkheologii, antropologii i etnografii 
[Bulletin of Archaeology, Anthropology and Ethnography]. 2014, no. 3 (26). P. 119–126  
(in Russian).

Bayazitova F. S. Svadebnyi obryad i ego terminologiya v kontekste narodno-razgovornogo 
yazyka sibirskikh tatar [The wedding ceremony and its terminology in the context of the 
vernacular language of the Siberian Tatars]. Sibirskie tatary. Monografiya [Siberian Tatars. 
Monograph]. Kazanʼ, 2002. P. 205–222 (in Russian).

Chigrina E. V. Svadebnaya obryadnostʼ tomskikh tatar v kontekste obshhetatarskogo 
etnokulʼturnogo kompleksa [Wedding ceremony of the Tomsk Tatars in the context of the Tatar 
ethno-cultural complex]. Tomskii zhurnal lingvisticheskikh i antropologicheskikh issledovanii. 
2013, no. 1. P. 117–124 (in Russian).

Faizullina G. Ch., Kadirova E. Kh. Ashlykskie (Laiminskie) mechetnye knigi Tobolʼskoi 
gubernii XIX — nachala XX v. [Ashlyk (Laimin) mosque books of the Tobolsk province of the 
XIX — early XX century] Kazanʼ: Otechestvo, 2022, 213 p. (in Russian).

Faizullina G. Ch., Kadirova E. Kh. Cheburginskie mechetnye knigi Tobolʼskoi gubernii XIX — 
nachala XX v. [The Cheburgin mosque books of the Tobolsk province of the XIX — early XX 
century] Kazanʼ: Otechestvo, 2020, 200 p. (in Russian).



154 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 142–155.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Faizullina G. Ch., Kadirova E. Kh., Faizova L. Kh. Komarovskie mechetnye knigi Tobol'skoi 
gubernii XIX — nachala XX v. [Komarov mosque books of the Tobolsk province of the XIX — 
early XX century] Kazanʼ: Otechestvo, 2022a. 335 p. (in Russian).

Faizullina G. Ch., Kadirova E. Kh., Faizova L. Kh. Yanbaevskie mechetnye knigi Tobolʼskoi 
gubernii XIX — nachala XX v. [Yanbayev mosque books of the Tobolsk province of the XIX — 
early XX century.] Kazanʼ: Otechestvo, 2022b, 406 p. (in Russian).

Kosykh E. S. Pravovoe regulirovanie musulʼmanskogo braka v dorevolyutcionnoi Rossii 
[Legal regulation of Muslim marriage in pre-revolutionary Russia]. Rossiya, Zapad, Vostok: 
dialog kulʼtur i tcivilizacii. Sbornik nauchnykh trudov mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi 
konferencii [Russia, West, East: dialogue of cultures and civilizations. Collection of scientific 
papers of the international scientific and practical conference]. Sterlitamak, 2018. P. 264–266 
(in Russian).

Kratkii russko-tatarskii slovarʼ (na narechii tatar Tobolʼskoi gubernii). Izdanie Tobolʼskogo 
komiteta pravoslavnogo missionerskogo obshhestva [A short Russian-Tatar dictionary (in the 
dialect of the Tatars of the Tobolsk province). Publication of the Tobolsk Committee of the 
Orthodox Missionary Society]. Tobolʼsk: Tipografiya Eparkhialʼnogo bratstva, 1904, 68 p. 
(in Russian).

Laipanov K. T., Khatuev R. T., Shamanov I. M. Karachai s drevnejshikh vremen do 1917 
goda. Istoriko-etnograficheskie ocherki [Karachai from ancient times to 1917. Historical and 
ethnographic essays]. Cherkessk: Alanskii Ermitazh, 2009, 270 p. (in Russian).

Narody Sibiri. Etnograficheskie ocherki [The peoples of Siberia. Ethnographic essays]. 
Moscow: Izdatelʼstvo Akademii nauk SSSR, 1956, 1083 p. (in Russian).

Russko-tatarskii razgovor. Prakticheskie uroki russkogo i tatarskogo yazyka. Na russkom 
yazyke i na narechii tatar Tobolʼskoi gubernii. Izdanie Tobolʼskogo komiteta pravoslavnogo 
missionerskogo obshhestva [Russian-Tatar conversation. Practical lessons of the Russian and 
Tatar languages. In Russian and in the dialect of the Tatars of Tobolsk province]. Tobolʼsk: 
Tipografiya Eparkhialʼnogo bratstva, 1905, 88 p. (in Russian).

Slovarʼ rossiisko-tatarskii, sobrannyi v Tobolʼskom glavnom uchilishhe, uchitelem tatarskogo 
yazyka svyashhennikom Iosifom Giganovym i mullami yurtovskimi svidetelʼstvovannyi 
[The Russian-Tatar dictionary, collected at the Tobolsk Main School, by the teacher of the 
Tatar language, priest Joseph Giganov and mullahs Yurtovsky, testified]. Saint Petesburg: 
Imperatorskaya Akademiya Nauk, 1804, 680 p. (in Russian).

Urazmanova R. “Musulʼmanskie” obryady v bytovoi kulʼture tatar: etnografiya etnicheskogo 
v epokhu globalizacii [“Muslim” rituals in the everyday culture of the Tatars: ethnography 
of the Ethnic in the era of Globalization]. Minbar. Islamic Studies. 2008, no. 1. P. 47–56 
(in Russian).

Valeev F. T. Sibirskie tatary. Kulʼtura i byt [Siberian Tatars. Culture and everyday life]. 
Kazanʼ: Tatarskoe knizhnoe izdatelʼstvo, 1993, 208 p. (in Russian).

Yusupov F. Yu. V. V. Radlov i ego kniga “Obrazcy narodnoi literatury tyurkskikh plemen, 
zhivushhikh v Yuzhnoi Sibiri i Dzungarskoi stepi. Chastʼ IV. Narechiya barabincev, tarskikh, 
tobolʼskikh i tyumenskikh tatar” (SPb., 1872) [Radlov and his book “Samples of folk literature 
of Turkic tribes living in Southern Siberia and the Dzungarian steppe. Part IV. The dialects 



155Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 142–155.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

of the Barabinsk, Tarsk, Tobolsk and Tyumen Tatars” (St. Petersburg, 1872).]. Nizhnii Tagil: 
OOO “Onlain-servis”, 2021. 912 p. (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Tyumenskoy oblasti (GBUTO GATO) [The State Archive of the 
Tyumen region (GATO)]. Fund I 254. Inventory. 1. File. 156. (in Tatar).

Gosudarstvennyi arkhiv v g. Tobol'ske (GA v g. Tobol'ske) [The State Archive in Tobolsk (HA 
in Tobolsk)]. Fund I 636. Inventory. 1 (in Tatar).

Kolomiecz O. P. Issledovanie etnokulʼturnykh svyazei po materialam svadebnoi obryadnosti 
[The study of ethnocultural relations based on the materials of the wedding ceremony]. 
Istoricheskie, filosofskie, politicheskie i yuridicheskie nauki, kulʼturologiya i iskusstvovedenie. 
Voprosy teorii i praktiki [Historical, philosophical, political and legal sciences, cultural studies 
and art criticism. Questions of theory and practice]. Tambov: Gramota, 2011, no. 5 (11), pt. I. 
P. 98–102. (in Tatar).

Статья поступила в редакцию: 28.07.2024
Принята к публикации: 30.04.2025

Дата публикации: 30.06.2025

 



156 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 156–165.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 397.4 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–09

Ли Хуэй

Северо-восточный университет, Шэньян (КНР)

МИФОЛОГИЧЕСКОЕ СУЩЕСТВО ЛУН В КИТАЙСКОЙ 
КОЛЛЕКТИВНОЙ КУЛЬТУРНОЙ ПАМЯТИ

Как один из важнейших культурных символов китайской нации, мифологическое 
существо Лун в первую очередь должен быть исследован с точки зрения его истории 
и механизма изменения культуры. Многомерная культура Луна, существующая сре-
ди различных этносов Китая, в процессе взаимодействия и взаимовлияния постоян-
но усиливает свою значимость как элемент общей культурной памяти. Культура Луна 
проявляется как в рамках официальной культуры, так и в народных обрядах, что отра-
жает сильную центростремительную силу китайской нации. Общая память о поклоне-
нии драконам и их убийстве придает культуре Луна историческую жизнеспособность. 
В отличие от подобных мифологем других культур, китайская традиция наделяет образ 
Луна особым возвышенным смыслом, отражающим характерную для китайской ци-
вилизации установку на гармоничное взаимодействие с природой через оптимистич-
ное мировосприятие. Эта эстетико-философская доминанта проявляется в стремле-
нии к символическому примирению с естественным порядком вещей, где Лун высту-
пает медиатором между человеком и космосом.

Ключевые слова: культурная память, китайская нация, культура Луна, механизм 
обмена.

Цитирование статьи: 
Ли Хуэй. Мифологическое существо Лун в китайской коллективной культурной памяти // 
Народы и религии Евразии. Т. 30. № 2. С. 156–165. DOI 10.14258/nreur(2025)2–09.

Ли Хуэй, кандидат филологических наук, преподаватель кафедры русского 
языка Северо-восточного университета, Шэньян (КНР). Адрес для контактов: 
13938965531@163. com; https://orcid.org/0009–0009–5722–7381.



157Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 156–165.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Li Hui

Northeastern University, Shenyang (China)

THE MYTHOLOGICAL CREATURE LUN IN CHINESE 
COLLECTIVE CULTURAL MEMORY

As one of the most important cultural symbols of the Chinese nation, the Moon should 
initially be studied from the perspective of its history and the mechanism of cultural exchange. 
The multidimensional Moon culture existing among various ethnic groups of China 
constantly increases its significance as an element of common cultural memory in the 
process of interaction and mutual influence. The Moon culture manifests itself both within 
the framework of official culture and in folk rituals, which reflects the strong centripetal force 
of the Chinese nation. The common memory of Moon worship and killing gives the Moon 
culture endless historical vitality. Unlike lunar mythologemes of other cultures, the Chinese 
tradition endows the image of the Moon with a special sublime meaning, reflecting the attitude 
towards harmonious interaction with nature through an optimistic worldview, characteristic 
of the Chinese civilization. This aesthetic and philosophical dominant is manifested in the 
desire for symbolic reconciliation with the natural order of things, where the Moon acts as 
a mediator between man and the cosmos.

Keywords: cultural memory; Chinese nation; Lun culture; exchange mechanism

For citation: 
Li Hui. The mythological creature Lun in chinese collective cultural memory. Nations and 
religions of Eurasia. 2025. T. 30. No. 2. P. 156–165 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–09

Li Hui, PhD in Philology, lecturer at the Russian Language Department, Northeastern University, 
Shenyang (China). Contact address: 13938965531@163. com;  
https://orcid.org/0009–0009–5722–7381

Введение
В процессе исторического развития и этнокультурной интеграции Китая образ 

Луны стал неотъемлемой частью системы верований и духовного мира китайской на-
ции. Как архетипический символ традиционной китайской культуры мифологическое 
существо Лун выполняет функции этнокультурного тотема и уникального идентифи-
кационного маркера китайской цивилизации. Несмотря на значительный объем ис-
следований данной темы, в научном сообществе сохраняются дискуссионные вопросы, 
требующие дальнейшего изучения: существовали ли они в реальности и каковы были 
их возможные физические формы; какие животные послужили основой для форми-
рования мифологического облика Луна; причины параллельного существования тра-
диций сакрального почитания Луна и ритуалов их символического уничтожения. По-
ливалентная семантика китайской драконьей культуры, включающая множественные, 



158 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 156–165.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

подчас парадоксальные значения, обусловливает ее устойчивую релевантность в ка-
честве важного консолидирующего фактора для различных этнических групп Китая.

В центре нашей работы находятся «причины» и «процесс» становления Луна в ка-
честве уникального культурного символа китайской цивилизации, анализируемые 
сквозь призму концепции «культурной памяти» (Ян Ассман).

В последние годы проблемы культурной памяти и этнокультурной идентичности 
привлекают широкое внимание исследователей. Благодаря «коллективной памяти» 
М. Хальбвакса [2005] и «социальной памяти» Пола Коннертона [1989], теория памяти 
постепенно обратилась к изучению «культурной памяти». Немецкие ученые Ян Асс-
манн и Алейде Ассман считают, что культурная память, сконструированная внешним 
обществом, может рассматриваться как внутренняя движущая сила преемственности 
общества и культуры [Ассман, 2004]. Ю. М. Лотман подчеркнул зависимость культур-
ной памяти от символов. По его мнению, «культура представляет собой коллективный 
интеллект и коллективную память, т. е. надындивидуальный механизм хранения и пе-
редачи некоторых сообщений [текстов] и выработки новых. В этом смысле простран-
ство культуры может быть определено как пространство некоторой общей памяти, т. е. 
пространство, в пределах которого некоторые общие тексты могут сохраняться и быть 
актуализированы…» [Лотман, 1992: 201]. Китайская культура Луна может рассматри-
ваться как символ культурной идентичности, играющий важную роль в формирова-
нии и поддержании непрерывности этнокультурной самобытности.

С синхронной точки зрения, субкультура Луна различных этнических групп Ки-
тая составляет культуруы Луна китайского народа в целом. Эти субкультуры Луна ча-
сто различны или даже противоречивы, но они неоднородны среди этнических групп. 
Субкультуры Луна различных этнических группах Китая могут взаимодействовать друг 
с другом. В процессе взаимного влияния и ассимиляции они сохраняют характер и от-
печаток своих этнических групп, участвуя в создании и укреплении общей китайской 
национальной культуры Луна.

В диахроническом плане, в силу двойственности процессов забывания и сохране-
ния, культурная память постоянно меняется. Во время «уничтожения» и «сохране-
ния» культура мифологического существа Луна как общая память общества непрерыв-
но пробуждается и обновляется в повседневных ритуалах и постепенно обретает дол-
госрочную жизнеспособность.

Священная и светская культурная память
Культурная память китайской нации о Луне может помочь нам глубже понять из-

менчивые и сложные аспекты китайской культуры. Накопленный смысл этого симво-
ла, ассоциирующегося с общностью и единством, позволяет нам почувствовать древ-
ние традиции и ценности, которые формировались в китайском обществе на протя-
жении многих веков.

Образ Луна как национального символа китайской нации впервые был использован 
китайским ученым Вэнь Идуо. В своей фундаментальной работе «От изображений че-
ловеко-змей к проблеме Луны и тотема» (《从人首蛇身像谈到龙与图腾》) исследова-
тель ввел понятие «тотем Луна», предложив его комплексную морфологическую харак-
теристику. Согласно Вэнь Идуо, в китайской культуре Лун представляет собой мифо-



159Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 156–165.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

логическое существо, сочетающее змеиное тело, лошадиную голову, конечности чет-
вероногих животных, хвост игуаны, орлиные когти, рыбью чешую, креветочные усы 
[Вэнь Идуо, 1948: 3]. Однако исторический анализ показывает, что этот образ пре-
терпевал значительную эволюцию. Еще в I в. н. э. ханьский философ Ван Чун в своем 
трактате «Критические рассуждения» (《论衡》) давал иную иконографическую ин-
терпретацию, описывая Лун как существо с головой лошади, змеиным хвостом [Хуан 
Хуэй, 1983: 278]. Новый этап в развитии этого образа наступил в период Пяти дина-
стий и Десяти царств (907–979 гг.), когда сформировалась каноническая формула опи-
сания Луна с использованием «трех соединений» (небесное, земное и водное) и «девя-
ти подобий» [Лю Чжисюн, Ян Цзинжун, 1992: 299].

В монографии «Лун и феникс» (《龙凤考, 1948) Вэнь Идуо подчеркивает, что Лун 
и феникс традиционно олицетворяли верховную власть и привилегированный статус 
[Вэнь Идуо, 1948: 69–70]. Исторически сложилось так, что образ Луна действительно 
стал символом императорской власти в Китае.

Начиная с эпохи Цинь и Хань, изображение Луна превратилось в неотъемлемый 
атрибут власти правителя, что явилось следствием политической монополии. Исклю-
чительное право на использование драконьей символики в одежде и регалиях было 
закреплено за императором, тогда как частное употребление этих образов строго за-
прещалось. Несмотря на императорские ограничения, образ Луна продолжал широ-
ко бытовать в народной культуре, став неотъемлемым элементом повседневных веро-
ваний и обрядов различных этнических групп. Как справедливо отмечает А. Ассманн, 
«праздники и обряды, повторяемые с определенной регулярностью, служат для пере-
дачи и распространения знаний, укрепляющих идентичность и культурную самобыт-
ность. Ритуальное повторение способствует единству группы во времени и простран-
стве» [Ассман, 2004: 60]. Ярким примером такого синтеза сакрального и светского ас-
пектов культуры Лун является праздник Лунтайтоу («День, когда Лун поднимает голо-
ву»), отмечаемый второго числа второго месяца по лунному календарю. Этот важней-
ший в традиционном календаре праздник, посвященный пробуждению повелителя 
водной стихии, включает традиционные танцы Луна и львов, гонки на драконьих лод-
ках, приготовление ритуальных блюд с символическими названиями: «усы Луна» (лап-
ша), «икра Луна» (рис), «уши Луна» (пельмени), «чешуя Луна» (блины). Эти коллек-
тивные ритуальные практики выполняют важную социокультурную функцию, обес-
печивая непрерывную актуализацию и трансляцию драконьей символики как ключе-
вого элемента национальной идентичности китайского народа.

В традиционном мировоззрении ханьцев образ Луна связан с имперской властью 
и в основном ассоциируется с водными божествами. Лун у хань обитает в озерах, ре-
ках или морях, а его форма в виде парящих облаков и тумана напоминает гром, мол-
нию и темные облака, связанные с дождем. В силу своего относительно свободного духа, 
образ Луна в представлении народностей этнических меньшинств обычно принимает 
разнообразные формы. Он воплощается в талисманах и рассматриваться как защит-
ник в повседневной жизни людей.

По сравнению с этническими меньшинствами на севере, культура Лунов этнических 
меньшинств на юго-западе более заметна. К предметам, которые этнические группы 



160 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 156–165.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

юго-запада часто считают воплощением Луна, относятся гром и молния, пламя, ска-
мейки, вода, камни, деревья, рыбы, тигры, крабы, головастики, овцы, куры, крокоди-
лы, ящерицы, многоножки, шелкопряды, олени и другие живые и неживые существа 
[Ян Чжэнцюань, 1997: 62].

В качестве примера можно привести национальность мяо. Образ Луна у этого народа 
представляет собой богов воды, земли, семьи, деревни, предков и плодородия. Он управ-
ляет горами, лесами, полями, почвой, охраняет дом, защищает деревню и способствует 
рождению детей. Его основное место жительства находится не в реках, озерах или мо-
рях, а в домах, деревнях, горах, прудах, рисовых полях и колодцах [Лу Мин, 2007: 55].

От средств передвижения императоров, богов, которые общаются между небом 
и землей во время жертвоприношений, до рисунков Луна на одежде, к которой публи-
ке не разрешается прикасаться, «божественность» Луна очевидна. С одной стороны, 
правители всегда стремились к тому, чтобы изображения Луна были исключительной 
собственностью королевской семьи. Из поклонения и страха перед императорской вла-
стью древние люди обычно называли образы Лунов «большими» и «сильными» пред-
метами в жизни. Люди национальности мяо «имеют привычку называть чрезвычай-
но крупных существ Лунами. Большую рыбу называют Луном, а большую многонож-
ку также называют Луном» [Ли Чжунъюань, 2011: 45].

Монополия императора и интерпретация Луна людьми различных этнических 
групп Китая вместе создавали многогранное значение драконовой культуры. Тради-
ции и народные верования превращают Луна в символ, который объединяет людей 
с помощью периодически проводимых публичных жертвенных ритуалов, фестивалей 
и других культурных мероприятий, формируя коллективную культурную память ки-
тайской нации.

А. Ассман различает «функциональную память» и «память-хранилище» [Ассман, 
2015: 151]. Память-хранилище представляет собой контейнер памяти, содержащий все 
необходимые знания, включая временно бесполезные элементы. Функциональная па-
мять может быть активирована конкретным предметом, придавая ему значение и уста-
навливая идентичность. Оба режима памяти поддерживают высокую степень взаимо-
проникновения и непрерывности.

Что касается культурной памяти о Луне в китайской нации, то он является не толь-
ко продуктом феодальной централизации Китая, но и повседневным символом анти-
монополии в гражданской жизни. В началеXX в., в критический момент националь-
ной идентичности Китая, богатые коннотации Луна были признаны учеными-патрио-
тами с сильным национальным сознанием. Призыв Вун Идуо способствовал «рекон-
струкции» и «изобретению» традиции национального государства. Двойные атри-
буты священности и светскости, связанные с Луном, отражают позитивное взаимо-
действие функциональной памяти и памяти-хранилища, демонстрируя способность 
к самообновлению.

Культурная память об убийстве Луна и поклонении Луну
В китайской культурной традиции образ Луна, сочетающий в себе доброжелатель-

ность и свирепость, порождает двойственное отношение к нему. Эта двойственность 
находит отражение в параллельном существовании культов поклонения Луну и ритуа-



161Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 156–165.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

лов его уничтожения. Согласно исследованию Лан Ин, «у этнических групп Синьцзяна, 
особенно северных регионов, сложился уникальный культурный взгляд на Луна, ради-
кально отличающийся от представлений ханьцев Центральных равнин и южных народ-
ностей. В их мифологии Лун предстает как свирепый и злокозненный дух, что приве-
ло к доминированию концепции «убийства Луна» над традицией его почитания» [Лан 
Ин, 1995: 56]. Примечательно, что нарративы об убийстве Луна у синьцзянских этно-
сов демонстрируют удивительное сходство с западноевропейскими легендами о драко-
ноборстве, что отражает особенности культурного взаимодействия Востока и Запада 
в этом регионе. При этом мотивы зловредности этих существ встречаются и в фолькло-
ре ханьцев Центральных равнин, а также у таких народностей, как бай и хэчжэ. Ли Юн-
пин, анализируя двойственное отношение людей к Лунам, отметил: «В ранних фольк-
лорных и мифологических традициях различных этносов описывались опасные живот-
ные, угрожавшие их существованию. Эти образы синтезировались в собирательный об-
раз Лун — мифологического «козла отпущения», на которого возлагалась ответствен-
ность за различные катастрофы. После преодоления кризиса Лун трансформировался 
в божественного посредника между небом и землей. Таким образом, «убийство Луна» 
и «поклонение Луну» представляют собой две стороны единого культурного механиз-
ма»» [Ли Юнпин, Фань Вэнь, 2018: 58]. Следует отметить, что существующие антро-
пологические объяснения этой дуальности не раскрывают глубинных причин парал-
лельного бытования этих противоположных культов в ритуальной практике различ-
ных этносов Китая. Особого внимания заслуживает вопрос о том, почему со временем 
концепция Чунлун (почитания Луна) приобрела доминирующее положение, что осо-
бенно ярко проявляется в современной культурной системе.

В контексте современной культурной парадигмы убийство Луна и поклонение Луну 
представляют собой диалектическое единство, исторически присущее этнокультур-
ным традициям Китая. Существующие антропологические интерпретации, фокуси-
руясь на генезисе этих явлений, упускают из виду их системную взаимосвязь и куль-
турно-историческую динамику.

Как социально конструируемый элемент культурной памяти, взаимоотношения ме-
жду Луном и человеческим сообществом — будь то антагонистические или гармониче-
ские — формируются через глубинные духовные взаимосвязи и проявляются как ди-
намичная культурная парадигма. Этот феномен находит теоретическое обоснование 
в семиотической концепции культуры Ю. М. Лотмана, который подчеркивал: «Ни одна 
изолированная символическая система, сколь бы совершенной ни была ее организа-
ционная структура, не способна сформировать культуру. Минимально необходимый 
культурный механизм требует наличия как минимум двух взаимосвязанных символи-
ческих систем… Сущностной характеристикой культуры является ее принципиальная 
гетероглоссия» [Лотман, 992, т. 1].

С этой точки зрения, базовый механизм культурной памяти функционирует 
по принципу многоканальной системы, где полифоничность смысловых структур вы-
ступает в качестве перманентного источника ее динамического развития. Данный фе-
номен находит концептуальное отражение в бахтинской теории «многоголосия», ак-
центирующей диалогическую природу культурного бытия. Исторически сложившаяся 



162 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 156–165.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

в Китае модель «великого единения» способствовала формированию общенациональ-
ного сознания. Однако внутренняя структура этого коллективного сознания полна «ри-
кошетных» и оппозиционных голосов. Эти противоречивые избыточные силы форми-
руют существование Луна. Уникальный «возвышенный» эстетический стиль и «вирту-
альные» физические характеристики изображения Луна позволяют этому культурно-
му символу адаптироваться к высшим и низшим классам. Двойные потребности име-
ют сильную толерантность и пространство для интерпретации. «Таинственный тер-
рор лишь сочетает с неудержимой и огромной исторической силой. может стать пре-
красными, возвышенными» [Ли Цзэхоу, 2012: 57]. «Возвышенная» красота вызывает 
обратное расширение и активацию человеческой души [Кант, 2002: 83].

В китайской культуре повествования об убийстве Луна и поклонении ему неизмен-
но связаны с «водой». В древнем Китае основным занятием является сельскохозяй-
ственное производство. Культ Луна особенно популярен в южных регионах, что отра-
жает сельскохозяйственные и социально-психологические потребности китайской на-
ции. Лун символизирует стремление людей всех национальностей к «хорошей погоде». 
Два отношения к Лунам также отражают двойственное отношение людей к «природе». 
В древние времена потребности людей в выживании постоянно усиливались благо-
даря постоянному появлению Луна, тесно связанных с повседневной жизнью. Китай-
ская национальная культура Лунов постепенно сформировала «сплоченную структу-
ру». Каждая культура образует «сплоченную структуру», которая служит связующим 
звеном и оказывает объединяющий эффект. Сплоченная структура соединяет прошлое 
и настоящее, формируя краеугольный камень чувства принадлежности и идентично-
сти национального субъекта [Ассманн, 2004: 6]. Культура Луна в китайской нации сфор-
мировала сплоченную структуру, в которой доминирует поклонение Луну. Долгосроч-
ное сосуществование и постепенное объединение культурного менталитета отражают 
сильную тенденцию китайской нации к сплочению и единству.

Таким образом, Лун является не только символом статусной монополии древних им-
ператоров, но и стимулирует антитабуистскую психологию широкой публики. С дру-
гой стороны, это также связано с внедрением и влиянием иностранных культур, таких 
как буддийская культура и западные изображения Лунов. Многие ученые обнаружили, 
что появление историй об убийствах Лунов среди ханьцев связано с процессом секуля-
ризации Луна после появления буддизма. Истории о Нечже и других народных героях, 
убивающих Луна, воплощают дух наказания зла и продвижения добра, сопротивления 
народным представлениям о власти. В то же время распространенность истории о Де-
вочке-Луне также отражает веру людей в традиционные добродетели китайской нации, 
такие как трудолюбие, доброта, честность и другие, вызывая восхищение и похвалу.

В процессе взаимопроникновения драконовой культуры между различными этни-
ческими группами Китая, а также между Китаем и другими странами, Лун стал симво-
лом как добра, так и зла. Противоположные отношения к Лунам также отражают двой-
ственное отношение людей к природе.

Заключение
В древние времена образ Луна был тесно связан с повседневной жизнью людей. 

В ходе длительной исторической эволюции китайская национальная культура Луна по-



163Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 156–165.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

степенно сформировала «сплоченную структуру». Как отмечает исследователь, «каж-
дая культура образует сплоченную структуру, которая служит связующим элементом, 
и формирует основание чувства принадлежности и идентичности национального субъ-
екта». В структуре китайской национальной культуры доминирует культ Луна, что явля-
ется важным отражением длительного сосуществования и единства культурного мен-
талитета. Это иллюстрирует сильную тенденцию китайской нации к сохранению сво-
ей идентичности и внутренней силы.

С индивидуальной точки зрения, начиная от религиозных убеждений и эстетиче-
ских предпочтений и до литературных нарративов, «непрерывное присутствие» и «су-
щественные смыслы», переданные в различных ритуалах в течение столетий, связы-
вают культурные воспоминания, передающиеся из поколения в поколение. Драконья 
культура китайской нации интегрируется в личность, превращаясь в неотъемлемую 
часть жизненного опыта и живых воспоминаний.

С точки зрения нации в целом, культура Луна как объект коллективной идентично-
сти китайской нации охватывает весь процесс познания географического и простран-
ственного положения китайской нации в рамках времени, начиная от племен и «мира» 
до «страны». В процессе формования образа Луна, начиная от визуальных образов 
до текстовых нарративов, китайская нация завершила построение собственного образа.

Сравнивая с объектами анализа культурной памяти в научных дискуссиях западных 
исследователей, китайская культура Луна демонстрирует культурный аспект с сильной 
национальной индивидуальностью. Это проявляется в тесном взаимодействии и син-
хронизации индивидуальной и национальной идентичности. В процессе взаимодей-
ствия и симбиоза различных элементов общая и прочная культурная вера в Луна ста-
новится духовной связью, обеспечивающей взаимопонимание внутри китайской на-
ции. Сформированная структура памяти Луны содержит культурную память всей ки-
тайской нации, укрепляя её культурное наследие и идентичность.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ассман А. Пространство памяти: формы и изменения культурной памяти (Space 

of Memory: Forms and Changes of Cultural Memory) / пер. с нем. Пан Лу. Пекин: Изд-во 
Пекинского ун-та, 2016. 151 с.

Ассман Я. Культурная память: Письмо, память о прошлом и политическая идентич-
ность в высоких культурах древности / пер. с нем. М. М. Сокольской. М. : Языки сла-
вянской культуры, 2004. 368 с.

Лотман Ю. М. Избранные статьи : в 3 т. Таллин: Александра, 1992. Т. 1. 479 с.
Хальбвакс М. Коллективная и историческая память // Неприкосновенный запас. 

2005. № 2–3 (40–41). С. 8–27.
Connerton P. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 

212 p.
闻一多 [Вэнь Идуо]. 龙凤考 [Исследование Луна и Феникса] // 《闻一多全集》第一

册 [первый том «Полного собрания сочинений Вэнь Идуо»］.上海 [Шанхай]. 开明书
店 [Книжный магазин Каймин]. 1948. С. 69–70 (на кит. яз.).



164 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 156–165.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

康澄 [Кан Чен]. 文化记忆的符号学阐释 [Семиотическая интерпретация культурной 
памяти] // 国外文学 [Иностранная литература]. 2018. Т. 4. С. 11–18 (на кит. яз.).

康德 [Кант И]. Критика суждения [判断力批判] / пер. с нем. Дэн Сяомана, под ред. 
Ян Цзутао. 北京［Пекин]: 人民出版社 [Народное издательство]. 2002. 83 с. (на кит. яз.).

郎樱 [Лан Ин]. 东西方屠龙故事比较研究 [Сравнительно-сопоставительный ана-
лиз мифологий об убийствах Лунов в восточной и западной культурах] // 新疆大学学
报 [Журнал Синьцзянского университета (издание философии и социальных наук)]. 
1995. № 3. С. 56–61 (на кит. яз.).

李泽厚 [Ли Цзэхоу]. 美的历程 [Путешествие красоты]. 天津 [Тяньцзинь]: 天津 [社
会科学院出版社]. Издательство Тяньцзиньской академии социальных наук, 2012. 57 с. 
(на кит. яз.).

李中元 [Ли Чжунъюань]. 论中国少数民族服饰中龙纹的象征性 — 原始的自然神性 
[О символике орнамента Лунов в костюмах китайских этнических меньшинств — из-
начальном природном божестве] // 武汉纺织大学学报 [Вестник Уханьского текстиль-
ного университета]. 2011. № 24 (01). С. 44–46 (на кит. яз.).

李永平,樊文 [Ли Юнпин, Фань Вэнь]. 中国少数民族屠龙故事文本与禳灾传统 [Ми-
фология об убийстве Лунов китайского меньшинства и традиции оказания помощи 
при стихийных бедствиях] // 民族文学研究 [Национальное исследование искусства]. 
2018. № 36 (01). С. 48 — –59 (на кит. яз.).

吕敏 [Лу Мин]. 苗族龙文化的传承与审美价值 [Наследие и эстетическая ценность 
культуры Лунов Мяо]. // 民族艺术研究 [Национальное исследование искусства]. 2007. 
Т. 3. С. 52–58 (на кит. яз.).

刘志雄，杨静君 [Лю Чжисюн, Ян Цзинжун]. 龙与中国文化 [Дракон и китайская 
культура]. 北京 [Пекин].人民出版社 [Народное издательство]. 1992, 336 с. (на кит. яз.).

黄晖 [Хуан Хуэй. 论衡校释（一） [Комментарий Лун Хэна (一)].台湾 [Тайбэй]. 商务
印书馆 [Коммерческая пресса]. 1983. 1359 с. (на кит. яз.).

杨正权 [Ян Чжэнцюань]. 论西南民族龙文化 [О культуре Лунов юго-западных на-
циональностей] // 云南学术探索 [Юньнаньское академическое исследование]. 1997. 
Т. 4. С. 61–65 (на кит. яз.).

REFERENCES
Assman A. Space of Memory: Forms and Changes of Cultural Memory. Translated from 

German by Pan Lu. Beijing: Peking University Press, 2016, 151 p.
Assman Ya. Kul'turnaya pamyat': Pis'mo, pamyat' o proshlom i politicheskaya identichnost'  

v vysokikh kul'turakh drevnosti [Cultural Memory and Early Civilization: Writing, 
Remembrance, and Political Imagination]. Per. s nem. M. M. Sokol'skoi. Moscow: YAzyki 
slavyanskoj kul'tury, 2004, 368 p. (in Russian).

Halbwachs M. Kollektivnaya i istoricheskaya pamyat' [Collective and historical memory]. 
Neprikosnovenny'i zapas, 2005, no. 2–3. P. 8–27 (in Russian).

Lotman Yu. M. Izbrannye stat'i v trekh tomakh. [Selected articles in three volumes.]. Tallin: 
Aleksandra, 1992, vol. 1, 479 p. (in Russian).

Connerton P. How Societies Remember. New York: Cambridge University Press, 1989, 121 
p. (in English).



165Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 156–165.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Huang hui. Lùn Héng jiàoshì [Commentary by Long Heng]. Taipei: Commercial Press, 
1983, 1359 p. (in Chinese).

Kan Cheng. Wénhuà jìyì de fúhào xué chǎnshì [Semiotic interpretation of cultural 
memory]. Guówài Wénxué [Foreign literature]. 2018; (04). P. 11–18 (in Chinese).

Kant I. Pàn duàn lì pī pàn [Critique of Judgment]. Translated from German by Deng 
Xiaoman, edited by Yang Zutao. Beijing: People's Publishing House, 2002, 83 p. (in Chinese).

Lang Ying. Dōngxīfāng tú lóng gùshì bǐjiào yánjiū [A Comparative and Contrastive 
Analysis of the Mythologies of Long Killing in Eastern and Western Cultures]. Xīnjiāng Dàxué 
Xuébào [Journal of Xinjiang University (Philosophy and Social Science Edition)]. 1995; (03). 
P. 56–61. (in Chinese).

Li Yongping, Fan Wen. Zhōngguó shǎoshù mínzú tú lóng gùshì wénběn yǔ rángzāi 
chuántǒng [The Mythology of Chinese Minority Long Killing and Disaster Relief Traditions]. 
Mínzú Wénxué Yánjiū [National Art Research]. 2018; 36 (01). P. 48–59 (in Chinese).

Li Zehou. Měi de Lìchéng [Journey of Beauty]. Tianjin: Tianjin Academy of Social Sciences 
Press, 2012, 57 p. (in Chinese).

Li Zhongyuan. Lùn Zhōngguó shǎoshù mínzú fúshì zhōng lóng wén de xiàngzhēngxìng — 
yuánshǐ de zìrán shénxìng [On the symbolism of the Lun ornament in the costumes of Chinese 
ethnic minorities — the original natural deity]. Wǔhàn Fǎngzhī Dàxué Xuébào [Bulletin 
of Wuhan Textile University]. 2011; 24 (01). P. 44–46. (in Chinese).

Liu Zhixiong, Yang Jingrong. Lóng yǔ Zhōngguó wénhuà [The Dragon and Chinese 
Culture]. Beijing: People's Publishing House, 1992, 336 p. (in Chinese).

Lu Min. Miáozú lóng wénhuà de chuánchéng yǔ shěnměi jiàzhí [Heritage and aesthetic 
value of the Long Miao culture]. Mínzú Yìshù Yánjiū [National Art Research]. 2007; (03).  
P. 52–58 (in Chinese).

Wen Yiduo. Long feng kao [A Study of Lun and Phoenix]. Wen yi duo quan ji di yi ce [The 
First Volume of the Complete Works of Wen Yiduo]. Shanghai: Kaiming Bookstore, 1948.  
P. 69–70 (in Chinese).

Yang Zhengquan. Lùn xīnán mínzú lóng wénhuà [About the culture of the Luns of the 
southwestern nationalities]. Yúnnán Xuéshù Tànsuǒ Yunnan [Academic Exploration]. 1997; 
(04). P. 61–65 (in Chinese).

Статья поступила в редакцию: 09.06.2024
Принята к публикации: 15.04.2025

Дата публикации: 30.06.2025



166 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 93/94 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–10

Д. В. Сень

Институт истории и международных отношений, Южный федеральный университет, 
Ростов-на-Дону (Россия)

ПЕРВЫЙ СЕВЕРО-КАВКАЗСКИЙ СЪЕЗД  
ГОРСКИХ ЕВРЕЕВ В НАЛЬЧИКЕ (1926 Г.)

Статья посвящена истории подготовки и проведения Первого Северо-Кавказско-
го съезда горских евреев, состоявшегося в Нальчике 12–14 мая 1926 г. Цель работы со-
стоит в выявлении причин и обстоятельств созыва указанного съезда, степени уча-
стия в этом мероприятии краевых и областных (со стороны Кабардино-Балкарской 
автономной области) властей, а также фактической стороны его проведения с учетом 
как изначальной, так и реальной (изменившейся) повестки. Констатируется и объ-
ясняется, почему указанные вопросы не становились объектом специального изуче-
ния в историографии. Устанавливаются причины и обстоятельства проведения съезда 
как мероприятия краевого уровня, инициированного, скорее всего, властями Северо-
Кавказского края. Судя по всему, руководство Кабардино-Балкарской автономной об-
ласти было поставлено этими вышестоящими властями «перед фактом». Выявляется 
общее и отличительное в истории проведения указанного съезда по сравнению с ана-
логичными (похожими) публичными мероприятиями 1920–1926 гг., участниками (де-
легатами) которых становились и горские евреи Северо-Кавказского края. Анализиру-
ется менявшаяся повестка съезда — начиная от предполагавшейся и заканчивая фак-
тической. История организации и проведения съезда горских евреев вписана в про-
странство их общественной и политической активности в условиях новой националь-
ной политики советской власти и различных практик решения «еврейского вопроса».

Ключевые слова. горские евреи, Кабардино-Балкарская автономная область, Наль-
чик, Северный Кавказ, Северо-Кавказский край, съезд

Цитирование статьи: 
Сень Д. В. Первыйй Cеверо-Кавказский съезд горских евреев в Нальчике (1926 г.) // 
Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. С. 166–182. DOI 10.14258/nreur(2025)2–10.

Сень Дмитрий Владимирович, доктор исторических наук, профессор Института 
истории и международных отношений Южного федерального университета, Ростов-на-
Дону (Россия). Адрес для контактов: dsen1974@mail.ru;  
http://orcid.org/0000–0002–5222–4685.



167Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

D. V. Sen'

Institute of History and International Relations, Southern Federal University,  
Rostov-on-Don (Russia)

I NORTH CAUCASIAN CONGRESS OF MOUNTAIN JEWS 
IN NALCHIK (1926)

The article is devoted to the history of the 1st North Caucasian Congress of Mountain 
Jews, held in Nalchik on May 12–14, 1926. The goals of this article are: to identify the reasons 
and circumstances of the convening of this congress; to analyze the degree of participation 
of regional authorities in this event; to explore the actual side of its holding, taking into 
account both the original and the real (changed) agenda. The Congress history has not become 
the object of special study in historiography. The reasons and circumstances of its holding as 
a regional-level event, most likely initiated by the North Caucasian authorities of this territory. 
The general and distinctive features in the history of the congress are revealed in comparison 
with similar public events, the participants (delegates) of which were the Mountain Jews of the 
North Caucasus region in 1920–1926. The changing agenda of the congress is analyzed — from 
the expected to the actual. The history of organizing and holding the congress of Mountain 
Jews is inscribed in the space of their social and political activity in the conditions of the new 
national policy of the Soviet government and various practices in solving the “Jewish question”.

Keywords: Kabardino-Balkarian Autonomous Region, Mountain Jews, Nalchik, North 
Caucasus, North Caucasus region, Congress

For citation: 
Sen' D. V. I North Caucasian Congress of Mountain Jews in Nalchik (1926). Nations and religions 
of Eurasia. 2025. T. 30. № 2. P. 166–182 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–10.

Sen' Dmitriy Vladimirovich, Doctor of Sciences (History), Professor, Institute of History and 
International Relations, Southern Federal University (Rostov-on-Don, Russia).  
Contact address: dsen1974@mail.ru; http://orcid.org/0000–0002–5222–4685.

Введение
Теоретико-методологическую основу представленной статьи составляет комплекс 

общенаучных и специальных исторических методов и подходов, включая историко-
сравнительный, историко-генетический, историко-типологический и историко-си-
стемный. Их использование позволяет выявить общее и отличительное в истории на-
циональной политики советской власти по отношению к горским евреям на Юге Рос-
сии в 1920‑е гг. во всем многообразии, системно и исторично (т. е. с опорой на прин-
цип историзма), оценив причинность, направленность и результативность конкретно-
го съезда горских евреев. Кроме того, важное место в рамках теоретико-методологиче-
ского инструментария автора занимает акторно-сетевая теория. Сообщества горских 



168 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

евреев рассмотрены в ее рамках как своеобразные «сетевые сообщества» в простран-
стве постоянно менявшихся акторно-сетевых коммуникаций, демонстрируя латуров-
ское группообразование как постоянный процесс взаимодействий в различных «по-
лях» и «средах» [Латур, 2014: 42–56].

В историографии традиционно уделяется внимание созданию на Северном Кавка-
зе так называемых горских автономий (Горской АССР и др.), а также национальных 
районов. Горские же евреи, имевшие свою административно-территориальную еди-
ницу (Горско-Еврейскую колонию), почти не исследовались специалистами по исто-
рии национальной политики советской власти 1920‑х гг. на Северном Кавказе. В но-
вейшей историографии почти не уделяется внимания общественно-политической ак-
тивности горских евреев в 1920‑е гг., связанной как с их собственными запросами, так 
и с мероприятиями властей, направленными на их «национализацию». История кон-
тролируемой властями общественно-политической консолидации горских евреев Се-
веро-Кавказского края (далее — СКК) в формате съездов, совещаний и т. п. — неотъ-
емлемая часть истории «еврейского вопроса» на территории региона 1920‑х гг., реше-
ние которого затрагивало, как выясняется, не только европейских евреев. Еще недо-
статочно, в более общем смысле, изучена история включенности горских и европей-
ских евреев в процессы нациестроительства на Юге России 1920–1930‑х гг. — проекты 
и результаты обретения ими «государственности» в формате территориальной нацио-
нальной автономии (в русле политики автономизации «национальных меньшинств»), 
коренизации кадров различных советских и хозяйственных учреждений и пр. Говоря 
о теме статьи, актуально установить динамику общественных и иных запросов со сто-
роны горских евреев, адресованных властным структурам различного уровня (фор-
мирование в горско-еврейской среде новых управленческих и иных «выдвиженцев», 
активнее других горских евреев привлекавшихся к коммуникациям с властью; поиски 
форм национального самоопределения с учетом региональной кавказской специфики 
и пр.). Актуально, кроме того, вписать историю анализируемого в статье съезда в про-
странство других исследовательских проблем истории горских евреев 1920‑х гг. [Сень, 
2023a: 291–307], включая их «аграризацию» советской властью, причины и особенно-
сти их политической и миграционной активности. Наконец, историкам еще предсто-
ит сравнить соответствующие практики различных советских и иных структур по ре-
шению «еврейского вопроса» в СССР (в том числе создания еврейской нации) приме-
нительно как к ашкеназам, так и к горским евреям, совпадавшие далеко не во всем. Бо-
лее того, горские евреи имели самостоятельное видение проблемы, связанное не только 
с их землеустройством, но и с решением другой актуальной проблемы тех лет — соб-
ственного национального самоопределения. Можно обратить внимание в этой свя-
зи на приветствие делегации горских евреев 1‑му съезду ОЗЕТ (15–20 ноября 1926 г.). 
В нем¸ в частности, говорилось о том, что «евреи, как и любая национальность СССР, 
имеют право на автономию» [Могаричев, 2020: 60–61]. Стоит, правда, отметить, что то-
гда в СССР наиболее активно обсуждался план освоения «трудящимися евреями» При-
азовских плавней [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 370. Л. 95, 96, 142, 143] и создания так на-
зываемой Приазовской Еврейской автономной области (в качестве развития «Крым-
ского проекта» для евреев) — по обе стороны Керченского пролива; часть территории 



169Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

области должна была включать в себя земли между Кубанью и Азовским морем [Мога-
ричев, 2020: 58–64; 2018: 85–98; ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 370. Л. 95, 96; ЦК РКП(б) — 
ВКП(б) 2005: 368–369, 374–375, 376–378].

Анализ научного изучения истории вышеозначенного съезда в Нальчике свидетель-
ствует о том, что его деятельность не становилась ранее объектом специального изуче-
ния. В историографии встречаются отдельные, хотя и важные, факты о данном съезде 
в связи с ростом общественной и иной активности горских евреев Северного Кавказа, 
с функционированием других съездов и совещаний 1920‑х гг., в том числе проводив-
шихся в условиях реализации новой советской национальной политики при участии 
депутатов от различных групп горских евреев [Горские евреи, 1999: 78–79, 80; Дым-
шиц, 2018: 171, 172].

В. Дымшиц, в частности, обратился к анализу состава участников съезда 1926 г. 
в Нальчике и его повестки [Дымшиц, 2018: 173]. Впрочем, тот же автор высказался 
противоречиво в том смысле, что «хотя практическая польза от съезда была невелика, 
власти продемонстрировали интерес к проблемам горских евреев и сумели завоевать 
их симпатии» [Дымшиц, 2018: 173]. Полагаем очевидной следующую исследователь-
скую проблему: результаты работы съезда в Нальчике никак не соотнесены в новей-
шей историографии с анализом его замысла, с представлениями прежде всего властей 
разного уровня о целесообразности и условиях его проведения. До сих пор не показано 
значение данного съезда в связи с актуальными вопросами положения горских евреев 
на территории СКК и с отношением к этому советских, партийных и иных структур.

Между тем предстоит установить общее и отличительное среди причин и мотивов 
участия горских евреев в аналогичных съездах и совещаниях на территории Северно-
го Кавказа и других регионов, часть которых была посвящена наболевшим вопросам 
различных «народов Востока» (согласно терминологии тех лет; причем горские евреи 
рассматривались советской властью как евреи восточные), а часть — проблемам раз-
вития именно горских евреев, несмотря на существование в СССР уже в то время бо-
лее масштабного «еврейского вопроса». Можно упомянуть о целом ряде подобных ме-
роприятий, историко-компаративный анализ которых понадобится в будущем для реа-
лизации обозначенной выше исследовательской задачи:

—	 съезд горско-еврейской бедноты Терской и Дагестанской областей (Дербент, 
1920 г.);

—	 съезд народов Терской области (Владикавказ, 1920 г.,), на котором была образо-
вана горско-еврейская фракция [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 4. Л. 49];

—	 I съезд народов Востока (Баку, 1921 г.);
—	 съезд женщин Востока (Грозный, 1921 г.). Открылся 10 июня, и в его работе, 

как писала очевидец событий — Е. Лившиц, принимали участие «от горских ев-
реек 15 делегатов от общего числа 93» [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 1. Л. 1об.];

—	 I съезд трудовых женщин Горской ССР (Владикавказ, 1921 г.);
—	 Съезд беспартийной татской молодежи (Моздок, 1926 г.);
—	 Всесоюзное совещание горских евреев (Москва, 1927 г.).
В указанной связи необходимо будет сравнить повестки перечисленных выше и дру-

гих съездов; установить организаторов их проведения, а также, если позволят источ-



170 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ники — персональный состав участников (делегатов) из числа горских евреев (вклю-
чая их анкеты); соотнесенность такого представительства с географией проживания 
той или иной горско-еврейской группы. Поиски необходимо вести как в федераль-
ных (РГАСПИ), так и в государственных архивах. Так, автором недавно были обнару-
жены новые важные документы о проведении в Дербенте объединённого съезда гор-
ско-еврейской бедноты Терской и Дагестанской областей (28 декабря 1920 г. — 5 ян-
варя 1921 г.) [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8]. Сохранившиеся документы 
содержат важную, порой — уникальную — информацию о повестке съезда и ее обсу-
ждениях на разных заседаниях, анкетные данные делегатов съезда, заявления к съезду 
горских евреев, протоколы сходов и прошения (обращения) горских евреев — жите-
лей населенных пунктов Дагестанской и Терской областей, в том числе описывающих 
события из жизни горско-еврейских общин периода Гражданской войны (например, 
Еврейской колонки Нальчика — ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 3. Л. 11) или новых для Юга 
горско-еврейских общин, например, Пятигорска, где до 1917 г. горские евреи не про-
живали. Эти данные позволили сделать новый в историографии вывод о том, что сре-
ди горских евреев Пятигорска изначально оказались жители разоренных горско-ев-
рейских селений на Тереке и в Дагестане, а с 1920 г. — из разоренного Еврейско-Дже-
гонасского селения [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 3. Л. 10]. Впрочем, большая их часть вы-
селилась в станицу Невинномысскую, где по данным от 17 января 1921 г. горских евре-
ев, «джегонасцев», насчитывалось до 250 дворов [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 4. Л. 48]. 
К слову, обнаружилась важная деталь последнего времени проживания горских евре-
ев в своем родном селении — местные казаки все‑таки участвовали в их преследова-
нии и вытеснении с насиженного места [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 3. Л. 10–10об.]. Ха-
рактерно, что большинство вопросов, нашедших отражение в единицах хранения ука-
занного архивного фонда ЦГА РД, отображали актуальную повестку многих будущих 
собраний и съездов горских евреев: положение женщины-еврейки/горской женщи-
ны (включая отмену калыма и борьба к левиратным браком, с многоженством в среде 
горских евреев и с пренебрежительным отношением к женам со стороны мужей, в том 
числе по причине рождения в семьях девочек [ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 4. Л. 21; ЦГА 
РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 3. Л. 16–18].

Цель работы состоит в выявлении причин и обстоятельств созыва съезда горских 
евреев в Нальчике, степени участия в этом мероприятии краевых и областных (со сто-
роны Кабардино-Балкарской автономной области — КБАО) властей, а также фактиче-
ской стороны его проведения с учетом как изначальной, так и реальной (изменившей-
ся) повестки. Уместно в будущем сравнить повестки тех съездов, например, из числа 
перечисленных (где горские евреи принимали участие в качестве делегатов), выявляя 
в них общее и отличительное. При этом необходимо учитывать как специфику про-
ведения конкретного мероприятия (съезда, совещания и пр.), так и влияние жизнен-
ных проблем, присущих, пожалуй, всем горско-еврейским группам Северного Кавка-
за и сопредельных территорий в 1920‑е гг. (тяжелое материальное положение, неза-
вершенное землеустройство, переселение на новые земли, положение женщины, куль-
турная работа среди горских евреев и пр.) [Горские евреи, 1999: 78–79; Дымшиц, 2018: 



171Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

172; Сень, 2023a; ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 4. Л. 8–9, 21, 48, 49–49 об.; ЦГА РД. Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 1 Л. 25–28].

Проблематично не связать регион и место проведения северо-кавказского съез-
да горских евреев с событием, имевшим важнейшее значение, как минимум, для гор-
ско-еврейского населения КБАО. Уже во второй половине 1925 г., по итогам работы 
III пленума ЦИК КБАО (в том числе благодаря личной активной позиции руководи-
теля КБАО Б. Э. Калмыкова) Нальчикская горско-еврейская колонка (поселок) была 
выделена в отдельную административную единицу с автономным управлением (авто-
номию) — Горско-Еврейскую колонию [Карпов, 2017: 192–193; УЦГА АС КБР. Ф. Р‑2. 
Оп. 1. Д. 251. Т. 1. Л. 38–38об., 39–39об.; УЦГА АС КБР. Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 122. Л. 190–191]. 
Дополнительное изучение делопроизводственной документации позволило автору 
установить, что уже летом 1925 г. стали функционировать ее органы, стали собирать-
ся сходы граждан и пр. [УЦГА АС КБР. Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 275. Л. 1–14] — колония стала 
административно-правовым субъектом среди других подлобных образований на тер-
ритории КБАО. Создание первой горско-еврейской автономии на Северном Кавка-
зе1 имело не только практическое, но и символическое значение, отражая существен-
ные ожидания разных горско-еврейских групп (к слову, проживавших и переживав-
ших в постреволюционный период как новые тревоги, так и активизацию собствен-
ной общественной активности).

15 июля 1926 г. на заседании бюро Кабардино-Балкарского обкома ВКП(б) было 
принято следующее решение: «Не устанавливая границ между городом и колони-
ей, признать необходимым, чтобы все горско-еврейское население, проживающее 
как в городе, так и колонии, находилось в ведении колонии, а русское население в ве-
дении горсовета» [УЦДНИ АС КБР. Ф. П‑1. Оп. 1. Д. 49. Л. 124]. В том же году между 
руководством Горское-Еврейской колонии и ЦИК КБАО разгорелся конфликт по по-
воду именно границ ГЕК [Сень, 2023б: 65–67]. В июне 1926 г. предисполкома ГЕК пи-
сал в ЦИК КБАО о том, что колония была образована, «следуя принципу самоопреде-
ления малых народностей из национальных меньшинств, бывших в угнетении при ста-
ром режиме» [УЦГА АС КБР. Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 241. Л. 56]. В том же документе, подписан-
ном предисполкома ГЕК Д. Амировым и секретарем И. Боруном, прозвучала вызыва-
ющая для властей фраза: «Если нас «САМООПРЕДЕЛИЛИ» (слово выделено пропис-
ными буквами в самом источнике. — Д. С.) только для того, чтобы мы не претендова-
ли на благоустройство, то такое самоопределение нам пользы не принесет…» [УЦГА 
АС КБР. Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 241. Л. 56.]. 15 июля 1926 г. бюро Кабардино-Балкарского об-
кома РКП(б) даже «одернуло» партийное оргбюро ГЕК, которому было поставлено 
на вид за «недопустимое» участие некоторых членов оргбюро в вынесении на заседа-
ние пленума совета ГЕК 18 июня того же года постановления «по вопросу о границах 
колонии с явно шовинистическим душком» [УЦГА АС КБР. Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 241. Л. 124].

1	 На заседании краевого отделения КомЗЕТ 20 февраля 1928 г. призывалось необходимым прорабо‑
тать вопрос о создании в Грозном «национальной автономной единицы из горских евреев» — Гор‑
ско-Еврейского горсовета [ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 30. Л. 6].



172 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

30 марта 1926 г. на заседании секретариата Северо-Кавказского крайкома РКП(б) 
обсуждался вопрос о созыве будущего съезда горских евреев в Нальчике (пункт по-
вестки дословно звучал так: «О созыве Краевого съезда Горских евреев в г. Нальчике»), 
По всей видимости, масштаб данного мероприятия изначально виделся властям крае-
вого уровня, а сам съезд надлежало провести уже в первых числах мая 1926 г. [ЦДНИ-
РО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 323. Л. 3]. Ответственным за проведение будущего съезда назна-
чили секретаря крайбюро еврейской секции при крайкоме, представителя областно-
го правления СевкавОЗЕТ (Общества по земельному устройству трудящихся евреев) 
М. С. Блехера, а среди предполагаемых вопросов его повестки определили следующие:

—	 международное и внутреннее положение СССР;
—	 доклад Совнацмен КУНО;
—	 доклад крайисполкома и краевого отделения КомЗЕТ (Комитета по земельному 

устройству еврейских трудящихся) о работе среди горских евреев и содоклад об-
ластного правления ОЗЕТ (к слову, образованного незадолго до описываемых 
событий — тоже в марте 1926 г.) [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 323. Л. 3].

Примечательно, что денежные средства на проведение съезда были выделены край-
исполкомом [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 323. Л. 3]. Кабардино-Балкарскому же обко-
му ВКП(б) поручалось оказать съезду всяческое содействие в его проведении. Стоит 
отметить, что СевкавОЗЕТ и краевой КомЗЕТ стали играть с середины 1920‑х гг. (на-
ряду с крайкомом и крайисполкомом Северо-Кавказского края СКК), наиболее замет-
ную роль в землеустройстве горских евреев СКК, в их расселении по территории края, 
а также в решении вопросов их санитарно-бытового и иного обслуживания. По ряду 
причин именно ОЗЕТ и КомЗЕТ рассматривались «татоязычными евреями в качестве 
своего главного представителя во властных органах края и отдельных регионов» [Ако-
пян, 2016: 54]. В том же году сотрудники СевкавОЗЕТ и краевой КомЗЕТ активно заня-
лись сбором информации о горских евреях, в том числе выезжая в города СКК; в ка-
честве одного из итогов таких мероприятий можно отметить «Доклад о результате из-
учения положения Горских евреев Сев. Кавказа» [ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 1. Л. 10–13; 
ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 32. Л. 12]. В одном из аналитических документов численность 
горских евреев Северного Кавказа оценивалась «по городам» следующим образом:

1.	 Грозный — 4000 чел.
2.	 Нальчик — 3500 чел.
3.	 Моздок — 1000 чел.
4.	 Невинномысская — 800 чел.
5.	 Остальные города — 1000 чел. [ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 1. Л. 10].
Информация о «состоянии горских евреев» в связи с их будущим землеустройством 

[ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 11. Л. 4], была заслушана на заседании правления СевкавОЗЕТ 
3 апреля 1926 г.; вопрос о подготовке к переселению одной из горскоеврейских групп — 
на заседании агрокомиссии при правлении СевкавОЗЕТ 2 мая 1926 г. [ГАРО. Ф. Р‑1484. 
Оп. 1. Д. 11. Л. 4]. Вопрос о проведении краевого совещания секретарей еврейских секций 
слушался на секретариате северо-кавказского крайкома ВКП(б) 2 февраля 1926 г. Было 
решено созвать его 24 ноября 1926 г., причем среди пяти вопросов повестки значились 
такие: «Доклад о работе среди горских евреев» и «Доклад о землеустройстве трудящих-



173Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ся евреев» [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 315. Л. 2]. Часть вопросов по обслуживанию гор-
ских евреев была возложена также на крайбюро еврейской секции подотдела националь-
ных меньшинств при крайкоме; его состав был утвержден на заседании секретариата се-
веро-кавказского крайкома ВКП(б) 3 марта 1925 г. [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 165. Л. 1]. 
В. З. Акопян замечает, что еврейские секции по своему составу являлись ашкеназскими, 
поскольку у горских евреев не имелось необходимых «партийных сил» [Акопян, 2016: 54].

Документ из крайкома партии СКК от 1 апреля 1926 г. (подчеркну, с грифом «Се-
кретно»!), лично адресованный председателю ЦИК КБАО Б. Э. Калмыкову, инфор-
мировал адресата о подготовке краевого съезда горских евреев в Нальчике. Обраща-
ет на себя внимание изменившаяся повестка его будущей работы, точнее, увеличе-
ние числа разбираемых вопросов [УЦДНИ АС КБР. Ф. П‑1. Оп. 1. Д. 47. Л. 8]. Среди 
них — «Доклады с мест (слободка — Грозный), Горско-Еврейская автономия — Наль-
чик, Моздок, Невиномысская) (курсив наш. — Д. С.)» [УЦДНИ АС КБР. Ф. П‑1. Оп. 1. 
Д. 47. Л. 8]. Представители краевых властей выдвинули (так в тексте!) Б. Э. Калмыкова 
выступить с докладом о положении СССР, а также, по сути, указали следующее: «Во-
обще мы просим Вас оказать всяческое содействие в проведении съезда. О дне созыва 
будет сообщено телеграфно» [УЦДНИ АС КБР. Ф. П‑1. Оп. 1. Д. 47. Л. 8]. Недавно ав-
тору удалость получить новые данные о том, что в станице Невинномысской Армавир-
ского округа СКК в описываемое время (и даже ранее — в начале 1920‑х гг.!) прожи-
вали горские евреи бывшего Джегонасско-Еврейского поселка [ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. 
Д. 35. Л. 5; ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 47. Л. 38, 72; ГАРО. Ф. Р‑1390. Оп. 6. Д. 328. Л. 12; 
ГАРО. Ф. Р‑1390. Оп. 6. Д. 203. Л. 24; ЦГА РД. Ф. Р‑520. Оп. 1. Д. 4. Л. 48], постреволюци-
онная история которых по‑прежнему содержит в себе многочисленные лакуны [Сень, 
2023a: 295–296]. Таким образом, краевые власти решили заслушать на съезде предста-
вителей сразу нескольких групп горских евреев региона — тем более, что в описывае-
мое время активно рассматривались варианты решения земельного вопроса для еврей-
ского населения СКК, включая переселение горских евреев на земли Терского округа 
СКК [Акопян, 2016: 55–56; Горские евреи, 1999: 127; ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 1. Л. 14–
18]. Правовое и иное, включая финансовое, сопровождение землеустройства горских 
евреев в Моздокском районе было закреплено решением бюро Севкавкрайкома ВКП(б) 
13 мая 1927 г. [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 4 71. Л. 2, 31].

5 апреля 1926 г. состоялось заседание бюро Кабардино-Балкарского областного ко-
митета ВКП(б), на котором обсуждался и вопрос о дате предстоящего съезда горских 
евреев; было решено провести его после 10 мая [УЦДНИ АС КБР. Ф. П‑1. Оп. 1. Д. 49, 
62]. Съезд начал свою работу в Нальчике 12 мая 1926 г. в здании Ленинского учебно-
го городка. В. Дымшиц, не ссылаясь на источники информации, пишет: «В мае 1926 г. 
в Нальчике был созван Первый съезд горских евреев Северного Кавказа, в котором 
участвовали 56 делегатов (39 мужчин и 17 женщин) из девяти городов: Грозного, Вла-
дикавказа, Моздока, Майкопа, Нальчика, Ставрополя, Пятигорска, Кисловодска и Ро-
стова-на-Дону. Съезд работал три дня, обсуждались три главных темы: еврейское зем-
леустроение, культурная работа и освобождение женщины. Была подчеркнута необ-
ходимость повсеместного наделения евреев землей как главного способа приобщения 
к производительному труду. В сфере культуры было принято решение развить систе-



174 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

му образования, начать подготовку учителей, издавать литературу на татском языке» 
[Дымшиц, 2018: 172–173].

Между тем материалы периодической печати того времени — на примере газеты 
«Карахалк» — позволяют уточнить многие детали проведения столь значимого меро-
приятия как для КБАО, так и для горско-еврейских групп Северного Кавказа. Согласно 
газетному обзору от 16 мая 1926 г., на съезде присутствовали 53 депутата, в том числе 
13 женщин (причем среди «делегатов много стариков-бородачей. Съехались предста-
вители трудящихся евреев Кисловодска, Моздока, Владикавказа, Грозного, Ставрополя, 
Майкопа, Ростова, и др. городов») [Первый Северо-Кавказский съезд, 1926: 6]. На съез-
де присутствовали и пионеры Горско-Еврейской колонии, которые, по словам корре-
спондента, выстроились в ряд впереди сцены (позже они тоже огласили свое привет-
ствие собравшимся). Приветствия съезду были озвучены от имени крайкома и край-
исполкома СКК, а М. С. Блехер выступил от имени еврейской секции при крайкоме 
ВКП(б), провозгласив открытие «Первого Северо-Кавказского съезда горских евреев» 
[Первый Северо-Кавказский съезд, 1926: 6]. Далее была утверждена рабочая повест-
ка съезда, несколько отличавшаяся от запланированной ранее. После прозвучавшего 
приветственного доклада со стороны представителя крайкома и крайисполкома Мар-
голина, слово взял председатель ЦИК КБАО Б. Э. Калмыков. Он, в частности, отметил, 
что «не на словах, а на деле мы создали Горскую автономную колонию», причем по-
следующий доклад о положении СССР озвучил не он, а все тот же Марголин [Первый 
Северо-Кавказский съезд, 1926: 6]. К слову, докладчик заодно обрушился на движение 
сионистов, доказывая, что «это движение вредно трудящимся евреям, что кто попада-
ет в Сион, попадает в лапы угнетателей — английских капиталистов» [Первый Северо-
Кавказский съезд, 1926: 6]. 14 мая того же года съезд продолжил свою работу — к со-
жалению, в итоговом обзоре его работы не выделено 13 мая, а сама заметка начинает-
ся вот какими словами: «Съезд работал три дня. Утро 14 мая было посвящено поезд-
ке в ближайшие аулы для ознакомления и смычки с крестьянами кабардинцами и бал-
карцами» [Е, 1926: 4].

Попытка автора найти документальные материалы самого съезда, несмотря 
на сплошной просмотр ряда единиц хранения в УЦГА АС КБР и УЦДНИ АС КБР, 
а также ЦДНИРО, пока не увенчалась успехом. В опубликованном обзоре, тем не менее, 
констатировалось, что съезд признал «важнейшей задачей проведение землеустрое-
ния горских евреев» [Е, 1926: 4]. Подчеркну, что такое землеустройство предполага-
лось провести в жизнь «по согласованному плану вместе с Азербайджаном и Дагеста-
ном» [Е, 1926: 4]. Отмечалось, что большинство делегатов впервые, по всей видимости, 
ознакомились на съезде с деятельностью Комзета и ОЗЕТа (вскоре занявших ведущие 
позиции в переселенческой политике властей по отношению к горским евреям и их аг-
раризации). Определенный интерес представляет также резолюция съезда по докладу 
крайисполкома [Е, 1926: 4]. Рассмотренный на съезде еще одни вопрос — «раскрепо-
щения горянки — горской еврейки» [Е, 1926: 4] также сближает повестку и суть ана-
лизируемого съезда с частью ранее проведенных на Северном Кавказе общественно-
политических публичных мероприятий (их перечень см выше). Среди так называемых 
практических мероприятий выделялась «организация кустарных, сельскохозяйствен-



175Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ных артелей, охват кооперацией всех женщин-кустарок, охват женработой всех гор-
ских евреек» [Е, 1926: 4]. В. Дымшиц также отмечает, что тогда «вопрос борьбы с не-
грамотностью стоял очень остро; достаточно сказать, что из делегатов съезда толь-
ко один имел высшее образование, 14 — среднее, 24 закончили начальную школу и 17 
с трудом умели читать и писать» [Дымшиц, 2018: 173]. Здесь необходим дальнейший 
поиск материалов о соответствующем направлении работы съезда в Нальчике, причем 
уместно задаться вопросом о его рабочих языках. Выскажем гипотезу о том, что далеко 
не все горские евреи, участвовавшие в работе съезда, говорили по‑русски; не исключе-
но, что на съезде присутствовал переводчик(-ки), либо лица, владевшие, помимо рус-
ского, языками народов Северного Кавказа (включая джуури?). Наконец, съезд гор-
ских евреев «должным образом» отнесся к докладу ОЗЕТ: «Мы стоим на точке зрения 
землеустройства евреев в СССР. Позор и порицание врагам еврейского народа, гос-
подам сионистам, которые хотят закабалить, колонизировать еврейский народ, кото-
рые строят Сион — новую страну с погромами. Родиной для трудящихся евреев явля-
ется — СССР и защитница всех угнетенных — Компартия» [Е, 1926: 4].

Считаем, что анализ и сбор властями новых сведений о горских евреях, скорее все-
го, повлиял на интенсификацию переселенческой и иной политики в их отношении 
на территории СКК и сопредельных регионов, которая, согласно документальным дан-
ным, пришлась на 1926–1928 гг. Съезд в Нальчике, подобно аналогичным обществен-
но-политическим мероприятиям тех лет, способствовал накоплению властями разно-
го уровня разнообразной информации о горских евреях СКК — статистической, демо-
графической, этнографической и т. п. Таким образом, горские евреи целенаправленно 
становились участниками соответствующего дискурса, активно формируемого совет-
ской партийной и иной бюрократией, а также общественными организациями (пре-
жде всего, СевкавОЗЕТ). Любопытно, что уже 20 мая 1926 г. вопрос о «горско-еврей-
ской конференции» (не о прошедшем ли в Нальчике съезде шла речь в документе?) 
был заслушан на заседании правления СевкавОЗЕТ, причем в постановлении призна-
валось, что работа среди горских евреев является для него одной из «первоочередных 
работ» [ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 11. Л. 6а]. 28 сентября того же года состоялось засе-
дание секретариата северо-кавказского крайкома партии, на котором рассматривался 
вопрос о работе среди горских евреев [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 340. Л. 4, 13]. При-
мечательно, что двое из трех докладчиков — М. С. Блехер и Ратгаузер — являлись не-
посредственными участниками съезда горских евреев в Нальчике, и все трое — чле-
нами еврейской секции при крайкоме ВКП(б). Констатировалось, что «горско-еврей-
ская народность» имела мало общего по языку, быту и другим признакам «с европей-
ским евреем и их обслуживание должно производиться самостоятельно горскими ев-
реями» [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 340. Л. 13]. Но, учитывая «отсталость горско-ев-
рейских масс и полное отсутствие работников среди них», признавалось необходимым 
возложить именно на евсекцию дальнейшую работу среди горских евреев, «не ограни-
чиваясь одним только содействием, привлекая к этой работе работников горских евре-
ев» [ЦДНИРО. Ф. Р‑7. Оп. 1. Д. 340. Л. 13]. К слову, на собрании инициативной груп-
пы по созданию Пятигорского отделения ОЗЕТ 12 марта 1926 г. звучали слова о необ-
ходимости «объединения горских евреев с европейскими на почве колонизации, на-



176 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

деясь горских евреев приобщить к культуре в силу культурного превосходства евро-
пейских евреев» [ГАРО. Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 20. Л. 2об.].

На состоявшемся Первом Северо-Кавказском съезде горских евреев также подчер-
кивалась значимость работы с молодежью; поэтому неслучайным, скорее всего, стало 
проведение 18 декабря 1926 г. в Моздоке съезда беспартийной татской молодежи, «ко-
торый проходил под полным контролем коммунистов и служил в основном пропаган-
дистским целям» [Дымшиц, 2018: 173]. В публикации, размещенной в газете «Кара-
халк» за 4 июля 1926 г., отмечалось, что «в течение мая и июня месяца состоялось не-
сколько заседаний пленумом совета и одно совещание в связи с прошедшим съездом 
горских евреев»; акцент был сделан на тяжелом материальном положении горских ев-
реев ГЕК, на различных вариантах его улучшения [Борун, 1926: 3].

Также отметим, что участие в работе съезда представителей разных горско-еврей-
ских групп способствовало их определенной консолидации (оперативному обмену ин-
формацией, формированию новых симбиозных связей и т. п.), активизировавшейся 
вследствие изменения их пространственной локализации в 1920‑е гг., состава общин 
и пр. К примеру, во второй половине 1920‑х гг. на территории Терского округа СКК 
(хуторы Богдановка и Ганштаковка) оказались представители сразу нескольких горско-
еврейских групп, включая «джегонасцев» и «грозненцев». Недаром уроженец с. Дже-
ганас (быв. Джегонасско-Еврейского поселка Кубанской обл.) С. А. Инотаев (1908 г. р.) 
писал о ситуации второй половины 1920‑х гг.: «…многие из наших селян» (станицы 
Невинномысской Армавирского округа. — Д. С.) пришли к выводу, что надо собрать-
ся где‑то в одном из городов Кавказа, обсудить и принять решение о том, как быть им 
дальше. Было принято решение: в гор. Грозном или Нальчике собраться главам семей 
наших селян для обсуждения этой проблемы. В сентябре 1928 г. такое собрание было 
совано (вместо «созвано». — Д. С.) в Гор. Грозном. На нем присутствовало 58 человек. 
Возглавил эту инициативу мой дядя Израев Сафрон по‑еврейски Тукли» [Инотаев: 25].

Заключение
Анализ научного изучения истории съезда в Нальчике, предпринятый в статье, по-

казал, что его деятельность не становилась ранее объектом специального изучения. Ре-
зультаты работы съезда в Нальчике 12–14 мая 1926 г. еще предстоит оценить в науч-
ном плане с опорой на новые документальные данные — вот почему в статье было до-
казано значение эвристического потенциала исторических источников, впервые вво-
димых в научный оборот. Осуществленный в статье анализ замысла и деятельности 
съезда свидетельствует о заинтересованности краевых властей в его проведении, по-
скольку в тот период они активно собирали сведения о горских евреях СКК и прово-
дили в их отношении конкретную политику, в том числе направленную на их «аграри-
зацию» и советизацию. Доказано, что история организации и проведения съезда гор-
ских евреев успешно вписывается в пространство общественной и политической ак-
тивности горских евреев СКК, когда в условиях новой национальной политики совет-
ской власти регулярно решались различные аспекты «еврейского вопроса». К числу 
выводов также можно отнести аргументацию авторского мнения о том, что инициати-
ва проведения съезда горских евреев в Нальчике принадлежала не руководству КБАО 
(поставленному уже перед фактом), а руководству СКК. Определена перспективная за-



177Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

дача — установить общее и отличительное среди причин и мотивов участия горских 
евреев (делегатов Нальчикского съезда) по сравнению с аналогичными мероприятия-
ми на территории Северного Кавказа и соседних регионов, часть которых посвяща-
лась вопросам развития различных «народов Востока» (в том числе горских евреев).

В статье доказано, что результаты работы съезда в Нальчике оказались более суще-
ственными, чем те, что отмечены в одной современной работе: «Хотя практическая поль-
за от съезда была невелика, власти продемонстрировали интерес к проблемам горских 
евреев и сумели завоевать их симпатии» [Дымшиц, 2018: 173]. Считаем, что итоги рабо-
ты съезда необходимо изучать путем сравнения с результатами аналогичных (похожих) 
публичных мероприятий 1920–1926 гг., участниками (делегатами) которых регулярно 
становились горские евреи СКК. Так, было доказано, что реальная повестка анализируе-
мого съезда во многом совпадала с направленностью ранее проведенных (или планиро-
вавшихся на будущее) на Северном Кавказе аналогичных общественно-политических ме-
роприятий. Не без участия властей разного уровня горские евреи активно формировали 
новые акторно-сетевые связи внутри своих сообществ, а процессы их группообразова-
ния (на фоне болезненной трансформации многих элементов традиционной культуры) 
приобрели в 1920‑е гг. определенно новые импульсы. Наконец, съезд способствовал ак-
тивизации общественной и политической активности горских евреев (рождению «но-
вых» элит, росту грамотности и пр.) в условиях новой национальной политики советской 
власти и различных практик небезуспешного решения в СССР «еврейского вопроса».

Благодарности и финансирование
Статья написана в рамках реализации проекта Российского научного фонда «За-

паднокавказский культурный ареал горских евреев: история, идентичности, общин-
ные структуры» (№ 23–28–00106).

Acknowledgement and funding
The article was written as part of the implementation of the Russian Scientific Foundation 

project “West Caucasian cultural area of ​​Mountain Jews: history, identities, community 
structures” (No. 23–28–00106).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКОЙ СПИСОК
Акопян В. Г. К вопросу о земельном устройстве горскоеврейских беженцев на Юге 

России в 1920–30‑е гг. // Региональный нарратив имперской провинции: современные 
методологические подходы и исследовательские практики : сб. научных статей. Ста-
врополь: СКФУ, 2016. С. 52–58.

Борун. Наши успехи и недостатки. (Горско-Еврейская) колония // Карахалк. 1926. 
№ 656 (4 июля). С. 3.

Горские евреи: История, этнография, культура. М. : ДААТ/Знание, 1999. 464 с.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1390. Оп. 6. Д. 203.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1390. Оп. 6. Д. 328.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 32.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 1.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 11.



178 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 20.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 30.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 32.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 35.
Государственный архив Ростовской области (ГАРО). Ф. Р‑1484. Оп. 1. Д. 47.
Дымшиц В. Советская модернизация. Горские евреи во время революции и граждан-

ской войны на Кавказе // История и культура горских евреев. М. : Всемирный конгресс 
горских евреев, 2018. С. 160–207.

Е. Первый Краевой Съезд трудящихся евреев // Карахалк. 1926. № 646 (20 мая). С. 4.
Инотаев С. А. Трагическая история еврейских общин на Кавказе. Краткий очерк // 

Личный архив О. С. Шауловой, 1931 г. р., уроженки с. Богдановка, супруги С. А. Инотаева.
Карпов Ю. Ю. Национальная политика советского государства на северокавказ-

ской периферии в 20–30‑е гг. XX в.: эволюция проблем и решений. СПб. : Петербург-
ское Востоковедение, 2017. 400 с.

Латур Б. Пересборка социального: введение в акторно-сетевую теорию. М. : Изд. 
дом Высшей школы экономики, 2014. 384 с.

Могаричев К. Ю. К вопросу о проектах еврейской автономии в Крыму в 1920–
1940 гг. ХХ в.: историографический аспект // Ученые записки Крымского федерально-
го университета имени В. И. Вернадского. Серия: Исторические науки. 2018. Т. 4 (70). 
№ 2. С. 85–98.

Могаричев К. Ю. К вопросу о дискуссии по поводу Еврейской автономии в СССР: 
1920‑е гг. // Вестник Нижегородского университета имени Н. И. Лобачевского. Серия: 
История. 2020. № 2. С. 58–64.

Первый Северо-Кавказский съезд горских евреев // Карахалк. 1926. № 645 (16 мая). С. 6.
Сень Д. В. История горских евреев Северо-Кавказского края 1920‑х — 1930‑х гг.: ак-

туальные вопросы историографии и источниковедения // Кавказология: Электронный 
журнал. 2023а. № 4. С. 291–307.

Сень Д. В. Горско-Еврейская колония Кабардино-Балкарской автономной обла-
сти во второй половине 1920‑х — начале 1930‑х гг. // Северокавказский город как про-
странство социально-экономического развития и межкультурного диалога (к 300‑ле-
тию г. Нальчика) : материалы Международной научно-практической конференции 
(Нальчик, 28–30 сентября 2023 г.). Нальчик: Кабардино-Балкарский университет, 2023б. 
Ч. 1. С. 57–68.

Управление центрального государственного архива Архивной службы Кабардино-
Балкарской Республики (УЦГА АС КБР). Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 122.

Управление центрального государственного архива Архивной службы Кабардино-
Балкарской Республики (УЦГА АС КБР). Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 241.

Управление центрального государственного архива Архивной службы Кабардино-
Балкарской Республики (УЦГА АС КБР). Ф. Р‑2. Оп. 1. Д. 251. Т. 1.

Управление центрального государственного архива Архивной службы Кабардино-
Балкарской Республики (УЦГА АС КБР). Ф. Р‑2. Оп.1. Д. 275.

Управление Центра документации новейшей истории Архивной службы Кабарди-
но-Балкарской Республики (УЦДНИ АС КБР). Ф. П‑1. Оп. 1. Д. 47.



179Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Управление центрального государственного архива Архивной службы Кабардино-
Балкарской Республики (УЦГА АС КБР). Ф. П‑1. Оп. 1. Д. 49.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 1.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Р‑520. Оп. 1. 
Д. 2.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 3.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 4.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 5.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 6.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД). Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 7.

Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА РД).. Ф. Р‑520. 
Оп. 1. Д. 8.

Центр документации новейшей истории Ростовской области (ЦДНИРО). Ф. Р‑7. 
Оп. 1. Д. 165.

Центр документации новейшей истории Ростовской области (ЦДНИРО). Ф. Р‑7. 
Оп. 1. Д. 315.

Центр документации новейшей истории Ростовской области (ЦДНИРО). Ф. Р‑7. 
Оп. 1. Д. 323.

Центр документации новейшей истории Ростовской области (ЦДНИРО). Ф. Р‑7. 
Оп. 1. Д. 340.

Центр документации новейшей истории Ростовской области (ЦДНИРО). Ф. Р‑7. 
Оп. 1. Д. 370.

Центр документации новейшей истории Ростовской области (ЦДНИРО). Ф. Р‑7. 
Оп. 1. Д. 471.

ЦК РКП(б) — ВКП(б) и национальный вопрос. Кн. 1. 1918–1933 гг. М. : РОССПЭН, 
2005. 784 с.

REFERENCES
Akopyan V. G. K voprosu o zemel'nom ustroystve gorskoevreyskikh bezhentsev na Yuge 

Rossii v 1920–30‑e gg. [On the issue of the land structure of Mountain Jewish refugees in the 
South of Russia in the 1920s‑30s]. Regional'nyy narrativ imperskoy provintsii: sovremennye 
metodologicheskie podkhody i issledovatel'skie praktiki: Sb. nauchnykh statey [Regional 
narrative of the imperial province: modern methodological approaches and research practices: 
Collection of scientific articles]. Stavropol': SKFU Publ., 2016. P. 52–58 (in Russian).

Borun. Nashi uspekhi i nedostatki. (Gorsko-Evreyskaya) koloniya [Our successes and 
shortcomings. (Mountain-Jewish) colony]. Karakhalk [Karakhalk]. 1926, no. 656 (July 4),  
p. 4 (in Russian).



180 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Dymshits V. Sovetskaya modernizatsiya. Gorskie evrei vo vremya revolyutsii i grazhdanskoi 
voyny na Kavkaze [Soviet modernization. Mountain Jews during the revolution and civil war 
in the Caucasus]. Istoriya i kul'tura gorskikh evreev. [History and culture of mountain Jews]. 
Moscow: Vsemirnyy kongress gorskikh evreev Publ., 2018. P. 160–207 (in Russian).

Gorskie evrei: Istoriya, etnografiya, kul'tura [Mountain Jews: History, ethnography, culture]. 
Moscow: DAAT/Znanie, 1999, 464 p. (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1390. Inventory 6. File 203 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1390. Inventory 6. File 328 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 32 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 1 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 11 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 20 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 20 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 32 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 35 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rostovskoi oblasti (GARO) [State Archive of the Rostov Region]. 
Fund R‑1484. Inventory 1. File 47 (in Russian).

Inotaev S. A. Tragicheskaya istoriya evreyskikh obshchin na Kavkaze. Kratkiy ocherk 
[The tragic history of Jewish communities in the Caucasus. Brief essay]. Lichnyy arkhiv 
O. S. Shaulovoy, 1931 g. r., urozhenki s. Bogdanovka, suprugi S. A . Inotaeva [Personal archive 
of O. S. Shaulova, born in 1931, native of the village Bogdanovka, spouses S. A. Inotaeva] 
(in Russian).

Karpov Yu. Yu. Natsional'naya politika sovetskogo gosudarstva na severokavkazskoy periferii 
v 20–30‑e gg. XX v.: evolyutsiya problem i resheniy [National policy of the Soviet state in the 
North Caucasus periphery in the 20–30s. XX century: evolution of problems and solutions]. 
Saint Petersburg: Peterburgskoe Vostokovedenie Publ., 2017. 400 p. (in Russian).

Latour B. Peresborka sotsial'nogo: vvedenie v aktorno-setevuyu teoriyu [Reassembling The 
Social: An Introduction to Actor-Network-Theory]. Мoscow: Izdatel'sky Dom Vysshey Shkoly 
Ekonomiki, 2014, 384 p. (in Russian).

Mogarichev K. Yu. K voprosu o diskussii po povodu Evreyskoi avtonomii v SSSR: 
1920‑e gg. [On the issue of the discussion about Jewish autonomy in the USSR: 1920s.]. 
Vestnik Nizhegorodskogo universiteta imeni N. I. Lobachevskogo. Seriya “Istoriya”. [Bulletin 
of Nizhny Novgorod University named after N. I. Lobachevsky. Series “History”]. 2020, no. 2. 
P. 58–64 (in Russian).



181Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 166–182.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Mogarichev K. Yu. K voprosu o proektakh evreyskoy avtonomii v Krymu v 1920–1940 gg. 
ХХ v.: istoriograficheskiy aspekt [On the issue of projects of Jewish autonomy in Crimea 
in 1920–1940. XX century: historiographical aspect]. Uchenye zapiski Krymskogo federal'nogo 
universiteta imeni V. I. Vernadskogo. Seriya “Istoricheskie nauki” [Scientific notes of the 
Crimean Federal University named after V. I. Vernadsky. Series “Historical Sciences”]. 2018, 
vol. 4 (70), no. 2. P. 85–98 (in Russian).

Pervyi Severo-Kavkazskiy s'ezd gorskikh evreev [First North Caucasian [Congress 
of Mountain Jews]. Karakhalk [Karakhalk]. 1926, no. 645 (May 16), р. 6 (in Russian).

Sen' D. V. Gorsko-Evreyskaya koloniya Kabardino-Balkarskoy avtonomnoi oblasti vo vtoroi 
polovine 1920‑kh — nachale 1930‑kh gg. [Mountain Jewish colony of the Kabardino-Balkarian 
Autonomous Region in the second half of the 1920s — early 1930s]. Severokavkazskii gorod 
kak prostranstvo sotsial'no-ekonomicheskogo razvitiya i mezhkul'turnogo dialoga (k 300‑letiyu 
g. Nal'chika): materialy Mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferentsii (Nal'chik, 28–
30 sentyabrya 2023 g.) [North Caucasian city as a space of socio-economic development and 
intercultural dialogue (to the 300th anniversary of Nalchik): materials of the International 
Scientific and Practical Conference (Nalchik, September 28–30, 2023)]. Nal'chik: Kabardino-
Balkarskii universitet Publ., 2023b, pt. 1. P. 57–68 (in Russian).

Sen' D. V. Istoriya gorskikh evreev Severo-Kavkazskogo kraya 1920‑kh — 1930‑kh gg.: 
aktual'nye voprosy istoriografii i istochnikovedeniya [History of the Mountain Jews of the 
North Caucasus region in the 1920s — 1930s: current issues of historiography and source 
study]. Elektronnyi zhurnal “Kavkazologiya” [Electronic journal “Caucasology”]. 2023a,  
no. 4. P. 291–307 (in Russian).

Tsentr dokumentatsii noveyshei istorii Rostovskoi oblasti (TsDNIRO) [Center for 
Documentation of Contemporary History of the Rostov Region]. Fund R‑7. Inventory 1.  
File 165 (in Russian).

Tsentr dokumentatsii noveyshei istorii Rostovskoi oblasti (TsDNIRO) [Center for 
Documentation of Contemporary History of the Rostov Region]. Fund R‑7. Inventory 1.  
File 315 (in Russian).

Tsentr dokumentatsii noveyshei istorii Rostovskoi oblasti (TsDNIRO) [Center for 
Documentation of Contemporary History of the Rostov Region]. Fund R‑7. Inventory 1.  
File 323 (in Russian).

Tsentr dokumentatsii noveyshei istorii Rostovskoi oblasti (TsDNIRO) [Center for 
Documentation of Contemporary History of the Rostov Region]. Fund R‑7. Inventory 1. File 
340 (in Russian).

Tsentr dokumentatsii noveyshei istorii Rostovskoi oblasti (TsDNIRO) [Center for 
Documentation of Contemporary History of the Rostov Region]. Fund R‑7. Inventory 1.  
File 370 (in Russian).

Tsentr dokumentatsii noveyshei istorii Rostovskoi oblasti (TsDNIRO) [Center for 
Documentation of Contemporary History of the Rostov Region]. Fund R‑7. Inventory 1.  
File 471 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 1 (in Russian).



182 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 166–182.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 2 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 3 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 4 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 5 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 6 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 7 (in Russian).

Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Respubliki Dagestan (TsGA RD) [Central State Archive 
of the Republic of Dagestan]. Fund R‑520. Inventory 1. File 8 (in Russian).

TsK RKP (b) — VKP (b) i natsional'nyi vopros. Kniga 1. 1918–1933 gg. [Central Committee 
of the RCP (b) — VKP (b) and the national question. Book 1. 1918–1933]. Moscow: ROSSPEN 
Publ., 2005, 784 p. (in Russian).

Upravlenie Tsentra dokumentatsii noveyshei istorii Arkhivnoi sluzhby Kabardino-Balkarskoi 
Respubliki (UTsDNI AS KBR) [Directorate of the Central State Archives of the Archive Service 
of the Kabardino-Balkarian Republic]. Fund P‑1. Inventory 1. File 47 (in Russian).

Upravlenie Tsentra dokumentatsii noveyshey istorii Arkhivnoi sluzhby Kabardino-Balkarskoi 
Respubliki (UTsDNI AS KBR) [Directorate of the Central State Archives of the Archive Service 
of the Kabardino-Balkarian Republic]. Fund P‑1. Inventory 1. File 49 (in Russian).

Upravlenie tsentral'nogo gosudarstvennogo arkhiva Arkhivnoi sluzhby Kabardino-Balkarskoi 
Respubliki (UTsGA AS KBR) [Directorate of the Central State Archives of the Archive Service 
of the Kabardino-Balkarian Republic]. Fund R‑2. Inventory 1. File 122 (in Russian).

Upravlenie tsentral'nogo gosudarstvennogo arkhiva Arkhivnoi sluzhby Kabardino-Balkarskoi 
Respubliki (UTsGA AS KBR) [Directorate of the Central State Archives of the Archive Service 
of the Kabardino-Balkarian Republic]. Fund R‑2. Inventory 1. File 241 (in Russian).

Upravlenie tsentral'nogo gosudarstvennogo arkhiva Arkhivnoi sluzhby Kabardino-Balkarskoi 
Respubliki (UTsGA AS KBR) [Directorate of the Central State Archives of the Archive Service 
of the Kabardino-Balkarian Republic]. Fund R‑2. Inventory 1. File 251. Vol. 1 (in Russian).

Upravlenie tsentral'nogo gosudarstvennogo arkhiva Arkhivnoi sluzhby Kabardino-Balkarskoi 
Respubliki (UTsGA AS KBR) [Directorate of the Central State Archives of the Archive Service 
of the Kabardino-Balkarian Republic]. Fund R‑2. Inventory 1. File 275 (in Russian).

Е. Pervyy Kraevoy S'ezd trudyashchikhsya evreev [First Regional Congress of Working 
Jews]. Karakhalk [Karakhalk]. 1926, no. 646 (May 20), р. 4 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 23.06.2024
Принята к публикации: 11.03.2025

Дата публикации: 30.06.2025



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел III 

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА

УДК 221.7 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–11

М. А. Хаймурзина

Амурский государственный университет, Благовещенск (Россия)

ОСОБЕННОСТИ РАСПРОСТРАНЕНИЯ 
КОНФУЦИАНСКИХ ХРАМОВ В ПЕРИОД 
ЧЖУРЧЖЭНЬСКОГО ГОСУДАРСТВА ЦЗИНЬ

Межэтническое и межкультурное взаимодействие чжурчжэней с другими народами 
в первой половине ХII в. предопределило появление конфуцианских храмов в Цзинь. 
Повсеместное их распространение на территории государства пришлось на вторую 
половину ХII в., когда по мере воссоздания системы образования по китайскому об-
разцу в культуре чжурчжэней постепенно формировался культ Конфуция. В то вре-
мя даже в удаленных гарнизонных округах и уездах появлялись школы, которые пред-
ставляли собой не только место получения знаний, но и место поклонения Конфуцию. 
Не известно точное количество храмов в государстве чжурчжэней, особенно на севере, 
но очевидно их неравномерное распределение. На юге Цзинь, где изначально сильна 
китайская культура, их количество было значительным, что зафиксировано в различ-
ных источниках. Определение количества храмов на северо-восточных территориях 
затруднено, но факт их существования не исключается. Дискуссионным остается во-
прос культовой деятельности, направленной на поклонение Конфуцию в чжурчжэнь-
ских школах. В школах (храмах) государства Цзинь учителями становились ранее пле-
ненные конфуцианские ученые, ученики, чиновники, которые продолжали свой кон-
фуцианский путь, передавая цзиньцам конфуцианские наследие. Такой человеческий 
фактор (чиновничьи кадры) на местах предопределил успех восстановления храмов 
и факт участия частных вложений в их реконструкции.

Ключевые слова: чжурчжэни, государство Цзинь, культ Конфуция, конфуцианские 
храмы, конфуцианские школы



184 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Цитирование статьи: 
Хаймурзина М. А. Особенности распространения конфуцианских храмов в период 
чжурчжэньского государства Цзинь // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 2. 
С. 183–197. DOI 10.14258/nreur(2025)2–11.

Хаймурзина Марина Ахатовна, кандидат философских наук, доцент кафедры 
китаеведения Амурского государственного университета, Благовещенск (Россия).  
Адрес для контактов: khaymurzina@gmail.com; https://orcid.org/0000–0003–2800–3468

M. A. Khaymurzina

Amur State University, Blagoveshchensk (Russia)

SPECIFICS OF CONFUCIAN TEMPLES' SPREAD DURING 
THE JURCHEN STATE OF JIN

The interethnic and intercultural interaction of the Jurchens with other peoples in the 
first half of the 12th century predetermined the appearance of Confucian temples in Jin. 
Their widespread spread on the territory of the state occurred in the second half of the 12th 
century. Then, as the education system was recreated according to the Chinese model, the 
cult of Confucius gradually formed in the Jurchen culture. At that time, even in the remote 
garrisons of districts and counties, schools appeared, which represented not only a place 
of learning, but also a place of worship for Confucius. The exact number of temples in the 
Jurchen state is not known, especially in the north, but their uneven distribution is obvious. 
In the south of Jin, where Chinese culture was initially strong, their number was significant, 
which is recorded in various sources. Determining the number of temples in the northeastern 
territories is difficult, but the fact of their existence is not excluded. The issue of cult activities 
directed at Confucius within the Jurchen schools remains debatable. In the schools (temples) 
of the Jin state, previously captured Confucian scientists, students, and officials became 
teachers, who continued their Confucian path, transferring Confucian heritage to the Jin 
people. Such a human factor (official personnel) predetermined the success of the restoration 
of temples and the fact of participation of private investments in their reconstruction.

Keywords: Jurchen, Jin State, the cult of Confucius, Confucian temples, Confucian schools

For citation: 
Khaymurzina М. А. Specifics of Confucian temples» spread during the Jurchen state of Jin. 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, № 2. P. 183–197 (in Russian).  
DOI 10.14258/nreur(2025)2–11.



185Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Khaymurzina Marina Akhatovna, Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor 
of the Department of Chinese Studies, Amur State University, Blagoveshchensk (Russia). 
Contact address: khaymurzina@gmail.com; https://orcid.org/0000–0003–2800–3468

Введение
Появление и распространение конфуцианских храмов в культуре чжурчжэней тес-

но связано с историей становления их государственности1. Политические обстоятель-
ства диктовали цзиньцам необходимость принятия инокультурных образцов — ки-
тайской системы образования как источника пополнения нового госаппарата чинов-
ничьими кадрами. Школы (китайские и чуть позже чжурчжэньские) стали механиз-
мом распространения конфуцианства на территории государства Цзинь, что влекло 
за собой почитание Конфуция и соответствующую обрядовую деятельность, направ-
ленную на поклонение ему.

Нами не найдено специальных исследований, посвященных конфуцианским храмам 
в государстве Цзинь. Материал по данной проблеме найден в работах, например, каса-
ющихся вопроса развития и распространения конфуцианства в Цзинь [Лю Хуэй, 2017], 
а также в исследованиях, анализирующих просвещение в Цзинь [Воробьев, 1983; Tao 
Jing-shen, 1995; Лань Тин, 2019]. Использованные в данной статье исследования основы-
ваются на разных источниках, например, официальной истории этого государства «Ис-
тория Цзинь» (Цзинь ши 金史), Собрании цзиньской литературы (Цзинь вэнь цзуй 金文
最) и Собрании цзиньской поэзии (Цзинь вэнь я 金文雅), составленных в начале XIX в., 
Сборнике произведений периода Ляо и Цзинь (Цюань Ляо Цзинь вэнь 全辽金文) и др.

Так, профессор Тао Цзиншэнь в своей работе, посвященной школам в государстве 
Цзинь, указывает, что более 95 % исследованных им школ являлись одновременно и хра-
мом Конфуция. Изучая данные 58 школ по 73 источникам, он обнаружил, что только 
по двум школам не было информации, функционировали ли они как храм [Tao Jing-
shen, 1995: 52]. Аналогичной точки зрения придерживаются и китайские исследовате-
ли [Лю Хуэй, 2017: 187; Лань Тин, 2019: 34].

Ученые указывают на храмы Конфуция в Цзинь (кунцзы мяо 孔子庙, сюаньшэн мяо 
宣圣庙, вэньсюань-ван мяо 文宣王庙) или школы при конфуцианских храмах мяо сюэ 
庙学2, где были установлены изображения Конфуция и его главных учеников, кото-
рым поклонялись3.

1	 О становлении и развитии чжурчжэньской государственности см. подробнее: [Воробьев, 1975; 1973; 
Tao Jing-shen, 1974].

2	 Лань Тин указывает, что в китайских научных кругах ранее остро дискутировали о том, храмы были 
при школах или школы при храмах. Лань Тин считает, что школа и храм представляли собой взаи‑
мозависимые и взаимосвязанные составляющие единого процесса — распространения конфуци‑
анского учения. С понятием мяо сюэ чаще всего связаны небольшие региональные учебные за‑
ведения и храмы в них [Лань Тин, 2019: 35]. В этой связи далее по тексту автором данной статьи 
словосочетания «конфуцианская школа» и «конфуцианский храм» используются как синонимы.

3	 Это полностью соответствует китайской модели образования, когда ученики осуществляли по‑
клонение Конфуцию в рамках своего учебного заведения. Отметим, что в Поднебесной еще с эпо‑
хи Тан в учебных заведениях устанавливали изображения или изваяния Конфуция и осуществляли 
там жертвоприношения ему [Tao Jing-shen, 1995: 50–52; Пэн Линь, 2004: 257–260; Кун Чжэ, 2019].



186 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Далее осветим вопросы, связанные с определением количества конфуцианских 
храмов в Цзинь, особенностями их территориального размещения и финансирова-
ния реконструкций.

Проблема определения количества конфуцианских храмов
Сложно определить точное количество конфуцианских храмов в Цзинь, что об-

условлено множеством причин. Во-первых, в разных источниках упоминается раз-
ное количество храмов; во‑вторых, реконструкция усложняется тем, что в более позд-
них источниках названия храмов могли меняться. Кроме того, большинство хра-
мов были воссозданы в Цзинь (и не один раз), а не построены, к тому же не все хра-
мы можно идентифицировать по времени реконструкции. Более того, велика вероят-
ность, что данные о существовании небольших школ, удаленных от центров областей 
или округов, не были зафиксированы в источниках [Tao Jing-shen, 1995: 56; Лю Хуэй, 
2017: 187–188].

Итак, что касается количества конфуцианских храмов на территории Цзинь, то не-
которыми учеными уже была проделана большая работа по поиску фиксаций наиме-
нований или упоминаний школ (храмов) в исторических текстах. В данном вопросе 
наше исследование полностью основывается на этих уже известных результатах. Ука-
жем несколько примеров. Так, по тексту «Истории Цзинь» можно идентифицировать 
85 школ (уровня области фу и уровня округа чжоу) [Tao Jing-shen, 1995: 53, 56; Лань Тин, 
2019: 39, 41], для 45 школ в данном сочинении зафиксированы наименования, только 
11 из которых упоминаются в других источниках [Tao Jing-shen, 1995: 56]. В Сборнике 
цзиньской литературы (Цзинь вэнь цзуй) зафиксировано всего 47 храмов, а в Сборни-
ке произведений периода Ляо и Цзинь (Цюань Ляо Цзинь вэнь) найдено 83 идентифи-
кации храмов [Лю Хуэй, 2017: 187–188].

85 школ, указанных в «Истории Цзинь», — это 25 школ уровня области фу и 60 школ 
уровня округа чжоу. Уровень чжоу включал в себя пограничные округа (цзе чжэнь 节
镇), сторожевые (оборонительные) округа (фанюй чжоу 防御州), в которых количество 
школ составляло 39 и 21 соответственно [Tao Jing-shen, 1995: 53, 56; Лань Тин, 2019: 39, 
41]. Однако такие показатели, зафиксированные в официальной истории государства 
Цзинь, скорей всего, не соответствовали исторической реальности.

Вопрос количества конфуцианских храмов коррелируется с периодами политиче-
ской истории государства Цзинь. Начало реконструкций храмов связывают со време-
нем правления Тай-цзуна 太宗 (1123–1135), Си-цзуна 熙宗 (1135–1150), Хайлин-вана 
海陵王 (1150–1161). Расцвет восстановительных работ — периоды правлений Ши-цзу-
на 世宗 (1161–1189) и Чжан-цзуна 章宗 (1189–1208), когда поощряли изучение конфу-
цианской классики среди членов правящего дома, чиновников, учеников в школах. То-
гда же возрождали церемонии поклонения Конфуцию в конфуцианских храмах, кроме 
того, за те годы были собраны коллекции конфуцианских книг [Chan Hok-lam, 1999: 
123, 126]. Для того времени характерен масштаб реконструкций (количество восста-
новленных крупных храмов было примерно в 3–4 раза больше в сравнении с преды-
дущим периодом), вливание большого количества государственных средств в строи-
тельные работы (например, в реконструкцию храма Конфуция в Цюйфу). К тому же 
один храм мог претерпеть несколько реконструкций [Лю Хуэй, 2017: 188–200). Отме-



187Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тим, что период повсеместного восстановления храмов совпадает с расцветом поклоне-
ния Конфуцию. Действительно, как подчеркивает востоковед М. В. Воробьев, «в прав-
ление Ши-цзуна и Чжан-цзуна под эгидой конфуцианского учения городские и сель-
ские школы неизменно день ото дня процветали» [Воробьев, 1983: 221].

Приведем ряд примеров из официальной истории Цзинь, свидетельствующих о ши-
рокомасштабном восстановлении конфуцианских храмов на территории государства 
к концу XII в.

Так, в 1191 г. императором Чжан-цзуном было приказано:
詔諸郡邑文宣王廟、風雨師、社稷神壇隳廢者，復之.
Приказываю всем округам и уездам, где разрушены алтари духов земли и злаков, ду-

хов ветра и дождя, храмов Конфуция, восстановить таковые [Тото, 1975: 218].
В 1204 г. было велено:
詔刺史州郡無宣聖廟學者並增修之.
Приказываю всем округам, где нет конфуцианских школ, возвести таковые [Тото, 

1975: 267].
Действительно, следует подчеркнуть, что для второй половины XII в. характер-

на организация школ в областях и округах, что связано с реформами системы обра-
зования4. Появление областных школ фу сюэ относят ко времени правления Ши-цзу-
на (70‑е гг. XII в.). Школы уровня чжоу создавали чуть позднее, чем школы уровня фу, 
в период правления Чжан-цзуна (80‑е гг. XII в.) [Лань Тин, 2019: 38, 40]. Кроме того, 
к концу XII в., кроме пограничных и сторожевых округов, была введена еще третья ка-
тегория округов — самостоятельные (цы ши 刺史), где тоже учреждали школы [Tao Jing-
shen, 1995: 56; Лань Тин, 2019: 42]. Информации о количестве таких школ нами не най-
дено. Также неизвестно и количество школ на уровне уездов сянь 县. Но если принять 
во внимание, что в Цзинь было 683 уезда [Воробьев, 1975: 165], то можно предполо-
жить реальный размах распространения конфуцианских храмов на территории этого 
государства. Тао Цзиншэнь в своем исследовании, основанном на множестве источ-
ников различных периодов, указывает, что только в регионах Шаньси, Хэбэй, Шань-
дун, Хэнань в конце XII — начале XIII в. существовало 275 школ различных уровней 
[Tao Jing-shen, 1995: 53, 58].

Особенности территориального размещения конфуцианских храмов
Территорию государства Цзинь мы можем условно разделить на три части: севе-

ро-восток — исконные чжурчжэньские земли; часть территории государства Ляо, от-
воеванная цзиньцами с 1115 по 1125 г.; все остальные земли южнее (территории Сун), 
включенные в состав Цзинь с 1126 по 1136 г. (см. рис. 1).

Говоря об особенностях размещения конфуцианских храмов на территории Цзинь, 
следует вспомнить про административно-территориальное деление государства. Пре-
жде всего на первичном уровне выделяют 19 губерний5 государства Цзинь. При гу-
бернии Шанцзин лу было четыре района (Фуюй лу, Хэлань лу, Супинь лу, Хулигай лу) 

4	 О просвещении в государстве Цзинь см. подробнее: [Воробьев, 1983: 218–224].
5	 Территория губернии могла состоять из одной или нескольких областей фу. Всего было 39 обла‑

стей [Воробьев, 1975: 165, 167; Сборник карт по истории Китая, 1999: 42–58].



188 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

компактного поселения чжурчжэней, которые следует отделять от указанных 19 губер-
ний. Подобные два района (Хэсугуань лу и Посу лу) также были в губернии Дунцзин 
лу (см. рис. 2) [Лю Хуэй, 2017: 127; Воробьев, 1975: 165].

Рис. 1. Развитие чжурчжэньского государства Цзинь [Воробьёв, 1975] 
Fig. 1. The development of the Jurchen Jin State

Что касается северо-восточных территорий, подведомственных губернии Шанцзин 
лу, достоверно известно о существовании там конфуцианского храма в Хуйнинфу, пер-
вой столице Цзинь. Храм Конфуция, возведённый при Си-цзуне, был разрушен позднее, 
когда Хайлин-ван в 1153 г. перенес столицу государства в Чжунду и в 1157 г. уничтожил 
первую столицу [Лю Хуэй, 2017: 217]. Согласно существующим данным, конфуциан-
ский храм в Верхней столице являлся местом столичного этапа экзаменов кэцзюй, где 
16 раз провели дворцовые экзамены [Первая столица Великой Цзинь, 2022: 124–125].



189Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 2. Империя Цзинь [Воробьёв, 1975] 
Fig. Jin Empire

Позже Ши-цзун приказал восстановить Хуйнинфу. Известно, что в 1165 г. был вос-
становлен храм первопредка Тай-цзу 太祖庙, в 1182 г. по старым образцам отстроили 
главный обрядовый зал Цинюань-гуна 庆元宫6и там в надлежащее время осуществля-
ли жертвоприношения [Тото, 1975: 787]. Нами не найдено упоминаний о том, а был ли 
восстановлен храм Конфуция в Верхней столице при Ши-цзуне. Вероятно, нет. Это 
можно объяснить тем фактом, что был конфликт между чжурчжэньским централь-
ным правительством и чжурчжэньскими вождями на севере, которые были достаточ-
но самостоятельными и представляли собой военную угрозу для центрального прави-
тельства и, соответственно, царствующего дома [Schneider, 2011: 360]. Северные во-
жди, возможно, противодействовали появлению инокультурному на своих территори-

6	 Дворец, построенный в честь Тай-цзу (чж. Агуда) и Тай-цзуна (чж. Уцимай) [Воробьев, 1983: 86–87].



190 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ях, в том числе и конфуцианских храмов. Поэтому возрождение чжурчжэньских обы-
чаев, решение вопросов социально-экономического положения чжурчжэней в пери-
од правления Ши-цзуна не было главной целью7, Ши-цзун таковыми действиями пы-
тался наладить контакт, смягчить противодействие, решить политические проблемы, 
связанные с угрозой, исходящей от северных территорий8.

Как указывалось выше, согласно «Истории Цзинь», в этом государстве было 25 об-
ластных школ фу сюэ, которые локализовались в 18 губерниях, т. е. во всех, кроме Шан-
цзин лу и шести указанных выше районов компактного проживания чжурчжэней [Лань 
Тин, 2019: 38–29].

Что касается окружных школ, они были представлены повсеместно, также кроме 
территорий компактного проживания чжурчжэней. Но были и исключения. Напри-
мер, округ Чжао-чжоу относился к северо-восточной губернии Шанцзин лу, находил-
ся на ее западной окраине. Чжао-чжоу граничил с территорией, ранее населенной ки-
данями. В этой связи в Чжао-чжоу была окружная школа в период Цзинь. В этой шко-
ле учились дети киданьских и бохайских чиновников среднего и низшего уровня (см. 
рис. 2) [Лань Тин, 2019: 40–42].

С другой стороны, на северо-востоке были чжурчжэньские школы9. Согласно «Ис-
тории Цзинь», было 22 чжурчжэньские школы, 16 из которых локализовались в райо-
нах компактного проживания чжурчжэней и предназначались для повышения уровня 
их грамотности и культуры [Воробьев, 1983: 220]. Известно, что 11 (из 22 чжурчжэнь-
ских школ) находились в губерниях Шанцзин лу (в том числе Фуюй лу, Хулигай лу, Хэ-
лань лу, Супин лу), Дунцзин лу (в том числе Посу лу), Бэйцзин лу, Сяньпин лу [Лань 
Тин, 2019: 194–197, 211].

В чжурчжэньских школах, подобно китайским, изучали конфуцианскую классику 
[Воробьев, 1983: 220; Лань Тин, 2019: 203], для преподавания, согласно приказу Ши-цзу-
на, приглашали ученых со степенью цзиньши [Лань Тин, 2019: 198].

7	 Говоря о времени правления Ши-цзуна, его политику часто оценивают как этноохранительную, 
или нативистскую [Schneider, 2011: 384].

8	 Отмена чжурчжэньской системы должностей при Си-цзуне — это попытка ослабить власть се‑
верных вождей, которые представляли собой угрозу новому центральному правительству, в рам‑
ках которого формировалась имперская абсолютная власть. В результате такой политической ре‑
формы северные вожди потеряли наследственные титулы. Потеряв свои титулы, вожди на севере 
оставались мощной силой, противостоящей правительству не только во время правления Си-цзу‑
на, но и во время Хайлин-вана [Schneider, 2011: 367–368]. Кроме того, введение новой администра‑
тивно-территориальной системы (19 провинций) при Хайлин-ване также было направлено на ликви‑
дацию системы вождей. Пять столичных провинций (губерний) управлялись люшоу, находящимся 
в столицах, остальные 14 управлялись региональными начальниками цзунгуанями. Передав власть 
чиновникам без наследственных титулов, Хайлин-ван тем самым пытался обеспечить свою власть 
по всей территории Цзинь. Тем не менее, северные вожди сохранили свое влияние, не имея офи‑
циальных титулов [Schneider, 2011: 378–379].

9	 Кроме китайских школ, еще существовали и чжурчжэньские. Были учреждены чжурчжэньские цен‑
тральные учебные заведения (Го цзы цзянь, Тай сюэ), а также школы в регионах на уровне области 
фу и округа чжоу. В «Истории Цзинь» зафиксированы губернии, где локализовались чжурчжэнь‑
ские школы, но нет упоминаний об их названиях или конкретном местоположении [Лань Тин, 2019: 
194–197].



191Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В цзюане 51 «Истории Цзинь», посвященном системе экзаменов в Цзинь, указывает-
ся, что порядки сдачи экзаменов в чжурчжэньских школах были сходны с китайскими:

凡會課，三日作策論一道，季月私試如漢生制.
[Все ученики] собирались на занятия, [каждые] 3 дня писали одно сочинение о прин-

ципах управления страной, в последний месяц каждого квартала проходили промежу-
точные экзамены — [это было] подобно китайской системе [Тото, 1975: 1174].

В начале того же цзюаня указываются следующие правила школ государства Цзинь:
遇旬休、節辰皆有假，病則給假，省親遠行則給程。犯學規者罰，不率教者黜。遭

喪百日後求入學者，不得與釋奠禮.
Во время ежедекадного отдыха, а также в праздники предоставляли каникулы, в слу-

чае болезни давали отдых от занятий, для далекого путешествия с целью посещения род-
ственников тоже выделяли время; тех, кто нарушал правила учебного заведения, нака-
зывали. Тех, кто не следовал наставлениям, исключали. Тем, кто просился на учебу через 
сто дней после похорон, нельзя было участвовать в обряде ши дянь10 [Тото, 1975: 1132].

Другими словами, во всех случаях, за исключением выхода на учебу через сто дней 
после похорон, ученики школ участвовали в обрядах поклонения Конфуцию и осущест-
вляли подношения ему. Лань Тин считает, что эти правила распространялись и на чжур-
чжэньские школы [Лань Тин, 2019: 206–207].

Что касается второй, условной, части Цзинь, отвоеванной у государства Ляо, эти тер-
ритории длительное время заселяли разные народы, в том числе ханьцы. Существует 
точка зрения, что для этой территории (Сяньпин лу, Дунцзин лу, Бэйцзин лу, Чжунду 
лу, Сицзин лу), где проходили активные военные действия, не характерно наличие кон-
фуцианских храмов, либо они имелись в очень малом количестве. Например, Лю Хуэй 
указывает, что здесь слаба история появления храмов, исключение составляют только 
земли Средней столицы Чжунду [Лю Хуэй, 2017: 218].

С такой точкой зрения можно не согласиться, так как выше мы уже выяснили, 
что к концу XII в. — началу XIII в. областные и окружные школы, скорее всего, были 
представлены повсеместно, за исключением территорий компактного проживания 
чжурчжэней. Но мы должны признать, что, действительно, в начале XII в. много школ 
могли пострадать от военных действий, но позже, по мере формирования системы об-
разования, они, вероятно, были восстановлены.

В «Заметках об инспектировании Ляодуна» (遼東行部志) чиновник Ван Цзи 王寂, 
когда инспектировал Ляодун и добрался до далекого областного центра Сяньпин фу 
(в 1190 г.), сделал следующую запись:

謁先師宣聖廟, 學生、呂陽、衙作尹等陪位, 禮畢, 少憩於營道堂, 程考諸生月課.
Являлись на поклон в храм Конфуция, ученики, Люй Ян (?), местный начальник 

(?) и другие сопровождали, когда ритуал был закончен, немного отдыхали в зале Ин-
дао тан, [потом] учащиеся сдавали месячный экзамен (цит. по: [Лань Тин, 2019: 47]).

Если обратиться к официальной истории государства Ляо «История Ляо» (Ляо ши
辽史), то обнаружим, что в государстве Ляо были храмы Конфуция, более того, его по-

10	 Обряд преподнесения кубка вина Конфуцию. Подробнее см.: [Кравцова, 2007. Т. 2: 743–744].



192 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

читали на государственном уровне. Эти храмы стали цзиньскими, когда ляоские тер-
ритории стали частью Цзинь11.

太祖大悅，即建孔子廟，詔皇太子春秋釋奠。
В 918 году «в 5‑й луне хан Тай-цзу приказал построить храм в честь Конфуция, а так-

же приказал приносить в нем жертвы дважды в год: весной и осенью» [История же-
лезной империи, 2007: 52, 293; Тото, 1974: 1209].

謁孔子廟，命皇后、皇太子分謁寺觀。
В 919 году в 8 месяце «император явился на поклон в храм Конфуция, а императри-

це и наследному сыну императора было велено нанести визит в буддийский и даос-
ский храмы» [Тото, 1974: 15].

Конфуцианский храм, о котором шла речь выше, это храм Конфуция в Верхней сто-
лице Ляо Шан-цзин, после 1120 г. она была захвачена чжурчжэнями и стала Северной 
столицей государства Цзинь12.

Хотя нами не найдено соответствующих фиксаций в источниках, тем не менее мож-
но предположить, что храм Конфуция, уже ранее существовавший в столице Ляо, впо-
следствии функционировал и в период Цзинь. В пользу этого свидетельствует тот факт, 
что чжурчжени активно восстанавливали, например, буддийские храмы на бывших ляо-
ских территориях [Ван Юйлан, 2011: 103]. Кроме того, чжурчжэни, завоевав террито-
рии Ляо, принимали на службу сдавшихся в плен бывших ляоских чиновников (кида-
ней, бохайцев), служба которых была связана с восстановлением жизнедеятельности 
населения, в том числе в их обязанности входили вопросы реконструкций и строи-
тельства дворцов, храмов на местах. Более того, те же наемные чиновники участво-
вали в строительстве дворцов на чжурчжэньских территориях. Так, например, сдав-
шийся в плен в 1122 г. Лу Яньлунь 盧彥倫 был отправлен чжурчжэньским императо-
ром Тай-цзуном в Верхнюю столицу Цзинь, где он занимался строительством города 
[Ван Юйлан, 2011: 107].

Кроме столичного храма, на территории Ляо были храмы и в регионах. В цзюане 40 
«Истории Ляо» рассказывается о системе чиновничества в пяти столицах Ляо, там же 
указывается, что в государстве были столичные школы, а также школы на уровне обла-
сти фу сюэ, округа чжоу сюэ, а также школы на уровне уезда сянь сюэ. Там же, например, 
описан случай, когда региональным начальником был построен конфуцианский храм.

大公鼎為良鄉縣尹，建孔子廟。
Великий князь Дин (бохаец. — М. Х .), являющийся начальником уезда Лянсян13, по-

строил храм Конфуция [Тото, 1974: 821].
Таким образом, на территории Ляо были школы, которые, учитывая влияние ки-

тайской (конфуцианской) традиции, одновременно были и местом поклонения Конфу-

11	 Говоря о формировании культуры чжурчжэней, следует подчеркнуть факт взаимодействия и взаи‑
мовлияния разных народов. Чжурчжэни многое переняли от киданей, бохайцев, китайцев. Например, 
обряды, письменность, администрирование, просвещение и т. п. Известно, что чжурчжэни ценили 
материальные предметы других культур. Так, например, еще в начале XII в. чжурчжэни собирали 
книги, понимали ценность книг, в том числе и во время войны [Воробьев, 1983: 111–125; 168–169].

12	 Про столицы государства Ляо см., например: [Ван Юйлан, 2011: 94–96].
13	 Уезд Лянсян находился в губернии Наньцзин государства Ляо [Тото, 1974: 494].



193Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

цию. После того, как территории стали чжурчжэньскими, существовавшие там двор-
цы, школы, храмы, вероятно, продолжили свою жизнь в реалиях нового государства.

Что касается сунских земель, ставших южной частью территории государства Цзинь 
в период с 1126 по 1136 г., — это земли, заселенные китайцами. Это территории губер-
ний: Хэбэйдун лу, Хэбэйси лу, Шаньдундун лу, Шаньдунси лу, Даминфу лу, Хэдунбэй лу, 
Хэдуннань лу, Цзинчжаофу лу, Фэнсян лу, Фуянь лу, Цинюань лу, Линьтао лу. Там конфу-
цианская культура в сравнении с севером была более развита. Соответственно, в дан-
ном регионе ранее существовало большое количество храмов, которые были рекон-
струированы (расширены, перестроены, перенесены на новое место) в период Цзинь 
[Лю Хуэй, 2017: 218–219]. Наименования храмов, факты их реконструкции максималь-
но зафиксированы в источниках и, соответственно, представлены в известных нам 
исследованиях.

Особенности финансирования реконструкций конфуцианских храмов
Как мы уже обозначили выше, к началу XIII в. конфуцианские храмы предположи-

тельно были распространены по всему государству Цзинь. Для учреждения област-
ных и окружных школ осуществлялось перераспределение государственных ресурсов, 
что касается уездов, то из‑за нехватки государственного финансирования местному 
правительству и населению разрешалось самостоятельно участвовать в этом процессе 
[Tao Jing-shen, 1995: 53]. Следовательно, небольшие уездные храмы, возведенные в пе-
риоды правлений Ши-цзуна и Чжан-цзуна, были построены не за счет государствен-
ных средств, а благодаря частным вложениям.

В небольших школах в регионах обучение базировалось на концептах традицион-
ной китайской культуры, там, подобно крупным центральным и областным учебным 
заведениям, готовили конфуцианских ученых, которые бы в дальнейшем могли приме-
нить и реализовать свои (конфуцианские) знания во благо государства. Многие регио-
нальные ученые, чиновники с энтузиазмом относились к вопросу строительства школ, 
они были озабочены ремонтом старых храмов [Tao Jing-shen, 1995: 62].

По поводу открытия или восстановления школ писали разные эссе, но не описыва-
ли особенности системы образования этих школ, а подчеркивали сам факт воссозда-
ния и тот вклад, который был осуществлен местными чиновниками, учеными и дру-
гими лицами, участвующими в данном проекте [Tao Jing-shen, 1995: 50–52]. Согласно 
одному эссе, написанному в 1176 г., старый уездный конфуцианский храм был разру-
шен во время войны. Однажды уездный начальник обратился к чиновникам, что они 
все обязаны противодействовать буддизму и даосизму. Буддийские и даосские храмы 
строились и процветали. В то же время Конфуций, признанный множеством после-
дователей, не получал должного поклонения. Тогда он вложил свои средства в строи-
тельства храма. Но не только китайцы, чжурчжэни тоже участвовали в восстановле-
нии конфуцианских храмов. Например, в Шэньси, школа Цин-чао (совр. Сиань) [Tao 
Jing-shen, 1995: 63].

Индивидуальный вклад местных чиновников в восстановление храмов был мас-
штабным. Например, Лю Хуэй в своей работе отмечает, что среди 42 храмов, иссле-
дованных на предмет источника финансирования, 5 храмов были реконструирова-
ны за государственный счет (т. е. только 11 %), финансирование 13 храмов было сме-



194 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

шанного типа, а 19 храмов были восстановлены за счет индивидуальных пожертво-
ваний. Кроме наименований храмов, как подчеркивает исследователь, в источни-
ках указаны имена тех, кто жертвовал средства на их восстановление [Лю Хуэй, 2017:  
202–215].

Выводы
Существование конфуцианских храмов в чжурчжэньском государстве Цзинь об-

условлено политическими, географическими и культурными причинами. По мере 
присоединения новых территорий образованные люди (чиновники), рекрутирован-
ные из числа местных народов, служа во благо новой династии, выполняли прежние 
функции распространения конфуцианского пути. Они не просто помогали цзиньцам 
в управлении и контроле за отвоеванными территориями, но также стали проводни-
ками новых представлений. Чиновничьи кадры на местах стали определяющим фак-
тором восстановления конфуцианских школ (храмов). Они сыграли особую роль в ре-
гионах, где культ Конфуция распространялся по мере воссоздания системы образова-
ния. Благодаря финансовым пожертвованиям местных чиновников появлялись шко-
лы даже в самых удаленных уголках огромного государства. Там не только постигали 
грамоту, но и учились почитать Конфуция и изучать конфуцианское наследие в целом. 
Согласно существующим исследованиям, количество храмов, возведенных за счет част-
ных вложений местных чиновников, намного превышало число реконструированных 
за государственные средства. Кроме того, государственное финансирование направля-
лось на реставрацию крупных центральных, областных храмов, а что касается неболь-
ших школ (храмов) в округах, уездах, то для их восстановления изыскивали частные 
средства. Это, на наш взгляд, являлось одной из особенностей восстановления конфу-
цианских храмов в Цзинь.

Другой характерной чертой распространения храмов стало их неравномерное тер-
риториальное размещение. Несмотря на сложность определения точного количества 
конфуцианских храмов на территории государства Цзинь, достоверно известно их ко-
личественное преобладание на южных территориях, максимально представленных ки-
тайским населением и ранее фундированной мощной конфуцианской культурой. Имен-
но в отношении храмов данного региона существует множество фиксаций в различных 
источниках. По мере движения на север (бывшие территории государства Ляо) нали-
чие конфуцианских храмов не исключается, но там их масштабность сложно опреде-
лить из‑за слабой подтвержденности в исторических материалах. Дискуссионным оста-
ется вопрос наличия храмов на северо-восточных окраинах государства Цзинь, осо-
бенно на территориях компактного поселения чжурчжэней, что также предопределе-
но скудностью источниковой базы. В этих регионах было несколько чжурчжэньских 
школ, но факт существования там культовой деятельности в поклонении Конфуцию 
требует дальнейшего исследования.

Благодарности и финансирование
Работа выполнена в рамках проекта РНФ «Религиозный ландшафт дальневосточ-

ного порубежья России и Китая: история формирования и современное состояние» 
(проект № 24–18–00807).



195Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Acknowledgements and funding
The work was carried out within the framework of Russian Science Foundation program 

“Religious Landscape of the Far Eastern borderlands of Russia and China: the history of 
formation and current state” (project No. 24–18–00807)

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Воробьев М. В. Некоторые спорные вопросы культурной и этнической истории 

чжурчжэней // Страны и народы Востока. 1973. Вып. XV. С. 248–254.
Воробьёв М. В. Чжурчжэни и государство Цзинь (Х в. — 1234 г.). М. : Наука, 1975. 

445 с.
Воробьёв М. В. Культура чжурчжэней и государства Цзинь (Х в. — 1234 г.). М. : На-

ука, 1983. 369 с.
История Железной империи. Новосибирск : Изд-во Института археологии и этно-

графии СО РАН, 2007. 355 с.
Кравцова М. Е. Ши дянь // Духовная культура Китая. М. : Вост. лит., 2007. Т. 2. 

C. 743–744.
Кычанов Е. И. История приграничных с Китаем древних и средневековых госу-

дарств (от гуннов до маньчжуров). СПб. : Петербургское лингвистическое общество, 
2010. 361 с.

Chan Hok-lam. From Tribal Chieftain to Sinitic Emperor: Leadership Contests and 
Succession Crises in the Jurchen-Jin State, 1115–1234 // Journal of Asian History. 1999. Vol. 
33. No. 2. P. 105–14.

Tao Jing-shen. Political Recruitment in the Chin Dynasty // Journal of the American 
Oriental Society. 1974. Vol. 94. No. 1. P. 24–34.

Tao Jing-shen. Public Schools in the Chin Dynasty // China under Jurchen Rule: Essays 
on Chin Intellectual and Cultural History. State University of New York Press, 1995. P. 50–70.

Schneider Julia. The Jin revisited: New assessment of Jurchen Emperors // Journal of Song-
Yuan Studies. Vol. 41. 2011. P. 343–404.

王禹浪 [Ван Юйлан]. 神秘的东北历史与文化 [Культура и история таинственного Се-
веро-Востока]. 哈尔滨 [Харбин]. 黑龙江人民出版社 [Издательство Хэйлунцзян жэнь-
минь], 2011. 267 с. (на кит. яз.).

孔喆 [Кун Чжэ]. 孔子庙祀典研究 [Исследование обрядности в храмах Конфуция]. 青
岛 [Циндао]. 青岛出版社 [Издательство Циндао], 2019. 435 с. (на кит. яз.).

兰婷 [Лань Тин]. 金代教育与科举研究 [Исследование системы экзаменов и про-
свещения в государстве Цзинь]. 北京 [Пекин]. 人民出版社 [Издательство Жэньминь], 
2019. 333 с. (на кит. яз.).

刘辉 [Лю Хуэй]. 金代儒学研究 [Исследование конфуцианства эпохи Цзинь]. 北京 
[Пекин]. 中国社会科学出版社 [Издательство Чжунго шэхуй кэсюэ], 2017. 253 c. (на кит. 
яз.).

大金国第一都 [Первая столица Великой Цзинь]. 哈尔滨 [Харбин]. 黑龙江出版社 
[Издательство Хэйлунцзян], 2022. 574 с. (на кит. яз.).

彭林 [Пэн Линь]. 中国古代礼仪文明 [Древние обряды Китая]. 北京 [Пекин]. 中华
书局 [Издательство Чжунхуа шуцзюй], 2004. 298 с. (на кит. яз.).



196 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 183–197.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

脱脱 [Тото]. 辽史 [Ляоши]. 北京 [Пекин]. 中华书局 [Издательство Чжунхуа шуцзюй], 
1974. 1560 с. (на кит. яз.).

脱脱 [Тото]. 金史 [Цзиньши]. 北京 [Пекин]. 中华书局 [Издательство Чжунхуа шу-
цзюй], 1975. 2906 с. (на кит. яз.).

中国历史地图集 （八册）/谭其骧主编. 第六册：宋、辽、金时期 [Сборник карт 
по истории Китая: в 8 т. / под ред. Тань Цисян. Том 6: Сун, Ляо, Цзинь]. 北京 [Пекин]. 
北京中国地图出版社 [Издательство Бэйцзин чжунго диту], 1996. Т. 6. 115 с. (на кит. яз.).

REFERENCES
Istoriya Zheleznoi imperii [The History of  Iron Empire]. Novosibirsk: Institute 

of Archaeology and Ethnography SB RAS, 2007, 355 р. (in Russian).
Kravcova M. E. Shi dyan' [Shi dian]. Duhovnaya kul'tura Kitaya [The Spiritual Culture 

of China]. Moscow: Vost. lit., 2007, vol. 2. P. 743–744. (in Russian).
Kychanov E. I. Istoriya prigranichnykh s Kitaem drevnikh i srednevekovykh gosudarstv 

(ot gunnov do man'chzhurov) [The History of the Ancient and Medieval States bordering 
China (from the Huns to the Manchus)]. Saint Petersburg: Peterburgskoe lingvisticheskoe 
obshhestvo, 2010, 361 р. (in Russian).

Vorob'ov M. V. Chzhurchzheni i gosudarstvo Tszin' (10 v. — 1234 g.) [Jurchen and the State 
of Chin (10th century — 1234)]. Moscow: Nauka, 1975, 445 р. (in Russian).

Vorob'ov M. V. Kul'tura chzhurchzhenei i gosudarstva Tszin' (10 v. — 1234 g.) [The Culture 
of Jurchen and the State of Chin (10th century — 1234)]. Moscow: Nauka, 1983, 369 р. 
(in Russian).

Vorob'ov M. V. Nekotorye spornye voprosy kul'turnoj i etnicheskoi istorii chzhurchzhenei 
[Some controversial issues of the cultural and ethnic history of the Jurchens]. Strany i narody 
Vostoka [The countries and peoples of the East]. 1973; (24). P. 248–254 (in Russian).

Chan Hok-lam. From Tribal Chieftain to Sinitic Emperor: Leadership Contests and 
Succession Crises in the Jurchen-Jin State, 1115–1234. Journal of Asian History. 1999; (2). 
P. 105–141 (in English).

Schneider Julia. The Jin revisited: New assessment of Jurchen Emperors. Journal of Song-
Yuan Studies. 2011; (1). P. 343–404 (in English).

Tao Jing-shen. Political Recruitment in the Chin Dynasty. Journal of the American Oriental 
Society. 1974; (1). P. 24–34 (in English).

Tao Jing-shen. Public Schools in the Chin Dynasty. China under Jurchen Rule: Essays on 
Chin Intellectual and Cultural History. Ed. by H. C. Tillman, S. H. West. State University of New 
York Press, 1995. P. 50–70 (in English).

Da Jinguo diyi du [The first capital of the Great Jin]. Haerbin: Heilongjiang Publishing 
House, 2022, 574 p. (in Chinese).

Kong Zhe. Kongzimiao sidian yanjiu [A study of ritual in the temples of Confucius]. 
Qingdao: Qingdao Publishing House, 2019, 435 p. (in Chinese).

Lan Ting. Jindai jiaoyu yu keju yanjiu [A study of the examination and education system 
in the Jin State]. Beijing: Renmin Publishing House, 2019, 333 p (in Chinese).

Liu Hui. Jindai ruxue yanjiu [A study of Confucianism in the Jin Era]. Beijing: Zhongguo 
shehui kexue Publishing House, 2017, 253 p. (in Chinese).



197Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 183–197.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Peng Lin. Zhongguo gudai liyi wenming [Ancient Rites of China]. Beijing: Zhonghua shuju 
Publishing House, 2004, 298 p. (in Chinese).

Tuotuo. Jin shi [History of Jin]. Beijing: Zhonghua shuju Publishing House, 1975, 2906 p. 
(in Chinese).

Tuotuo. Liao shi [History of Liao]. Beijing: Zhonghua shuju Publishing House, 1974, 1560 p. 
(in Chinese).

Wang Yulang. Shenmi de dongbei lishi yu wenhua [Culture and history of the mysterious 
Northeast]. Haerbin: Heilongjiang renmin Publishing House, 2011, 267 p (in Chinese).

Zhongguo lishi dituji [Collection of maps on the history of China: in 8 volumes. Ed. by Tan 
Qixiang. Vol. 6: The periods of Song, Liao, Jin]. Beijing: Beijing zhongguo ditu Publishing 
House, 1996, 115 p. (in Chinese).

Статья поступила в редакцию: 31.08.2024
Принята к публикации: 26.03.2025

Дата публикации: 30.06.2025



198 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 322 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–12

А. В. Монгуш

Тувинский институт гуманитарных и прикладных социально-экономических 
исследований при Правительстве Республики Тыва (Кызыл, Россия),  
Алтайский государственный университет (Барнаул, Россия)

АТЕИСТИЧЕСКАЯ ПРОПАГАНДА В ТУВЕ КАК ЭЛЕМЕНТ 
ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ 
СССР В 1954–1964 ГГ.

Статья посвящена изучению реализации атеистической пропаганды в Туве в пери-
од руководства СССР Н. С. Хрущевым. Целью статьи является освещение основных ме-
роприятий и результатов атеистической пропаганды в Туве в контексте государствен-
но-конфессиональной политики СССР в середине 1950‑х — первой половине 1960‑х гг. 
Источниковой базой исследования послужили нормативно-правовые документы, ар-
хивные и иные материалы, отражающие особенности реализации хрущевской анти-
религиозной кампании в регионе. В научный оборот вводятся исторические сведения 
Государственного архива Российской Федерации, Национального архива Республики 
Тыва и Национального музея Республики Тыва о ходе и результатах идеологических 
мероприятий атеистического характера в Туве в названное время. Атеистические ме-
роприятия региона в данной работе рассматириваются как часть советской антирели-
гиозной политики и пропаганды в исследуемый период.

На основе имеющихся материалов исследования определены особенности реализа-
ции атеистической пропаганды в Туве в условиях антирелигиозной политики Н. С. Хру-
щева. В статье приводятся уровни, формы и методы работы советских пропагандистов 
в отношении верующих и неверующих граждан региона, которые были типичными 
на всем советском пространстве. Мероприятия периода хрущевской антирелигиозной 
кампании, направленные на возбуждение враждебного отношения к священнослужи-
телям, верующим гражданам и в целом религиозным объединениям, вызывали обще-
ственный резонанс в крае. Усилия партийных и советских органов привели к ликви-
дации буддийского центра в местности Кызыл-Чыраа Дзун-Хемчикского района и об-
щины Русской православной церкви в городе Туране Пий-Хемского района. В регио-
не в результате проведенных в отношении религиозных общин жестких мер осталась 
функционировать лишь Троицкая церквь и ее приход в Кызыле, имевшие официаль-
ную регистрацию. В работе дается оценка антирелигиозной деятельности местной вла-
сти и мероприятиям, проводившимся в середине 1950‑х — первой половине 1960‑х гг.

Ключевые слова: СССР, Тува, Тувинская автономная область, Тувинская АССР, 
антирелигиозная кампания, атеистическая пропаганда, религиозная община; буддизм, 
православие



199Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Цитирование статьи: 
Монгуш А. В. Атеистическая пропаганда в Туве как элемент государственно-
конфессиональной политики СССР в 1954–1964 гг. // Народы и религии Евразии. 2025. 
Т. 30, № 2. С. 198–219. DOI 10.14258/nreur(2025)2–12.

Монгуш Алиссия Витальевна, научный сотрудник сектора религиоведения 
Тувинского института гуманитарных и прикладных социально-экономических 
исследований при Правительстве Республики Тыва, Кызыл (Россия); аспирант кафедры 
регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных отношений, 
Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия). Адрес для контактов: 
alismon@inbox.ru; https://orcid.org/0000–0002–3164–1463.

A. V. Mongush

Tuvan Institute of Humanitarian and Applied Social and Economic Research under 
the Government of the Republic of Tuva (Kyzyl, Russia), Altai State University  
(Barnaul, Russia)

ATHEISTIC PROPAGANDA IN TUVA AS AN ELEMENT 
OF THE STATE-CONFESSIONAL POLICY OF THE USSR 
IN 1954–1964

The article is devoted to the study of the realization of atheistic propaganda in Tuva 
during the period of N. S. Khrushchev's leadership of the USSR. The purpose of the article 
is to highlight the main activities and results of atheistic propaganda in Tuva in the context 
of the state-confessional policy of the USSR in the mid‑1950s — the first half of the 1960s. 
The source base of the study is normative-legal documents, archival and other materials 
reflecting the peculiarities of the realization of Khrushchev's anti-religious campaign in the 
region. Historical data of the State Archive of the Russian Federation, the National Archive 
of the Republic of Tyva and the National Museum of the Republic of Tyva on the course and 
results of ideological measures of atheistic nature in Tuva at that time are introduced into the 
scientific turnover. Atheist activities in the region are considered in this paper as part of the 
Soviet anti-religious policy and propaganda in the period under study.

Based on the available research materials, the peculiarities of the realization of atheist 
propaganda in Tuva under the anti-religious policy of N. S. Khrushchev are identified. The 
article presents the levels, forms and methods of work of Soviet propagandists in relation to 
believers and non-believers in the region, which were typical throughout the Soviet space. 
The activities of the period of Khrushchev's anti-religious campaign, aimed at inciting hostile 
attitudes toward clergy, believing citizens, and religious associations in general, aroused public 
resonance in the region. The efforts of the party and Soviet bodies led to the liquidation of the 



200 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Buddhist center in Kyzyl-Chyraa, Dzun-Khemchik District, and the Russian Orthodox Church 
community in Turan, Piy-Khemsk District. In the region, as a result of the harsh measures 
taken against religious communities, only the Trinity Church and its parish in Kyzyl, which 
had official registration, remained in operation. The paper assesses the anti-religious activities 
of the local authorities and the measures taken in the mid‑1950s and the first half of the 1960s.

Keywords: USSR; Tuva; Tuvan Autonomous Oblast; Tuvan ASSR; anti-religious 
campaign; atheist propaganda; religious community; Buddhism; Orthodoxy

For citation: 
Mongush A. V. Atheistic propaganda in Tuva as an element of the state-confessional policy 
of the USSR in 1954–1964. Nations and Religions of Eurasia. 2025. Vol. 30, No 2. P. 198–219 
(in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)2–12.

Mongush Alissiya Vitalyevna, Researcher of the Religious Studies Unit, Tuvan Institute 
of Humanities and Applied Social and Economic Research under the Government of Tuva; 
postgraduate student (Religious studies), Department of regional studies of Russia, national 
and state-confessional relations, Altai State University. Contact address: alismon@inbox.ru; 
https://orcid.org/0000-0002-3164-1463.

Введение
В настоящее время отечественная наука пополняется результатами изучения опыта 

государственно-конфессиональных отношений России в советский период [Алексеев, 
1992; Горбатов, 2008; Горбатов, 2014; Дашковский, Дворянчикова, 2015; Дашковский, 
Зиберт, 2020; Дашковский, Бичелдей, Монгуш, 2024; Дворянчикова 2015]. При этом ис-
следователи отдельное внимание уделяют реализации атеистической пропаганды на ме-
стах, которая является составной и неотъемлемой частью антирелигиозной политики 
СССР [Горбатов, 2014; Дворянчикова, 2015]. Интерес представляют идеологические 
мероприятия атеистического характера и в Туве в исследуемый период.

В тувинской науке некоторые аспекты изучения атеистической пропаганды за-
тронуты такими исследователями, как О. М. Хомушку, М. В. Монгуш, У. П. Опей-оол, 
А. В. Монгуш, А. Л. Пракачев, Г. А. Бочегурова В. Гуляев, А. Липатов и др. [Хомушку, 
1998; Монгуш, 2001, Опей-оол, 2007; Монгуш, 2021; Паркачев, Бочегурова, 2023; Гуля-
ев, Липатов, 2024]. Однако данная тема и направление исследования в целом ждет сво-
их исследователей для дальнейшего изучения и разработки с разных точек зрения. Це-
лью же настоящей статьи является исследование основных мероприятий и результа-
тов атеистической пропаганды в Туве в контексте государственно-конфессиональной 
политики СССР в середине 1950‑х — первой половине 1960‑х гг.

Источниковой базой исследования послужили нормативно-правовые документы, 
архивные и иные материалы, отражающие особенности реализации хрущевской анти-
религиозной кампании в регионе. В научный оборот вводятся исторические сведения 
Национального архива Республики Тыва, но преимущественно Национального музея 
Республики Тыва и Государственного архива Российской Федерации. Архивные доку-



201Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

менты дают представление о ходе и результатах идеологических мероприятий атеисти-
ческого характера в Туве в изучаемое время.

Хрущевская антирелигиозная кампания, названная по имени руководителя КПСС 
и фактически СССР того периода — Н. С. Хрущева, длилась с 1954 по 1964 г. Ее мы 
условно делим на два этапа (1954–1957, 1958–1964), каждый из которых в данной ра-
боте рассматривается на примере антирелигиозных материалов Тувы. Здесь следует 
отметить, что регион с октября 1944 г., с момента его вхождения в состав СССР, имел 
статус Тувинской автономной области, а с октября 1961 г. с принятием Президиумом 
Верховного Совета РСФСР указа «О преобразовании Тувинской автономной области 
в Тувинскую АССР» — Тувинской АССР [История Тувы, 2016: 7, 167]. Рассмотрим да-
лее процесс реализации и результаты атеистической пропаганды в Туве в контексте 
хрущевской антирелигиозной кампании в СССР.

Первый этап антирелигиозной кампании (1954–1957 гг.)
Первый этап (1954–1957) ознаменовался повышенным вниманием государственно-

го руководства СССР к вопросам идеологической работы. Н. С. Хрущев в связи с ожив-
лением деятельности церкви и различных «сект», а также существованием у части со-
ветского населения религиозных «предрассудков» призвал партийные и иные органи-
зации, в том числе и органы печати, радио, культурно-просветительские учреждения, 
усилить антирелигиозную пропаганду, активизировать атеистическое воспитание тру-
дящихся и молодежи [Горбатов, 2014: 157; Монгуш, 2021: 58]. Антирелигиозная кам-
пания началась с выхода Постановления ЦК КПСС от 7 июля 1954 г. «О крупных не-
достатках научно-атеистической пропаганды и мерах ее улучшения», которое повлия-
ло на государственно-конфессиональную политику в стране, в том числе и её реализа-
ции в регионах [КПСС в резолюциях и решениях…, 1985: 428–432; Горбатов, 2014: 157; 
Дворянчикова, 2015: 2556]. Целенаправленное пропагандистское воздействие на насе-
ление страны осуществлялось на уровне как межличностного общения (лекции, уст-
ные выступления, семинары), так и транслирования необходимой идеологической ин-
формации через СМИ, посредством публикаций (книги, брошюры, плакаты) и отча-
сти кинематографических произведений [Горбатов, 2014: 157].

Тува, являясь одним из советских регионов, была, безусловно, вовлечена в обще-
союзные события и тенденции. Жители региона изменения в государственно-кон-
фессиональной политике ощутили прежде всего с помощью СМИ. Центральное ме-
сто в системе СМИ Тувы вплоть до 1960‑х гг. занимала периодическая печать, произ-
ведения которой были более доступны населению, в отличие от радио. Из-за природ-
ных особенностей (горного ландшафта) региона, недостаточного развития энергети-
ческой и транспортной инфраструктуры, отдаленности и труднодоступности населен-
ных пунктов радиофикация в регионе шла медленно [Кан, 2021: 99]. Основными печат-
ными изданиями являлись газеты «Тувинская правда» (на русском языке) и «Шын» — 
«Правда» (на тувинском языке).

Постановление повлекло за собой широкую антирелигиозную кампанию и в ту-
винской прессе. В названных газетах с июля и до начала ноября 1954 г. выходят атеи-
стические публикации: «Выше уровень партийной пропаганды», «О происхождении 
земли и небесных светил», «О происхождении человека», «Наука и религия», «Про-



202 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

исхождение и реакционная сущность религиозных праздников», «Медицина в борь-
бе с религиозными суевериями и знахарством», «Жертвы прорицательниц», «Шама-
низм и ламаизм, их происхождение и реакционная сущность», «Шажын номналынын 
реаксылыг утказы» — «Реакционная сущность буддийского учения», «Эртем-атеи-
стиг пропаганданы калбартыр» — «Шире развернуть научно-атеистическую пропа-
ганду» и др. В рубрике «Книжная полка» газеты «Тувинская правда» от 24.08.1954. 
за № 170 (3174) предлагали приобрести следующие издания атеистического харак-
тера: Прокофьев. В. Религия — враг науки и прогресса. Госполитиздат, 63 с. Цена 
60 коп.; Павелкин П. Религиозные суеверия и вред. Госполитиздат, 223 с. Цена 2 руб. 
70 коп.; Эншелен Ш. Происхождение религии. Издательство иностранной литерату-
ры, 292. с. Цена 12 руб. 55 коп.

Кроме этого, в декабре 1954 г. Тувинское книжное издательство выпустило книгу 
Ф. М. Кузьмина «Шажын чүдүлгелерниң тывылганы болгаш реаксылыг утка-шынары» — 
«Происхождение и реакционная сущность религиозных вероисповеданий» (Кызыл, 
1954. 64 с.), которая была переведена с русского языка на тувинский. Заказчиком изда-
ния выступило тувинское отделение Всесоюзного общества по распространению по-
литических и научных знаний, в нем подготовлены материалы для докладов и бесед 
для пропагандистов и агитаторов на местах. Перевод с русского языка осуществляли 
К. Диига и К. Аракчаа. Общий тираж составил 2000 экземпляров.

В номере газеты «Тувинская правда» от 19 ноября этого же года была опубликова-
на статья, посвященная принятому 10 ноября постановлению ЦК КПСС «Об ошиб-
ках в проведении научно-атеистической пропаганды среди населения», где говорилось 
о недопустимости оскорблений, грубого отношения пропагандистов к верующим и ду-
ховенству, последовавших после выхода предыдущего Постановления [Монгуш, 2021: 
58]. Вместо грубых действий коммунистическая партия советского государства при-
зывала граждан активнее развернуть систематическую кропотливую работу по пропа-
ганде естественно-научных знаний, усилить идейную борьбу с религией [КПСС в ре-
золюциях и решениях, 1985: 446–450].

Исследователи истории государственно-конфессиональных отношений приводят 
примеры широкой антирелигиозной кампании в прессе Сибири. Так, в Кемеровской 
области в СМИ выходили публикации следующей тематики: «Есть ли жизнь на дру-
гих планетах», «Сон и сновидения», «Первые люди на земле», «Сколько лет земле» 
и др. [Горбатов, 2014: 158]. В статье «В чаду ладана», опубликованной в газете «Комсо-
молец Кузбасса», сообщали, что девушку не только исключили из комсомола за пение 
в церковном хоре, но и предлагали «вытравить из Любы все отсталое» [Горбатов, 2014: 
158]. В публикации «Лена должна жить» осуждению подвергается верующая мать, ко-
торая не доверяет советской системе здравоохранения. О ней пропагандисты отзыва-
ются так: «мать, дышащая на вскормленного собой же ребенком дыханием смерти — 
низменное, хищное существо…» [Горбатов, 2014: 158].

В Алтайском крае в газете «Алтайская правда» с июля и до конца сентября 1954 г. 
вышло около 15 публикаций атеистической направленности, посвящённых научному 
опровержению религиозного мировоззрения [Дворянчикова, 2015: 43]. В статье «Лек-
тор приехал на полевой стан» лектор Барнаульского планетария В. Н. Городилов на поле 



203Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

колхоза имени Кирова опровергал положение религии о создании планет Богом, а так-
же мнение церкви о существовании жизни лишь на Земле [Дворянчикова, 2015: 43–44].

В тувинских СМИ с конца 1954 по 1957 г. продолжилась публикация статей и за-
меток научного характера, а также в них освещались формы и методы работы лучших 
пропагандистов в различных направлениях деятельности [Монгуш, 2021: 59]. Годы пер-
вого этапа антирелигиозной кампании, за исключением 1954 г., считаются относитель-
но благоприятным временем для функционирования религиозных общин в советских 
регионах [Горбатов, 2008: 165–166].

Таким образом, на первом этапе хрущевской кампании в Туве, как и в стране в це-
лом, в 1954 г. произошло кратковременное наступление советской пропаганды на ве-
рующих граждан путем публикации в региональных газетах антирелигиозных мате-
риалов. Однако идеологическая работа по формированию у населения региона атеи-
стического мировоззрения продолжилась в печатных изданиях в виде статей по про-
паганде естественно-научных знаний. Советские пропагандисты в условиях социали-
стических преобразований агитировали и транслировали ценности и ориентиры ком-
мунистического общества.

Второй этап антирелигиозной кампании (1958–1964 гг.)
Второй этап (1958–1964 гг.) антирелигиозной кампании начался после XX съезда 

КПСС, когда власть Н. С. Хрущёва укрепилась [Монгуш, 2021: 59]. Пик обострения 
борьбы с религией пришелся именно на этот период в связи с принятием Постанов-
ления ЦК КПСС «О записке отдела пропаганды и агитации ЦК КПСС по союзным 
республикам «О недостатках научно-атеистической пропаганды» от 4 октября 1958 г. 
с грифом «секретно» [Алексеев, 1992: 222, Горбатов, 2008: 167; Дашковский, Дворянчи-
кова, 2015: 76]. Оно обязывало партийные, комсомольские и общественные организа-
ции активно развернуть пропагандистское наступление на «религиозные пережитки». 
В советских регионах, включая Туву, вновь активировалось пропагандистское наступ-
ление на религиозные общины, но только охватом оно было уже шире. В регионе нача-
лась работа по идеологическому воздействию на верующих и неверующих его граждан.

С выходом Постановления 1958 г. в СМИ транслируемые материалы атеистическо-
го характера носили агрессивный и эмоциональный характер [Монгуш, 2021: 59]. В га-
зетах «Тувинская правда» и «Шын» публикации были направлены на подрыв автори-
тета священнослужителей, на формирование враждебного отношения к верующим, 
а не на терпеливые разъяснительные работы об истинности атеизма. Среди огромного 
количества антирелигиозных газетных материалов следует отметить следующие статьи, 
которые вызвали резонанс в массовом сознании местных жителей [Монгуш, 2021: 59]. 
Они повлекли за собой серьезные события и последствия для существовавших в тот 
период в регионе религиозных общин. Например, статья «Дела «духовные» от 13 июня 
под № 115 (начало) и от 14 июня под № 116 (окончание) 1959 г. в «Тувинской правде», 
направленная против протестантов — баптистов — «сектантов»; «Сарыг-шажыннын 
салдар хамаарылгазы-биле демиселди куштелдирер» — «Усилить борьбу с влиянием 
буддийской религии» от 18 июля 1959 г. в газете «Шын» под № 142 «разоблачается» 
деятельность лам и шаманов; в статье «Под звон колокольный…» от 13 сентября 1959 г., 
опубликованной в газете «Тувинская правда» под № 181, клевете подвергаются настоя-



204 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тель и прихожане Иннокентьевской церкви города Турана Пий-Хемского района. Ста-
тья «В религиозной паутине» от 30, 31 января и 2 февраля 1960 г. в «Тувинской прав-
де» под № 21 (начало), № 22 (продолжение) и № 23 (окончание) была направлена про-
тив старообрядцев — «сектантов». В течение последующих месяцев в этих же газетах 
печатаются письма в поддержку данных статей.

Следующим шагом региональной власти стало локальное и индивидуальное воз-
действие и давление на духовных лиц, а также верующих и неверующих жителей в тех 
районах, где располагались и преимущественно вели культовую деятельность религи-
озные общины. Рассмотрим в качестве примера религиозные процессы в крае, проис-
ходившие Дзун-Хемчикском и Пий-Хемском районах.

В сентябре 1958 г. буддийской общине в местности Кызыл-Чыраа Дзун-Хемчикско-
го района области удалось получить официальную регистрацию, что является одним 
из результатов относительной благоприятной обстановки в стране в 1954–1957 гг. [ГА 
РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 548. Л. 94; Горбатов, 2008: 165–166; Дашковский, Дворянчикова, 
2015: 75]. При этом следует отметить, что местная власть пошла на уступки буддистам 
лишь с целью установления государственного контроля над их духовенством и ограни-
чения в целом деятельности лам в регионе [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 548. Л. 92; Науч-
ный архив Национального музея Республики Тыва (НА НМ РТ). Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–
2. Л. 384]. Однако последователи буддийской религии области так и не смогли на прак-
тике воспользоваться своим конституционным правом на свободное вероисповедание 
и отправление религиозных культов на легальных основаниях на втором этапе (1958–
1964 гг.) хрущевской кампании, как и на первом (1954–1957 гг.) [Дашковский, Бичел-
дей, Монгуш, 2024: 228]. Причиной тому послужил выход октябрьского постановле-
ния от 1958 г. [Горбатов, 2008: 167; Дашковский, Дворянчикова, 2015: 76]. Тувинские 
ламы не согласились на условия региональной власти о сокращении численности и дея-
тельности лам при буддийском центре, даже если из них 12 человек получат государ-
ственную регистрацию [ГА РФ. Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 550. Л. 46; НА НМ РТ Ф. 1. Оп. 1/1. 
Д. 165–2. Л. 2, 82].

В газете «Шын» в июле 1959 г. была напечатана, как мы отмечали выше, статья 
под названием «Сарыг шажыннын салдадар-хамаарылгазы-биле демиследи куштелди-
рер» — «Усилить борьбу с влиянием буддийской религии» [Хомушку, 1998: 25; Опей-
оол, 2007: 76]. После выхода данной публикации в ее поддержку в этой же газете было 
напечатано около 25 писем и подобных рассуждений жителей региона. Затем в обла-
сти было проведено 64 собрания с участием 9600 человек, среди которых с осуждением 
деятельности служителей буддийского культа выступили 320 человек [Хомушку, 1998: 
25]. Об основных мотивах закрытия молитвенной юрты в буддийском центре в местно-
сти Кызыл-Чыраа мы узнаем из материалов собраний трудовой части населения Дзун-
Хемчикского района, которые были изучены и проанализированы нами [НА НМ РТ. 
Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. Л. 73, 74–76, 77–79].

Из выписки протокола собрания рабочих сумона Хайыракан от 4 августа 1959 г. из-
вестно, что в нем участвовало 119 человек под председательством секретаря Дзун-Хем-
чикского районного комитета КПСС товарища Сиринсо. На этом собрании выразили 
свои мнения и представили комментарии 10 его участников [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. 



205Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Д. 165–2. Л. 74–76]. Из решения собрания рабочих сумона Баян-Тала, которое прово-
дилось в тот же день, присутствовало 317 человек [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. 
Л. 77–79]. На повестке дня двух трудовых коллективов в тот период был один вопрос — 
усиление борьбы с влиянием буддизма на тувинское население.

Основная претензия граждан Дзун-Хемчикского района, согласно архивным доку-
ментам, сводится к тому, что даже если в Конституции СССР от 1936 г. всем гаранти-
руется право на свободное вероисповедание, буддийский центр, во‑первых, функцио-
нирует без регистрационных документов, во‑вторых, представляет собой место сбо-
рища бездельников и тунеядцев, а то и вредителей здоровью советских граждан. Кри-
тике участников собрания подвергаются такие методы лам, как лечение больных лю-
дей «ядовитыми» травами и испусканием крови, а также их «поборы» за оказанные 
услуги в виде денег, продуктов питания и иных вещей.

В изученных документах того периода применительно к буддийскому духовенству 
области часто применялись такие выражения, как «шарлатаны» и «фанатики» [ГА РФ. 
Фонд Р‑6991. Оп. 3. Д. 550. Л. 49]. В других сибирских регионах также в отношении ре-
лигиозных деятелей и верующих людей нередко использовались оскорбительные эпи-
теты, такие как, помимо двух озвученных именований, «мракобесы», «изуверы», «свя-
тоши» [Горбатов, 2014: 160]. Особенно злостными нарушителями советского законо-
дательства жители Дзун-Хемчикского района в Туве считали лам буддийского центра 
Чамдылай и Чымба, которых, по их мнению, следовало сдать в следственные органы 
[НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. Л. 75, 78]. Участники собрания сумона Баян-Тала 
осуждают своих бывших коллег Шымбай-оол и Даваа Хелин за то, что они без разре-
шения руководства колхоза, где они работали, ушли в молитвенную юрту, чтобы быть 
ламами, а Хорлуу Тюлюш — шаманом [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. Л. 77].

В отношении лам рабочие просили проведения жестких мероприятий вплоть 
до их увольнения из колхоза, а также вести наблюдения над тайной религиозной дея-
тельностью коллеги-шамана и установить за ним контроль [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. 
Д. 165–2. Л. 78]. При этом в протоколе рекомендовано граждан, которые работа-
ют в местных организациях и на предприятиях, но обращаются за «вредной» помо-
щью к ламам и шаманам области, публично осуждать и тем самым перевоспитывать 
их [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. Л. 79]. Помимо этого, в документе предложено 
изъять в пользу государства накопленные «обманным» путем деньги и инвентарь (ре-
лигиозный, бытовой) буддийской общины [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. Л. 78]. 
Вместе с этим трудовые коллективы просили усилить идеологическую работу атеисти-
ческого характера в тувинском обществе [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1 165–2. Л. 76, 78–79].

Исходя из представленных мотивов, трудовые коллективы Дзун-Хемчикского рай-
она «единогласно» приняли решение — ликвидировать в Туве буддийский центр и ра-
зогнать его лам в места их постоянного жительства [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–
2. Л. 78]. В результате партийные и советские органы власти района и области осуще-
ствили якобы их прошение. Тувинская власть в тот период опасалась организованных 
протестов и выступлений со стороны буддийского духовенства и верующих из райо-
нов Западной Тувы, особенно Дзун-Хемчикского, поскольку ламы исторически име-
ли влияние на тувинское население региона. Организация и проведение протоколи-



206 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

рованных собраний трудовых коллективов были необходимы власти для подавления 
вновь усиливающихся авторитета и влияния буддийского духовенства среди тувинцев.

Молитвенная юрта в местности Кызыл-Чыраа перестала существовать с июня 
1960 г., а в мае 1961 г. она официально снята с регистрационного учета Совета по де-
лам религиозных культов при СМ СССР [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–2. Л. 64–65, 
278]. Тем не менее, ламы вопреки всему вели индивидуальную деятельность, что позво-
лило не утратить полностью традиции буддийского учения в Туве. Буддийская сангха 
свое дальнейшее развитие в организованной форме и легальном виде в регионе полу-
чит лишь в постперестроечный период.

В Пий-Хемском районе в городе Туране в то время функционировала церковь име-
ни святителя Иннокентия Иркутского, освященная еще в 1911 г. Однако в ходе реали-
зации мероприятий второго этапа (1958–1964 гг.) хрущевской кампании ее деятель-
ность в очередной раз была приостановлена [Паркачев, Бочегурова, 2023: 78]. Если 
после атеистических мероприятий во времена существования суверенного тувинско-
го государства (1921–1944 гг.) церковь была лишь закрыта, то в исследуемый период — 
передана в пользование отделу народного образования Пий-Хемского райисполкома 
[Верещагина, 2014: 81].

В отношении православных верующих Тувы в газете «Тувинская правда» в сентя-
бре 1959 г. вышла статья под названием «Под звон колокольный…», где клевете подвер-
гаются священнослужитель и верующие Иннокентьевского храма Турана, а в бездей-
ствии обвиняются работники райисполкома, райкома партии [Монгуш, 2022: 59]. Дан-
ную статью также активно обсуждали и дали негативную оценку деятельности мест-
ной церкви трудовые коллективы Пий-Хемского района, о чем свидетельствуют про-
токолы их общих собраний [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1, Л. 59–60, 61, 62, 63, 64, 
65, 66, 68–69, 70–71, 87].

Уполномоченный Совета по делам религии при СМ СССР по ТАО Г. В. Иванов ру-
ководствовался Инструктивным письмом от 29 августа 1959 г. за № 426/с, которое было 
передано ему для личного пользования. В разделе № 4 инструкции «О приходящих 
в упадок приходах» имеется пометка синей пастой ручки «Решить в этом духе. О Ту-
ранской церкви» [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 32]. Все действия регионально-
го уполномоченного в координации с местными партийными и советскими органами 
власти отныне были направлены на ликвидацию данной религиозной общины церкви, 
которая якобы пришла в упадок.

В Туране на собрании работников районной больницы, состоявшемся 15 декабря 
1959 г., приняли участие 20 человек [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 62]. Данную 
антирелигиозную статью перед рабочими зачитывал заведующий отделом пропаган-
ды и агитации Пий-Хемского райкома КПСС товарищ Усманов, который обычно за-
тем просил их высказать свои мнения и предложения. Известно, что 16 декабря 1959 г. 
на собрании коллектива детского сада и детских яслей присутствовало 27 человек, трое 
участников подтверждали факты, указанные в статье [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–
1. Л. 59–60]. В тот же день собирались трудовые коллективы рабочих и служащих Пий-
Хемской РТС (количество участников неизвестно), Туранского райпромкомбината (60 
человек) и Туранской конторы коммунального обслуживания и строительства (коли-



207Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

чество участников также неизвестно) [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 61, 63, 65]. 
На этих собраниях перед работниками выступал и представитель обкома КПСС то-
варищ Поляков. Партийные и советские работники страны в то время в своих лекци-
ях и речах выступали как в защиту религии, так и против неё для демонстрации ува-
жительного отношения к конституционным правам верующих граждан [Гуляев, Ли-
патов, 2024: 183].

Среди архивных документов того времени имеются протоколы общего собрания 
в том числе коллективов Туранской РКС и Туранской ДЭУ, а также пожарной команды 
и прорабского участка в Туране от 23, 25, 26, 27 декабря 1959 г. [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. 
Д. 165–1. Л. 64, 66, 68–69, 70–71]. 25 января 1960 г. состоялось заседание работников 
и райисполкома Пий-Хемского района, где были прения только в сторону ущемления 
прав прихожан церкви [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 87]. Работники партий-
ных и советских органов власти активно агитировали трудовое население Пий-Хем-
ского района, после чего многие верующие граждане области отреклись от православ-
ной религии [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 62].

Необходимо отметить, что на заседаниях названных организаций и учреждений 
обязательно имелись несколько участников, которые в соответствии с газетной публи-
кацией устанавливали «реальную» действительность. Однако были и те, кто задавали 
неудобные для советской власти вопросы. К примеру, на вопрос по поводу вызова са-
мого настоятеля Туранской церкви А. Чуликова в райком партии его работник ответил, 
что в этом «нет надобности», а по поводу организации собрания с верующими людьми 
сказал: «Нет, еще рано» [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 59]. Данное «рано» по-
сле проведенных атеистических мероприятий для прихожан обернется в «поздно», по-
скольку региональная власть не была заинтересована в диалоге с православной общи-
ной. Все антирелигиозные действия партийных и советских работников в итоге при-
вели к снятию с регистрационного учета их и общины, и настоятеля церкви.

Интерес представляют основные мотивы участников собраний трудовых коллекти-
вов Пий-Хемского района в отношении религиозной общины. В протоколах их заседа-
ний есть требования по поводу церкви, её настоятеля, прихожан и обычных граждан.

Во-первых, храм находился в центре города, а рядом с ним есть школа, библиоте-
ка и дом культуры, поэтому предлагалось его либо перенести его за пределы населен-
ного пункта, либо вовсе закрыть [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 61. 63, 66, 87].

Во-вторых, участники заседаний отмечали, что в приходе состоит несколько чело-
век пожилого возраста, следует поговорить с ними о закрытии их церкви, поскольку 
её настоятель скомпрометировал себя своим недостойным поведением.

Среди рабочих были и те, которые говорили, что есть верующие «старики и ста-
рухи», поэтому нельзя их церковь сразу закрыть [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. 
Л. 70]. В архивных документах также есть предложение только «снять попа с должно-
сти», но не трогать и не ломать храм [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 64]. А если 
старые приверженцы религии против закрытия церкви, «то пусть находят себе друго-
го попа» [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 66]. Участниками мероприятий реко-
мендовалось даже провести собрание с верующими, где обсудить поведение священ-
нослужителя, тем самым настроить членов общины против него, а затем «закрепить 



208 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

интеллигенцию» за этими гражданами для разъяснительной работы о вреде религии 
[НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 62].

Следует отметить, что собрания с участием прихода церкви не были организованы, 
а также не учтены их многочисленные ходатайства, жалобы и заявления. На собрании 
райисполкома уже говорится о закрытии церкви в связи с тем, что даже верующие цер-
кви выступают против батюшки [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 87].

В-третьих, А. С. Чуликов как духовный лидер не имел никакого авторитета среди 
православных верующих и обычных граждан, с должностью настоятеля церкви он яко-
бы не справляется [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 59, 64]. Дело в том, что на вто-
ром этапе хрущевской кампании дискредитации подвергалось духовенство Русской 
православной церкви и других религиозных образований на всем советском простран-
стве, включая территории Сибири и Дальнего Востока. Например, в одной Новоси-
бирской и Барнаульской епархии в 1960 г. под прицел антирелигиозной пропаганды 
в печатных изданиях подпали 40 из 130 священнослужителей, которые в большинстве 
случаев были деятельными и порядочными гражданами [Гуляев, Липатов, 2024: 186]. 
Правящему архиерею епархии в то время приходилось даже переводить священников 
с «прихода на приход, чтобы защитить последних от клеветы» [Гуляев, Липатов, 2024: 
187]. В Туве Андрея Чуликова обвиняли в том, что он обманным путем вымогает у веру-
ющих и неверующих людей продукты и деньги, на которые устраивает пьянки [НА НМ 
РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 64, 65, 68, 69]. В связи с его «жульническим» поведением 
требовалось ограничение деятельности настоятеля в рамках церкви и соблюдение им 
запрета на его перемещение в городах и районах области, а то и вовсе снятие его с ре-
гистрационного учета [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 62, 68].

Вместе с тем были и те, кто рекомендовали оставить попа для того, чтобы он своим 
поведением и дальше показал свое истинное отношение к религии, которое он пропо-
ведует, наряду с теми, кто требовали отстранить его от службы или откомандировать 
в другое место, но главное для них — убрать его из данной церкви [НА НМ РТ. Ф. 1. 
Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 59. 60, 62, 63, 64]. Из протоколов трудовых коллективов известно, 
что в приходе у батюшки было всего лишь 10–13 человек, когда в сведениях региональ-
ного уполномоченного отмечается, что приход сокращен до 20–30 человек [НА НМ РТ. 
Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 61, 172].

В-четвертых, трудовые коллективы предлагали в отношении обычных граждан уси-
лить разъяснительную работу, а также другие пропагандистские мероприятия в ре-
гионе о вреде религии и церкви среди местного населения [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. 
Д. 165–1. Л. 32, 62, 63, 87]. Причиной этому стала «вредная работа» священнослужите-
ля Русской православной церкви среди населения.

В итоге атеистической пропаганды религиозная община снята с регистрационного 
учета 13 марта, а ее церковь закрыта 12 апреля 1960 г., но и, как следствие, снят и на-
стоятель (в это же время) [НА НМ РТ. Ф. 1. Оп. 1/1. Д. 165–1. Л. 98, 113]. Культовый 
объект после некоторой перестройки далее использовался вначале как Дом пионеров, 
где располагалась детская техническая станция, а затем как одно из помещений мест-
ной школы № 1 [Верещагина, 2014: 81; Паркачев, Бочегурова, 2023: 78]. До настоящего 
времени это здание так и является частью школьного комплекса в Туране. Однако ве-



209Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

рующие граждане Пий-Хемского района не перестали верить в Бога и ездили для слу-
жения и совершения обрядов жизненного цикла (крещения, отпевания и др.) в Свято-
Троицкий храм в Кызыле [Паркачев, Бочегурова, 2023: 80]. Церковная жизнь дальней-
шее развитие в организованной форме и виде в Пий-Хемском районе получила в пост-
перестроечный период. В регионе в то время функционировал лишь Троицкий храм 
Русской православной церкви в Кызыле.

Кроме того, на втором этапе антирелигиозной кампании Н. С. Хрущева Тувинское 
книжное издательство продолжило печатать в регионе книги и брошюры на тувинском 
языке на атеистическую тематику. В 1959 и 1961 гг. с русского языка перевели следую-
щие издания: П. А. Павелкин «Бурган бар бе?» — «Есть ли бог?» (Кызыл, 1959. 76 с.); 
Перевод С. С. Паву. К. Диига. «Эргиниң артыышкыннары болгаш оларны ажып тии-
лээриниң оруктары» — Пережитки прошлого и пути их преодоления (Кызыл, 1959. 
39 с.; редактор К. Сарыг, тираж 1000 экз); Е. К. Дулуман «Христос бурганга чүдүлгем-
ни чүге кагган мен» — «Почему я порвал с верой в Христа» (Кызыл, 1959. 24 с., тираж 
1000 экз.). Цена таких изданий была вполне доступной.

Нам известны еще два сборника, составленные из материалов, подготовленных 
местными пропагандистами и агитаторами: «Ламаларның болгаш хамнарның авыя-
стыг чоруу» — «Коварство лам и шаманов» (Кызыл, 1961. 92 с., редакторы Ю. Аран-
чын, М. Делег); «Правда о церковниках и сектантах Тувы» (Кызыл, 1961.182 с., соста-
витель Т. В. Сермавкин, редакторы А. Емельянов, Р. Цевелева, тираж 2000 экз.).

В издании «Ламаларның болгаш хамнарның авыястыг чоруу» содержатся посло-
вицы и загадки на тувинском языке, возникшие, возможно, в годы борьбы с буддиз-
мом и шаманизмом в Туве до и/или после ее вступления в состав Советского Союза.

Тыва улустуң аас-чогаалы
шажын дугайында

Устное народное творчество  
тувинцев о религии

Үлегер домактар Пословицы
Билиг эртемни тургузар,
Бүдүүлүк шажынны тургузар.

Наука рождается из знаний, 
а религия — из невежества

Бурган чокта орук ажык. Бога нет — и дорога гладка, как море в засуху //
Без бога открыта дорога.

Бурганга алдар херек,
Ламага хүндү херек.

Богу хвала, а ламе поклон!

Оор кижи каралыг,
Мугулай кижи чүдүүчел.

Вор живёт в вечных тревогах, а туповатый — 
во власти слепой веры

«Кижизиг» оор йөрээл чокка оорлавас. Добропорядочный вор всегда молится перед тем, 
как воровать

Бурганга чүдүүрүнге эвес,
Күрүне удуртурунга өөрен.

Учись не слепому поклону богу, 
а чему‑то полезному



210 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Тыва улустуң аас-чогаалы
шажын дугайында

Устное народное творчество  
тувинцев о религии

Үлегер домактар Пословицы
Ядамыкты бурган көрбес. Бог слишком высок, чтобы заметить 

чью‑то бедность

Эртемче чоок кижи,
Бургандан ырак.

Знания тянут человека в одну сторону, 
а бог — в другую

Булуттан кортпа,
Бурганга тейлеве.

Туча может пролиться дождём, но бездумный по-
клон разобьёт тебе лоб

Сезик-биле аарыыр

Сүзүк-биле экириир.

От мнительности заболевают,
От надежды выздоравливают.

Болезнь рождается в тревожных мыслях, а исцеле-
ние — в лучах надежды

Чутта ыт семириир,
Аарыгда лама байыыр.

Джут кормит собаку, а болезни наполняют котом-
ку ламы

Хуурактар көвүдээрге,
Ядараарының демдээ.
Кулун, чаваа көвүдээрге,
Байыырының демдээ.

Хуураки плодятся — бедность на пороге, жеребята 
скачут — богатство в юрте

Чаараанда саяктаар,
Ядараанда хамнаар.

Лошадь с больной спиной находит свой шаг, а че-
ловек в бедности — свой дар шаманский

Бугалыг-даа болза кызыраар,
Бурганныг-даа болза өлүр.

С быком или без — стадо может не размножиться, 
а с богом или нет — человек всё равно отправится 
в последний путь

Бурганга тейлээрге ядараар,
Будук одаарга чылыгар.

Бесконечные жертвоприношения божествам при-
ведут к обеднению, а от валежника в очаге хоть 
согреешься

Кашпык үүрге чүктээн бадарчыдан,
Хатка чуулган каңмыыл дээре.

Лучше быть сорняком перекати-поле, чем бродя-
чим ламой с котомкой за плечами

Судур чүктээн ламадан,
Сыргап ижер сыскынды дээре.

Лучше одна капля драгоценности, собранная с за-
ботой, чем большой лама, согнувшийся под тяже-
стью сутр

Бурганнар көвүдээрге,
Бумба калчаараар.

Бумба распоясывается, когда вера не определен-
ная (т. е. как у семи поваров еда пересоленная)
(бумба — средство народной медицины)



211Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Тыва улустуң аас-чогаалы
шажын дугайында

Устное народное творчество  
тувинцев о религии

Үлегер домактар Пословицы
Булуттар шогжаярга,
Кааңнаарының демдээ,
Бурганнар көвүдээрге
Ядараарының демдээ.

Тучи пройдут — жара всё равно накроет; а богат-
ство так и норовит убежать, сколько ни молись

Шокар инек-даа болза кызыраар
Соңгува бурган-даа болза солудар.

Любая корова рискует оказаться яловой, и даже 
Дзонхава, будучи воплощением божественного, 
не застрахован от потери разума.
Или по‑простому:
Корова может остаться без телёнка, а Дзонхава — 
без ума. Никто не застрахован от перемен

Дөнгүр лама төрээ каржы,
Төрээн өшкү ытка каржы.

Бритоголовый лама хранит верность своим док-
тринам, отвергая чужие законы, как коза в период 
окота видит в любой собаке угрозу

Тывызыктар Загадки
Эжикте самдар кара
Ээгизин алагадап тур.
(Дүңгүр каккан хам). 

На пороге лохматое нечто сильно бьет по своим 
ребрам
(Камлающий шаман)

Дөрде дөнгүр кара
Дөңмээн алагадап олур.
(Кенгирге каккан лама). 

На почетном месте лысоватое нечто
сильно бьет по своим бедрам.

Алдын-Херел аттыг
Алыс боду «карангы».
(Судур). 

Имя «Алдын-Херел»
В сущности «темный».
(Буддийская сутра)

Шалыр-шалыр шалыртай,
Шала боду төгерик,
Кучуң хоюр базарак
Куу сарыг дачыккай.
(Дүңгүр). 

Шуршит-шуршит болтливый
Немного сам кругловатый.
Один гладко шагающий
Серо-желтый страстноватый.
(Шаманский бубен) 

В сборнике «Правда о церковниках и сектантах Тувы» (1961) представлены посло-
вицы на русском языке на атеистический лад. Составитель cборника Т. В. Сермавкин, 
редакторы А. Ф. Емельянов и Р. Ф. Цевелева. Издание было выпущено тиражом 2000 эк-
земпляров. Вот некоторые примеры таких пословиц атеистического характера.

Народ о религии
Без бога шире дорога.
Богу слава, а попу каравай сала.
Без попов на поле больше снопов.
Бог‑то бог, да сам не будь плох.
Богу помолившись — сыт не будешь.



212 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Без молебнов сеем, косим,
у Ильи дождя не просим.
Бога молить — лбом пол колотить.
Бога просить — что решетом воду носить.
Божье ученье — людям на мученье.
Вор слезлив, а плут богомолен.
Вору не божиться, так и праву не быть.
Вера в бога забыта — к свету и счастью дорога открыта.
Где ладаном пахнет, там земля чахнет.
Где много травы, там бык жиреет,
где много покойников, там поп жиреет.
Добрый вор без молитвы не украдет.
День свят, а дела стоят.
Живет ложью и надеется на волю божью.
За богом пойдешь — ничего не найдешь.
Испостился в нитку, а все нет прибытку.
И молебен пет, а пользы нет.
И без кропила, и кадила земля добро нам уродила.
Кто надеется на небо, тот сидит без хлеба.
Когда худо, не спасет поповское чудо.
Кто ждет правды от бога, у того кривая дорога.
Кто верит в бога и его благости, тот живет без радости.
Лампадки — темноты остатки.
Молитвой квашни не замесишь.
Молитвой не пашут, словами не жнут.
Молили бога — была доля убога, молиться перестали — богаты стали.
Молился, да с печки свалился,
На бога надежды — сидеть без одежды.
На бога надейся, а сам не плошай,
На бога полагаться — без хлеба остаться.
Надежда на бога — в болезни не подмога.
Не выручит Библия, если дело гиблое.
От примет кроме вреда ничего нет.
Образа и молебны нам больше не потребны.
От сектантского ученья горе да мученья.
Попу да вору все впору.
Поповское брюхо из семи овчин сшито.
Придет беда
не спасет и крещенская вода.
Прежде, чем в бога верить,
сначала, есть ли бог, надо проверить.
По божьей воле постился, да с жизнью простился.
Повадишься к обедне, что к харчевне:



213Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тому свеча, другому свеча, а там и шуба с плеча.
Религия — яд, берегите ребят!
Святый боже пахать не поможет.
Святые святители, куда вас девать?
Ни хлеба испечь, ни дыру залатать придется повыметать.
У неба не выпросишь хлеба,
Угодники на пьяниц угодливы: что ни день, то праздник!
У невежды только на бога и надежды.
У кого барыши, тому и боги хороши.
Что сивуха для брюха, то религия для духа.
Человек без церкви обойдется, а церковь без человека
нет (Правда о церковниках и сектантах…, 1961).

Как мы видим, в Туве в исследуемый период в рамках проводимой в стране атеи-
стической политики выходили специальные издания [Кузьмин, 1954; Павелкин, 1959; 
Дулуман, 1959; Эргиниң артыышкыннары…, 1959; Ламаларның болгаш хамнарның…, 
1961; Правда о церковниках и сектантах…, 1961], в содержаниях которых имелись ан-
тирелигиозные материалы и сведения из устного народного творчества на тувинском 
и русском языках. Суть представленных выше пословиц и загадок сводилось к прене-
брежительному отношению к религии и высмеиванию деятельности ее приверженцев, 
а также их культовых объектов и предметов.

В рассматриваемый период в регионах Сибири проводились аналогичные атеисти-
ческие работы и меры по описанию негативного воздействия религиозных пережит-
ков на советское общество. К примеру, в 1961 и 1964 гг. в Алтайском крае и Новосибир-
ской области вышла пропагандистская литература: В. Аржевикина «Молодёжи о вреде 
религии» (с тиражом 5000 экземпляров), А. Бобровниковой «Мой опыт индивидуаль-
ной работы с верующими», А. Кодкина «Советская медицина, предрассудки и суеве-
рия», А. Ларина «Как возник „Святой ключ” в селе Сорочий Лог Краюшкинского рай-
она», И. Шильдяшова «Атеисты наступают», «Жертва «Святого» ключа» и др. [Дво-
рянчикова, 2015: 47]. В 1963 г. Алтайское книжное издательство выпустило «Библио-
течку Атеиста» [Дворянчикова, 2015: 47; Дашковский, Зиберт, 2020: 106]. Аналогичная 
работа велась и в других регионах Сибири и страны в целом.

Телевидение является одним из технических средств донесения информации до об-
щества, но в рассматриваемый период в Туве оно берет начало только с 30 августа 
1961 г., когда Тувинский областной радиокомитет был преобразован в Комитет радио-
вещания и телевидения при Тувинском облисполкоме (с 10 октября 1961 г. при Сове-
те Министров Тувинской АССР), а также было начато строительство областного теле-
центра, регулярное вещание которого начнется лишь через 5 лет [История Тувы, 2016: 
322; О компании. Тувинское телевидение…]. Однако в регионе велось радиовещание 
на общественно-политические темы, в том числе и атеистической направленности. 
Например, 28 августа 1964 г. председатель Методического совета по научному атеиз-
му В. Куренев выступил в передаче «Ответы на вопросы верующих» с темой «Выше 
уровень атеистической работы» и рассказал о проведенных атеистических мероприя-



214 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тиях [Национальный архив Республики Тыва, Ф. 122. О. 1. Д. 53. Л. 66–67]. В частно-
сти, были проведены республиканские курсы и районные семинары по научному ате-
изму для пропагандистов-атеистов, тематические вечера с демонстрацией антирели-
гиозных фильмов («Начало жизни», «Как человек создал бога», «Чудотворец из Буру-
лева», «Исповедь», «Темные люди», «Божьи свидетели», «Под звон колоколов», «Воз-
вращение в жизнь» и др.) с постановкой химических опытов, «разоблачающих» рели-
гиозные верования в чудеса. В газете «Тувинская правда» от 1 апреля 1961 г. под № 78 
есть негативные отзывы от зрителей на фильм «Тучи над Борском».

Антирелигиозные фильмы на тот момент создавались и региональными телеви-
зионными студиями. Так, фильмы «Мракобесы», «Изуверы» и «Будьте бдительны» 
были созданы в Алтайском крае. В 1958 г. в крае действовало около 1210 киноустано-
вок, а в 1961 г. — 2129 [Дашковский, Дворянчикова, 2015: 85]. Кроме показов программ 
телевидения, известным способом развенчания религиозных предрассудков на тот 
момент являлись химические и физические вечера, на которых высмеивались всяко-
го рода «чудеса». Одной из тем атеистической агитации была роль и значение косми-
ческих полетов советских летчиков-космонавтов, что в устах пропагандистов являет-
ся не только достижением советской науки, но и доказательством всесильности чело-
веческого разума. При индивидуальной работе с верующими людьми использовались 
даже барометры и объяснялись принципы его действия при определении и предска-
зании погоды [Дашковский, Дворянчикова, 2015: 86].

В городе Кызыле на промышленных стройках комбинатов «Туваасбест» и «Тувако-
бальт», в райцентрах, колхозных и совхозных поселках были прочитаны лекции на есте-
ственно-научные темы: «Марксистско-ленинское учение о происхождении и развитии 
жизни на земле», «Значение освоения космоса для разоблачения религиозных догма-
тов», «Медицина в борьбе с религией и знахарством», «Моральный кодекс строителя 
коммунизма и его противоположность религиозным нравственным поучениям» и др.

В Туве атеистические меры и воздействия в отношении советских граждан партий-
ными и советскими органами власти происходили однотипным путем, если сравнивать 
с другими советскими субъектами в исследуемый период. В сибирских регионах веру-
ющие и духовенство также почувствовали на себе давление со стороны местных вла-
стей и трудовых коллективов [Дашковский, Дворянчикова, 2015: 85]. Городские, рай-
онные партийные, исполнительные организации и иные учреждения в обязательном 
порядке выполняли ряд мероприятий, определенных региональной властью после вы-
хода антирелигиозных постановлений. Распространение антирелигиозных идей среди 
населения шло, помимо вышеперечисленных мероприятий, за счет целенаправленной 
подготовки пропагандистов, агитаторов при кабинетах политического просвещения, 
в вечерних университетах марксизма-ленинизма, на семинарах и в кружках по изуче-
нию научного атеизма, повсеместной установки кинооборудования.

Заключение
Итак, хрущевская антирелигиозная кампания (1954–1964 гг.) в Туве имела «успех» 

в отношении верующих граждан за счет проводимых местной властью мероприятий 
атеистической пропаганды. Советскими пропагандистами использовались массовые 
(материалы периодической печати, радио, кино, издание книг, брошюр и др.) и меж-



215Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

личностные (групповые, индивидуальные) (семинары, курсы, лекции, доклады, встре-
чи с беседой и др.) формы и методы работы с населением. Целенаправленное воздей-
ствие на жителей осуществлялось на уровне всего региона и конкретного района (го-
рода, села, местности).

При первой попытке Н. С. Хрущева развернуть кампанию по антирелигиозной про-
паганде (1954–1957 гг.) в Туве, как и в других советских субъектах, произошло кратко-
срочное наступление на религию. Мероприятия из‑за политической обстановки и конь-
юктуры в стране ограничились публикацией преимущественно в 1954 г. в местных га-
зетах «Тувинская Правда» и «Шын» статей на атеистическую и естественно-научную 
тематику, а также продажей и подготовкой антирелигиозных изданий на русском и ту-
винском языках. Государственно-конфессиональные отношения в СССР на тот пери-
од носили умеренный атеистический характер.

Вторая волна борьбы с религией советского руководства (1958–1964 гг.) стала окон-
чательной в связи с утверждением единличной власти Н. С. Хрущева. Мероприятия об-
рели широкий размах, а верующие граждане столкнулись с антирелигиозным давле-
нием с вытекающими серьезными для них последствиями.

Начало атеистической пропаганде положили специально подготовленные ударные 
статьи в названных выше периодических изданиях в отношении религиозных общин, 
которые затем вызвали общественный резонанс в регионе. Эти же газетные публи-
кации далее легли в основу для книг, брошюр и сборников, которые предназначались 
для пропагандистов и агитаторов в качестве методической помощи при проведении 
идеологических работ в крае.

Помимо этого, в антирелигиозном процессе позитивную для пропагандистов, но не-
гативную для верующих граждан роль сыграли протоколированные собрания и тре-
бования рабочих граждан трудовых коллективов районов, где располагались и прему-
щественно вели культовую деятельность их религиозные общины. Собрания рабочих 
в регионе проводились намеренно с целью подрыва авторитета и деятельности их ду-
ховенства и членов общин. Партийные и советские работники путем проведения всех 
названных мероприятий и в целом форсирования событий добились приостановления 
деятельности буддийского центра в местности Кызыл-Чыраа Дзун-Хемчикского рай-
она (снятие с регистрационного учета) и общины Русской православной церкви в го-
роде Туране Пий-Хемского района (снятие с регистрационного учета).

Таким образом, Тува как часть советского государства не была отстранена от обще-
союзных событий и тенденций в исследуемый период. Под руководством региональ-
ного уполномоченного профильных органов (Совета по делам Русской православной 
церкви и Совета по делам религиозных культов) при СМ СССР осуществлена реализа-
ция хрущевской антирелигиозной кампании (1954–1964 гг.). Целенаправленное воздей-
ствие на жителей региона с целью отторжения их от религии и выработки у них атеи-
стического мировоззрения шло на разных уровнях с использованием известных и до-
ступных для местной власти форм и методов. Мероприятия, проводимые в регионе, 
были схожи и типичны с другими советскими субъектами. Партийные и совесткие ор-
ганы власти путем проведения жестких мер и воздействий добились снятия с государ-
ственного учета и ликивидации религиозных общин в Дзун-Хемчикском и Пий-Хем-



216 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ском районах. В результате хрущевской кампании в крае осталась функционировать 
лишь Троицкая церквь и ее приход в Кызыле, имевшие официальную регистрацию. Ис-
ходя из сказанного выше можно заключить, что атеистическая пропаганда в Туве от-
ражает государственно-конфессиональной политику СССР в середине 1950‑х — пер-
вой половине 1960‑х гг.

Благодарности и финансирование.
Статья подготовлена в рамках гранта РНФ «Влияние имперской политики аккуль-

турации и советской модели государственно-конфессиональных отношений на поло-
жение религиозных общин в приграничных регионах и национальных автономиях ази-
атской части России» (проект № 23–18–00117).

Выражаю благодарность за перевод тувинских пословиц и загадок атеистическо-
го характера на русский язык К-М. А. Симчиту, к. ф. н., ведущему научному сотрудни-
ку сектора словарей Тувинского института гуманитарных и прикладных социально-
экономических исследований при Правительстве Республики Тыва, Кызыл (Россия).

Acknowledgements and funding
The article was prepared within the framework of the grant of the Russian Science 

Foundation “The influence of the imperial policy of acculturation and the Soviet model of 
state-confessional relations on the situation of religious communities in border regions and 
national autonomies of the Asian part of Russia” (project No. 23–18–00117). I would like to 
express my gratitude for the translation of Tuvan proverbs and riddles of an atheistic nature 
into Russian to K-M. A. Simchit, PhD, leading research fellow of the dictionary sector of 
the Tuvan Institute of Humanitarian and Applied Social and Economic Research under the 
Government of the Republic of Tuva, Kyzyl (Russia).

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Алексеев В. А. Штурм небес отменяется?: Критические очерки по истории борьбы 

с религией в СССР. М., 1992. 304 с.
Верещагина Т. Е. Туран. Первое русское селение в Туве. Абакан, 2014. 160 с.
Горбатов А. В. Государство и религиозные организации Сибири в 1940–1960‑е годы. 

Томск : Изд-во Томского гос. ун-та, 2008. 408 с.
Горбатов А. В. Пропаганда и СМИ в период хрущевской антирелигиозной кампа-

нии (1954–1964 гг.) // Вестник КемГУ. 2014. № 3 (59). С. 157–160.
Гуляев В., Липатов А. Православие в Тувинской автономной области 1946–1990 гг. // 

Богословский вестник. 2024. № 3 (54). С. 175–188.
Государственный архив Российской Федерации (ГА РФ). Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 548.
Государственный архив Российской Федерации (ГА РФ). Ф. Р‑6991. Оп. 3. Д. 550.
Дашковский П. К., Бичелдей У. П., Монгуш А. В. Положение буддийских общин 

в Туве в системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 
1950‑х гг. // Народы и религии Евразии. 2024. № 29 (4). С. 211–233.

Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Правовое положение христианских общин 
в 1953–1964 гг. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. Т. II: XX век. С. 75–83.

Дашковский П. К., Зиберт Н. П. Государственно-конфессиональная политика на юге 
Западной Сибири в конце 1917 — середине 1960‑х гг. Барнаул : Из-во Алт. ун-та, 2020. 140 с.



217Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Дворянчикова Н. С. Антирелигиозная пропаганда в СМИ в Алтайском крае в 1954–
1964 гг. (по материалам региональной газеты «Алтайская правда») // Ломоносовские 
чтения на Алтае: фундаментальные проблемы науки и образования. Барнаул, 2015. 
С. 2556–2560.

Дулуман Е. К. Христос бурганга чүдүлгемни чүге кагган мен. Кызыл, 1959. 24 с.
История Тувы / под ред. Н. М. Моллерова. Новосибирск : Наука, 2016. 455 с.
Кан В. С. Становление и развитие периодическое печати Тувы (1924–1991 гг.). Аба-

кан : ООО «ИПП «Журналист», 2021. 272 с.
КПСС в резолюциях и решениях съездов, конференций и пленумов ЦК. М. : Изд-во 

политической литературы, 1985. Т. 8. с. 535.
Кузьмин Ф. М. Шажын чүдүлгелерниң тывылганы болгаш реаксылыг утка-шынары. 

Кызыл, 1954. 64 с.
Ламаларның болгаш хамнарның авыястыг чоруу. Кызыл, 1961. 92 с.
Монгуш А. В. Антирелигиозная пропаганда в СМИ в Туве в 1954–1964 гг. (на при-

мере материалов региональных газет «Тувинская правда» и «Шын») // Религия и об-
щество — 16. Могилев : МГУ имени А. А. Кулешова, 2022. 316 с. С. 57–60.

Национальный архив Республики Тыва. Ф. 122. О. 1. Д. 53.
Научный архив Национального музея Республики Тыва (НА НМ РТ). Ф. 1. О. 1/1. 

Д. 165–1.
Научный архив Национального музея Республики Тыва (НА НМ РТ). Ф. 1. О. 1/1. 

Д. 165–2.
О компании. Тувинское телевидение: от первых телевизоров в кредит до цифро-

вого вещания // ГТРК «Тыва». URL: https://gtrktuva.ru (дата обращения: 29.05.2025).
Опей-оол У. П. К истории создания и ликвидации буддийской молитвенной юрты 

в Кызыл-Чыраа (г. Чадаана, Дзун-Хемчикский кожуун) с 1946 по 1960 гг. // История 
и современность Тувы. Кызыл : Тываполиграф, 2007. С. 69–80.

Павелкин П. А. Бурган бар бе? Кызыл, 1959. 76 с.
Паркачев А. Л., Бочегурова Г. А. История государственно-церковных отношений 

в Туве 1959–1961 гг. // Макарьевские чтения : материалы XYIII Международной науч-
но-практической конференции, Горно-Алтайск, 21–22 сентября 2023 г. Горно-Алтайск : 
БИЦ ГАГУ, 2023. С. 75–81.

Правда о церковниках и сектантах Тувы. Кызыл, 1961.182 с.
Хомушку О. М. Особенности государственно-церковных отношений в Туве (1944–

1990 гг.) // Круг знания: Научно-информационный сборник. № 1. С. 24–28.
Эргиниң артыышкыннары болгаш оларны ажып тиилээриниң оруктары. Кызыл, 

1959. 39 с.

REFERENCES
Alekseev V. A. Shturm nebes otmeniaetsia?: Kriticheskie ocherki po istorii bor'by s religiei 

v SSSR [The Storming of the Heavens Is Cancelled?: Critical Essays on the History of the 
Struggle Against Religion in the USSR]. Moscow, 1992, 304 p. (in Russian).

Vereshchagina T. E. Turan. Pervoe russkoe selenie v Tuve [Turan: The First Russian 
Settlement in Tuva]. Abakan, 2014, 160 p. (in Russian).



218 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 198–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Gorbatov A. V. Gosudarstvo i religioznye organizatsii Sibiri v 1940–1960‑e gody [The State 
and Religious Organizations in Siberia in the 1940s‑1960s]. Tomsk: Tomsk State Univ. Publ., 
2008, 408 p. (in Russian).

Gorbatov A. V. Propaganda i SMI v period khrushchevskoi antireligioznoi kampanii (1954–
1964 gg.) [Propaganda and Mass Media During the Khrushchev Anti-Religious Campaign 
(1954–1964)].Vestnik KemGU [Bulletin of Kemerovo State Univ.], 2014, no. 3 (59). P. 157–
160 (in Russian).

Guliaev V., Lipatov A. Pravoslavie v Tuvinskoi avtonomnoi oblasti 1946–1990 gg. 
[Orthodoxy in the Tuvan Autonomous Region in 1946–1990].Bogoslovskii vestnik [Theological 
Bulletin], 2024, no. 3 (54). P. 175–188 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GA RF) [State Archive of the Russian 
Federation]. Fund R‑6991. Inventory 3. File 548 (in Russian).

Gosudarstvennyi arkhiv Rossiiskoi Federatsii (GA RF) [State Archive of the Russian 
Federation]. Fund R‑6991. Inventory 3. File 550 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Bicheldei U. P., Mongush A. V. Polozhenie buddiiskikh obshchin v Tuve 
v sisteme gosudarstvenno-konfessional'nykh otnoshenii SSSR v seredine 1950‑kh gg. [The 
Status of Buddhist Communities in Tuva Within the Soviet State — Religious Relations System 
in the Mid‑1950s].Narody i religii Evrazii [Peoples and Religions of Eurasia], 2024, no. 29 (4). 
P. 211–233 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Dvorianchikova N. S. Pravovoe polozhenie khristianskikh obshchin v 
1953–1964 gg. [The Legal Status of Christian Communities in 1953–1964]. Barnaul: Altai Univ. 
Publ., 2015, vol. II: 20th Century. P. 75–83 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Zibert N. P. Gosudarstvenno-konfessional'naia politika na iuge Zapadnoi 
Sibiri v kontse 1917 — seredine 1960‑kh gg. [State — Religious Policy in the South of Western 
Siberia from the Late 1917 to the Mid‑1960s]. Barnaul: Altai Univ. Publ., 2020, 140 p. 
(in Russian).

Dvorianchikova N. S. Antireligioznaia propaganda v SMI v Altaiskom krae v 1954–1964 
gg. (po materialam regional'noi gazety “Altaiskaia pravda”) [Anti-Religious Propaganda 
in Mass Media in the Altai Krai in 1954–1964 (Based on the Regional Newspaper “Altaiskaia 
Pravda”)]. Lomonosovskie chteniia na Altae: fundamental'nye problemy nauki i obrazovaniia 
[Lomonosov Readings in Altai: Fundamental Problems of Science and Education]. Barnaul, 
2015. P. 2556–2560 (in Russian).

Duluman E. K. Khristos burganga chudulgemni chuge kaggan men [Why I Broke with Faith 
in Christ]. Kyzyl, 1959, 24 p. (in Tuvan).

Istoriia Tuvy / pod red. N. M. Mollerova [History of Tuva / Ed. by N. M. Mollerov]. 
Novosibirsk: Nauka, 2016, 455 p. (in Russian).

Kan V. S. Stanovlenie i razvitie periodicheskoe pechati Tuvy (1924–1991 gg.) [Formation 
and Development of Periodical Press in Tuva (1924–1991)]. Abakan: Zhurnalist Publ., 2021, 
272 p. (in Russian).

KPSS v rezoliutsiiakh i resheniiakh s'ezdov, konferentsii i plenumov TsK [CPSU in the 
Resolutions and Decisions of Congresses, Conferences and Plenums of the Central Committee]. 
Moscow: Politizdat, 1985, vol. 8, p. 535 (in Russian).



219Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 198–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Kuz'min F. M. Shazhyn chudulgelernin tyvylgany bolgash reaksylyg utka-shynary [The 
Origin and Reactionary Essence of Religious Beliefs]. Kyzyl, 1954, 64 p. (in Tuvan).

Lamalarnyn bolgash khamnarnyn avyiastyg choruu [The Deceitfulness of Lamas and 
Shamans]. Kyzyl, 1961, 92 p. (in Tuvan).

Mongush A. V. Antireligioznaia propaganda v SMI v Tuve v 1954–1964 gg. (na primere 
materialov regional'nykh gazet “Tuvinskaia pravda” i “Shyn”) [Anti-Religious Propaganda 
in Mass Media in Tuva (1954–1964) Based on the Regional Newspapers “Tuvinskaia Pravda” 
and “Shyn”]. Religiia i obshchestvo — 16 [Religion and Society — 16]. Mogilev: A. A. Kuleshov 
MGU Publ., 2022. P. 57–60 (in Russian).

Natsional'nyi arkhiv Respubliki Tyva [National Archive of the Republic of Tuva]. Fund 
122. Inventory 1. File 53 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Natsional'nogo muzeia Respubliki Tyva [Scientific Archive of the National 
Museum of the Republic of Tuva]. Fund 1. Inventory 1/1. File 165–1 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Natsional'nogo muzeia Respubliki Tyva [Scientific Archive of the National 
Museum of the Republic of Tuva]. Fund 1. Inventory 1/1. File 165–2 (in Russian).

O kompanii. Tuvinskoe televidenie: ot pervykh televizorov v kredit do tsifrovogo veshchaniia 
[About the Company. Tuvan Television: From the First Televisions on Credit to Digital 
Broadcasting]. GTRK “Tyva”. URL: https://gtrktuva.ru (accessed May 29, 2025) (in Russian).

Opei-ool U. P. K istorii sozdaniia i likvidatsii buddiiskoi molitvennoi iurty v Kyzyl-Chyraa 
(g. Chadaana, Dzun-Khemchikskii kozhuun) s 1946 po 1960 gg. [On the History of the 
Creation and Liquidation of the Buddhist Prayer Yurt in Kyzyl-Chyraa (Chadaan City, Dzun-
Khemchik District) from 1946 to 1960]. Istoriia i sovremennost Tuvy [History and Modernity 
of Tuva]. Kyzyl: Tyvapoligraf Publ., 2007. P. 69–80 (in Russian).

Pavelkin P. A. Burgan bar be? [Is There a God?]. Kyzyl, 1959, 76 p. (in Tuvan).
Parkachev A. L., Bochegurova G. A. Istoriia gosudarstvenno-tserkovnykh otnoshenii v Tuve 

1959–1961 gg. [The History of State — Church Relations in Tuva in 1959–1961]. Makarevskie 
chteniia: materialy XVIII Mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferentsii, Gorno-Altaisk, 
21–22 sentiabria 2023 g. [Makaryev Readings: Proc. of the XVIII International Scientific-
Practical Conference, Gorno-Altaisk, September 21–22, 2023]. Gorno-Altaisk: Library and 
Publishing Center of GAGU, 2023. P. 75–81 (in Russian).

Pravda o tserkovnikakh i sektantakh Tuvy [The Truth about Churchmen and Sectarians 
of Tuva]. Kyzyl, 1961, 182 p. (in Russian).

Khomushku O. M. Osobennosti gosudarstvenno-tserkovnykh otnoshenii v Tuve (1944–
1990 gg.) [Features of State — Church Relations in Tuva (1944–1990)]. Krug znaniia: 
Nauchno-informatsionnyi sbornik [Circle of Knowledge: Scientific-Informational Collection], 
no. 1. P. 24–28 (in Russian).

Erginin artyyshkynnary bolgash olarny azhyp tiileerinin oruktary [Remnants of the Past 
and Ways to Overcome Them]. Kyzyl, 1959, 39 p. (in Tuvan).

Статья поступила в редакцию: 14.11.2024
Принята к публикации: 02.06.2025

Дата публикации: 30.06.2025



220 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 2 94.3 
DOI 10.14258/nreur(2025)2–13

А. С. Шмакова, М. А. Шутова, А. Д. Кравцова

Новосибирский государственный университет, Новосибирск (Россия)

ТРАНСФОРМАЦИЯ СТАТУСА БУДДИЗМА 
НА КОРЕЙСКОМ ПОЛУОСТРОВЕ В ПЕРИОДЫ КОРЁ 
(918–1392) И ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЕ ЧОСОН (1392–1600)

Эпоху Корё (918–1392) принято считать периодом расцвета буддизма, когда он 
становится господствующей идеологией наряду с конфуцианством. На протяжении  
X–XIV вв. буддизм сохранял свое высокое положение в качестве государственной рели-
гии. Буддийское духовенство становится одним из крупнейших землевладельцев стра-
ны и оказывает влияние не только на духовную, но и на политическую сферу, проводя 
через королевскую администрацию выгодные для себя решения.

Однако в первую половину эпохи Чосон (1392–1600) позиции буддизма пошатну-
лись. Первые правители Чосона были противниками буддийской религии, что под-
тверждается данными письменных источников, созданных в указанный период: по-
лемического сочинения «Критические замечания о буддизме» (кор. Пульсси Чап-
пён), направленного против учения Будды, и династийной хроники «Истинные за-
писи династии Чосон» (кор. Чосон ванджо силлок). К концу XVI в. упоминания буд-
дизма исчезают из династийной хроники. После начала Имджинской войны (1592–
1598) не встречается записей о проведении каких‑либо буддийских ритуалов или чте-
нии молитв, однако монахи нередко упоминаются в контексте монашеских ополче-
ний. Таким образом, к середине XVII в. буддийская церковь в Корее постепенно ста-
новится полностью подчиненной государству, утратив привилегии, которыми она 
обладала в эпоху Корё.

Ключевые слова: статус буддизма, Корейский полуостров, Чосон, Корё, Чосон ван-
джо силлок

Цитирование статьи: 
Шмакова А. С., Шутова М. А., Кравцова А. Д. Трансформация статуса буддизма 
на Корейском полуострове в периоды Корё (918–1392) и первой половине  
Чосон (1392–1600) // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 2. С. 220–237.  
DOI 10.14258/nreur(2025)2–13.



221Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Шмакова Анна Сергеевна, кандидат исторических наук, доцент, научный сотрудник 
лаборатории востоковедных исследований «Ориентир» Гуманитарного института, 
Новосибирский государственный университет, Новосибирск (Россия).  
Адрес для контактов: a.shmakova@g.nsu.ru; https://orcid.org/0000–0002–4397–410X 
Шутова Мария Андреевна, кандидат исторических наук, старший преподаватель, 
научный сотрудник лаборатории востоковедных исследований «Ориентир» 
Гуманитарного института, Новосибирский государственный университет,  
Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: m.vitchenko@g.nsu.ru;  
https://orcid.org/0009–0001–8604–6848 
Кравцова Алина Дмитриевна, магистрант, лаборант лаборатории востоковедных 
исследований «Ориентир» Гуманитарного института, Новосибирский государственный 
университет, Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: al. kravtsova01@mail.ru; 
https://orcid.org/0009–0001–5486–9778.

A. S. Shmakova, M. A. Shutova, A. D. Kravtsova

Novosibirsk State University, Novosibirsk (Russia)

TRANSFORMATION OF THE STATUS OF BUDDHISM 
ON THE KOREAN PENINSULA DURING THE PERIODS 
OF GORYEO (918–1392) AND THE FIRST HALF 
OF JOSEON (1392–1600)

The Goryeo period (918–1392) was a period of flourishing for Buddhism, when it became 
the dominant ideology along with Confucianism. During the 10th‑14th centuries, Buddhism 
retained its position as the state religion. The Buddhist clergy became one of the largest 
landowners in the country and influenced not only the spiritual, but also the political sphere, 
carrying out decisions beneficial to themselves through the royal administration.

However, in the first half of the Joseon era (1392–1600), the position of Buddhism began to 
weaken. The first rulers of Joseon were opponents of the Buddhist religion, which is confirmed by 
written sources created during this period: the polemical work “Bulssi Japbyeon”, directed against 
the teachings of Buddha, and the dynastic chronicle “Veritable Records of the Joseon Dynasty”.

By the end of the 16th century, references to Buddhism disappear from the dynastic 
chronicles. After the Imjin War (1592–1598), there are no records about any Buddhist rituals, 
but monks are often mentioned in the context of monastic militias.

By the mid — 17th century, the Buddhist church in Korea was completely subordinated 
to the state, losing the privileges it had enjoyed during the Goryeo era.

Keywords: status of Buddhism, Korean peninsula, Goryeo, Joseon, Veritable Records 
of the Joseon Dynasty



222 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

For citation: 
Shmakova A. S., Shutova M. A., Kravtsova A. D. Transformation of the status of Buddhism on the 
Korean peninsula during the periods of Goryeo (918–1392) and the first half of Joseon  
(1392–1600). Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, № 2. P. 220–237 (in Russian).  
DOI 10.14258/nreur(2025)2–13.

Shmakova Anna Sergeevna, candidate of historical sciences, associate professor, research 
fellow at the Laboratory of oriental studies “Orientir” of the Humanities Institute, Novosibirsk 
State University, Novosibirsk (Russia). Contact address: a.shmakova@g.nsu.ru;  
https://orcid.org/0000–0002–4397–410X 
Shutova Maria Andreevna, candidate of historical sciences, senior lecturer, research fellow 
at the Laboratory of oriental studies “Orientir” of the Humanities Institute, Novosibirsk State 
University, Novosibirsk (Russia). Contact address: m.vitchenko@g.nsu.ru;  
https://orcid.org/0009–0001–8604–6848 
Kravtsova Alina Dmitrievna, graduate student, research assistant at the Laboratory of oriental 
studies “Orientir” of the Humanities Institute, Novosibirsk State University, Novosibirsk (Russia). 
Contact address: al. kravtsova01@mail.ru; https://orcid.org/0009–0001–5486–9778

Введение
На протяжении всей своей истории Корея имела тесные отношения с Китаем, ко-

торый являлся культурным и интеллектуальным центром Lальневосточного регио-
на. Китайская культура начала оказывать заметное влияние на корейский этнос, при-
внося новые течения и идеи. Одним из таких течений становится буддийское учение.

Проникновение буддизма на Корейский полуостров связано с деятельностью мо-
нахов-просветителей. В конце IV в. монах Сундо, побывавший в китайском Тяньцзи-
не, впервые привез буддийские сутры в государство Когурё. Именно он открыл корей-
цам мир Будды и дхармы, после чего на территории Кореи начали строиться первые 
буддийские храмы. В 384 г. пэкчессцев с буддизмом познакомил человек с именем Ма-
рананда (Малананда) из государства Восточная Цзинь (317–420). В начале V в. в Сил-
ла из Когурё прибыл монах Адо, который привез с собой священные книги и изобра-
жения Будды [Ирён, 2018: 447–450].

Вместе с буддизмом на Корейский полуостров проникли конфуцианство и китай-
ская иероглифическая письменность. Обе религиозно-идеологические концепции 
имели специфические черты, которые были близки корейской традиционной культу-
ре, что позволило им закрепиться в Трех государствах. Основной чертой буддизма яв-
ляется толерантность к другим религиям, что позволяло ему гармонично вписываться 
в культуры других народов. то же время на Корейском полуострове существовал культ 
предков и Неба, а также авторитет Китая подтолкнул корейские государства воспри-
нять китайскую модель государственного устройства, основанную на конфуцианстве 
[Толстокулаков, 2002: 38–39].

Особенно активное распространение буддизма с его ритуально-духовной атрибу-
тикой происходит в эпоху Объединенного Силла (668–935), что сопровождалось не-



223Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

бывалым размахом храмового строительства и отправления буддийских культов, глав-
ным образом, с применением благовоний.

Буддизм был привлекателен для правящего дома, поскольку при помощи учения 
о реинкарнации идеализировал ванский род и утверждал его исключительность. Дело 
в том, что со временем вера в небесное происхождение правителя стала постепенно 
ослабевать, в результате чего возникла необходимость укрепления авторитета власти. 
Учение о реинкарнации, в свою очередь, отводило специальное место в цепочке пере-
воплощений Вану, который приравнивался к Будде, а также представителям его рода 
и даже рабам, что позволяло легко объяснить наличие сословных границ в обществе 
[Хан Ёнъу, 2010: 105].

Буддизм в эпоху Корё
Эпоха Корё (918–1392) считается высшей точкой значимости буддизма на Корей-

ском полуострове. Именно в X–XIV вв. буддизм был официально принят на равных по-
зициях с конфуцианством и стал государственной религией. Буддийские монастыри 
в лице духовенства владели обширными площадями земли, большим числом зависи-
мых крестьян и рабов, различными материальными ценностями. Учение влияло на ду-
ховную сферу жизни народа, а буддийское духовенство имело значительный вес на по-
литической арене, будучи приближенным к корейским правителям. При активной под-
держке властей в буддийских общинах были сосредоточены многочисленные монасты-
ри и храмы, земельные угодья. Государство и частные лица тратили огромные сред-
ства на строительство храмов и монастырей, молелен и святынь [Толстокулаков, 2002: 
70]. В «Истории Корё» (кор. Корё са; кит. 高麗史) приведено «Десятичастное настав-
ление» (кор. Хунё сипчо; кит. 訓要十條), составленное основателем государства Ван 
Гоном (кит. 王建, 918–933–943)1. На раннем этапе существования Корё династия Ван 
присваивала высшему буддийскому духовенству государственные религиозные звания 
ванса — духовник короля (кит. 王師) — и кукса2 — государственный священник (кит. 
國師). Монахов часто приглашали ко двору в качестве советников, они занимали вы-
сокие должности в государственной иерархии. В программу государственных экзаме-
нов для получения чиновничьего ранга обязательно включались буддийские сочине-
ния. В X–XI вв. буддизм приобрёл широкую популярность среди не только дворянства, 
но и народа. В Корё начали складываться буддийские общины различных направлений.

По мере увеличения популярности буддийское учение становится для корейцев ин-
струментом международного общения и дипломатии, моральным идеалом, определя-
ющим категории нравственного поведения. Благодаря деятельности буддийской об-
щины на Корейском полуострове формируется ароматическая культура, заложившая 
прочную основу оригинальной корейской медицины.

Кроме того, буддийские монастыри в эпоху Корё играли и другую важную роль 
в культуре: буддийские проповедники быстро поняли, что могут использовать уже су-
ществовавшую на тот момент технологию печати с деревянных досок для распростра-

1	 «Наше государство образовалось благодаря покровительству множества бодхисаттв. Поэтому не‑
обходимо построить храм чань и школу буддистских текстов, монахи будут отправлены в храмы 
воскурять фимиам и руководить ими…» [Kang Jae-eun, 2006: 76].

2	 Приравнивавшиеся к высшим чиновным рангам в эпоху Корё.



224 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

нения своей религии. В монастырских типографиях отсутствовал такой же строгий 
контроль качества, как при королевском дворе, однако монахи-ремесленники вполне 
справлялись с процессом печати, что позволило издать многие буддийские сочинения 
способом ксилографии. Были напечатаны буддийские сутры, каноны, молитвы и даже 
разноцветные изображения Будды. Печать считалась благим делом, поскольку способ-
ствовала распространению учения. Храм Хэинса в провинции Кёнсан-Намдо и Хын-
докса в городе Чхонджу считаются крупными центрами буддийского книгопечатания. 
В период Корё были изданы важнейшие для истории корейской печати буддийские со-
чинения как «Чикчи» и «Трипитака Кореана».

Эпоху Корё можно назвать также периодом полемики двух идеологий — конфуциан-
ства и буддизма. Буддизм говорил о том, чему в конфуцианской доктрине не уделялось 
внимания, и в связи с этим зачастую подвергался критике [Kang Jae-eun, 2006: 78]. По-
добная критика отчетливо прослеживается уже в 28‑ми наставлениях главы правитель-
ства Корё Чхве Сынно (кит. 崔承老, 927–989) вану Сонджону (кит. 宣宗王, (981/982–
997). Содержание этих наставлений сводится к рекомендациям о том, как укрепить 
верховную власть и обеспечить присутствие ее представителей даже на самых низких 
постах в провинции3.

Основными причинами критики буддизма были антиправительственные действия 
буддистских монахов (неуважение к чиновникам, разбой на станциях и постоялых дво-
рах) и непомерные траты средств из государственной казны на строительство роскош-
ных храмов и проведение праздников. В связи с этим задачей, которая была поставле-
на и решена главой правительства Корё Чхве Сынно, было разделить буддизм и кон-
фуцианство, предотвратить и прекратить их смешение4. Таким образом, в основе го-
сударственного устройства встали конфуцианские идеи, а буддизм был признан госу-
дарственной религией и моральным стержнем народа. Это было связано с непригод-
ностью буддизма для решения важных практических задач и построения на его осно-
ве сильного централизованного государства. Кроме того, во время монгольского на-
шествия буддисты оказывали захватчикам значительную поддержку, превратившись 
в опору сепаратизма [Толстокулаков, 2002: 71].

В конце XII в. после свержения вана Ыйджона (кит. 毅宗, 1146/1147–1170) и прихо-
да к власти милитаристских группировок в Корё из‑за страха погибнуть многие пред-
ставители аристократии, в том числе и высокопоставленные чиновники-конфуциан-
цы, зачастую бежали далеко в горы и облачались в одеяния буддистских монахов. Это 

3	 «…Думайте о красоте совершенства умом, который желает сделать начало хорошим, не следует от‑
дыхать, даже если каждый день предназначен для отдыха… Не будьте высокомерным, даже будучи 
правителем и находясь в большом почете… Удача придет сама без преследования, так же и несча‑
стье исчезнет само собой без страстного желания этого…» (цит по: [Kang Jae-eun, 2006: 95]). Фраза 
«несчастье исчезнет само собой», очевидно, является предостережением правителю не увлекаться 
буддизмом.

4	 Для иллюстрации данного тезиса снова обратимся к тексту наставлений вану Сонджону. «…И кон‑
фуцианство, и буддизм полезны, но они не должны восприниматься как единое целое. Практика 
буддизма — это основа нравственного воспитания, практика конфуцианства — это основа управ‑
ления государством. Очищение ума нужно в жизни следующей, а крепкое государство уже сейчас. 
Завтра дальше, чем сегодня. Так разве не правильно заниматься тем, что ближе?» (цит по: [Kang 
Jae-eun: 94]). 



225Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

значительно усилило тенденции децентрализации и привело к окончательному краху 
династии Корё.

Таким образом, серьезное увлечение буддизмом корёских правителей привело к зна-
чительному упадку конфуцианского образования в государстве и, как следствие, к ги-
бели династии5.

Буддизм в первой половине эпохи Чосон
В ранний период эпохи Чосон (XV–XVI вв.) можно выделить несколько важных фак-

торов, сформировавших дальнейшее развитие страны. Во-первых, были учреждены 
новые административные органы и реорганизована система территориального деле-
ния. Два встречных процесса — укрепление позиций неоконфуцианства и ослабление 
буддизма — привели к тому, что служилое сословие садэбу упрочило свой статус. Кро-
ме того, и отечественные, и корейские историки характеризуют этот период как вре-
мя расцвета науки и различных видов искусств.

Несмотря на попытки представителей родовой корейской аристократии, филосо-
фов и ученых примирить конфуцианство и буддизм, с приходом к власти династии Ли 
он полностью перестал существовать в качестве государственной религии.

Первые правители Чосона были противниками буддийской религии, что подтвер-
ждается данными письменных источников, созданных в указанный период: полеми-
ческого сочинения, направленного против учения Будды, — «Критические замечания 
о буддизме» (кор. Пульсси Чаппён; кит. 佛氏雜辨) — и династийной хроники «Истин-
ные записи династии Чосон» (кор. Чосон ванджо силлок, кит. 朝鮮王朝實錄).

Критика буддизма, представленная в «Критических замечаниях о буддизме» (автор 
Чон Доджон, 1342–1398, первый советник государства Чосон, ученик Чжу Си (1130–
1200)) сводится главным образом к тому, что слова, сказанные Буддой, не являются 
правдой, которую можно проверить и подтвердить6.

Однако основным письменным источником, позволяющим выявить отношение ко-
ролевского двора к буддизму в эпоху Чосон, становятся династийные хроники «Истин-
ные записи династии Чосон» (кор. Чосон ванджо силлок). Значение хроник может под-
твердить особое отношение к их хранению и первоочередное восстановление их копий, 
утраченных в ходе Имджинской войны, сразу после ее окончания, несмотря на тяжелей-
шую экономическую ситуацию. Уже в 1601 г. «Истинные записи…» были перенесены 
из храма Похёнса на горе Мёхян южнее, в отдельное здание административного цен-
тра Ёнбёнбу. Официальной причиной было то, что крыша храма располагались слиш-

5	 Так, находящийся у власти Ван Мунджон (кит. 文宗王 (1046/1047–1083) был приверженцем буддиз‑
ма. Его четвертый сын был буддистским монахом и книжником, учился в Китае и вскоре после воз‑
вращения из Поднебесной создал собрание буддистских рукописей в храме Хынванса (кит. 興旺寺). 

6	 «… В случае с Буддой его слова были благородными и изящными, но он обманывал людей, осу‑
ждая природу и мораль более строго, чем Ян Чжу (440 до н. э. — 360 до н. э.) и Мо-цзы (ок. 470 — 
ок. 391 до н. э.). Чжу Си (1130–1200) имеет в виду это, когда говорит: «Слова Будды ближе к разу‑
му, но они сильно искажают истину…». При этом Чон Доджон считает своей задачей искоренить 
буддийские идеи из умов людей: «…я поставил своей задачей победить ересь не потому, что хотел 
унаследовать мудрость шести ученых [перечисленных выше], а потому, что я беспокоюсь, что люди 
будут обмануты словами ереси и попадут в ловушку, ведущую к потере пути человека». [Сайт на‑
ционального института истории Кореи. Пульсси чаппён, http://contents.history.go.kr/front/hm/view. 
do?levelId=hm_069_0050].



226 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ком близко к кухне, поэтому не было никакой гарантии, что не произойдет неожидан-
ной катастрофы, например пожара. Другой важной причиной было неудобство рабо-
ты с единственной оставшейся копией хроник в процессе восстановления. Стоит от-
метить, что, несмотря на серьезную нехватку рабочих рук и ресурсов, силлок восста-
навливали с помощью печати подвижными литерами, что в то время было самым пе-
редовым способом, обеспечивающим скорость и высокое качество печати [Кан Мён-
гван, 2014: 526–531].

«Истинные записи…» начинаются с Тхэджо силлок (太祖實錄) (1392–1398), самы-
ми первыми записями являются обращения к Ли Сонге (1335–1408) с отсылками на ки-
тайский конфуцианский канон «Шу-цзин», что говорит о том, что конфуцианская ис-
торическая традиция имела высокий статус среди корейских чиновников. В подоб-
ных записях часто наблюдается критика буддизма, в частности, как государственной 
идеологии. Буддизм часто называется «религией варваров», что является одним из ар-
гументов критики.

После вступления на престол первый правитель Чосона, ван Тхэджо (1392–1398), 
приказывает чиновникам собрать и записать преимущества и недостатки прави-
тельственной и правовой системы Корё. Обращаясь к заветам Тринадцатикнижия 
как к образцу правильного и нравственного существования, монарх отмечает недаль-
новидность своих предшественников в вопросах управления государством, упрекая 
их в праздности и расточительности7.

7	 [고려 왕조에서는 조금만 재변 (災變) 이 있으면 두려워하고 반성할 줄은 알지 못하고서, 오직 부처를 섬
기고 귀신을 섬기는 데만 힘써서 소비한 비용이 이루 다 기록할 수가 없었으니, 이것은 전하께서 환하
게 아시는 바입니다. 원하옵건대, 지금부터는 하 (夏) 나라 우왕 (禹王) 과 한 (漢) 나라 문제 (文帝) 의 검
소한 덕 (德) 을 본받아 모든 복식 (服飾) ·기용 (器用) ·연향 (宴享) ·상사 (賞賜) 를 한결같이 검약 (儉約) 
한 데에 따르고 부처와 귀신에게 쓰는 급하지 않은 비용은 모두 다 제거하게 하소서… 아홉째는 승니 (
僧尼) 를 도태 (淘汰) 시키는 일입니다. 불법 (佛法) 이란 것은 오랑캐의 한 가지 법입니다… 또 그 법이 
본디 마음을 깨끗이 하고 욕심을 적게 하는 것 [淸淨寡欲] 으로써 종지 (宗旨) 로 삼았으니, 그 무리들은 
바위 구멍 [巖穴] 속으로 멀리 도망해 숨어 푸성귀만 먹고 물만 마시면서, 정신 (精神) 을 수련 (修鍊) 하
면 될 것인데, 지금은 평민들과 섞여 살면서 혹은 고상한 말과 미묘 (微妙) 한 이치로써 사류 (士類) 들
을 현혹하기도 하고, 혹은 사생 죄보 (死生罪報) 로써 어리석은 백성을 공갈 (恐喝) 하기도 하면서 마침
내 시속 (時俗) 사람들로 하여금 유탕 (流蕩) 하여 본업 (本業) 에 돌아갈 것을 잊게 하였으며, 심한 자는 
살찐 말을 타고 가벼운 옷을 입으며, 재물을 늘리고 여색 (女色) 을 탐하여 이르지 않는 일이 없으니, 나
라를 좀먹고 백성을 병들게 함이 이보다 심한 것이 없습니다. 원하옵건대, 그 무리들을 모아 학문과 덕
행을 자세히 상고하여, 그 학문이 정밀하고 덕행이 닦아진 사람은 그 뜻을 이루게 하고, 나머지는 모두 
머리를 기르게 하여 각기 그 업 (業) 에 종사하게 하소서…]. В династии Корё (935–1392) не умели бо‑
яться и размышлять о малейшем несчастье, поэтому они посвящали себя только служению Будде 
и духам, а сумму денег, которую они потратили, невозможно было полностью записать… Я наде‑
юсь, что с этого момента, следуя бережливости У-вана (кит. 禹王) (2070–2061 гг. до н. э.) династии 
Ся (кит. 夏) и Вэнь-ди (кит. 文帝) (202–157 гг. до н. э.) династии Хань (漢), вся [роскошная] одежда, 
утварь и банкеты будут упразднены. Давайте всегда будем экономны в наших тратах и устраним все 
ненужное — расходы на Будд и духов… Девятое — отстранение монахов и монахинь. Буддизм — 
это варварский закон … изначально Дхарма была предназначена для очищения ума и уменьшения 
жадности, поэтому люди убежали далеко в пещеру в скале и спрятались, питаясь только травой 
и водой, тренируя свой дух… это запугало людей, что заставило их бросить работать… Прошу, по‑
дробно изучите их и их учение. Пусть те, кто хорошо учится и развил добродетели, достигнут своих 
целей, а остальные пусть отрастят волосы и займутся своими соответствующими занятиями… [Сайт 
национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджо 
(1392–1398), https://sillok.history.go.kr/id/kaa_10107020_003].



227Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Следующим шагом правительства Тхэджо становится упразднение традиционных 
буддийских празднований — Пхальгванхвэ8 (кит. 八關會) и Ёндынхвэ9 (кит. 燃燈會)10, 
а также запрет на посещение храмов подданными11.

Тем не менее нельзя сказать, что буддизм был полностью исключен из государствен-
ной жизни. Несмотря на то, что Тхэджо в самом начале своего правления начал огра-
ничивать возможности для деятельности буддистов12, сам ван исповедовал буддизм, 
о чем говорит большое количество записей подобного рода в его правление13. Более 
того, при Тхэджо из буддийской общины были назначены наставник правителя ван-
са (кит. 王師) и государственный наставник кукса (кит. 國史), хотя чиновники в своих 

8	 Пхальгванхвэ (кит. 八關會) — буддийская религиозная церемония времен Силла и Корё с элемен‑
тами патриотизма и народных религий: даосизма и обрядов поклонения предкам. Мероприятие по‑
священо соблюдению Восьми заповедей Пхальгванджэге (кит. 八關齋戒). С соблюдением Восьми 
заповедей связаны два термина: юкчэиль (кит. 六齋日) — обозначение шести дат (8, 14, 15, 23, 29, 
30), в которые соблюдается пост; самджанволь (кит. 三長月) — обозначение трех месяцев по лун‑
ному календарю (первый, пятый и девятый), когда буддисты соблюдают Восемь обетов. Заповеди 
были предназначены скорее для мирян, а не для просветленных монахов. Их содержание следу‑
ющее: 1. Не убивай живые существа; 2. Не воруй; 3. Не совершай сексуальных безнравственных 
действий; 4. Не лги; 5. Не пей алкоголь; 6. Не носи цветочные букеты и не применяй благовония; 
7. Не пой, не танцуй, не смотри и не слушай; 8. Не сиди на больших, высоких и широких кроватях; 
9. Не ешь, пока не настало подходящее время; 10. Не бери золото, серебро, сокровища.

9	 Ёндынхвэ (кит. 燃燈會) — фестиваль фонарей, посвященный Дню Рождения Будды, во время кото‑
рого в первое полнолуние первого месяца по лунному календарю зажигают фонари и возносят мо‑
литвы Будде о благословении. В буддизме лотосовые фонарики означают, что ум становится ясным 
и чистым, восхваляется буддийская добродетель, которая находит прибежище в великом и щед‑
ром Будде. Во времена правления Ыйджона (1146–1170) фонари зажгли на восьмой день четвер‑
того месяца.

10	 [Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэ‑
джо, https://sillok.history.go.kr/id/kaa_10108005_001].

11	 [임금이 양광도 안렴사 (楊廣道按廉使) 조박 (趙璞) 과 경상도 안렴사 심효생 (沈孝生) 이, 백성으로서 상
복 (喪服) 을 입은 사람이 절에 가서 부처에게 공양 (供養) 함을 금지한다는 말을 듣고 이에 말하였다]. 
Правитель постановил, чтобы наместник Янгвандо Чо Бак (1356–1408) и наместник Кёнсандо Сим 
Хёсэн (1349–1398) запретили подданным ходить в храмы и поклоняться Будде в траурных одеяни‑
ях. [Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана 
Тхэджо (1392–1398), https://sillok.history.go.kr/id/kaa_10112006_001].

12	 В данном случае имеется в виду отмена Пхальгванхвэ (八關會) и Ёндынхвэ (燃燈會). 
13	 [내탕고 (內帑庫) 를 내어 관음굴 (觀音窟) 에서 중들을 공양 (供養) 하였다]. [Правитель] принес из Нэт‑

ханго (內帑庫) и сделал подношения в храме Кванымгуль (觀音窟). [Сайт национального института 
истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджо (1392–1398), https://sillok.
history.go.kr/id/kaa_10111015_002].
[연복사 (演福寺) 의 5층 탑이 이루어졌으므로 문수 법회 (文殊法會) 를 베풀게 하고, 임금이 친히 거
둥하여 자초 (自超) 의 선법 (禪法) 강설 (講說) 을 들었다]. Когда была построена пятиэтажная паго‑
да в храме Ёнбокса, была проведена буддийская поминальная служба, и сам ван присутствовал 
и слушал проповедь наставника Чачхо о сон-буддизме. [Сайт национального института истории Ко‑
реи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджо (1392–1398), https://sillok.history.go.kr/
id/kaa_10203028_001].
[황고 (皇考) 환왕 (桓王) 의 기신 (忌晨) 이므로 임금이 음식의 가짓수를 줄이고 중들로 하여금 대궐 안
에서 경 (經) 을 외게 하였다]. Поскольку настал день смерти отца правителя, ван сократил количе‑
ство блюд [на поминальном столе] и приказал своим слугам читать сутры во дворце. [Сайт нацио‑
нального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджо (1392–
1398), https://sillok.history.go.kr/id/kaa_10204030_001]. В данных трех цитатах показано, что Тхэджо 
отдавал дань уважения буддийским традициям: участвовал в ритуалах, строил пагоды и проводил 
различные церемонии с буддийскими элементами.



228 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

обращениях критиковали правителей Корё за то, что те отводили важную роль настав-
никам. Тем не менее ванса и кукса не имели большого влияния при дворе, хотя Тхэ-
джо относился к ним с уважением и делал им различные подарки. Сам правитель так-
же часто совершал выезды в различные храмы и нередко посещал собрания мунсу по-
пхве14 (кит. 文殊法會). Более того, при Тхэджо имели место частые молитвы буддам 
и бодхисатвам об окончании засухи или болезни, о счастье и долголетии и пр. К концу 
его правления (1397–1398 гг.) в силлок было отмечено 6 храмов, которые были освобо-
ждены от выплаты налогов. Также был основан храм Хынчхонса (кит. 興天寺), пред-
назначением которого были молитвы за душу Синдок-ванху (кит. 神德王后), а также 
была построена пагода для хранения мощей Будды — шарира15. Исходя из вышепере-
численного, можно сказать, что при Тхэджо буддизм еще не подвергался значитель-
ным притеснениям.

Во время недолгого правления второго вана Чонджона (кит. 定宗, 1398–1400) в от-
ношении буддизма наблюдаются значительные перемены. Все чаще и отчетливее зву-
чат критические замечания в адрес сангхи и содержания сутр, упраздняются некото-
рые практики и ритуалы. Так, монахам было запрещено ходить по домам и просить 
пожертвования16. 

14	 Это своего рода молитва об устранении всех бедствий путем чтения буддийской Дхарани в тече‑
ние 1–7 дней с утра.

15	 [임금이 흥천사 (興天寺) 에 거둥하여 사리전 (舍利殿) 을 건축할 기지 (基地) 를 시찰하고, 감역 제조 (監
役提調) 김주 (金湊) 에게 일렀다. «정릉 (貞陵) 과 요물고 (料物庫) 를 빨리 만들 필요는 없으며, 이 사리
전 (舍利殿) 은 건축을 원한 지가 오래 되었는데, 지금 일을 마치지 않으면 후일에 이를 저지 (沮止) 시킬 
사람이 있을까 염려되니, 마땅히 빨리 성취하여 나의 원망에 보답하라]. Правитель остановился в хра‑
ме Хынчхонса, осмотрел место для строительства зала для хранения мощей Будды и рассказал 
об этом инспектору Ким Джу (? — 1404). «Нет необходимости быстро возводить гробницу и сокро‑
вищницу. Строительство зала шарира планировалось уже давно, и я беспокоюсь, что, если рабо‑
ты не будут завершены сейчас, позже появятся люди, которые станут помехой для строительства. 
Поэтому прошу быстрее осуществить план и развеять мои беспокойства». [Сайт национального ин‑
ститута истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджо (1392–1398), https://
sillok.history.go.kr/id/kaa_10705018_002].

16	 [승도 (僧徒) 가 민호 (民戶) 에 들어가지 못하도록 금령 (禁令) 을 내렸다. 임금이 대사헌 조박 (趙璞) 에
게 일렀다. «지금 국가의 기강이 무너져서 승도가 권선 (勸善) 으로 인하여 여러 번 민호에 들어가서 부
녀자를 간통하니, 이제부터는 엄금하여 전의 폐단을 밟지 말도록 하라]. Монахам было запрещено вхо‑
дить в частные дома. Ван попросил об этом чиновника Чо Бака (1356–1408): «В настоящее время 
дисциплина в стране рухнула, и монахи много раз входили в дома народа под предлогом просьбы 
о пожертвовании монастырю, но совершали прелюбодеяние с замужними женщинами». [Сайт на‑
ционального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Чонджона 
(1399–1400), https://sillok.history.go.kr/id/kba_10103009_004].



229Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Буддизм часто называют «варварской» верой17. Тем временем некоторые буддий-
ские практики и ритуалы, например, молитвы о благоприятной погоде или поминаль-
ные службы, в которых ван и его ближайшее окружение принимают участие18, все 
еще сохраняются.

В самом конце правления Чхонджо есть запись, в которой говорится о полной от-
мене буддийских практик в государстве19.

Более значительные перемены в отношении буддизма можно наблюдать при прав-
лении третьего вана Чосона — Тхэджоне (кит. 太宗, 1400–1418). Более активно ста-
ли критиковать самих монахов за то, что «они отошли от изначальных канонов буд-
дийской доктрины»20. Это стало причиной указа о сокращении количества религиоз-

17	 [하윤이 대답하기를, «유자의 도는 함부로 죽이는 것을 좋아하지 않고, 위로 종묘 (宗廟) 에 이바지하고 
아래로 빈객을 권하는 것뿐입니다. 대저 서역 (西域) 사람들이 모두 포악하고 무도하였기 때문에, 석씨 
(釋氏) 가 자비 불살 (慈悲不殺) 로 달래고, 윤회 보응 (輪回報應) 으로 겁준 것이니, 인주 (人主) 의 믿을 
바가 아닙니다.»하니, 임금이 «그렇다.» 하고, 말하기를, «석씨 (釋氏) 가 우협 (右脅) 에서 탄생하였다는
데, 성인 (聖人) 이 어찌하여 쓰 [書] 지 않았는가? 사람이 죽으면 지옥 (地獄) 에 돌아간다는 것도 거짓
인가?» 하였다. 하윤이 대답하기를, «이것은 매우 이치 없는 말입니다. 어찌 사람으로서 옆구리에서 난 
자가 있겠습니까? 그러므로, 성인이 쓰지 않은 것입니다. 또 사람은 음양 오행 (陰陽五行) 의 기운을 받
아서 태어나고, 죽으면 음양이 흩어져서 혼 (魂) 은 올라가고 백 (魄) 은 내려가는 것이니, 다시 무슨 물
건이 있어 지옥으로 돌아가겠습니까? 이것은 불씨가 미래 (未來) 와 보지 못한 것으로 어리석은 백성을 
유혹한 것이니, 인주가 믿을 것이 못됩니다…]. Ха Юн (1347–1416) на это ответил: «Конфуцианство 
не одобряет бездумные убийства, а лишь наставляет делать вклад за храмы предков чонмё (кит. 宗
廟) и ухаживать за старшими. Поскольку все жители западного региона были жестокими и пороч‑
ными, Будда Шакьямуни (кит. 釋迦牟尼) усмирил их милосердием и неубийством, а также напугал 
их учением о возмездии в следующей жизни, и это не то, чему может доверять правитель». Прави‑
тель сказал: «Это так. Говорят, что Будда родился из правого бока, так почему же наставник не за‑
писал это? Неужели то, что люди попадают в ад, когда умирают, тоже ложь?». Ха Юн ответил: «Это 
очень абсурдное утверждение. Как мог человек родиться из бока? Вот почему мудрец не написал 
этого. Кроме того, люди рождаются с энергией пяти элементов Инь и Ян, и когда они умирают, Инь 
и Ян рассеиваются, душа поднимается вверх, а тело опускается, так зачем ей снова возвращаться 
в ад? Буддизм соблазнил глупых людей невидимым будущим, поэтому правитель не может верить 
в это». [Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении 
вана Чонджона (1399–1400), https://sillok.history.go.kr/id/kba_10201010_002].

18	 [연경사 (衍慶寺) 에 법석 (法席) 을 베풀었으니, 새로 이룩한 금자 (金字) 《화엄경 (華嚴經) 》을 운반하기 
때문이었다].В храме Ёнгёнса (кит. 衍慶寺, основан в 624 г.) прошла буддийская служба в честь не‑
давно отпечатанной золотыми буквами Аватамсака-сутры (кит. 華嚴經). [Сайт национального инсти‑
тута истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Чонджона (1399–1400), https://
sillok.history.go.kr/id/kba_10101003_003].

19	 [불사 (佛事) 를 혁파하였다. 예조에서 상언 (上言) 하였다]. Буддийские практики отменили. Об этом 
сообщило Ведомство ритуалов Еджо (кит. 禮曹). [Сайт национального института истории Кореи. 
Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Чонджона (1399–1400), https://sillok.history.go.kr/id/
kba_10212022_005].

20	 […불씨 (佛氏) 의 교 (敎) 는 청정 과욕 (淸淨寡欲) 으로 종지 (宗旨) 를 삼아서, 부모를 하직하고 애정을 
끊고 방외 (方外) 에 노는 것이온데, 지금의 승도 (僧徒) 들은 그 스승의 가르침을 배반하고 이욕에 끌리
어, 사사 (寺社) 를 얻기에 힘써서 부산스럽게 다투고 바라오니, 원컨대, 오교 (五敎) 양종 (兩宗) 을 혁파
하고, 그 사사 (寺社) 토전 (土田) 과 노비를 모두 공청 (公廳) 에 소속시켜, 승니 (僧尼) 의 이익을 다투는 
마음을 막으소서…] … Учение семьи Будды состоит в том, чтобы стремиться к чистоте, отказаться 
от родителей, прекратить привязанность … Нынешние буддийские монахи предали учение своего 
учителя и движимы эгоистическими желаниями. Надеюсь, что две из пяти школ будут упраздне‑
ны, а их храмы будут разрушены. Пожалуйста, сделайте так, чтобы монахи и рабы начали работать 
в чиновничьих зданиях… [Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. За‑
писи о правлении вана Тхэджона (1401–1418), https://sillok.history.go.kr/id/kca_10101014_002].



230 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ных школ и разрушении храмов (1401 г.). Было отобрано 70 храмов за пределами сто-
личного района, которые были включены в управление оставшихся действующих сект, 
а остальные храмы прекратили свою работу.

О сокращении отправления буддийских культов можно судить по количеству еже-
годно проведенных церемоний, которые были отмечены в «Истинных записях дина-
стии Чосон» (кит. 朝鮮王朝實錄). За период правления Тхэджо было проведено при-
мерно 68 ритуалов; правления Чонджона — 21, из них 8 проводилось Тхэсанваном 
(Тхэджо); при Тхэджоне (за первые 4 года) было проведено 15 ритуалов, из них 5 про-
водилось Тхэсанваном и 2 Санваном (Чонджон). Данные церемонии представляли со-
бой, главным образом, чтение молитв или проведении ритуалов по устранению несча-
стий, также Тхэджо регулярно проводил буддийские поминальные службы в честь сво-
их деда, отца и жен. Более того, стоит отметить, что после Тхэджо новые наставники 
ванса или кукса не упоминаются, лишь несколько раз появлялось имя Чачхо (кит. 自
超, 1327–1405), который был ванса Тхэджо.

Буддийские ритуалы в начале XV в. проводились в основном при участии ванов Тхэ-
джо или Чонджона, в то время как Тхэджон практически не принимал в них участие, 
поскольку, судя по всему, он менее предыдущих двух ванов поддерживал буддийскую 
веру. В подтверждение данного тезиса можно привести две цитаты, в которых прави-
тель высказывает свое отношение к молитвам Будде, прочитанным в пятом месяце 
1416 г. по лунному календарю. В первой говорится о том, что в храме Хынбокса (кит. 
興福寺) читались молитвы с просьбами о дожде21, вторая же запись описывает собы-
тия через несколько дней — в ней вана Тхэджона просят вновь организовать чтение 
молитв о дожде, в ответ правитель высказывает мнение, что от этого может стать лишь 
хуже, поскольку Небо разгневается22. Тем не менее монахам продолжали отдавать при-

21	 [서천군 (西川君) 한상경 (韓尙敬) 을 보내어 흥복사 (興福寺) 에서 비를 빌었다. 계 (戒) 를 받은 승도 (僧
徒) 1백 명을 모아서 《대운륜청우경 (大雲輪請雨經) 》을 외우니…]. Сочхонгун (кит. 西川君) Хан Сан‑
гён (кит. 韓尙敬, 1360–1423) был отправлен в храм Хынбокса (кит. 興福寺) для чтения молитв о до‑
жде. Было собрано 100 монахов, получивших наставления, которые прочитали сутру Тэуллюнчхо‑
нугён (кит. 大雲輪請雨經) … [Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. 
Записи о правлении вана Тхэджона (1401–1418), https://sillok.history.go.kr/id/kca_11605016_002].

22	 [명하여 각전 (各殿) 에 공상 (供上) 하는 두부 [豆泡] 를 없애게 하니, 가뭄으로 인하여 반찬을 줄인 것이
다. 유정현 (柳廷顯) 과 박은 (朴訔) 이 다시 기우 정근 (祈雨精勤) 240) 을 행하도록 청하니, 임금이 말하
였다. «부처에게 빌어서 비를 얻을지의 여부는 알지 못하겠다. 전일에 중들을 흥복사 (興福寺) 에 모아
서 비를 빌었는데, 하늘이 노하여 갑자기 비가 오고 천둥치고 벼락이 쳐서 여섯 곳에 상서롭지 못한 변
이 막심하였다. 조용함을 지켜서 하늘의 아름다움을 기다리는 것이 좋겠으나, 그러나 사람들의 청을 막
을 수 없으니, 우선 그대로 따르겠다]. Было приказано убрать тофу, а количество закусок сократить 
из‑за засухи. Ученые мужи Ю Чонхён (кит. 柳廷顯, 1355–1426) и Пак Ын (кит. 朴訔, 1370–1422) снова 
попросили провести молитвенную церемонию о дожде (кит. 祈雨精勤), и правитель сказал: «Неиз‑
вестно, придет ли дождь, если мы помолимся Будде. Накануне я собрал монахов в храме Хынбок‑
са и молился о дожде, но Небо разозлилось, и внезапно начался дождь, загремел гром и ударила 
молния, причиняя большие неприятности. Было бы лучше промолчать и дождаться милости Неба». 
[Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана 
Тхэджона (1401–1418), https://sillok.history.go.kr/id/kca_11605028_002].



231Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

казы читать молитвы для разных целей, в том числе о ниспослании дождя23 или во вре-
мя поминовения24. Несмотря на то, что буддизм продолжал существовать в государ-
ственной жизни, его статус значительно изменился, о чем говорит случай передачи ко-
локолов закрытых храмов на переплавку для изготовления оружия25.

В первой половине XV в., во времена правления вана Седжона, существовали толь-
ко две буддийские школы — сон и кё. Некоторые ранги монахов были отнесены к низ-
шей категории населения, сословию чхонминов, наряду с рабами, актерами, прости-
тутками и представителями других презираемых профессий26.

Во время правления вана Седжона значение буддизма последовательно ослабля-
лось: общее число храмов школ сон и кё было сокращено до 36, проведена реорганиза-
ция храмовых рабов, женщинам было запрещено посещать храмы, а принятие мона-
шества усложнилось путем строгих ограничений.

Однако, как и некоторые его предшественники, сам Седжон не отказался от буддий-
ской веры полностью. Об это свидетельствует в частности факт строительства в 1448 г. 
во дворце Кёнбоккун святилища со статуей Будды [Син Янсон, Т. 1, 2012: 150].

Этот пример можно подкрепить и следующей цитатой вана Седжона: «Утверждать, 
что буддизм лучше пути Конфуция и что Чэн Цзы и Чжу Си неправы, значит не знать 
буддизм глубоко. Рай и ад, смерть и жизнь, причина и следствие поистине логичны. 
Это ни в коем случае не тщетно, а те, кто не знают пути Будды и отвергают его, все яв-
ляются заблудшими людьми, поэтому я не выберу их»27.

Таким образом, во время правления вана Седжона буддизм все еще был принят 
в рамках конфуцианской правящей идеологии, и национального волнения, которое 
с большой вероятностью возникло бы, если бы буддизм был решительно и полностью 
искоренен, не случилось.

Другими словами, в XV в. активно предпринимались меры по подавлению буддиз-
ма, однако исследователи отмечают, что некоторые монархи в определенные моменты 

23	 [기양재 (祈禳齋) 를 왕륜사 (王輪寺) 에서 행하였으니 불상에서 땀이 났기 때문이었다]. Молитвенная 
церемония кияндже (кит. 祈禳齋) была проведена в храме Ваннюнса (кит. 王輪寺, основан в 919 г.), 
потому что статуя Будды покрылась испариной. [Сайт национального института истории Кореи. 
Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджона (1401–1418), https://sillok.history.go.kr/id/
kca_10401013_001].

24	 [기신재 (忌晨齋) 를 흥천사 (興天寺) ·흥복사 (興福寺) 에 베풀라고 명하였다…]. Храмам Хынчхонса и Хын‑
бокса было приказано провести поминальный ритуал кисиндже (кит. 忌晨齋). [Сайт национального 
института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджона (1401–1418), 
https://sillok.history.go.kr/id/kca_11607022_001].

25	 [없어진 절 [寺] 의 종 (鍾) 을 거두어다가 화통 (火㷁) 을 주조 (鑄造) 하도록 명하였다]. Было приказа‑
но собрать колокола из закрытых храмов и передать на переплавку в оружие (кит. 火㷁). [Сайт на‑
ционального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Тхэджона 
(1401–1418), https://sillok.history.go.kr/id/kca_11503015_003].

26	 [Ли Джехён. Монахи периода Чосон не были гражданами низшего класса // Поппо синмун. URL: 
http://www.beopbo.com/news/articleView.html?idxno=74746 (дата обращения 04.09.2024)].

27	 [공자 (孔子) 의 도 (道) 보다 나으며,정자 (程子) 와주자 (朱子) 가 그르다고 한 것은 불씨 (佛氏) 를 깊
이 알지 못한 것이었다. 천당 (天堂) ·지옥 (地獄) 과 사생 (死生) ·인과 (因果) 가 실로 이치가 있는 것이
요, 결코 허탄 (虛誕) 한 것이 아닌데, 불씨의 도 (道) 를 알지 못하고 배척한 자는 모두 망령된 사람들이
라, 내 취하지 않겠다.] [Сайт национального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Запи‑
си о правлении вана Седжона (1418–1450), https://sillok.history.go.kr/id/kda_13107001_004].



232 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

обращались к буддизму (например, по достижении почтенного возраста или при кон-
фликтах с чиновниками). Считается, что ван Седжо (кит. 世祖, 1455–1468) узурпировал 
власть, лишив жизни вана Танджона (кит. 端宗, 1452–1455), а также нескольких дру-
гих чиновников. Возможно, в связи с его шатким положением на троне он обратился 
к буддийскому духовенству, однако есть сведения, что Седжо симпатизировал буддиз-
му задолго до того, как стал правителем. Ван вместе со своим дядей Хёрёном (кит. 孝
寧大君; 1396–1486) боролись с антибуддийскими настроениями и поддерживали вне-
дрение буддийских ритуалов в повседневную жизнь [Evon, 2022: 127–128].

В период правления вана Седжо был издан и сборник буддийских сутр Тэджангён 
(кит. 大藏經) в количестве 50 экземпляров. Этот тираж может показаться небольшим, 
но это очень объемное произведение, суммарно составившее более 406 000 тетрадей-
квонов [Син Янсон, Т. 1, 2012: 171].

Ёнсан-гун, десятый правитель Чосона (1494–1506), считается в южнокорейской ис-
тории одним из главных противников буддизма наряду с Тэджоном и Сонджоном, не-
смотря на то, что в первый год его правления по его приказу и на его личные средства 
были изданы несколько произведений буддийского толка, чтобы почтить память не-
давно умершего вана Сонджона28. При Ёнсан-гуне были упразднены последние столич-
ные монастыри, отменена система монашества, на месте монастыря Вонгакса был по-
строен зал для увеселений с кисэн [Pu Nam Chul, 2011: 35–55].

В качестве дополнительных мер со стороны государства, предпринимаемых для от-
хода от буддийской традиции, глубоко укоренившейся в сознании простого народа, 
осуществлялась публикация образовательных книг, разъясняющих основы конфуци-
анства. Например, сочинение Самган хэнсильдо («О трех принципах человеческого 
взаимодействия», кит. 三綱行實圖)29 было издано и разослано из столицы в 1510, 1511, 
1515, а также в 1545 и 1554 гг. Правителям раннего и среднего периода Чосон при-
шлось быстро менять обычаи и практики, оставшиеся от предыдущей династии Корё, 
на конфуцианские. Самган хэнсильдо был самым издаваемым произведением в XVI в.: 
в 1511 г. он вышел тиражом в 2940 экземпляров. Такое значительное количество копий 
было издано по приказу вана Чунджона (1506–1544) всего за два месяца [Син Янсон, 
Т. 2, 2012: 149–150]. Издание этого наставления показывает, что Чунджон не смог пол-
ностью порвать с обычаями Корё и пытался просветить простых людей, исповедовав-
ших буддизм, распространяя среди них Самган хэнсильдо [Чу Ёнха и др., 2009: 96–97].

К концу XVI в. упоминания о буддизме, судя по всему, совсем уходят из «Истинных 
записей…». За несколько лет перед Имджинской войной (1592–1598) буддизм в источ-
нике не упоминался ни разу. После начала японского вторжения также не было выяв-
лено записей о проведении каких‑либо буддийских ритуалов или чтении молитв, а мо-
нахи упоминались лишь в контексте монашеских ополчений. Однако стоит отметить, 
что записи подобного рода не являются редкими. Вследствие того, что монахи стали 

28	 Korea Heritage Service, https://english.cha.go.kr/chaen/search/selectGeneralSearchDetail. do?mn=EN_0
2_02&sCcebKdcd=12&ccebAsno=05230300&sCcebCtcd=11&pageIndex=1&region=&canAsset=&cceb
Pcd1=&searchWrd=SEOKBO+SANGJEOL&startNum=&endNum=&stCcebAsdt=&enCcebAsdt=&cancele
d=&ccebKdcd=&ccebCtcd= (Дата обращения: 02.02.2025) 

29	 Имеются в виду три типа взаимоотношений — хозяин и слуга, отец и сын, муж и жена.



233Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

представлять собой активную боевую единицу, чиновниками было предложено да-
вать проявившим себя монахам духовные звания, чуть позднее появляются упомина-
ния о выдаче свидетельств сонгвачхоп30 (кит. 禪科帖), чтобы повысить их боевой дух 
и вдохновить на борьбу. Однако в источнике отмечается, что это временная мера, не-
обходимая для победы над врагом31.

В этой связи особенно интересными представляются записи о монахе Ёнгю (кит. 靈
奎,? — 1592), который собрал большое монашеское ополчение и присоединился к воен-
ным отрядам Чо Хёна (кит. 趙憲, 1544–1592), участвовал в битве за крепость Чхонджу 
и в сражении у горы Кымсан. В записях отражена просьба дать монаху Ёнгю за его за-
слуги чиновничью должность. Здесь же становится понятно, что по закону это невоз-
можно, поэтому также предлагается поменять некоторые статьи правового кодекса32.

30	 Свидетельство, выдаваемое монахам за выдающийся вклад в борьбу против японских войск во вре‑
мя Имджинской войны.

31	 [우리 나라의 군병은 그 피곤함이 이루 말할 수 없고… 각도 승려의 수가 상당히 많지만 세상을 등지고 
구름처럼 떠도는 무리라서 국가에서 사역시킬 수 없게 되어 있으니, 그들을 사역시킬 수 없을 바에야 
한 장의 종이를 주어 적의 수급 하나라도 얻는 것이 낫지 않겠는가? … 이는 이단을 존숭하여 선과 (禪
科) 를 회복시키려는 것이 아니라, 임시로 적을 초토하려는 술책일 뿐이다. 전일에도 본사 (本司) 와 더
불어 상의하여 승려로서 적의 머리 한 급을 바치는 자에게는 즉시 선과 (禪科) 를 주기로 했었는데, 그 
후에 대간의 논란이 있어 임금의 체면으로 말을 많이 함이 부당할 듯하여 대간의 말에 따랐었다… 내 
생각에는 앞으로 언제든지 적의 수급을 참획한 승려에게는 각각 선과를 주되 즉시 휴정 (休靜) 에게 내
려 보내어 그로 하여금 반급하게 할 것이니…]. Армия измотана… Хотя число буддийских монахов 
довольно велико, они представляют собой группу людей, которые бродят, как облака, отвернув‑
шись от мира, поэтому правительство не может заставить их служить… Это отличается от наруше‑
ния правил правительства путем предоставления вакантных должностей солдатам-добровольцам, 
и не нужно будет беспокоиться о расходах на питание солдат… Это не попытка восстановить буд‑
дийский институт через уважение к ереси, а просто временная уловка с целью уничтожить врага… 
и решили немедленно давать монашеский сан тому, кто предложит голову врага… Я немедленно 
отправлю их к Хюджону, чтобы тот распределил их… [Сайт национального института истории Ко‑
реи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Сонджо (1567–1608), https://sillok.history.go.kr/
id/kna_12606029_007].
[적의 수급을 참획한 승려에게 선과첩 (禪科帖) 을 주는 것은, 비용이 들지 않는 혜택으로 왜적의 초토
에 이점 (利點) 이 있으니, 성교가 매우 온당합니다…]. Предоставление свидетельств сонгвачхоп (кит. 
禪科帖) монахам является выгодной акцией, способствующей уничтожению врага… [Сайт нацио‑
нального института истории Кореи. Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Сонджо (1567–
1608), https://sillok.history.go.kr/id/kna_12606029_008].

32	 [비변사가 아뢰기를, «충청도는 적의 요새가 되는 곳입니다. 그런데 적들이 청주를 차지한 지가 이미 넉
달이 넘었습니다. 그리하여 날마다 우도 (右道) 를 엿보며 흉독을 부려 우리의 복심 (腹心) 의 근심이 되
어온 지 오래입니다. 중 [僧] 영규 (靈奎) 가 의 (義) 를 분발하여 스스로 중들을 많이 모아 성 밑으로 진
격하였는데 제일 먼저 돌입하여 마침내는 청주성을 공략하였습니다. 그가 호령하는 것을 보면 바람이 
이는 듯하여 그 수하에 감히 어기는 자가 없었고 질타하는 소리에 1천 명의 중들이 돌진, 제군 (諸軍) 
이 이들을 믿고 두려움이 없었다고 합니다. 큰 무공만이 아름다울 뿐 아니라 사람 됨됨이와 재기도 심
상치 않으니 우선 상을 주고 환속하게 하소서…]. Пибёнса (кит. 備邊司) сообщил: «Чхунчхондо стал 
оплотом врага. Однако прошло уже более четырех месяцев с тех пор, как враг захватил Чхонджу. 
Уже прошло много времени с тех пор, как мы ежедневно осматривали территорию Удо (кит. 右道, 
западная часть провинции Чхунчхондо). Монах Ёнгю (кит. 靈奎,? — 1592), движимый праведностью, 
собрал многих монахов и двинулся к подножию крепости. Он первым ворвался внутрь и в конце 
концов захватил крепость Чхонджу… Великий мастер боевых искусств не только красив, но его ха‑
рактер и остроумие также необыкновенны, поэтому, пожалуйста, сначала наградите его и позволь‑
те ему вернуться в мир [оставить монашество] …» [Сайт национального института истории Кореи. 
Чосон ванджо силлок. Записи о правлении вана Сонджо (1567–1608), https://sillok.history.go.kr/id/
kna_12509011_003].



234 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таким образом, в первой половине правления династии Ли (1392–1600) буддийская 
церковь в Корее постепенно была полностью подчинена государству, храмовые земли 
и монастырские владения были розданы аристократам. При этом монахи были выну-
ждены выполнять барщинный труд в пользу государства или участвовать в военных 
кампаниях, защищая границы государства от вторжения.

Выводы
Буддизм, будучи одной из мировых религий, играл важную роль в культуре и обще-

стве Кореи в периоды Корё и Чосон. Он оказал значительное влияние не только на по-
литическую сферу жизни, но и на искусство, литературу, архитектуру и образование. 
Однако отношение к нему менялось в каждую эпоху с течением времени, в том числе 
становясь диаметрально противоположным.

Если поначалу в эпоху Корё буддизм был важен как религия, консолидирующая на-
род и утверждавшая превосходство и силу центральной власти, то уже к концу эпохи 
из‑за многочисленных злоупотреблений представителей сангхи и накопленного богат-
ства монастырей буддизм дискредитировал себя.

После падения Корё и создания государства Чосон буддизм утратил статус учения, 
поддерживаемого государством, и подвергся гонениям со стороны новых властей, чья 
официальная идеология была основана на неоконфуцианстве.

В первой половине эпохи Чосон, до 1600 г., на основании государственных летопи-
сей ярко прослеживается тенденция к сокращению количества проводимых буддий-
ских церемоний, изменению роли монахов и передачи храмового имущества в руки 
государства и чиновников. Тем не менее активное участие монахов в военных действи-
ях в период Имджинской войны (1592–1598) несколько смягчило отношение государ-
ственного аппарата к буддизму. Однако это не стало своеобразным социальным лиф-
том для буддийского духовенства — они скорее были приравнены к обычным поддан-
ным (крестьянам, ремесленникам, служащим в крепостях). Таким образом, хотя мо-
нахи получили признание и право заниматься религиозной деятельностью, они также 
получили большое количество повинностей перед государством [Kim Yongtae, 2013:  
544–546].

С другой стороны, даже в этот период в широких массах продолжает бытовать рели-
гиозный синкретизм, что в целом характерно для корейской культуры. Буддизм не ис-
чезает полностью, однако переходит из государственной сферы в область индивиду-
ального мировоззрения людей, в том числе элиты.

Благодарности и финансирование
Исследование проведено в рамках реализации Государственного задания Минобр-

науки № FSUS‑2024–0028 «Аксиологический потенциал буддизма в контексте между-
народных отношений России со странами Восточной Азии: история и современность».

Acknowledgements and funding
The study was carried out within the framework of the implementation of the State 

assignment of the Ministry of Education and Science No. FSUS‑2024–0028 “Axiological 
potential of Buddhism in the context of international relations of Russia with the countries of 
East Asia: history and modernity”.



235Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Толстокулаков И. А. Очерк истории корейской культуры. Владивосток : Изд-во Даль-

невосточного ун-та, 2002. 233 с.
Хан Ёнъу. История Кореи. Новый взгляд. М. : Вост. лит., 2010. 758 с.
Evon Gregory N. Buddhism and Statecraft in Korea: The Long View. Buddhist Statecraft 

in East Asia. Leiden, Boston: edited by Stephanie Balkwill and James A. Benn, Brill, 2022, 
119–139 pp.

Kang Jae-eun. Two Thousand Years of Korean Confucianism. New Jersey, Paramus: Homa 
& Sekey books, 2006. 516 р.

Kim Yongtae. Changes in seventeenth-century Korean Buddhism and the establishment 
of the Buddhist tradition in the late Choson dynasty // Acta Koreana. 2013. Vol. 16, No. 2.  
P. 537–563.

Pu Nam Chul. Joseon Kings» Personal Belief in Buddhism and its Political Significance // 
The Review of Korean Studies. 2011. Vol. 14. No. 1. P. 35–55.

강명관 [Кан Мёнгван]. 조선시대 책과 지식의 역사: 조선의 책과 지식은 조선사회
와 어떻게 만나고 헤어졌을까? [История книг и знаний в династии Чосон: как кни-
ги и знания Чосона встречались и расставались с обществом этой эпохи?]. 청년의상상 
[Чхоннёный сансан]. 2014. 547 с. (на кор. яз.)

신양선 [Син Янсон]. 조선초기 서지사 연구 [Исследование библиографии началь-
ного периода эпохи Чосон]. 해안 [Хэан]. 2012. Т. 1. 254 с. (на кор. яз.)

신양선 [Син Янсон]. 조선중기 서지사 연구 [Исследование библиографии середи-
ны эпохи Чосон]. 해안 [Хэан]. 2012. Т. 2. 254 с. (на кор. яз.)

이재형 [И Джехён]. 조선시대 승려, 천민 신분 아니었다 [Монахи периода Чосон 
не были гражданами низшего класса] // 법보신문 [Газета «Поппо»]. URL: http://www.
beopbo.com/news/articleView.html?idxno=74746 (дата обращения: 04.09.2024).

정도전 [Чон Доджон]. 불씨잡변 [Критические замечания о буддизме]. 1398 // 한국사
연구소 웹사이트 [Сайт Национального института истории Кореи]. URL: http://contents.
history.go.kr/front/hm/view. do?levelId=hm_069_0050 (дата обращения: 23.08.2024).

조선왕조실록. 태조실록 [Чосон ванджо силлок. Истинные записи династии Чо-
сон. Записи о правлении вана Тхэджо (1392–1398)] // 한국사연구소 웹사이트 [Сайт 
Национального института истории Кореи]. URL: https://sillok.history.go.kr/search/
inspectionMonthList. do (дата обращения: 23.08.2024).

조선왕조실록. 태종실록 [Чосон ванджо силлок. Истинные записи династии Чо-
сон. Записи о правлении вана Тхэджона (1401–1418)] // 한국사연구소 웹사이트 [Сайт 
Национального института истории Кореи]. URL: https://sillok.history.go.kr/search/
inspectionMonthList. do (дата обращения: 23.08.2024).

조선왕조실록. 정종실록 [Чосон ванджо силлок. Истинные записи династии Чо-
сон. Записи о правлении вана Чонджона (1399–1400)] // 한국사연구소 웹사이트 [Сайт 
Национального института истории Кореи]. URL: https://sillok.history.go.kr/search/
inspectionMonthList. do (дата обращения: 23.08.2024).

조선왕조실록. 세종실록 [Чосон ванджо силлок. Истинные записи династии Чо-
сон. Записи о правлении вана Седжона (1418–1450)] // 한국사연구소 웹사이트 [Сайт 



236 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 2. C. 220–237.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Национального института истории Кореи]. URL: https://sillok.history.go.kr/search/
inspectionMonthList. do (дата обращения: 02.02.2025).

조선왕조실록. 선조실록 [Чосон ванджо силлок. Истинные записи династии Чо-
сон. Записи о правлении вана Сонджо (1567–1608)] // 한국사연구소 웹사이트 [Сайт 
Национального института истории Кореи]. URL: https://sillok.history.go.kr/search/
inspectionMonthList. do (дата обращения: 02.09.2024).

REFERENCES
Han YOn'u. Istoriya Korei. Novyi vzglyad [History of Korea. New view]. Moscow: Vost. 

lit., 2010. 758 p. (in Russian)
Tolstokulakov I. A. Ocherk istorii koreiskoi kul'tury [An Outline of the History of Korean 

Culture]. Vladivostok: Izd-vo Dal'nevostochnogo un-ta, 2002, 233 p. (in Russian)
Evon, Gregory N. Buddhism and Statecraft in Korea: The Long View. Buddhist Statecraft 

in East Asia. Brill: Edited by Stephanie Balkwill and James A. Benn, 2022. P. 19–139.
Kang Jae-eun. Two Thousand Years of Korean Confucianism. New Jersey, Paramus: Homa 

& Sekey books, 2006, 516 р.
Kim Yongtae. Changes in seventeenth-century Korean Buddhism and the establishment 

of the Buddhist tradition in the late Choson dynasty. Acta Koreana. 2013, vol. 16, no. 2.  
P. 537–563.

Pu Nam Chul. Joseon Kings Personal Belief in Buddhism and its Political Significance. The 
Review of Korean Studies. 2011, vol. 14, no. 1. P. 35–55.

Jeong Dojeon. Bulssi japbyeon [Critical Remarks on Buddhism]. 1398. National Institute 
of  Korean History website. Available at: http://contents.history.go.kr/front/hm/view. 
do?levelId=hm_069_0050 (accessed August 23, 2024) (in Korean)

Gang Myeonggwan. Joseonsidae chaekgwa jisigui yeoksa: Joseonui chaekgwa jisigeun Joseon 
sahoe-wa eotteoke mannago heeojyeosseulkka? [History of Books and Knowledge in the Joseon 
Dynasty: How Joseon's Books and Knowledge Met and Parted with the Society of That Time]. 
Cheongnyeonui Sangsang, 2014, 547 p. (in Korean).

Yi Jaehyeong. Joseonsidae seungnyeo, cheonmin sinbun anieotda [Monks of the Joseon 
Period Were Not of Low Social Status]. Popbo Sinmun [Popbo Newspaper]. Available at: 
http://www.beopbo.com/news/articleView.html?idxno=74746 (accessed September 4, 2024) 
(in Korean).

Sin Yangseon. Joseon chogi seojisa yeongu [Research on Bibliography in the Early Joseon 
Period]. Haean, 2012, vol. 1. 254 p. (in Korean)

Sin Yangseon. Joseon junggi seojisa yeongu [Research on Bibliography in the Middle Joseon 
Period]. Haean, 2012, vol. 2. 254 p. (in Korean)

Joseon wangjo sillok. Taejo sillok [Annals of the Joseon Dynasty. Annals of King Taejo 
(1392–1398)]. National Institute of Korean History website. Available at: https://sillok.history.
go.kr/search/inspectionMonthList. do (accessed August 23, 2024) (in Korean).

Joseon wangjo sillok. Taejong sillok [Annals of the Joseon Dynasty. Annals of King Taejong 
(1401–1418)]. National Institute of Korean History website. Available at: https://sillok.history.
go.kr/search/inspectionMonthList. do (accessed August 23, 2024) (in Korean).



237Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 2. P. 220–237.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Joseon wangjo sillok. Jeongjong sillok [Annals of the Joseon Dynasty. Annals of King 
Jeongjong (1399–1400)]. National Institute of Korean History website. Available at: https://
sillok.history.go.kr/search/inspectionMonthList. do (accessed August 23, 2024) (in Korean).

Joseon wangjo sillok. Sejong sillok [Annals of the Joseon Dynasty. Annals of King Sejong 
(1418–1450)]. National Institute of Korean History website. Available at: https://sillok.history.
go.kr/search/inspectionMonthList. do (accessed February 2, 2025) (in Korean).

Joseon wangjo sillok. Seonjo sillok [Annals of the Joseon Dynasty. Annals of King Seonjo 
(1567–1608)]. National Institute of Korean History website. Available at: https://sillok.history.
go.kr/search/inspectionMonthList. do (accessed September 2, 2024) (in Korean).

Статья поступила в редакцию: 10.10.2024
Принята к публикации: 00.00.2025

Дата публикации: 00.00.2025



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ДЛЯ АВТОРОВ
ЖУРНАЛ

«НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ»

Учредителем журнала является кафедра регионоведения России, национальных 
и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государственного уни-
верситета. Издается с 2007 г. как сборник научных статей, а с 2016 г. как научный жур-
нал «Мировоззрение населения Южной Сибири и Центральной Азии в исторической 
ретроспективе». С 2017 г. журнал называется «Народы и религии Евразии».

Журнал включен в «Перечень ведущих рецензируемых научных журналов и из-
даний, в которых должны быть опубликованы основные научные результаты дис-
сертации на соискание ученой степени доктора и кандидата наук» Высшей аттеста-
ционной комиссии Министерства высшего образования и науки РФ.

Журнал утвержден Научно-техническим советом Алтайского государственного уни-
верситета и зарегистрирован Комитетом РФ по печати. Свидетельство о регистрации 
ПИ № ФС 77–78911 от 07.08.2020 г.

Периодичность издания: 4 выпуска в год. Журнал издается в печатном и электрон-
ном виде.

Сайт журнала: http://journal.asu.ru/wv

К рассмотрению принимаются только новые, ранее нигде не опубликованные 
материалы. Все работы, поступившие в редколлегию, проходят обязательное ре-
цензирование и проверку на плагиат.

Журнал «Народы и религии Евразии» индексируется в агрегаторах и базах биб-
лиографической информации:

•	 SCOPUS
•	 ERIN PLUS
•	 EBSCO
•	 E-Library.ru
•	 CyberLeninka
•	 OAIsters
•	 ROAR
•	 ROARMAP
•	 OpenAIRE
•	 BASE
•	 ResearchBIB

•	 Socionet
•	 Scholarsteer
•	 World Catalogue of Scientifc Journals
•	 Scilit
•	 Journals for Free
•	 Journal TOC
•	 OAIster
•	 OCLC-WolrdCat
•	 Socolar
•	 JURN
•	 JournalGuid

ТЕМАТИЧЕСКИЕ РУБРИКИ:
⮚ Археология и этнокультурная история
⮚ Этнология и национальная политика
⮚ Религиоведение и государственно-конфессиональные отношения
⮚ Информация о конференциях
⮚ Персоналии



239

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ТРЕБОВАНИЯ К ОФОРМЛЕНИЮ СТАТЕЙ
Статьи принимаются на русском и английском языках. Для публикации статьи 

в журнале необходимо ее прислать в электронном варианте, а также указать сведения 
об авторе (фамилия, имя, отчество, место работы, должность, ученая степень, ученое 
звание, почтовый адрес, телефон, e-mail, индивидуальный номер ORCID). Стандарт-
ный объем статьи — 30–60 тыс. знаков без пробелов (т. е. 0,75–1,5 печ. л.), (14 кегль, 
одинарный интервал, в формате Word: поля: верхнее — 2 см, нижнее — 2 см, левое — 
2 см, правое — 2 см). Рисунки (фотографии) предоставлять отдельными файлами с под-
писями рисунков на русском и английском языках. К статье обязательно прикладыва-
ется полный список используемых работ.

Статья должна содержать ключевые слова (до 15 слов) и аннотацию на русском 
и английском языках (не менее 1000 знаков без пробелов). Машинный (компьютер-
ный перевод) не принимается. Аннотация к статье должна быть оригинальной, от-
ражать основное содержание статьи и результаты исследований.

Статья должна делиться на тематические блоки. Примерная структура статьи: 
Введение, Тематические блоки (от 1 до 5 блоков), Заключение.

Благодарности и финансирование указываются после текста статьи отдельным 
тематическим блоком с переводом на английский язык.

ОБРАЗЕЦ ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ  
И БИБЛИОГРАФИЧЕСКОГО СПИСКА

Фамилия, имя, отчество автора на русском языке
Название статьи на русском языке
Аннотация (на русском языке не менее 1000 знаков без пробелов)
Ключевые слова (на русском языке до 15 слов)
Фамилия, имя, отчество автора на английском языке
Название статьи на английском языке
Аннотация (на английском языке не менее 1000 знаков без пробелов)
Ключевые слова (на английском языке до 15 слов)

ПРИМЕР ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ

УДК 903.2
И. И. Иванов

Институт востоковедения РАН, Москва (Россия)
ЧЕЛОВЕК И ПРИРОДА В ТРАДИЦИОННЫХ ВОЗЗРЕНИЯХ  

ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ ЮЖНОЙ СИБИРИ
Целью статьи является изучение восприятие природы в традиционном мировоз-

зрении тюркских и монгольских народов Южной Сибири. Хронологические рамки 
работы охватывают конец XIX — середину XX веков. Выбор таких временных границ 
вызван, прежде всего, состоянием базы источников по теме исследования. Основны-
ми источниками выступают исторические и этнографические материалы. Работа ос-
новывается на комплексном, системно-историческом подходе к изучению прошлого. 



240

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Методика исследования опирается на историко-этнографические методы — научно-
го описания, конкретно-исторического и реликта.

Коренные жители Южной Сибири в процессе длительного взаимодействия с окру-
жающей средой и в результате адаптации к ней сформировали наиболее приспособ-
ленную к данным природным условиям культуру. Значительное место в ней отводит-
ся традициям, связанными с экологическими воззрениями и нормами. Основу эколо-
гического сознания народов этого региона составляла идея неразрывной связи чело-
века со средой обитания — родиной, т. е., с тем местом, где он родился, жил и умирал. 
По сути, оно являлось тем пространством, в котором осуществлялась вся жизнедея-
тельность человека. В мышлении верующих природа воспринималась в качестве жи-
вого и чувствующего существа, что нашло отражение и в соответствующем практиче-
ском отношении к ней. В традиционном мировосприятии человек не выделен из при-
роды. Отсутствует жесткая граница между ним и окружающим миром, который в ми-
фологическом сознании как уже отмечалось, имел частичное или полное отождест-
вление человеку.

Ключевые слова: тюркские и монгольские народы, Южная Сибирь, хакасы, куль-
тура, традиция, человек, природа, экологические воззрения.
________________________________________________________________________

Цитирование статьи:
Иванов И. И. Человек и природа в традиционных воззрениях тюрко-монгольских 

народов Южной Сибири // Народы и религии Евразии. 2022. Т. 27, № 1. С. 000.
________________________________________________________________________

Иванов Иван Иванович, доктор исторических наук, профессор, ведущий научный 
сотрудник сектора религии Востока Института востоковедения РАН, Москва (Россия). 
Адрес для контактов: i.i.ivanov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000
________________________________________________________________________

I. I. Ivanov
Institute of archaeology and ethnography Siberian branch Russian academy of sciences, 

Novosibirsk (Russia)
MAN AND NATURE IN TRADITIONAL VIEWS OF TYURCO-MONGOLIAN 

PEOPLES OF SOUTH SIBERIA

The aim of the work is to study the perception of nature in the traditional worldview of the 
Turkic and Mongolian peoples of Southern Siberia.

The chronological scope of work covers the end of the XIX — mid XX centuries. Selection 
temporal boundaries caused primarily by the status of the database sources on the research 
topic. The main sources are archival and ethnographic materials. The work based on 
comprehensive, system-historical approach to the study of the past. The research methodology 
based on historical and ethnographic methods — scientific description, the specific historical 
and relic.



241

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

The indigenous inhabitants of Southern Siberia, in the process of prolonged interaction 
with the environment and result of adaptation to it, formed the culture most adapted to 
the given natural conditions. A significant place in it given to traditions associated with 
environmental views and norms. The basis of the ecological consciousness of the peoples 
of this region was the idea of an inseparable connection between man and his environment, 
the homeland, that is, with the place where he was born, lived and died. In fact, it was the 
space in which the entire life activity of man. In the thinking of believers, nature perceived as 
a living and sentient being, which reflected in the corresponding practical relation to it. In the 
traditional worldview, man is not isolated from nature. There is no rigid boundary between it 
and the surrounding world, which, as already noted, in the mythological consciousness, had 
a partial or complete identification with man.

Key words: Turkic and Mongolian peoples, Southern Siberia, Khakas, culture, tradition, 
man, nature, ecological views.
________________________________________________________________________

For citation:
Ivanov I. I. Man and nature in traditional views of tyurco-mongolian peoples of South 

Siberia. Nations and religions of Eurasia. 2022. Т. 27, № 1. P. 000 (in Russian)
________________________________________________________________________

Ivanov Ivan Ivanovich, doctor of historical Sciences, Professor, leading researcher of the 
sector of religion of the East of the Institute of Oriental studies of RAS, Moscow (Russia). 
Contact address: i.i.ivanov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000.
________________________________________________________________________

Введение
Текст cтатьи на русском языке: Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 

Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст

Тематические разделы (от 1 до 5)
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 

Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст

Заключение.
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 

Текст Текст Текст
Благодарности
Работа выполнена в рамках Программы фундаментальных исследований Президиу-

ма РАН «Адаптация народов и культур к изменениям природной среды, социальным 
и техногенным трансформациям) (проект № 07–01–00842а).

Acknowledgments
The work was carried out within the framework of the Fundamental Research Program 

of the Presidium of the Russian Academy of Sciences “Adaptation of peoples and cultures 



242

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

to changes in the natural environment, social and man-made transformations) (project 
No. 07–01–00842a)

Библиографический список
Библиографические ссылки приводятся в тексте в квадратных скобках: фамилия 

(фамилии), инициалы автора, год публикации, страница (страницы). Например: [Ива-
нов, 1962: 62] или [Иванов, Петров, 1997: 39–45]. Указываются все авторы независимо 
от их количества. При совпадении фамилий авторов и года издания в ссылке и списке 
литературы год издания дополняется буквенным обозначением. Например: [Иванов, 
1997а: 49; Иванов, 1997б: 14]. В библиографическом списке сначала указываются пуб-
ликации на русском языке в алфавитном порядке, после них — публикации на дру-
гих европейских языках, далее следуют публикации на восточных языках. После биб-
лиографического списка размещается References. Последовательность источников 
в References такая же, как в списке литературы.

Примеры оформления различных источников:
1. Монография:
Леви-Стросс К. Структурная антропология. М. : Наука, 1983. 432 с.
2. Статья в сборнике:
Кузьмина Е. Е. Конь в религии и искусстве саков и скифов // Скифы и сарматы. М. : 

Наука, 1977. С. 96–119.
3. Статья в журнале
Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Положение христианских общин в Алтай-

ском крае в середине 1960‑х-середине 1970‑х гг. // Религиоведение. 2016. № 1. С. 75–83.
4. Автореферат:
Соловьев А. И. Погребальные памятники населения Обь-Иртышья в Cредневековье 

(обряд, миф, социум): дис. … д-ра ист. наук. Новосибирск, 2006. 250 с.
5. Архивные материалы:
Государственный архив Алтайского края. Ф. Р. 1692. Оп. 1. Д. 76.
6. Интернет-ресурс:
История буддизма в Монголии // Ньяме Шераб Гьялцен. URL: http:// bonshenchenling.

org/lineage/nyame-sherab-gyalcen.html/ (дата обращения: 19.10.2016).
7. Издания на английском языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass // Journal 

of Archaeological Science. 1995. No. 2. P. 429–439.
8. Материалы конференций:
Нестерова Т. П. Религиозный аспект немецкой политики в 1930‑е гг. // Религия и по-

литика в ХХ веке: Материалы второго Коллоквиума российских и итальянских исто-
риков. М., 2005. С. 17–29.

9. Иностранный источник (не на английском языке):
Монография
李澎田 [Ли Пэнтянь]. 朝鲜文献中的中国东北史料 [Исторические материалы Севе-

ро-Восточного Китая в корейских документах]. 北京 [Пекин]. 吉林文史出版社 [Изда-
тельство Линь Вэньши]. 1991. 526 с. (на кит. яз.).



243

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

где:
李澎田 — инициалы и фамилия автора на языке оригинала;
[Ли Пэнтянь] — перевод инициалов и фамилии автора на русский язык;
朝鲜文献中的中国东北史料 — название работы на языке оригинала;
[Исторические материалы Северо-Восточного Китая в корейских документах] — 

перевод названия работы на русский язык;
北京 — город издания языке оригинала;
[Пекин] — перевод города, где издана работа на русский язык;
吉林文史出版社 — издательство на языке оригинала;
[Издательство Линь Вэньши] — перевод издательства на русский язык;
1991. 526 с. — год, количество страниц на русском языке;
(на кит. яз.) — язык — оригинал источника.
Статья в периодическом издании:
王德朋 [Ван Д.]. 论金与周边政权的商业贸易 [О торговле Цзин с соседними госу-

дарствами] // 中口牡会科学院研充 也院攀报 [Журнал аспирантуры Китайской ака-
демии общественных наук]. 2009. № 1. C. 101–106 (на кит. яз.).

где:
王德朋 — инициалы и фамилия автора на языке оригинала;
[Ван Д.]. — перевод инициалов и фамилии автора на русский язык;
论金与周边政权的商业贸易 — название работы на языке оригинала;
[О торговле Цзин с соседними государствами] — перевод названия работы на рус-

ский язык;
中口牡会科学院研充 也院攀报 — название периодического издания на языке 

оригинала;
[Журнал аспирантуры Китайской академии общественных наук] — перевод назва-

ния периодического издания на русский язык;
2009. № 1. C. 101–106 — год, том, номер / выпуск на русском языке.
(на кит. яз.) — язык — оригинал источника.
Электронный источник
建炎以来系年要录 [Основные записи периода правления императора Гаоцзуна]. 

URL: https://ctext.org/wiki. pl? (дата обращения: 20.04.2024) (на кит. яз.)

References
Список «References» (латинизированный список) содержит все публикации Биб-

лиографического списка, но в латинизированной форме. Все сведения о публикаци-
ях на кириллице из списка литературы должны быть транслитерированы на латинице 
и переведены на английский язык. 

Транслитерация осуществляется: а — a, б — b, в — v, г — g, д — d, е — e, ё — yo, ж — 
zh, з — z, и — i, й — i, к — k, л — l, м — m, н — n, о — o, п — p, р — r, c — s, т — t, у — u, 
ф — f, х — kh, ц — ts, ч — ch, ш — sh, щ — shch, ъ — ’’, ы — y, ь — ’, э — e, ю — yu, я — ya. 

Данный список необходим для того, чтобы Ваши публикации правильно индексиро-
вались в зарубежных научных базах данных (Scopus и Web of Science).



244

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Кроме того, обратите внимание, что вместе с транслитерацией дается перевод 
названия источника на английском языке. Если в работе была использована статья 
в научном журнале или материал в сборнике, то перевод дается как статье, так и жур-
налу/сборнику, откуда она была взята. Перевод слудует расположить в [квадратных 
скобках]. Курсивом в таком случае выделяется, не статья, а название журнала или сбор-
ника статей.

Инструкции для формирования References (латинизированный список)
1) Воспользуйтесь автоматическим транслитератором на сайте “Convert 

Cyrillic”:
www.convertcyrillic.com/Convert. aspx. В левом столбике (CONVERT FROM) выбе-

рите тот вариант, напротив которого Вы видите правильно отображенную фразу «Рус-
ский язык» — скорее всего, это будет: Unicode [Русский язык]. В правом столбике 
(CONVERT TO) выберите второй вариант: ALA-LC (Library of Congress) Romanization 
without Diacritics [Russkii iazyk]. Скопируйте весь список «Научной литературы» 
из Вашей статьи в окно левого столбика. Нажмите кнопку Convert посередине. В пра-
вом окне Вы получите транслитерированный текст. Скопируйте его из окна в файл 
с Вашей статьей.

2) Примеры оформления литературы и архивных материалов:
1. Монография:
Okladnikov A. P. Liki Drevnego Amura [Faces of the Ancient Amur]. Novosibirsk: Zapadno-

Sibirskoye knizhnoye Publ., 1968, 240 p. (in Russian).
2. Статья в журнале:
Chirkov N. V. Etnos, natsiia, diaspora [Etnos, nation, diaspor]. Religiovedenie [Study 

of Religions]. 2013, no. 4. P. 41–47 (in Russian).
3. Переводное издание:
Brooking A., Jones P., Cox F. Expert Systems. Principles and Case Studies. Chapman and 

Hall, 1984, 231 p. (Russ. ed.: Brooking A., Jones P., Cox F. Ekspertnye sistemy. Printsipy raboty 
i primery. Moscow: Radio i sviaz' Publ., 1987, 224 p.).

4. Интернет-ресурс:
Tsentr izucheniya tibetskoy traditsii Yundrung bon [Centre for Studying the Tibetan 

Tradition of Yundrung Bon]. URL: http://bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-
gyalcen.html/ (accessed August 4, 2013) (in Russian).

5. Диссертация или автореферат:
Ermolina Yu. V. Magiya kak kul'turno-religiozny fenomen. Diss. kand. filos. nauk [Magic as 

Cultural and Religious Phenomenon. Ph. D. Thesis in Philosophy]. Oryol: OSU Publ., 2009, 
155 p. (in Russian).

6. Материалы конференций:
Nesterova T. P. Fashistskaya mistika: religioznyj aspekt fashistskoj ideologii [Fascist 

mysticism: the religious aspect of fascist ideology]. Religiya i politika v 20 veke. Materialy 
vtorogo Kollokviuma rossiyskikh I ital'yanskikh istorikov [Religion and Politics in the 20th 



245

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

century. Proc. of the Second Symposium of Russian and Italian Historians]. Moscow, 2005. 
P. 17–29 (in Russian).

7. Архивные материалы:
Gosudarstvennyi arkhiv Altaiskogo kraya [State archive of  the Altai Krai]. Fund 1. 

Inventory 1. File 664 (in Russian).
Издания на английском языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass. Journal 

of Archaeological Science. 1995, no. 2. P. 429–439.
Иностранный источник (не на английском языке):
Li Pengtian. Cháoxiǎn wénxiàn zhōng de zhōngguó dōngběi shǐliào [Historical Materials 

of Northeast China in Korean Documents]. Beijing: Lin Wenshi Publishing House, 526 p. 
(in Chinese).

где:
Li Pengtian — автор;
Cháoxiǎn wénxiàn zhōng de zhōngguó dōngběi shǐliào — название источника в транс-

литерации с английского языка;
[Historical Materials of Northeast China in Korean Documents] — перевод источника 

на английский язык;
Beijing: Lin Wenshi Publishing House — город, издательство на английском языке;
526 p. — количество страниц на английском языке;
(in Chinese) — указание языка, на котором написан источник.
Статья в периодическом издании
Wang D. Lùn jīn yǔ zhōubiān zhèngquán de shāngyè màoyì [On the Commercial Trade 

between Kim and the Surrounding Regimes]. Zhōngguó kēxuéyuàn xuébào [Journal of the 
Chinese Academy of Sciences]. 2009; (1): 101–106. (in Chinese).

где:
Wang D. — автор;
Lùn jīn yǔ zhōubiān zhèngquán de shāngyè màoyì — перевод источника в транслите-

рации на английский язык;
[On the Commercial Trade between Kim and the Surrounding Regimes] — перевод ста-

тьи на английский язык;
Zhōngguó kēxuéyuàn xuébào — перевод названия журнала в транслитерации на ан-

глийский язык;
[Journal of the Chinese Academy of Sciences] — название журнала на английском 

языке;
2009 — год выхода журнала;
(1) — номер журнала;
101–106 — страницы, на которых размещена упомянутая статья;
(in Chinese) — указание языка, на котором написан источник.
Электронный источник
Jiàn yán yǐlái xì nián yào lù [Important Records of the Years Since Jianyan]. Available at: 

https://ctext.org/wiki.pl?if=gb&res=907864&remap=gb (accessed April 24, 2024) (in Chinese).



246

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Оформление иллюстраций
Иллюстрации (рисунки, фотографии, графики, диаграммы) в текст Word не вне-

дряются и прилагаются в виде отдельных файлов в формате JPG или TIFF. Они дол-
жны быть отсканированными при разрешении не менее 300 dpi. Размер изображений 
не должен превышать 190 х 270 мм. Предметы в поле рисунка должны быть располо-
жены компактно, без неоправданно больших по размеру незаполненных мест. Каж-
дый отдельный предмет (изображение) на каждом рисунке должен иметь порядковый 
номер. Этот номер, как и нивелировочные отметки, надписи, линии сечений, рамки, 
границы раскопов и т. п. должны быть выполнены не вручную, а машинописным об-
разом. Все цифры и надписи на рисунках выполняются шрифтом Arial, не жирным, 
в размере, соответствующем масштабу рисунка. Номера для предметов следует рас-
полагать по их порядку слева-направо и сверху-вниз. Каждая первая ссылка в тексте 
статьи на рисунок и на предмет обязательно должны начинаться с номера 1, последую-
щие 2, 3 и далее. Вторая и последующие ссылки на рисунок или предмет выполняются 
свободно. Следует стремиться к тому, чтобы большая часть пояснений с площади са-
мой иллюстрации была убрана в подрисуночные подписи. Подписи к рисункам пре-
доставляются на русском и английском языках.

Статьи следует высылать по адресу:
656049, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66, Алтайский государственный университет, ка-

федра регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных 
отношений, Дашковскому Петру Константиновичу.

Электронная почта: dashkovskiy@fpn.asu.ru (c пометкой журнал «Народы и рели-
гии Евразии»).

Контактный телефон: (3852) 296-629
Сайт журнала: http://journal.asu.ru/index.php/wv





Научное издание

НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025. Том 30, № 2

Редактор Л. И. Базина
Подготовка оригинал-макета О. В. Майер

Дизайн обложки: П. К. Дашковский, Ю. В. Луценко

Журнал распространяется по подписке через каталог Урал Пресс 
Подписной индекс ВН 017798. Цена свободная

Издательская лицензия ЛР 020261 от 14.01.1997.
Подписано в печать 25.06.2025.

Выход в свет 30.06.2025.
Формат 70х100 / 16. Бумага офсетная.

Усл.‑печ. л. 20,0. Тираж 300 экз. Заказ 462.

Издательство Алтайского государственного университета
Адрес издателя: 656049, Алтайский край, г. Барнаул, пр. Ленина, 61

Типография Алтайского государственного университета
656049, Алтайский край, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66


