
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ 
ЕВРАЗИИ

Барнаул

Издательство
Алтайского государственного
университета
2025

ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Том 30,  № 4



Издание основано в 2007 г.
Учредитель: ФГБОУ ВО «Алтайский 
государственный университет»
Главный редактор:
П. К. Дашковский, доктор ист. наук (Россия, 
Барнаул)
Международный совет:
Ш. Мустафаев, доктор ист. наук, академик НАНА 
(Азербайжан, Баку)
А. С. Жанбосинова, доктор ист. наук (Казахстан, 
Астана)
С. Д. Атдаев, канд. ист. наук (Туркменистан, 
Ашхабад)
Н. И. Осмонова, доктор философ. наук 
(Кыргыстан, Бишкек)
Ц. Степанов, доктор ист. наук (Болгария, София)
А. М. Досымбаева, доктор ист. наук (Казахстан, 
Астана)
З. С. Самашев, доктор ист. наук (Казахстан, 
Астана)
М. Гантуяа, Ph. D. (Монголия, Улан-Батор)
И. Ёсиро, доктор гуманитарных наук (Япония, 
Токио)
Е. Смоларц, Ph. D. (Германия, Бонн)
Х. Омархали, доктор философ. наук (Германия, 
Берлин)
Н. Д. Ходжаева, доктор ист. наук (Таджикистан, 
Душанбе)
А. Х. Атаходжаев, канд. ист. наук (Узбекистан, 
Самарканд)
Редакционная коллегия:
А. В. Головнев, доктор ист. наук, академик РАН 
(Россия, Санкт-Петербург)
А. И. Иванчик, доктор ист. наук, член-корр. РАН 
(Россия, Санкт-Петербург)
Н. Н. Крадин, доктор ист. наук, академик РАН 
(Россия, Владивосток)
И. Н. Побережников, доктор ист. наук, член-корр. 
РАН (Россия, Екатеринбург)
С. А. Васютин, доктор ист. наук (Россия, 
Кемерово)
Н. Л. Жуковская, доктор ист. наук (Россия, 
Москва)
А. П. Забияко, доктор философ. наук (Россия, 
Благовещенск)

А. А. Тишкин, доктор ист. наук (Россия, Барнаул)
Н. А. Томилов, доктор ист. наук (Россия, Омск)
Т. Д. Скрынникова, доктор ист. наук (Россия, 
Санкт-Петербург)
О. М. Хомушку, доктор философ. наук (Россия, 
Кызыл)
М. М. Шахнович, доктор философ. наук (Россия, 
Санкт-Петербург)
Е. С. Элбакян, доктор философ. наук (Россия, 
Москва)
Л. И. Шерстова, доктор ист. наук (Россия, Томск)
А. Г. Ситдиков, доктор ист. наук (Россия, Казань)
М. М. Содномпилова, доктор ист. наук (Россия, 
Улан-Удэ)
К. А. Колобова, доктор ист. наук (Россия, 
Новосибирск)
Е. А. Шершнева (отв. секретарь), доктор ист. наук 
(Россия, Барнаул)
Редакционный совет:
Л. Н. Ермоленко, доктор ист. наук (Россия, 
Кемерово)
Л. С. Марсадолов, доктор культурологии (Россия, 
Санкт-Петербург)
А. В. Горбатов, доктор ист. наук (Россия, 
Кемерово)
К. А. Руденко, доктор ист. наук (Россия, Казань)
Д. В. Папин, канд. ист. наук (Россия, 
Новосибирск)
Е. Э. Войтишек, доктор ист. наук (Россия, 
Новосибирск)
А. К. Погасий, доктор философ. наук (Россия, 
Казань)
С. А. Яценко, доктор ист. наук (Россия, Москва)
С. В. Любичанковский, доктор ист. наук (Россия, 
Оренбург)
Ю. А. Лысенко, доктор ист. наук (Россия, 
Барнаул)
А. Д. Таиров, доктор ист. наук (Россия, 
Челябинск)
А. В. Бауло, доктор ист. наук (Россия, 
Новосибирск)
А. В. Поляков, доктор ист. наук (Россия, 
Санкт-Петербург)
И. И. Юрганова, доктор ист. наук (Россия, 
Москва)

Журнал утвержден научно-техническим советом Алтайского государственного университета 
и зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, информационных технологий 
и массовых коммуникаций. Регистрационный номер ПИ № ФС 77–78911 от 07.08.2020 г.  
Все права защищены. Ни одна из частей журнала либо издание в целом не могут быть перепечатаны 
без письменного разрешения авторов или издателя.

Адрес редакции: 656049, Алтайский край, Барнаул, ул. Димитрова, 66, ауд. 312,  
Алтайский государственный университет, кафедра регионоведения России,  
национальных и государственно-конфессиональных отношений.

©  Оформление. Издательство Алтайского государственного университета, 2025



ISSN 2542-2332 (Print)
ISSN 2686-8040 (Online)

2025  Vol. 30,  № 4

NATIONS AND RELIGIONS  
OF EURASIA

Barnaul

Publishing house
of Altai State University
2025



The journal was founded in 2007 by the Altay State 
University
Executive Editor:
P. K. Dashkovskiy, doctor of hist. sciences (Russia, 
Barnaul)
International Council:
Sh. Mustafayev, doctor of hist. sciences, аcademician 
of NANA (Azerbaijan, Baku)
A. S. Zhanbosinova, doctor of hist. sciences 
(Kazakhstan, Astana)
S. D. Atdaev, candidate of hist. sciences 
(Turkmenistan, Ashgabat)
N. I. Osmonova, doctor of philosoph. sciences 
(Kyrgyzstan, Bishkek)
Ts. Stepanov, doctor of hist. sciences (Bulgariy, Sofiy)
Z. S. Samashev, doctor of hist. sciences (Kazakhstan, 
Astana)
A. M. Dossymbaeva, doctor of hist. sciences 
(Kazakhstan, Astana)
M. Gantuya, Ph. D. (Mongolia, Ulaanbaatar)
Y. Ikeda, doctor of Humanities (Tokyo, Japan)
E. Smolarts, Ph. D. (Germany, Bonn)
Kh. Omarkhali, doctor of philosophy (Germany, 
Berlin)
N. D. Khodjaeva, doctot of hist. sciences (Tajikistan, 
Dushanbe)
A. Kh. Atakhodjaev, candidate of hist. sciences 
(Uzbekistan, Samarkand)
Editorial Team:
A. V. Golovnev, doctor of hist. Sciences, Academician 
of RAS (Russia, St. Petersburg)
A. I. Ivanchik, doctor of hist. Sciences, Corresponding 
Member of RAS (Russia, St. Petersburg)
N. N. Kradin, doctor of Histirical science, 
Academician of RAS (Russia, Vladivostok)
I. V. Poberezhnikov, doctor of Histirical 
science, corresponding Member of RAS (Russia, 
Ekaterinburg)
S. A. Vasyutin, doctor of hist. sciences (Russia, 
Kemerovo)
N. L. Zhukovskaya, doctor of hist. sciences (Russia, 
Moscow)
A. P. Zabiyako, doctor of philosoph. sciences (Russia, 
Blagoveshchensk)
A. A. Tishkin, doctor of hist. sciences (Russia, 
Barnaul)

N. A. Tomilov, doctor of hist. sciences (Russia, Omsk)
T. D. Skrynnikova, doctor of hist. sciences (Russia, 
St. Petersburg)
O. M. Khomushku, doctor of philosoph. sciences 
(Russia, Kyzyl)
M. M. Shakhnovich, doctor of philosoph. sciences 
(Russia, St. Petersburg)
E. S. Elbakyan, doctor of philosophical sciences 
(Russia, Moscow)
L. I. Sherstova, doctor of hist. sciences (Russia, 
Tomsk)
A. G. Sitdikov, doctor of hist. sciences (Russia, Kazan)
M. M. Sodnompilova, doctor of hist. sciences (Russia, 
Ulan-Ude)
K. A. Kolobova, doctor of hist. sciences (Russia, 
Novosibirsk)
E. A. Shershneva (executive secretary), doctor of hist. 
sciences (Russia, Barnaul)
Editorial Council:
L. N. Ermolenko, doctor of hist. sciences (Russia, 
Kemerovo)
L. S. Marsadolov, doctor of Culturology (Russia, 
St. Petersburg)
A. V. Gorbatov, doctor of hist. sciences (Russia, 
Kemerovo)
K. A. Rudenko, doctor of hist. sciences (Russia, 
Kazan)
D. V. Papin, candidate of hist. sciences (Russia, 
Novosibirsk)
E. E. Voitishek, doctor of hist. Sciences (Russia, 
Novosibirsk)
A. K. Pogassiy, doctor of philosoph. sciences (Russia, 
Kazan)
S. A. Yatsenko, doctor of hist. sciences (Russia, 
Moscow)
S. V. Lyubichankovsky, doctor of hist. sciences 
(Russia, Orenburg)
Yu. A. Lysenko, doctor of hist. sciences (Russia, 
Barnaul)
A. D. Tairov, doctor of hist. sciences (Russia, 
Chelyabinsk)
A. V. Baulo, doctor of hist. sciences (Russia, 
Novosibirsk)
A. V. Polyakov, doctor of hist. sciences (Russia, 
St. Petersburg)
A. V. Polyakov, doctor of hist. sciences (Russia, 
St. Petersburg)

Approved for publication by the Joint Scientific and Technical Council of Altai State University.  
All rights reserved. No publication in whole or in part may be reproduced without the written permission  
of the authors or the publisher. The magazine is registered by the Federal Service for Supervision 
of Communications, Information Technologies and Mass Communications.  
Registration number PI № ФС 77–78911. Registration date 07.08.2020 г.
Editorial Office Address: 656049, Altai Region, Barnaul, Dimitrova St, 66, Office 312,  
Altai State University, Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional Relations.

© Altai State University Publisher, 2025



СОДЕРЖАНИЕ
НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025  Том 30,  № 4

Раздел I. АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ ИСТОРИЯ
Гатин М. С., Абзалов Л . Ф., Мустакимов И. А ., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса 
раиса в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного 
анализа).............................................................................................................................................................7
Горячев А . А . Захоронения кремированных останков в керамических урнах 
по материалам могильников эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный  
Казахстан)..................................................................................................................................................... 26
Марсадолов Л . С. О каменных изваяниях из Тувы (по материалам экспедиций 
Александра Даниловича Грача)............................................................................................................ 50
Пилипенко А . С., Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А ., Папин Д. В. 
Предварительные результаты палеогенетических исследований  
Бобровского грунтового могильника (леосостепной Алтай)................................................ 70
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда 
с Тахти-Сангина..........................................................................................................................................93
Шнайдер С. В., Холматов Н. У., Рахимжанова С. Ж., Федорченко А . Ю.,  
Рендю У, Марковский Г. И. Неолитические материалы со стоянки Тепакуль‑4 
(Зеравшанский хребет, Узбекистан)................................................................................................ 114

Раздел II. ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Китинов Б. У. Туглук Тимур и особенности политико-религиозного развития 
Могулистана (середина XIV в. — начало XV в.).......................................................................... 137
Баимов А . Г., Тузбеков А . И. Эзотерики в археологическом пространстве 
Республики Башкортостан: нетнографическое исследование............................................ 165
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-
поминальной обрядности чувашей................................................................................................. 187
Садалова Т. М. О характеристике богатырского лука в эпических сказаниях............... 205

Раздел III. РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских 
вотчин в контексте государственно-конфессиональной политики..................................220
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация 
старообрядцев Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. 
в контексте государственно-конфессиональной политики Российской  
империи.......................................................................................................................................................240
Чуркин М. К., Маткаримова С. М., Абдуллаева Н. Б. Дискурс и практики 
переселенческого дела в Туркестанском крае во второй половине XIX —  
начале XX в.: этноконфессиональный аспект............................................................................. 259

ДЛЯ АВТОРОВ.................................................................................................................................................280



CONTENT
NATIONS AND RELIGIONS OF EURASIA

2025  Vol. 30,  № 4

Section I. ARCHAEOLOGY AND ETNO-CULTURAL HISTORY
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A ., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal 
status of ra»is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis)....................7
Goryachev A. A. Cremated remains in ceramic urns from Bronze Age burials 
in South-Western Semirechye.................................................................................................................. 26
Marsadolov L. S. On stone sculptures from Tuva (based on the materials  
of the expeditions of Aleksandr Danilovich Grach).......................................................................... 50
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin........... 70
Shnaider S. V., Kholmatov N. U., Rakhimzhanova S. Z., Fedorchenko A. Y., Rendu W., 
Markovskii G. I. The Neolithic complex of the Tepakul‑4 site (Zeravshan range,  
Uzbekistan).....................................................................................................................................................93
Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V. 
Preliminary results of paleogenetic studies of the Bobrovsky ground burial  
(forest-steppe Altai)................................................................................................................................... 114

Section II. ETHNOLOGY AND NATIONAL POLICY
Kitinov B. U. Tughluk Timur and the Peculiarities of the Political and Religious 
Development of Moghulistan (mid‑14th century — early 15th century)................................ 137
Baimov A. G., Tuzbekov A. I. Esoterica in the archaeological space of the Republic  
of Bashkortostan: netnographic research........................................................................................... 165
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites............... 187
Sadalova T. M. On the characteristics of the Heroic Bow in Epic Tales.................................... 205

Section III. RELIGIOUS STUDIES AND STATE-CONFESSIONAL RELATIONS
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art  
of Stroganov estates in the context of state-confessional policy..................................................220
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old 
believers of the Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning  
of the 20th centuries in the context of the state-confessional policy  
of the Russian empire...............................................................................................................................240
Churkin M. K., Matkarimova S. M., Abdullaeva N. B. Discourse and practices  
of migration in Turkestan region in the second half of the 19th — early 20th centuries: 
ethno-confessional aspect....................................................................................................................... 259

FOR AUTHORS........................................................................................................................................280



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел I 
АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОКУЛЬТУРНАЯ 
ИСТОРИЯ

УДК 930.2, 94 (47).031, 94 (55) 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–01

М. С. Гатин, Л. Ф. Абзалов

Казанский (Приволжский) федеральный университет, Казань (Россия); 
Самаркандский государственный университет имени Ш. Рашидова,  
Самарканд (Узбекистан)

И. А. Мустакимов

Казанский (Приволжский) федеральный университет, Казань (Россия); 
Национальная библиотека республики Татарстан, Казань (Россия)

Р. Ю. Почекаев

Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики», 
Санкт-Петербург (Россия)

ЭВОЛЮЦИЯ СТАТУСА РАИСА ГОСУДАРСТВАХ 
СРЕДНЕВЕКОВЬЯ И НОВОГО ВРЕМЕНИ  
(ОПЫТ СРАВНИТЕЛЬНОГО АНАЛИЗА)

В статье прослеживается эволюция статуса раиса в мусульманских государствах в те-
чение значительного временного периода, выявляются общие черты и принципиаль-
ные отличия этого института в разных государствах в различные эпохи. Авторы стре-
мились выяснить, сохранялись ли общие элементы статуса раиса в различных истори-
ческих условиях. Основу исследования составляют исторические источники: ярлыки 
(указы) правителей, исторические сочинения, политические и делопроизводственные 
трактаты, а также результаты ранее проведенных исследований, посвященных различ-
ным аспектам статуса раисов. Также в статье впервые вводится в русскоязычный на-
учный оборот текст ярлыка о назначении раиса из трактата Мухаммеда б. Хиндушаха 
Нахчивани «Дастур ал-катиб фи та'йин ал-маратиб» (1360‑е гг.), который исследуется 
на междисциплинарном уровне, осуществляется его сопоставление с другими истори-



8 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ческими и историко-правовыми источниками. Авторы используют такие методы иссле-
дования, как структурно-функциональный подход, историко-правовой анализ, сравни-
тельно-исторический и сравнительно-правовой методы, институциональный подход.

Авторы приходят к выводу, что институт предполагал функционирование на раз-
ных уровнях — от центрального аппарата власти и управления до регионального и даже 
местного (как в случае с лицом, упомянутым в переведенном и проанализированном 
ярлыке). Тем не менее, все эти должности имели общие черты: это были чиновники, 
отвечавшие за поддержание связей между подвластными им людьми и органами госу-
дарственной власти различного уровня, ответственные за поддержание порядка в под-
контрольных им ведомствах или местностях, сбор и распределение налогов в пределах 
своей компетенции. Таким образом, представляется, что практически на любой из та-
ких должностей раис оправдывал смысл названия своей должности, означавшее «пред-
водитель», «лидер», «начальник» и т. д.

Ключевые слова: мусульманские государства, Сельджукский султанат, государство 
хорезмшахов, монгольский Иран, ханства Средней Азии, ханские ярлыки, мусульман-
ская администрация, шариат.

Для цитирования: 
Гатин М. С., Абзалов Л. Ф., Мустакимов И. А., Почекаев Р. Ю. Эволюция статуса раиса 
в государствах Средневековья и Нового времени (опыт сравнительного анализа) // 
Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 7–25. DOI 10.14258/nreur(2025)4–01.

Гатин Марат Салаватович, кандидат исторических наук, доцент кафедры истории 
Татарстана, антропологии и этнографии Казанского (Приволжского) федерального 
университета, Казань (Россия); доцент Самаркандского государственного 
университета имени Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан). Адрес для контактов: 
marat_gata@mail.ru; http://orcid.org/0000–0002–7698–0450 
Абзалов Ленар Фиргатович, кандидат исторических наук, доцент кафедры истории 
Татарстана, антропологии и этнографии Казанского (Приволжского) федерального 
университета, Казань (Россия); доцент Самаркандского государственного 
университета имени Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан). Адрес для контактов: 
len_afzal@mail.ru; https://orcid.org/0000–0003–3952–6715 
Мустакимов Ильяс Альфредович, кандидат исторических наук, доцент кафедры 
истории Татарстана, антропологии и этнографии Казанского (Приволжского) 
федерального университета; ведущий научный сотрудник Национальной библиотеки 
Республики Татарстан, Казань (Россия). Адрес для контактов: imus2007@mail.ru; 
http://orcid.org/0000–0002–0052–5136 
Почекаев Роман Юлианович, доктор исторических наук, кандидат юридических 
наук, профессор, заведующий кафедрой теории и истории права и государства 
Национального исследовательского университета «Высшая школа экономики», 
Санкт-Петербург (Россия). Адрес для контактов: rpochekaev@hse.ru; http://orcid.
org/0000–0002–4192–3528



9Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

M. S. Gatin, L. F. Abzalov

Kazan (Volga Region) Federal University, Kazan (Russia); 
Samarkand State University named after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan),

I. A. Mustakimov

Kazan (Volga Region) Federal University, Kazan (Russia); 
National Library of the Republic of Tatarstan, Kazan (Russia),

R. Yu. Pochekaev

HSE University, St. Petersburg (Russia)

EVOLUTION OF THE LEGAL STATUS OF RA'IS 
IN THE STATES OF MEDIEVAL AND MODERN AGES 
(COMPARATIVE ANALYSIS)

The research is devoted to the status of ra'is on in the different states during the long-
term period with clarifying its specific features and similarities in the different states during 
different historical periods. Authors intend to find out the similar features of ra'is’ status in 
different historical circumstances. The basic materials are historical sources including yarliks 
(decrees) of rulers, historical chronicles, political and chancellery treatises as well as results 
of previous researches related to the different aspects of the status of ra'is. Also, it is the first 
Russian translation of the yarlik on the appointment of ra'is from the “Dastur al-katib fi ta'yin 
al-maratib” by Muhammad b. Hindushah Nakhchivani (1360s), which is studied by using an 
interdisciplinary approach and comparison with other types of sources. Authors use structure 
functional analysis historical legal methodб comparative historical and comparative legal 
approach, institutional analysis.

Authors fins that an institution of ra'is was widespread in the Islamic states for a long 
time and could be used at the different levels of the state administrations: from the central 
government to the regional and local authorities (as it is reflected in the analyzed yarlik). 
Nevertheless, all these offices had similar features: these officials were in charge of contacts 
between their subordinates and the authorities, keeping the order in the institutions and 
areas under their control, collection and distribution of taxes within their powers. Thus, the 
institution of ra'is corresponded to the meaning of this term: chief, leader, head, etc.

Keywords: Muslim states, Seljuk sultanate, Khorezmian state, Mongol Iran, Central Asian 
khanates, khans’ yarliks, Islamic administration, Sharia.

For citation: 
Gatin M. S., Abzalov L. F., Mustakimov I. A., Pochekaev R. Yu. Evolution of the legal status 
of ra'is in the states of Medieval and Modern Ages (comparative analysis). Nations and religions 
of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 7–25 (in Russian). DOI. 10.14258/nreur(2025)4–01.



10 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Gatin Marat Salavatovich, candidate of historical sciences, associate professor of the 
department of History of Tatarstan, anthropology and ethnography of the Kazan (Volga Region) 
Federal University, Kazan (Russia); associate professor of the Samarkand State University 
named after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan). Contact address: marat_gata@mail.ru; 
http://orcid.org/0000–0002–7698–0450 
Abzalov Lenar Firgatovich, candidate of historical sciences, associate professor of the 
department of History of Tatarstan, anthropology and ethnography of the Kazan (Volga Region) 
Federal University, Kazan (Russia); associate professor of the Samarkand State University 
named after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan). Contact address: len_afzal@mail.ru; 
https://orcid.org/0000–0003–3952–6715 
Mustakimov Ilias Al'fredovich, candidate of historical sciences, associate professor of the 
department of History of Tatarstan, anthropology and ethnography of the Kazan (Volga Region) 
Federal University; leading researcher of the National Library of the Republic of Tatarstan, 
Kazan (Russia). Contact address: imus2007@mail.ru; http://orcid.org/0000–0002–0052–5136 
Pochekaev Roman Yulianovich, doctor of historical sciences, candidate of legal sciences, 
professor, head of the department of theory and history of law and state of the HSE 
University, St. Petersburg (Russia). Contact address: rpochekaev@hse.ru; http://orcid.
org/0000–0002–4192–3528

Введение
Обращаясь к вопросам истории власти и управления в государствах традиционно-

го Востока, мы нередко сталкиваемся с тем, что те или иные государственные или ад-
министративные институты могли существовать и функционировать на протяжении 
многих веков. Естественно, при этом они переживали весьма значительную эволю-
цию и в разных государствах на различных этапах их развития могли иметь совершен-
но различное применение.

Ярким примером этой тенденции является институт раиса. Слово «раис» является 
термином арабского происхождения и дословно переводится как «глава, вождь, пред-
водитель». Этот термин в разных регионах мусульманского мира в разные периоды 
использовался для обозначения широкого спектра должностей — от капитанов судов 
и глав корпораций до высокопоставленных наместников регионов с широкой авто-
номией. В настоящей статье предпринимается попытка проследить общие тенденции 
и выявить особенности эволюции института раиса как представителя власти в городах 
и провинциях в разных, преимущественно тюркских, государствах и регионах, а также 
ответить на вопрос, почему при столь разных статусах раиса в различных государствах 
и исторических периодах эта должность все же сохраняла свое изначальное название.

Статус и функции раиса в раннесредневековых мусульманских государствах
Уже на раннем этапе формирования мусульманской государственности так стали 

называть начальников поселений, городов или областей [The Encyclopaedia, 1995: 402]1. 

1	 В средневековых мусульманских сочинениях термином «раис» обозначали даже правителей горо-
дов и областей домусульманского времени (см., напр.: [Сиасет-намэ, 1949: 122, 205]). 



11Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наибольшего развития институт раиса достигает в X–XII вв., когда в Арабском хали-
фате у власти находились Буиды и Сельджуки, а в восточных мусульманских землях — 
Саманиды и Газневиды. Характерно, что при халифе ал-Каиме (1031–1075) первый ми-
нистр именовался именно раисом — вернее, «раисом раисов» (ра'ис ар-ру'аса») и лишь 
впоследствии стал называться везиром [Михайлова, 1990: 22, 58; The Encyclopaedia, 
1995: 402].

Именно к этому периоду относятся многочисленные упоминания в источниках раи-
сов городов Хорасана и Мавераннахра, которые активно участвовали в политической 
жизни государств, выступая либо как советники и соратники их правителей, либо же — 
как руководители заговоров против непопулярных монархов. Степень политического 
влияния раисов зависела от силы центральной власти, при усилении которой полномо-
чия раисов ограничивались другими должностными лицами. Естественно, назначение 
наместников в таких крупных и стратегических важных городах находилось в руках 
самих правителей, которые старались их всячески контролировать [Материалы, 1939: 
196, 236, 238, 291, 338, 345, 347, 379, 385, 395, 401, 427, 474, 477, 478, 484; Сиасет-намэ, 
1949: 205, 213, 233, 271; Бартольд, 1962: 303, 350, 353, 383; The Encyclopaedia, 1995: 403].

Что же касается сравнительно небольших городов и селений, то в них раисы зача-
стую просто избирались населением из числа местной же знати [The Encyclopaedia, 
1995: 402]. Центральные власти старались контролировать и этих наместников, одна-
ко, по мере ослабления государственной системы, этот контроль приобретал все более 
и более номинальный характер (вплоть до простого формального акта подтверждения 
избрания соответствующего раиса), фактически же такие городские начальники явля-
лись главами местного самоуправления, нередко наследуя власть из поколения в по-
коление. Со временем эта тенденция обозначилась и в крупных городах — например, 
в Бухаре в XII — начале XIII в. пост раиса занимали ходжи из «рода Бурхана», носив-
шие также титул «садр-и джехан» («столп мира») и пользовавшиеся уважением даже 
в халифском Багдаде [Бартольд, 1962: 293–294, 389–390, 417–418]2. Как раз в это вре-
мя складываются основы статуса раисов как лиц, осуществлявших не только админи-
стративные функции в отношении подвластного им населения, но и являвшихся по-
средниками между этим населением и вышестоящими властями.

Вероятно, из‑за того, что должности раисов могли занимать не только светские, 
но и духовные лица, уже в данный период в их полномочия стал входить надзор не толь-
ко за порядком и сбором налогов в регионах, но и за соблюдением канонов шариата, 
религиозных запретов и пр.

Провинции (вилайат) Сельджукской державы подразделялись на округа или районы 
с соответствующими городскими центрами и подчиненными им сельскими волостями. 
Управление такими административными единицами обычно возлагалось на раисов, ко-
торые назначались непосредственно султанами, причем эти должности могли даже пе-
редаваться по наследству [Агаджанов, 1973: 90–91; Семенова, 1990: 68, 70]. В сельджук-
ских документах XII в. «раисом» иногда называется и губернатор провинции, а так-

2	 Последний представитель этого рода был лишен должности раиса в результате восстания Махму-
да Тараби в Бухаре в 1238 г. [Ata-Malik Juvaini: 112].



12 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

же глава религиозной общины. В сборнике «Атабат ал-катаба» представлены образцы 
четырех фирманов (указов) назначения на должность раиса [Мунтаджаб ад-Дин, 1965: 
43, 49, 64, 83]. Из них явствует, что круг обязанностей раиса, так же, как и некоторых 
других должностных лиц, не был четко определен, а каждый раз устанавливался в зави-
симости от конкретных обстоятельств, чаще всего, вероятно, от положения назначае-
мого лица и расположения к нему султана. Например, раис Мазендарана Тадж ад-Дин 
фактически оказывался его наместником, в его ведении находился весь полицейский, 
административный и фискальный аппарат [Беленицкий, Бентович, Большаков, 1973: 
326]. В другом случае Шараф ад-Дин, назначенный раисом Бистама, являлся одновре-
менно главой дивана истифа. Раисы имели свои официальные учреждения, называв-
шиеся сарайи рийасат, или диван-и рийасат. Раисам подчинялись заместители и слу-
жащие различных других категорий (гумаштаган). Раисы имели право назначать, под-
вергать взысканиям или отстранять от дел низовую администрацию. Раисам округов 
непосредственно подчинялись деревенские главы (ру'аса) и старосты (зу'ама), которые 
были в основном выходцами из местных знатных фамилий. Раисы за свою службу по-
лучали государственное содержание в определенном размере (марсум). Выдача жалова-
ния производилась амилем из местных налоговых сборов. Подобно другим служащим 
державы Сельджукидов, раисам назначались также пенсии [Агаджанов, 1973: 93]. Раи-
сы в сельджукскую эпоху обычно происходили из старинных знатных фамилий мест-
ного населения и передавали фактически свою должность по наследству [Беленицкий, 
Бентович, Большаков, 1973: 327].

Меньше ясности с функциями раисов в государстве Хорезмшахов. В сборнике доку-
ментов из канцелярии хорезмшахов «Ат-тавассул ила-т-тарассул», составленном Баха 
ад-Дином Багдади, содержится указ о пожаловании уроженцу Хорасана, родовитому 
эмиру Садр ад-Дину должности раиса вилайетов Дихистан и Джурджан. В обязанно-
сти раиса входил исправный сбор налогов в пользу государственной казны и защита 
населения Джурджана от набегов туркмен. В подчинении раиса находились наибы (на-
местники, заместители) и местный нобилитет в лице «айанов и знатных людей» [Баха 
ад-Дин, 1315: 122–125]. Учитывая, что государство Хорезмшахов выделилось из держа-
вы Сельджукидов, логично предположить, что в обеих империях функционал раисов 
был схожим [Horst, 1964: 54–56].

Уже во второй половине XII в. статус раисов в общегосударственном масштабе 
и даже на региональном уровне начинает снижаться. Это было связано с реформами 
султанов из династии Сельджуков, в результате которых значительная часть полномо-
чий раисов как градоначальников была передана новым наместникам — шихнэ, а ряд 
контрольных функций по охране правопорядка и надзору за торговлей — мухтасибам 
[The Encyclopaedia, 1995: 402].

В результате институт раисов сохранился, но статус их оказался существенно уре-
зан — прежде всего, в территориальном отношении. Например, в Багдаде в это время 
раисы являлись, по сути, квартальными надзирателями: они поддерживали порядок 
в кварталах и, вероятно, собирали налоги. Нет даже точных сведений, назначались ли 
они вышестоящими властями или избирались населением кварталов [Михайлова, 1990: 
26]. В этот же период упоминаются и раисы деревень [Семенова, 1990: 49].



13Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Статус раиса в монгольском Иране: ярлык из «Дастур ал-катиб»
Не отказались от института раисов в Иране и наследники прежних мусульман-

ских правителей — Чингизиды. В государстве ильханов институт раиса продолжал 
действовать3, но, судя по всему, сохранилась и тенденция снижения его статуса: эти 
некогда высокопоставленные чиновники окончательно превратились в наместников 
мелких поселений. Подтверждением этому служит ярлык о назначении на должность 
раиса из трактата «Дастур ал-катиб фи та'йин ал-маратиб» («Руководство для писца 
при определении степеней»), составленного в 1360‑х гг. чиновником Мухаммедом б. 
Хиндушахом Нахчивани.

Имея сведения о наличии раисов в Иране и Средней Азии монгольского периода, 
мы, к сожалению, не находим прямых указаний на то, что этот институт применялся 
также и в Золотой Орде (Улусе Джучи). Тем не менее, есть основания считать, что эти 
чиновники, функционировавшие практически во всем мусульманском мире, на терри-
тории Золотой Орды действовали по крайней мере в Хорезме. Неслучайно один из пер-
вых исследователей «Дастур ал-катиб», австрийский востоковед Й. фон Хаммер-Пург-
шталь включил немецкий перевод ярлыка о назначении раиса (наряду с 35 другими яр-
лыками из этого трактата) в приложение к своему труду по истории Золотой Орды. Со-
ответственно, ниже мы, продолжая ранее начатое исследование, приводим переводы 
как с варианта Й. фон Хаммера, так и с оригинала.

Таблица 1
Перевод ярлыка о назначении на должность раиса из «Дастур ал-катиб»

Table 1
The translation of yarlik (edict) on the appointment  

of ra'is from the “Dastu al-katib”
XXXVI. Грамота [ярлык] реису (сельско-
му старосте), только один [образец]
Поскольку реис Изеддин, который долгое 
время служил в качестве такового, прила-
гал все усилия, чтобы хорошо обращать-
ся с подданными и защищать их от лю-
бых посягательств: то, настоящим ему под-
тверждается должность реиса, дабы он 
оберегал жителей вышеуказанным обра-
зом, поддерживал между ними равенство 
и справедливость, наилучшим образом со-
бирал с подданных подати Дивана, пере-
давал их сборщикам и распределял по-
дати самым справедливым образом, что-
бы бремя сильного не падало на слабого, 
дабы не препятствовал уходящим и прихо-
дящим [?], чтобы подданные не подверга-
лись никаким притеснениям. 

[Глава вторая. О предоставлении должностей и постов ве-
зирам, членам Великого Дивана и относящихся (=прирав-
ненным) к таковым.]
Раздел двадцать четвертый. О препоручении должности 
раиса
Поскольку раис Изз ад-Дин с давних пор является раисом та-
кого‑то селения, уделяет большое внимание покровительству 
подданным и благоустройству [селения], обеспечивает прибы-
вающих и убывающих [чиновников?] наилучшим образом, пре-
пятствует притеснениям подданных и неимущих, должность 
раиса той местности препоручается ему с тем, чтобы в соответ-
ствии с прежним порядком он защищал население и жителей, 
поддерживал между ними равенство и справедливость, не чи-
нил [в отношении них] насилие и [не взимал с них] лишнего; со-
бранные с населения налоги и подати для государственной каз-
ны (букв. «установленные Диваном». — И. М.), в целости и со-
хранности (букв. «наилучшим образом». — И. М.) передавал му-
хассылям (правительственным чиновникам, ответственным 
за сбор налогов и податей. — И. М.); 

3	 В частности, в адресате ярлыка Абу-Саида от 1320 г. имеется упоминание раисов по‑монгольски 
передававшихся «irayis-ud» [Cleaves, 1953: 28, 62].



14 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Он должен лично взять на себя ответ-
ственность за посевные поля, помогать 
земледельцам в получении полноценно-
го орошения, остерегаться всякой неспра-
ведливости и предвзятости и вести такую 
жизнь, которая успокаивает сельских жи-
телей и побуждает их возделывать свои 
поля. При всех обстоятельствах ему следу-
ет помнить о Боге и делах Дивана. Поэто-
му этот указ и вступает в силу, дабы мужи 
и управляющие (kedchudajan), подданные 
и крестьяне с началом этого года призна-
вали его своим главой (реисом) и своим 
председателем (pischwa), [чтобы он] не от-
ступал от своего слова и мнения, подтвер-
ждающее правильность дела подданных 
и сельскохозяйственной культуры, рас-
пределял между собой обычные пода-
ти и их передавали ему [Hammer-Purstall, 
1840: 515–516]4.

[дополнительные] налоги, взимаемые с селения, справедли-
во распределял между его жителями так, чтобы бремя сильно-
го не налагалось на слабого; чтобы он отправлял прибывающих 
и убывающих [гонцов и других чиновников?] удовлетворен-
ными таким образом, чтобы это не создавало неудобств под-
данным. Пусть самолично помогает крестьянам с ирригацией, 
пока [их поля] не будут полностью орошены. Пусть остерегает-
ся предвзятого отношения и создаст такие условия жизни, ко-
торые станут причиной спокойствия жителей, дабы они прила-
гали старания к обустройству селения, строительству и земле-
делию. Пусть во всех делах имеет в виду [предписания] Господа 
Всевышнего и интересы Дивана. По этой причине сей указ всту-
пает в силу с тем, чтобы арбабы, старосты, подданные и земле-
дельцы селения с начала этого года, почитали его своим раи-
сом и предводителем, не преступают его слов и решений, учи-
тывающих интересы подданных и обустройство селения. Жало-
вание, установленное для раиса, пусть [жители селения] соби-
рают вскладчину и ежегодно ему выплачивают [Мухаммад ибн 
Хиндушах, 1976: 175–176 араб. паг.]5.

Дипломатический анализ документа
С точки зрения дипломатики документы о назначении на должность в «Дастур 

ал-катиб» имеют одну более или менее единую форму, незначительно изменяющуюся 
в зависимости от достоинства и положения назначаемого лица. В ряде образцов Мухам-
мед б. Хиндушах приводит разные компоненты формуляра, в большинстве своем лишь 
корпуса документа, чаще всего наррацию и диспозицию, реже представлена преамбу-
ла и санкция. В некоторых из них можно видеть такой компонент начального протоко-
ла, как адресат [Matsukawa, 1995: 37–38], свойственный чингизидским актам, а также 
эсхатокол и аппрекацию. И в случае с раисом составитель «Дастур ал-катиб» приво-
дит лишь наррацию и диспозицию, в рамках которой содержится и предписание долж-
ностным лицам (адхортация). Подтвердительный характер ярлыка находит свое вы-
ражение в нарративной части акта. Характерно, что автор «Дастура» приводит лишь 
один образец ярлыка, и при этом в анализируемом образце не представлена преамбу-
ла. Можно предположить, что эти факты в какой‑то мере отражают статус раиса в ад-
министративно-политической иерархии монгольского Ирана.

Если сравнить структуру данного ярлыка с образцами, приводимыми в сборнике 
«Атабат ал-катаба» эпохи султана Санджара (1118–1153), то можно обнаружить неко-
торые различия, основная суть которых заключается в том, что у Мунтаджаб ад-Дина 
ал-Джувайни даются значительно более пространные формулировки основных ком-
понентов формуляра документа6. В то время как у Мухаммеда б. Хиндушаха мы можем 
наблюдать более лапидарные и конкретные выражения, что в целом свойственно чин-
гизидской канцелярской практике.

4	 Перевод на русский язык выполнен М. С. Гатиным.
5	 Перевод на русский язык выполнен И. А. Мустакимовым.
6	 Анализу формуляров образцов документов из «Атабат ал-катаба» посвящено специальное иссле-

дование [Купалидис, 1989].

Окончание таблицы 1



15Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Историко-правовой комментарий документа
Обращаясь к историко-правовому анализу ярлыка, мы можем сделать вывод, 

что раис в период правления Хулагуидов и Джалаиров в Иране и, по всей видимости, 
в современных им других чингизидских государствах являлся довольно мелким чинов-
ником, полномочия которого распространялись на небольшие населенные пункты — 
преимущественно сельские с их округами — или родоплеменные подразделения7. Тот 
факт, что полномочия каждого раиса были незначительны, подтверждается парой пи-
сем Рашид ад-Дина, в которых он упоминает во множественном числе раисов вилай-
етов Сивас и Байат [Рашид ад-Дин, 1971: 206, 224]. Несомненно, речь идет об отдель-
ных малых округах, в каждом из которых действовал свой раис.

Однако не следует приравнивать раиса к сельскому старосте8, который являлся изби-
раемым главой местного самоуправления: из текста ярлыка очевидно, что раис утвер-
ждался вышестоящими властями (вплоть до указов-ярлыков самого правителя), а ста-
росты были ему подчинены — точно так же, как арбабы (помещики-землевладельцы) 
и рядовые земледельцы. В глазах же властей раис рассматривался именно как предста-
витель администрации, в первую очередь подведомственный центральному исполни-
тельному органу страны — Дивану: «Пусть во всех делах имеет в виду [предписания] 
Господа Всевышнего и интересы Дивана» (см. также: [Байани, 1381: 203])9. Это подтвер-
ждается другими документами из анализируемого нами источника: Нахчивани приво-
дит также образцы писем конкретным раисам, в которых обладатели данной должно-
сти именуются «предводителями племен» и «предводителями округов», однако дан-
ные им распоряжения касаются конкретных вопросов управления теми или иными 
сельскими населениями — распашки земли, сбора урожая и пр. [Хатиби, 1985: 100–102].

Также отметим, что даже круг лиц, которые должны знать содержание ярлыка и сле-
довать им, признавая полномочия раиса (т. е. адресаты ярлыка), весьма ограничен, 
в него не включаются никакие государственные чиновники. Лишь при описании обя-
занностей раиса упоминаются сборщики налогов «мухассыли», однако в тексте указа 
ничего не говорится о том, что они также должны признавать статус раиса, посколь-
ку они ему не подчинялись.

Функции раиса, как видим, по сути, остались те же, какими эти чиновники обла-
дали и в более ранние времена, когда имели куда более высокий статус. В частности, 
раис должен был поддерживать порядок в подконтрольном ему селении: «чтобы в со-
ответствии с прежним порядком он… поддерживал между ними равенство и справед-
ливость». Вторая постоянная обязанность раиса — сбор законно установленных на-

7	 Другой ярлык о назначении данного чиновника, включенный в «Дастур ал-катиб» в качестве образ-
ца, выдан раису тюркского племени хаджи Ток-Тимуру (см. также: [Байани, 1381: 204]). 

8	 Таковые и в тексте анализируемого ярлыка, и в других источниках именовались «кедхуда» или «мух-
тар-и дих» [Байани, 1381: 204; Петрушевский, 1958: 42; 1960: 253].

9	 В связи с данным наблюдением нельзя не отметить, что в советской Татарии, Башкирии и Средней 
Азии раисами стали называть председателей колхозов (см., напр., [Бейсембиев, 2009: 171]). Эти 
должностные лица обладали специфическим статусом: будучи избираемы на общем собрании кол-
хозников, они, вместе с тем, утверждались соответствующими советскими органами и считались 
также представителями их интересов на своих предприятиях.



16 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

логов («Диваном»), включая также и «дополнительные»10 в пользу казны и передача 
их уполномоченным сборщикам (см. также: [Байани 1381: 203]).

Весьма любопытным представляется предписание в анализируемом ярлыке раису 
Изз ад-Дину, «чтобы… он защищал население и жителей», особенно в сочетании с од-
ним из оснований его назначения на должность: «уделяет большое внимание покрови-
тельству подданным и благоустройству [селения], обеспечивает прибывающих и убы-
вающих [чиновников?] наилучшим образом, препятствует притеснениям подданных 
и неимущих». Как представляется исходя из контекста, то речь идет как раз о статусе 
раиса как посредника между властями (чиновниками) и местным населением: с одной 
стороны, он должен был обеспечивать исполнение податным сословием своих обязан-
ностей перед государством и его представителями, с другой же — защищать подвласт-
ных ему жителей от произвола властей и создавать условия для их эффективной трудо-
вой деятельности, в результате которой они и могли бы в полной мере нести свои обя-
занности перед государством. Логичным дополнением к этому видится и присутству-
ющее ниже предписание: «Пусть самолично помогает крестьянам с ирригацией, пока 
[их поля] не будут полностью орошены».

Наряду с предписаниями совершать определенные действия в отношении раиса 
устанавливаются также и некоторые ограничения, большинство которых связано с за-
претом злоупотреблять своими властными полномочиями в отношении подчиненных 
ему сельских жителей. Так, описывая административные и налоговые функции раи-
са, издатель ярлыка подчеркивает, «чтобы… он… не чинил [в отношении них] насилие 
и [не взимал с них] лишнего». А ниже, характеризуя его общий круг отношений с кре-
стьянами, требует: «Пусть остерегается предвзятого отношения и создаст такие усло-
вия жизни, которые станут причиной спокойствия жителей, дабы они прилагали ста-
рания к обустройству селения, строительству и земледелию».

Любопытно отметить, что ни для самого раиса, ни для его подчиненных в документе 
не предусмотрены санкции за нарушение предписаний ярлыка. Впрочем, это характер-
но для многих образцов документов из «Дастур ал-катиб» и, по нашему мнению, свиде-
тельствует о том, что в случае допущения таких нарушений на практике судьи — дзар-
гучи или кади — сами определяли степень их тяжести и соответствующее наказание.

Изменение статуса раиса в эпоху позднего Средневековья и Нового времени
Теперь попытаемся ответить на вопрос, как изменился статус раиса в постмонголь-

ском мире. Как отмечают исследователи, в сефевидском Иране институт раиса исче-
зает, а функции этих чиновников распределяются между другими администраторами 
и сборщиками налогов [The Encyclopaedia, 1995: 403].

Существенной эволюции подвергся статус раиса и в государствах Средней и Юж-
ной Азии. Так, в среднеазиатских ханствах эти чиновники вновь приобрели статус 
представителей руководства в системе административной и правоохранительной 
деятельности.

10	 Вероятно, речь идет об экстраординарных налогах или ситуативных сборах — например, в пользу 
проезжающих через селение представителей правящего рода, высших государственных сановни-
ков, которые в русских переводах золотоордынских ярлыков именовались «дары», «поминки», «по-
честья» и т. п.



17Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Российские современники, лично побывавшие в ханствах Средней Азии в XIX — 
начале XX в., оставили описания деятельности бухарских раисов, которые дважды 
в день выезжали в город в пышном одеянии и в сопровождении многочисленной сви-
ты для инспекции состояния правопорядка в городе и в особенности деятельности ры-
ночных торговцев. Н. В. Ханыков, побывавший в Бухаре в 1842 г., упоминал, что мяс-
ники, желавшие торговать мясом, должны были выдержать перед раисом экзамен, по-
казав, что умеют правильно умерщвлять животных в соответствии с предписаниями 
шариата [Ханыков, 1844: 7–8]. А. А. Семенов в 1907 г. в той же Бухаре видел, как раис, 
обнаруживший, что один весьма солидного вида купец обмеривает покупателей, при-
казал тут же его раздеть и отхлестать плетьми. При этом, как отметил востоковед, ко-
личество ударов зависело не только от тяжести установленного нарушения, но и «на-
строения раиса» [Семенов, 1954: 46]. Судебные полномочия раиса были настолько зна-
чительны, что высшей инстанцией по отношению к нему являлся сам верховный судья 
ханства — кази ал-кузат [Абдураимов, 1966: 88]. В Хивинском ханстве начала ХХ в. сто-
личный раис являлся главой городской администрации, управляющим городом и веда-
ющим внутренними делами ханства [Баскаков, 1989: 64–65]. «[Раис —] в Хиве и Таш-
кенте род городничего или полицеймейстера, наблюдающего в городах за порядком, 
верностью весов и меры и за исполнением обрядов религии», — уточняется в словаре 
Л. З. Будагова [Будагов, 1869: 601].

При этом, если мы в приведенном выше переводе ярлыка не увидели ни намека 
на то, что раис контролировал также и духовную жизнь подконтрольного ему насе-
ления (за исключением стандартной формулы, что он сам «во всех делах имеет в виду 
[предписания] Господа Всевышнего»), то в Бухарском, Хивинском и Кокандском хан-
ствах этот чиновник весьма активно вмешивался в вопросы религиозной жизни и ре-
лигиозного воспитания11.

Поэтому нередко городские раисы также носили звание «кази-раис» или «ишан-
раис», что отражало их принадлежность к духовному сословию и знание богословия 
[Абдураимов, 1966: 92; Бейсембиев, 2009: 60, 169, 685, 745; Семенов, 1954: 44–45]. По-
рой в небольших городах раисы могли занимать одновременно также должности кази 
или муфтия. Но чтобы они не злоупотребляли своими полномочиями, вышестоящие 
власти (и лично ханы) могли поручать такие должности сразу двум лицам, которые, та-
ким образом, еще и контролировали друг друга. Для иллюстрации подобного подхо-
да считаем целесообразным привести перевод ярлыка о назначении таких чиновников 
хивинским ханом Мухаммад-Амином II в середине XIX в.

«Он [Всевышний].
Абу-л-Музаффар ва'л-Мансур Абу-л-Гази Мухаммад Амин Бахадур-хан. Слово наше:
Так как справедливость и благочестие дамуллы12 Мухаммада Мурада и дамуллы Му-

хаммада Нияза стали ясными и очевидными нашему взору, блистающему как солнце, 
мы восхвалили их и отличили нашей монаршей милостью и царственным вознагра-

11	 В бухарском трактате о чинах и званиях раисы упоминаются среди чиновников при улемах [Семе-
нов, 1948: 148].

12	 Дамулла (домулло) — обращение к человеку, известному своей ученостью.



18 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ждением и назначили их совместителями (bi'l-ishtirak) должностей кади и раиса го-
рода Кипчак вместо дамуллы Аваз-бая Ходжи и муллы Аваза Баки Махдума и пожало-
вали их этим царственным ярлыком, дабы они надлежащим образом, в соответствии 
со своей беспристрастностью и справедливостью стремились разбирать жалобы и тяж-
бы и заботились о вынесении приговоров и составлении судебных протоколов, рас-
пределяли наследство, устанавливали опеку над имуществом сирот. [Да будут они] на-
ставлять мусульман в вере и обрядах, проверять имамов и муэдзинов, а также мальчи-
ков, посланных в школы, кто из них небрежен в молитвах, и делать все, что в их вла-
сти, для усиления действия шариата. Отныне, как только жителям упомянутого горо-
да станет известно содержание этого ярлыка, они должны признавать вышеуказан-
ных [лиц] в качестве совместителей на должностях кади и раиса и, если у них возник-
нут любого рода тяжбы, они должны разрешать их в их присутствии; и если они ста-
нут заключать брак, они должны регистрировать их у них (т. е. кади и раиса) и переда-
вать [им] брачные контракты. И по вопросам правил шариата они (т. е. жители города) 
должны принимать распоряжения [данные] ими (т. е. кази и раисом) как приказы [обя-
зательные для исполнения] и их воспрещения как запреты, [обязательные для соблю-
дения]; и они должны понимать, что, делая [что‑то] вопреки содержанию этого высо-
чайшего ярлыка, они навлекут на себя царственное наказание. А оба вышеуказанных 
кади должны обращаться с людьми таким образом, чтобы они могли дать честный от-
вет как если бы завтра настал «тот день, когда наступит расчет»13. Царственный ярлык 
написан [в год] 1266 хиджры, в стольном граде Хорезма [в месте] собраний, подобных 
райским, 18 числа первого месяца раби, в среду, соответствующему году Курицы 1266 
[1850]»14 [Bregel, 2007: 42–43] (ср.: [Петров, 1959: 140–142]).

Исследователи вполне справедливо отмечают, что в рассматриваемый период раисы 
фактически стали аналогами мухтасибов [Абдураимов, 1966: 92; Бартольд, 1962: 294; 
Бейсембиев, 2009: 38, 797–798; Семенов, 1954: 45], по иронии истории вернув себе те 
самые функции, которые в свое время от них были переданы как раз этим самым мух-
тасибам. Соответственно, в качестве надзирателей за городским порядком, торговлей 
на базарах и религиозной жизнью мусульман они обладали широкими полномочия-
ми. Так, они имели право запрашивать у имамов информацию о лицах, пропустивших 
молитву, проверять, преподают ли учителя медресе учащимся без искажения канона, 
а также и знания самих учащихся. За любые нарушения или незнание основ шариата, 
молитв и прочего раисы также имели право приговаривать к телесным наказаниям, 
иногда — весьма тяжелым, которые могли кончиться смертью нарушителя. Соблюде-
ние канонов ислама и шариата понималось как гарантия стабильности самих основ го-
сударственности — ведь именно за ее обеспечение раис нес ответственность перед мо-

13	 Коран, сура 14.
14	 Перевод на русский язык выполнен Р. Ю. Почекаевым. Ю. Э. Брегель также публикует ярлык того же 

хана 1854 г. о назначении в Хазарасп раиса, который в то же время являлся и муфтием и также 
должен был делить свои обязанности с двумя другими чиновниками [Bregel, 2007: 44].



19Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нархом15. Такая практика существовала в рассматриваемый период в Бухарском, Хивин-
ском и Кокандском ханствах, Ташкентском владении, Кашгаре и т. д. [Бейсембиев, 2009: 
40, 797–798, 951–952]. Впрочем, учитывая, насколько плотно пронизывал шариат жизнь 
мусульман в традиционных исламских обществах, вряд ли можно счесть удивитель-
ным, что законность и правопорядок тесно соотносились с религиозным благочести-
ем. Поэтому весьма логичным в глазах властей и населения было сочетание в деятель-
ности раисов контроля и за торговлей, и за посещением мечетей или знанием молитв.

Надо сказать, что должность раиса в Средней Азии рассматривалась как весьма по-
четная, и ее обладатели весьма гордились своим статусом. Например, Ходжа Самандар 
Термези, автор «Дастур ал-мулук» («Назидание государям»), живший во второй по-
ловине XVII — начале XVIII в., дважды назначался на должность раиса города Карши, 
и в своем трактате он неоднократно именует себя раисом и также обращается в своих 
посланиях к некоторым корреспондентам [Ходжа Самандар, 1971: 6] (см. также: [Аб-
дураимов, 1966: 21]).

А вот в Индии эпохи тюркских династий — Мамлюков, Тоглукидов и Великих Мо-
голов — отношение к раисам было не столь уважительным. Так, например, делийский 
султан XIII в. Гийас ад-Дин Балбан, назначив на должность базарного раиса в Дели не-
коего Фахра Пани, выходца из купеческого сословия, резко отказал ему в аудиенции, 
заявив, что «раис и эмир базара» является лицом слишком низкого происхождения, 
и общение с ним может унизить султана [Ашрафян, 1960: 184]. Из этого примера вид-
но, что в средневековой Индии раисы, как и в других мусульманских государствах, осу-
ществляли правоохранительную деятельность и контроль торговли16.

В империи Великих Моголов раисы в большей степени являлись, как и в монголь-
ский период, начальниками небольших населенных пунктов и стремились сделать 
свои должности наследственными. Не обладая высоким авторитетом в глазах зна-
ти, тем не менее, для населения соответствующей округи они являлись начальника-
ми, которым следовало беспрекословно повиноваться. Поэтому нередко те или иные 
представители знати или зажиточных слоев общества старались учредить вакф, пола-
гая, что это повысит их шансы получить должность раиса и, соответственно, закре-
пить ее за своим семейством. Британская администрация на раннем этапе своего гос-
подства в Индии, как и предыдущие правители, считала деятельность раисов полезной 
(опять же — в качестве посредников между простым населением и властями) и даже 
сумела привести их статус в соответствие с колониальным законодательством. Одна-
ко со временем этот институт был признан устаревшим и в начале XX в. фактически 
отменен [Kozlowski, 1985: 47–48, 51, 58–59, 75, 79, 190, 193].

В Османской империи на региональном уровне действовали представители власти, 
называвшиеся «раис-и аян», это были предводители знати конкретных эялетов, помо-
гавшей бейлербеям в управлении регионами. Как представляется, именно этот инсти-

15	 А. А. Семенов приводит текст донесения бухарского раиса эмиру Бухары, в котором он с удовле-
творением констатирует, что группа студентов по итогам устроенной им проверки продемонстри-
ровала удовлетворительное знание основ шариата [Семенов, 1954: 47].

16	 Ибн Баттута прямо указывает, что известный ему мухтасиб в Индии называется раисом [Voyages, 
1855: 184].



20 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тут по статусу был ближе всех к раисам, функционировавшим до XII в. включитель-
но: оказывая содействие властям, такой раис-и аян, вероятно, представлял перед ними 
и интересы местного населения. Неслучайно закон об эялетах, принятый в 1864 г., пред-
писывал ввести органы местного самоуправления (аналог современных муниципали-
тетов) во главе с раисами [История, 2006: 186, 248]17.

Заключение
Подводя итоги нашего исследования, мы можем констатировать, что термин «раис» 

(араб. «председатель; вождь; предводитель») в мусульманских странах в разные перио-
ды времени обозначал широкий спектр должностей. В монгольском Иране раисы яв-
лялись наместниками небольших селений или вождями немонгольских кочевых пле-
мен. Несомненно, что должность раиса в системе управления Хорасана была заимство-
вана монголами из управленческой/административной практики Сельджукского го-
сударства и государства Хорезмшахов. В отличие от этих государств, в монгольском 
Иране раисы не назначались предводителями крупных городов и областей, а их обя-
занности в публикуемом образце ярлыка расписаны более четко по сравнению с пре-
дыдущим периодом.

Скорее всего, снижение статуса раисов связано с политикой централизации власти 
как у поздних Сельджуков, так и у персидских монголов: правители старались лишить 
представителей региональных элит возможностей реализовать свои стремления к ав-
тономии или даже сепаратистские намерения путем лишения их прежних рычагов вла-
сти и управления. В дальнейшем, как подтверждает проведенный анализ, их полномо-
чия были расширены в сфере административного и религиозного контроля, однако 
прежних обширных властных полномочий раисы так и не вернули.

Несмотря на различия статуса раисов на разных этапах функционирования этого 
института, можно уверенно заключить, что всех их объединяли, как минимум, две об-
щие черты. Во-первых, эти чиновники выступали своеобразными посредниками между 
государством и простым населением, с одной стороны, представляя интересы властей 
(путем сбора налогов, контроля правопорядка и т. д.), с другой же — защищая податное 
сословие от притеснений и злоупотреблений со стороны этих самых властей. Во-вто-
рых, в глазах своих подчиненных они обладали высоким авторитетом, и их властные 
предписания должны были неукоснительно соблюдаться. Именно это обстоятельство, 
полагаем, стимулировало амбициозных лиц стремиться к должности раиса даже если 
речь шла о том, чтобы контролировать небольшое поселение.

Наличие раисов в других монгольских улусах (по крайней мере, в Хорезме и Маве-
раннахре) косвенным образом подтверждается бытованием этой должности в средне-
азиатских государствах (Бухарском, Хивинском, Кокандском ханствах) в XVII — нача-
ле XX в. Хотя раисы в них получили ряд дополнительных судебно-духовных функций, 
основные их административные обязанности оставались прежними.

17	 Раисами с XVII в. также называли предводителей племен, тем самым в какой‑то мере вернувшись 
к исходному значению этого термина у раннесредневековых арабов [Гордлевский, 1960: 91].



21Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Благодарности и финансирование
Издание осуществлено при поддержке Фонда Ибн Сины и на основании конкурса 

на соискание грантов имени Ибн Сины. № проекта: 2025.02.07.
Acknowledgements and funding
The study was supported by Ibn Sina Foundation and on a base of competition for the 

search of grants named after Ibn Sina. Project no.: 2025.02.07.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Абдураимов М. А. Очерк аграрных отношений в Бухарском ханстве в XVI — первой 

половине XIX в. Ташкент : Фан, 1966. Т. I. 369 с.
Агаджанов С. Г. Сельджукиды и Туркмения в XI–XII вв. Ашхабад : Ылым, 1973. 164 с.
Ашрафян К. З. Делийский султанат. М. : Изд-во восточной литературы, 1960. 256 с.
Бартольд В. В. Сочинения. Туркестан в эпоху монгольского нашествия. М. : Изд-во 

восточной литературы, 1962. Т. I. 760 с.
Баскаков Н. А. Титулы и звания в социальной структуре бывшего Хивинского хан-

ства // Советская тюркология. 1989. № 1. С. 63–70.
Бейсембиев Т. К. Кокандская историография. Исследование по источниковедению 

Средней Азии XVIII–XIX веков. Алматы : Print-S, 2009. 1263 с.
Беленицкий А. М., Бентович И. Б., Большаков О. Г. Средневековый город Средней 

Азии. Л. : Наука, 1973. 394 с.
Будагов Л. З. Сравнительный словарь турецко-татарских наречий. СПб. : Тип. Имп. 

Академии наук, 1869. Т. I. 820 с.
Гордлевский В. А. Государство Сельджукидов Малой Азии // В. А. Гордлевский. Из-

бранные сочинения. Исторические работы. М. : Изд-во восточной литературы, 1960. 
Т. I. С. 29–318.

История Османского государства, общества и цивилизации / под ред. Э. Ихсаноглу. 
М. : Восточная литература, 2006. Т. I. 602 с.

Курпалидис Г. М. О языке и структуре сельджукских официальных грамот «Атабат 
ал-Катаба» // Восточное историческое источниковедение и специальные исторические 
дисциплины. М. : Наука, 1989. Вып. 1. С. 128–136.

Материалы по истории туркмен и Туркмении. Т. 1: VII–XV вв. Арабские и персид-
ские источники / под ред. С. Л. Волина, А. А. Ромаскевича, А. Ю. Якубовского. М. ; Л. : 
Изд-во АН СССР, 1939. 612 с.

Михайлова И. Б. Средневековый Багдад. М. : Наука, 1990. 157 с.
Мунтаджаб ад-Дин Бади Атабек ал-Джувайни. Ступени совершенствования кати-

бов (Атабат ал-катаба). М. : Наука, 1965. 160 с.
Мухаммад ибн Хиндушах Нахчивани. Дастур ал-катиб фи тайин ал-маратиб (Руко-

водство для писца при определении степеней). М. : Наука, 1976. Т. II. 526 с.
Петров Н. П. Бухарский мухтасиб в начале XX века // Проблемы востоковедения. 

1959. № 1. С. 139–142.
Петрушевский И. П. Земледелие и аграрные отношения в Иране XIII–XIV веков. М. ; 

Л. : Изд-во АН СССР, 1960. 492 с.



22 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Петрушевский И. П. К истории сельского поселения и сельской общины в Иране 
XIII–XV вв. // Ученые записки Института востоковедения. 1958. Т. XVI. С. 31–51.

Рашид ад-Дин. Переписка. М. : Наука, 1971. 500 с.
Семенов А. А. Бухарский трактат о чинах и званиях и об обязанностях носителей 

их в средневековой Бухаре // Советское востоковедение. 1948. Вып. V. С. 137–154.
Семенов А. А. Очерк устройства центрального административного управления Бу-

харского ханства позднейшего времени (Материалы по истории таджиков и узбеков 
Средней Азии. Вып. II). Сталинабад : Изд-во АН ТаджССР, 1954. 75 с.

Семенова Л. А. Из истории средневековой Сирии. Сельджукский период. М. : На-
ука, 1990. 248 с.

Сиасет-намэ. Книга о правлении вазира XI столетия Низам ал-Мулька. М. ; Л. : 
Изд-во АН СССР, 1949. 380 с.

Ханыков Н. В. Городское управление в Средней Азии // Журнал Министерства вну-
тренних дел. 1844. Ч. VI. 14 с.

Хатиби С. Персидские документальные источники по социально-экономической 
истории Хорасана XIII–XIV вв. Ашхабад : Ылым, 1985. 134 с.

Ходжа Самандар Термези. Дастур ал-мулук (Назидание государям). М. : Наука, 1971. 
400 с.

Ata-Malik Juvaini. The History of  the World-Conqueror. Manchester: Manchester 
University Press, 1997. 763 p.

Bregel Yu. Documents from the khanate of Khiva (17th–19th centuries). Bloomington: 
Indiana University, 2007. 73 p.

Cleaves F. W. The Mongolian Documents in the Musée de Téhéran. Harvard Journal 
of Asiatic Studies. 1953. Vol. 16. № 1–2. Р. 1–107.

Kozlowski G. C. Muslim endowments and society in British India. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1985. 211 p.

The Encyclopaedia of Islam / ed. by C. E. Bosworth et al. Leiden: Brill, 1995. Vol. 1. 1056 p.
Hammer-Purgstall J. von [Хаммер-Пургшталь Й. фон]. Geschichte der goldenen Horde in 

Kiptschak, das ist: der Mongolen in Russland [История Золотой Орды в Кыпчаке, то есть: 
монголов в России]. Pesth [Пешт]: C. A. Hartleben's Verlag [Издательство C. A. Хартлебе-
на], 1840, 683 p. (на нем. яз.).

Horst H. von. Die Staatsverwaltung der Grosselǧūqen und Ḫōrazmšāhs (1038–1231): eine 
Untersuchung nach Urkundenformularen der Zeit. Wiesbaden: Steiner, 1964. 191 s. (на нем. 
яз.).

Voyages d'Ibn Batoutah [Путешествия Ибн Баттуты]. / Trad. par C. Defremery et 
B. R. Sanguinetti [Пер. К. Дефремери и Б. Р. Сангинетти]. Paris [Париж]: L'Imprimerie 
imperial [Императорская типография], 1855. T. III. 476 p. (на фр. яз.).

Байани Ш. Тарих-и ал-и Джалаир. Тихран: Интишарат-и Данишгах-и Тихран, 1381. 
472 с. (на перс. яз.).

Баха ад-Дин Мухаммад б. Муаййад Багдади. Ат-тавассул ила-т-тарассул. Тихран: 
Ширкат-и саххами-и чап, 1315. 389 с. (на перс. яз.).



23Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Matsukawa S. Format of the Great Chans Order. Machikaneyama Ronso. History Edition. 
1995. Vol. 29. Р. 25–52. Osaka University Knowledge Archive: OUKA. URL: https://hdl.handle.
net/11094/48030 (дата обращения: 01.08.2024) (на яп. яз.).

References
Abduraimov M. A. Ocherk agrarnykh otnoshenii v Bukharskom khanstve v XVI-pervoi 

polovine XIX v. [Essay on the rural relations in the Khanate of Bukhara in 16th — first half 
of 19th c.]. Tashkent: Fan Publ., 1966, vol. I, 369 p. (in Russian).

Agadzhanov S. G. Sel'dzhukidy i Turkmeniya v XI–XII vv. [Seljukids and Turkmenistan 
in the 11th‑12th cc.]. Ashkhabat: Ylym Publ., 1973, 164 p. (In Russian).

Ashrafyan K. Z. Deliyskii sultanat [Sultanate of Delhi]. Moscow: Izdatel'stvo vostochnoy 
literatury, 1960, 256 p. (in Russian).

Bartol'd V. V. Sochineniya. Tom I. Turkestan v epokhu mongol'skogo nashestviya [Collected 
works. Vol. 1. Turkestan down to the Mongol invasion]. Moscow.: Izdatel'stvo vostochnoy 
literatury, 1962, 760 p. (in Russian).

Baskakov N. A. Tituly i zvaniya v sotsial'noi strukture byvshego Khivinskogo khanstva 
[Titles and ranks in the social structure of  the former Khanate of Khiva]. Sovetskaya 
tyurkologiya [Soviet Turkic Studies], 1989, no. 1, pp. 63–70 (in Russian)

Belenitsky A. M., Bentovich I. B., Bolshakov O. G. Srednevekovii gorod Srednei Azii 
[Medieval city of Central Asia]. Leningrad: Nauka Publ., 1973, 394 p. (in Russian).

Beysembiev T. K. Kokandskaya istoriografiya. Issledovanie po istochnikovedeniyu Srednei 
Azii XVIII–XIX vekov [Khoqand historiography. Examination of the source study of the 
Central Asia of 18th‑19th centuries]. Almaty: Print-S Publ., 2009, 1263 p. (in Russian).

Budagov L. Z. Sravnitel'nii slovar' turetsko-tatarskikh narechii [Comparative dictionary 
of Turkic-Tatar dialects]. St. Petersburg: Imperial Academy of Science Press, 1869, vol. I, 
820 p. (in Russian).

Gordlevskiy V. A. Gosudarstvo Sel'dzhukidov Maloi Azii [State of Seljuks in the Asia 
Minor]. Izbrannye sochineniya. T. I. Istoricheskie raboty [Selected works. Vol. 1. Historical 
studies]. Moscow: Izdatel'stvo vostochnoy literatury, 1960, pp. 29–318 (in Russian).

Khoja Samandar Termezi. Dastur al-muluk (Nazidanie gosudaryam). Moscow: Nauka 
Publ., 1971, 400 p. (in Russian, in Persian).

Ikhsanoglu E. (ed.). Istoriya Osmanskogo gosudarstva, obshchestva i tsivilizatsii [Hisory 
of the Ottman state, society and civilization]. Moscow: Vostochnaya literature Publ., 2006, 
vol. I, 602 p. (in Russian).

Khanykov N. V. Gorodskoe upravlenie v Srednei Azii [City administration in the Central 
Asia]. Zhurnal Ministerstva vnutrennikh del [Journal of the Ministry of Internal Affairs], 1844, 
no. 6, 14 p. (in Russian).

Khatibi S. Persidskie dokumental'nye istochniki po sotsial'no-ekonomicheskoi istorii 
Khorasana XIII–XIV vv. [Persian documental sources on the social political history of Khorasan 
of 13th‑14th cc.]. Ashkhabad: Ylym, 1985, 134 p. (in Russian).

Kurpalidis G. M. Kurpalidis G. M. O yazyke i strukture sel'dzhukskikh ofitsial'nykh gramot 
“Atabat al-Kataba” [On the language and structure of the Seljuk official charters “Atabat 
al-Kataba”]. Vostochnoe istoricheskoe istochnikovedenie i spetsial'nye istoricheskie distsipliny 



24 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 7–25.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

[Eastern historical source studies and special historical disciplines]. Moscow: Nauka Publ., 
1989, iss. 1, pp. 128–136 (in Russian).

Mikhaylova I. B. Srednevekovyi Bagdad [Medieval Baghdad]. Moscow: Nauka Publ., 1990, 
157 p. (in Russian).

Muntajab ad-Din Badi Atabek al-Dzhuvayni. Stupeni sovershenstvovaniya katibov (Atabat 
al-kataba) [Stages of improvement of katibs]. Moscow: Nauka Publ., 1965, 160 р. (in Russian).

Petrov N. P. Bukharskii mukhtasib v nachale XX veka [Bukharan mukhtasib at the beginning 
of the 20th century]. Problemy vostokovedeniya [Problems of the oriental studies], 1959, no. 1, 
pp. 139–142 (in Russian).

Petrushevskiy I. P. K istorii sel'skogo poseleniya i sel'skoi obshchiny v Irane XIII–XV vv. 
[On history of rural settlement and rural community in Iran of 13th‑15th cc.]. Uchenye zapiski 
Instituta vostokovedeniya [Proceedings of the Institute of Oriental Studies], 1958, vol. 16, 
pp. 31–51 (in Russian).

Petrushevskiy I. P. Zemledelie i agrarnye otnosheniya v Irane XIII–XIV vekov [Agriculture 
and agrarian relations in Iran of 13th‑14th centuries]. Moscow; Leningrad: Academy of Sciences 
of USSR Press, 1960, 492 p. (In Russian).

Rashid ad-Din. Perepiska [Correspondence]. Moscow: Nauka, 1971, 500 p. (In Russian).
Semenov A. A. Bukharskiy traktat o chinakh i zvaniyakh i ob obyazannostyakh nositelei ikh 

v srednevekovoi Bukhare [Bukharan treatise on titles and ranks and on the functions of their 
holders in the medieval Bukhara]. Sovetskoe vostokovedenie [Soviet Oriental Studies], 1948, 
iss. 5, pp. 137–154 (in Russian).

Semenov A. A. Ocherk ustroistva tsentral'nogo administrativnogo upravleniya Bukharskogo 
khanstva pozdneyshego vremeni [Essay on the structure of central administration of the 
Khanate of Bukhara of the latest time]. Stalinabad: Academy of Sciences of Tajik SSR Press, 
1954, 75 p. (In Russian).

Semenova L. A. Iz istorii srednevekovoi Sirii. Sel'dzhukskii period [From the history 
of medieval Syria. Seljuq period]. Moscow: Nauka, 1990, 248 p. (In Russian).

Volin S. L., Romaskevich A. A., Yakubovskiy A. Yu. (eds.). Materialy po istorii turkmen 
i Turkmenii. T. 1: VII–XV vv. Arabskie i persidskie istochniki [Materials on history of Turkmen 
and Turkmenia. Vol. 1: 7th‑15th cc. Arabian and Persian sources]. Moscow; Leningrad: 
Academy of Sciences of USSR Press, 1939, 612 p. (in Russian).

Siaset-name. Kniga o pravlenii vazira XI stoletiya Nizam al-Mul'ka [Book on the rule by 
Nizam al-Mulk, the vizier of the 11th century]. Moscow; Leningrad: Academy of Sciences 
of USSR Press, 1949, 380 p. (in Russian).

Ata-Malik Juvaini. The History of the World-Conqueror. Manchester: Manchester University 
Press, 1997, 763 p. (in English).

Bosworth C. E. et al. (eds). The Encyclopaedia of Islam. Leiden: Brill, 1995, vol. VIII, 1056 
p. (in English).

Bregel Yu. Documents from the khanate of Khiva (17th‑19th centuries). Bloomington: 
Indiana University, 2007, 73 p. (in English).

Cleaves F. W. The Mongolian Documents in the Musée de Téhéran. Harvard Journal 
of Asiatic Studies, 1953, vol. 16, no. 1–2, pp. 1–107 (in English).



25Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 7–25.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Kozlowski G. C. Muslim endowments and society in British India. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1985, 211 p. (in English).

Hammer-Purgstall J. von. Geschichte der goldenen Horde in Kiptschak, das ist: der Mongolen 
in Russland [History of the Golden Horde in Kipchak, that is: The Mongols in Russia]. Pesth: 
C. A. Hartleben's Verlag, 1840, 683 p. (In German).

Horst H. von Die Staatsverwaltung der Grosselǧūqen und Ḫōrazmšāhs (1038–1231): 
eine Untersuchung nach Urkundenformularen der Zeit [The State Administration of the 
Great Seljuqs and Khwarazmshahs (1038–1231): An Investigation Based on Documentary 
Formularies of the Period]. Wiesbaden: Steiner, 1964, 191 p. (in German).

Voyages d'Ibn Batoutah [The Travels of Ibn Battuta]. Paris: L'Imprimerie imperiale, 1855, 
vol. III, 476 p. (in French).

Baha' al-Din Muhammad b. Mu'ayyad Baghdadi. al-Tawassul ila al-tarassul [Book of the 
search for access to the official correspondence]. Tehran: Shirkat-i sahhami-yi chap Publ., 
1315, 389 p. (in Persian).

Bayani Sh. Tarikh-i al-i Dzhalair [The History of Alle-Jallayer]. Tehran: University 
of Tehran Press, 1381, 472 p. (in Persian).

Matsukawa S. Format of the Great Chans Order. Machikaneyama Ronso. History Edition, 
1995, 29, pp. 25–52. URL: https://hdl.handle.net/11094/48030 (accessed at: August 1, 2024) 
(in Japanese).

Muhammad ibn Hindushah Nakhchivani. Dastur al-katib fi ta'yin al-maratib (Rukovodstvo 
dlya pisca pri opredelenii stepenej) [A Scribe's Guide to Determining Degrees], Moscow: 
Nauka, 1976, vol. II, 526 p. (in Persian).

Статья поступила в редакцию: 06.09.2024
Принята к публикации: 10.08.2025

Дата публикации: 29.12.2025



26 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 902.904 (574) 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–02

А. А. Горячев

Институт археологии им. А. Х. Маргулана, Алматы (Республика Казахстан)

ЗАХОРОНЕНИЯ КРЕМИРОВАННЫХ ОСТАНКОВ 
В КЕРАМИЧЕСКИХ СОСУДАХ ПО МАТЕРИАЛАМ 
МОГИЛЬНИКОВ ЭПОХИ БРОНЗЫ СЕМИРЕЧЬЯ  
(ЮГО-ВОСТОЧНЫЙ КАЗАХСТАН)

В настоящей работе дана характеристика захоронений по обряду кремации в по-
гребальных памятниках эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный Казахстан). Тра-
диция использования в качестве погребений керамических урн зафиксирована в ре-
гионе в 10 могильных сооружениях, которые представляют собой каменные ящики, 
цисты или специальные грунтовые ямы. Их культурно-хронологическая атрибуция 
позволяет отнести существование этой погребальной практики на территории Семи-
речья к позднеандроновскому времени (XVI–XV вв. до н. э.) и позднебронзовому пе-
риоду (XIV–XI вв. до н. э.). Одной из особенностей является использование керамиче-
ской посуды для доставки кремированных останков к месту захоронения. Они отнесе-
ны к генетически связанными друг с другом федоровской и кульсайской культурными 
традициями, которые имеют определенные региональные отличия, в том числе и в ис-
следуемой погребальной практике. Федоровские погребальные комплексы с кремаци-
ей находят свои аналогии в степных и лесостепных районах Центрального, Северного 
Казахстана и от Южного Зауралья до Западной Сибири и Алтая. Некоторые элементы 
погребальной практики и состав инвентаря кульсайских памятников отмечены в ма-
териалах могильников Средней Азии и Восточного Памира.

Ключевые слова: Семиречье, Заилийский Алатау, Джунгарский Алатау, Чу-Илий-
ское междуречье, археология, эпоха бронзы, могильник, кремация, традиция, погре-
бальный обряд, керамическая урна

Для цитирования: 
Горячев А. А. Захоронения кремированных останков в керамических урнах 
по материалам могильников эпохи бронзы Семиречья (Юго-Восточный Казахстан) // 
Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 26–49. DOI. 10.14258/nreur(2025)4–02.

Горячев Александр Анатольевич, ведущий научный сотрудник отдела археологии 
эпохи камня и раннего металла Института археологии им. А. Х. Маргулана, Алматы, 
Республика Казахстан. Адрес для контактов: aga. 2805@mail.ru; https://orcid.
org/0000–0001–6952–5567.



27Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

A. A. Goryachev

Institute of Archaeology of A. H. Margulan, Almaty (Republic of Kazakhstan)

CREMATED REMAINS IN CERAMIC URNS  
ON THE MATERIALS OF BURIALS OF THE BRONZE AGE 
OF SEMIRECHYE (SOUTH-EASTERN KAZAKHSTAN)

This paper characterizes the burials according to the cremation rite in the funerary 
monuments of the Bronze Age of Semirechye (South-Eastern Kazakhstan). The tradition 
of using ceramic urns as burials is recorded in the region in 10 burial structures, which are 
stone boxes, cists or special ground pits. Their cultural and chronological attribution allows 
us to attribute the existence of this burial practice on the territory of Semirechye to the Late 
Andronovo time (XVI–XV centuries BC) and Late Bronze Age (XIV–XI centuries BC). One 
of the peculiarities is the use of pottery for the delivery of cremated remains to the burial site. 
They are attributed to the genetically related Fedorovo and Kulsai cultural traditions, which 
have certain regional differences, including in the studied funerary practices. Fedorovo 
funerary complexes with cremation find their analogies in steppe and forest-steppe regions 
of Central and Northern Kazakhstan and from the Southern Trans-Urals to Western Siberia 
and Altai. Some elements of burial practices and the composition of the inventory of Kulsai 
monuments are noted in the materials of burial grounds in Central Asia and the Eastern 
Pamirs.

Keywords: Semirechye, Zailiyskyi Alatau, Dzungarian Alatau, Chu-Ili interfluve, 
archaeology, Bronze Age, burial ground, cremation, tradition, funeral rites, ceramic urn.

For citation: 
Goryachev A Cremated remains in ceramic urns from Bronze Age burials in South-Western 
Semirechye. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, № 4. P. 26–49 (in Russian). 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–02.

Goryachev Alexander Anatolyevich, Leading Researcher of the Department 
of Archaeology of Stone Age and Early Metal Archaeology of A. H. Margulan Institute 
of Archaeology Almaty, Republic of Kazakhstan. Contact address: aga. 2805@mail.ru; 
https://orcid.org/ 0000–0001–6952–5567.

Введение
«Семиречье» (Жетысу) — современный историко-географический термин, обозна-

чающий обширную область Юго-Восточного Казахстана, географически соответству-
ющий водному бассейну озера Балхаш, включая долину реки Чу (рис. 1.-1). Его услов-
ные границы распространяются от Балхаш-Алакольской котловины на севере, вдоль за-
падных и южных склонов Джунгарского (Жетысу) Алатау до хребтов Северного Тянь-



28 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Шаня — Узынкора, Терскей, Кунгей и Заилийского (Иле) Алатау на юге и от истоков 
реки Или на востоке до Чуйской долины на западе [Байпаков, 1986: 9]. Центральное по-
ложение в современном понимании термина занимает река Или, разделяющая Семи-
речье на три области — Северо-Восточную (Джунгарский Алатау и Балхаш-Алаколь-
ская котловина), Юго-Западную (Чу-Илийское междуречье вплоть до северных скло-
нов Киргизского Алатау и западных отрогов Заилийского Алатау) и Юго-Восточную 
(северные склоны хребтов Северного Тянь-Шаня).

Рис. 1. Расположение памятников эпохи бронзы на территории Семиречья (Юго-Восточный 
Казахстан): 1 — положение региона на карте Казахстана; 2 — исследованные памятники 

эпохи бронзы Семиречья (составлена М. А. Антоновым) 
Fig. 1. Location of Bronze Age monuments on the area of Semirechye (South-Eastern Kazakhstan): 
1 — position of the region on the map of Kazakhstan; 2 — investigated Bronze Age monuments 

of Semirechye (compiled by M. A. Antonov)

На предварительной археологической карте памятников эпохи бронзы Семиречья 
на сегодняшний день представлено 393 объекта, большинство из которых (143) состав-
ляют могильники. На 35‑ти из них проводились раскопки (рис. 1.-2), которые дали ма-



29Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

териал для реконструкции погребальных традиций древнего населения региона [Го-
рячев, Антонов, 2024: 159–161, 170, рис. 1, 8]. Погребальные традиции на современном 
этапе археологических исследований имеют актуальное значение для изучения хозяй-
ственно-бытового и этнокультурного развития Семиречья в бронзовом веке.

При всем разнообразии погребальных конструкций эпохи бронзы региона (цисты, 
ящики, грунтовые ямы и их комбинированные формы) ведущими обрядами захоро-
нения являются ингумация и кремация останков умерших, отмеченные во всех видах 
могил. В ходе исследований выяснено, что кремация останков умерших производилась 
при низких температурах и, как правило, за пределами погребений. После чего креми-
рованный и/или обугленный прах размещался в разных частях могилы в зависимости 
от культурно-хронологической атрибуции комплекса (алакульской, федоровской, куль-
сайской) [Марьяшев, Горячев, 1999: 44–56; Карабаспакова, 2011: 63–76; Горячев, 2008: 
44–59; 2013: 3–28; 2020: 99–128].

Особое место в данной погребальной традиции занимают захоронения кремирован-
ных останков в керамических урнах, которые встречаются относительно редко и в ос-
новном на поздних этапах андроновского периода эпохи бронзы. Между тем полно-
ценной систематизации материалов погребений по обряду трупосожжения в регионе 
не проводилось. Данные этих исследований актуальны как для реконструкции религи-
озных верований, так и культурно-исторической интерпретации развития материаль-
ной и духовной культуры древнего населения. С этой целью в настоящей работе пред-
ставлен сравнительный анализ основных элементов погребальных традиций при захо-
ронении умерших по обряду кремации в керамической посуде у населения эпохи брон-
зы на примере материалов памятников федоровской и кульсайской культур эпохи ан-
дроновского периода эпохи бронзы Семиречья.

Методы исследований
В работе рассматриваются материалы наиболее исследованных могильников эпохи 

бронзы на территории региона, проводится статистический анализ традиции погре-
бальной обрядности с использованием керамической посуды для доставки кремиро-
ванных останков к месту захоронения и керамических сосудов в качестве погребальных 
урн. С целью реконструкции историко-культурных процессов в Семиречье выделяют-
ся их некоторые типологические особенности и хронологические отличия. При интер-
претации способов посмертного обращения с останками умерших систематизируются 
данные по топографии могильников, выявляются планиграфические и конструктив-
ные детали погребальных сооружений и определяется их место в структуре комплек-
сов. Воссоздание отдельных элементов погребально-поминальных действий и их куль-
турно-хронологическая атрибуция производится на основе установленных артефактов 
и результатов естественно-научных исследований. Данный подход был ранее обосно-
ван для погребальных комплексов эпохи бронзы отдельных историко-географических 
микрорайонов [Горячев, 2013: 3; Goryachev, 2004: 109–138; Гасс, Горячев, 2016: 85–87].

Материалы исследований
Захоронения кремированных останков отмечены практически во всех уголках ре-

гиона за исключением северных отрогов Джунгарского Алатау, незначительная их груп-
па исследована в западных отрогах хребта [Карабаспакова, 2011: 44–112]. Трупосо-



30 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

жжение является одной из основных традиций посмертного обращения с умерши-
ми в эпоху бронзы на территории Чу-Илийского междуречья, Илийской долины и се-
верных склонов Заилийского и Кунгей Алатау [Марьяшев, Горячев, 1993: 5–19; Горя-
чев, 2020: 99–128].

Ландшафтная ситуация, в которой отмечены погребальные комплексы с захороне-
ниями кремированных останков умерших, в каждом микрорайоне Семиречья отлича-
ется определенными признаками. В степной зоне Чу-Илийского междуречья они встре-
чаются во внутригорных долинах на гребнях водоразделов, либо на небольших увалах. 
Здесь они устраивались у подножия холма или сопки, либо устроены внутри седловин 
между сопок (рис. 2.–1,2). В западных отрогах Джунгарского Алатау могильники эпохи 
бронзы с трупосожжениями зафиксированы по высоким лессовым берегам крупных 
рек и ручьев внутри или на выходе из горных долин или ущелий (рис. 2.-3).

В предгорной зоне хребтов Узынкора, Заилийского и Кунгей Алатау подобные захо-
ронения отмечены в погребальных комплексах бронзового века на выходе из широких 
проходных ущелий или по берегам горных рек, текущих в северном или западном на-
правлении (рис. 2.–4, 5). В высокогорной зоне региона они встречаются, как правило, 
у выхода из узкого каньона ущелья на вершине увалов обрывистых берегов рек, теку-
щих в меридиональных направлениях либо в седловинах или на относительно ровных 
площадках между сопками (рис. 2.–6, 7).

Удельный вес захоронений по обряду кремации среди общего количества иссле-
дованных объектов на памятниках бронзового века существенно отличается в раз-
ных историко-географических микрорайонах. У западных отрогов Джунгарского 
Алатау подобный обряд встречается только в отдельных могилах даже внутри круп-
ных конструкций каменных оград среди захоронений по обряду трупоположения 
[Карабаспакова, 2011: 63–76]. Здесь их численность не превышает 5 %. В Чу-Илий-
ских горах и у западных отрогов Заилийского Алатау, где доминируют степные при-
родно-географические и климатические условия [Аубекеров и др., 2009: 48–58], эти 
погребальные традиции отмечены гораздо чаще (от 10 до 15 % в каждом комплексе). 
В этом же микрорайоне захоронения с кремацией встречаются, как правило, на пе-
риферии погребальных памятников (Ой-Джайляу-III, Тамгалы II), либо составляют 
отдельные конструкции внутри общего комплекса (Ой-Джайляу-VII и IХ, Тамгалы 
VI, Кожабала I, Мадьярсай I) [Марьяшев, Горячев, 1993: 5–11; Рогожинский, 1999: 
7–43; 2011: 174; Горячев, 2013: 3–28; 2020б: 135–151]. В данных районах известны па-
мятники преимущественно смешанной алакульско-федоровской культурной тради-
ции андроновской культурно-исторической общности и позднебронзовые комплек-
сы бегазы-саргаринского типа.

Иная ситуация складывается в восточной части Заилийского Алатау и горной зоне 
хребтов Узынкора и Кунгей Алатау, которые являлись на протяжении II тысячелетия 
до н. э. территорией распространения кульсайской культуры [Марьяшев, Горячев, 1999: 
44–56; Гасс, Горячев, 2016: табл. 2; Gass, 2016: 51–64]. На сегодняшний день на 6 памят-
никах в 50 конструкциях (оградах и курганах-оградах) зафиксировано 40 захоронений 
по обряду кремации, 32 — ингумации и в 12 могилах следов захоронения не обнаруже-
но. Но и среди них соотношение этих погребальных традиций не одинаково. 



31Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 2. Топографические планы могильников эпохи бронзы Семиречья с захоронениями 
по обряду кремации: 1 — Кожабала-I; 2 — Ой-Джайляу-III и IX; 3 — Куйган-II;  

4 — Мадьярсай-I; 5 — Анрахай-I; 6 — Кызылбулак-I; 7 — Кульсай-I 
Fig. 2. Topographic plans of the Bronze Age burial grounds of Semirechye with cremation burials: 

1 — Kozhabala-I; 2 — Oi-Jailau-III and IX; 3 — Kuigan-II; 4 — Magyarsay-I; 5 — Anrakhai-I;  
6 — Kyzylbulak-I; 7 — Kulsay-I

В горных районах Кунгей Алатау и хребта Узынкора на 22 захоронения приходит-
ся лишь две могилы с некремированными останками детей. Чем ближе памятник рас-
полагался к микрорайонам преимущественного распространения культур андронов-
ской общности (Заилийский Алатау), тем выше удельный вес могил с трупоположе-
нием погребенных. На могильнике Кызылбулак-I в верховьях ущелья Тургень отмече-
но 24 могилы с кремированными останками погребенных и 28 с некремированными 
[Горячев, 2020: 99–117].



32 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Немногочисленную и необычную группу среди захоронений с трупосожжением 
составляют погребения внутри керамических сосудов. Первые случаи были отмечены 
при исследовании могильников в Чу-Илийском микрорайоне. Среди материалов мо-
гильника Тамгалы VI [Рогожинский, 1999: 32–40]. Внутри урочища в небольшом ящике 
1а подквадратной формы (0,3х0,36 м; З — В) в юго-восточном секторе могилы (гл. 30) 
обнаружена нижняя часть крупного сосуда без дна с кремированными костями. Рядом, 
в северо-западном углу ящика, установлен второй сосуд. Погребальный комплекс вме-
сте с ящиками 1 и 1б был вырублен в скальном грунте (рис. 3.–1, 2). Здесь, как и далее 
в Чу-Илийском междуречье, высота сосудов с кремированными останками не превы-
шала 12–15 см, диаметр по венчику менее 20 см.

В соседнем ящике 2 (1,53х0,85; гл. 0,65 м; З — В), врезанном в скальный массив, 
с восточной стороны, под плитами, находилось скопление сожжённых костей чело-
века. Среди костей в западной части отмечены фрагменты тонкостенного сосуда чер-
ного цвета и древесные угли: в юго-восточном секторе найден обломок серьги с рас-
трубом, покрытый черным налетом. В центре могилы на плите обнаружены фрагмен-
ты конечностей овцы (?). В ящике 5 (0,6х0,2 м; гл. 0,35 м; ЮЗ — СВ), устроенном так-
же в скальном массиве, в западном углу могилы зафиксирован на боку крупный обло-
мок сосуда с каменной крышкой. Внутри и рядом с ним находились сожженные кости 
и мелкие угли [Рогожинский, 1999: 33].

В этом же микрорайоне в горах Киндыктас среди материалов могильника Ой-Джай-
ляу — IX в структуре ограды размерами 4,5х4,5 м отмечены два захоронения по обряду 
кремации (рис. 3.–3,4). Погребение 2 в каменной пристройке к ограде с юго-восточной 
стороны совершено в каменном ящике квадратной формы (0,5х0,5 м; гл. 0,4 м; ЮЗ — 
СВ). На дне могилы установлены два керамических сосуда, внутри одного из них, наи-
более крупного по параметрам, обнаружены кремированные останки человека (рис. 3.–
5, 6). В южной части могильника Ой-Джайляу-III отмечена серия подобных каменных 
ящиков и цист, в которых кальцинированные кости погребенных (одиночных и кол-
лективных захоронений) зафиксированы в виде скопления, похожего по форме на пе-
ревернутый керамический сосуд.

К данной категории в Чу-Илийском междуречье отнесены плотные скопления кре-
мированных останков полусферической формы, найденные, как правило, у западной 
или северной стенок, реже по центру могилы (рис. 3.–7, 8). Их параметры (диаметр 
15–18 см, высота 12–15 см) соответствуют внутреннему объему погребальной керами-
ческой посуды в этом микрорайоне. В некоторых случаях прах зафиксирован в слегка 
рассыпанном состоянии, но основное ядро скопления соответствует форме и разме-
рам горшковидных сосудов.

Соотношение количества захоронений по обрядам ингумации и кремации в могиль-
никах у западных отрогов Джунгарского Алатау неоднозначно. Отдельных конструк-
ций (курганов, оград) с кремированными останками не отмечено. В некоторых слу-
чаях оба обряда встречаются внутри одной ограды, иногда в одной могиле. В могиль-
нике Куйган-II (объект 19) встречаются два костяка, покрытые охрой: один помещен 
в цисту-ящик, здесь же зафиксирован сосуд, орнаментированный треугольниками, вто-
рой обнаружен в ящике, северная стенка которого изнутри укреплена тремя стелами. 



33Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 3. Погребальные конструкции и инвентарь могильников эпохи бронзы Чу-Илийских гор: 
1 — общий план, 2 — могила 1, Тамгалы 6 [Рогожинский, 1999]; 3–6 — Ой-Джайляу-IX;  

7, 8 — Ой-Джайляу-III 
Fig. 3. Funerary structures and inventory of Bronze Age burial grounds of the Chu-Ili Mountains: 1 — 
overall plan), 2 — grave 1, Tamgaly 6 [Rogozhinsky, 1999]; 3–6 — Oi-Jailau-IX; 7, 8 — Oi-Jailau-III

В одном случае кальцинированные кости скелета лежали внутри перевернутого 
вверх дном сосуда и рядом с ним на дне могилы [Карабаспакова, 2011: 69, 76]. Здесь же 
в ограде 21, разделенной на три секции, среди погребений по обряду ингумации вы-
явлено подобное захоронение двух индивидуумов в цисте 2 под перевернутым кера-
мическим горшком. В этом же памятнике зафиксировано совместное захоронение 
по обрядам ингумации и кремации (ограда 23), кальцинированные кости одного по-



34 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

гребенного представляли собой скопление в виде перевернутого керамического сосу-
да [Goryachev, 2004: Figure 4.8].

Рис. 4. Керамические сосуды с кремацией и погребальный инвентарь эпохи бронзы 
юго-восточных районов Семиречья: 1–2 — случайная находка на северном побережье 

Капчагайского водохранилища; 3–10 — могильник Кызылбулак-I в верховьях ущелья Тургень 
Fig. 4. Ceramic vessels with cremation and funerary inventory of the Bronze Age of the south-

eastern regions of Semirechye: 1–2 — accidental discovery on the northern coast of the Kapchagaj 
reservoir; 3–10 — Kyzylbulak-I burial ground in the upper reaches of the Turgen gorge

В юго-восточной части Семиречья — от долины реки Или до высокогорных плато 
хребтов Узынкора, Заилийского и Кунгей Алатау — располагается зона распростране-
ния памятников кульсайской культуры. Здесь захоронения кремированных останков 
человека отмечены в другой планиграфической ситуации. Так, на северном побережье 
Капчагайского водохранилища случайно орнитологом П. В. Пфандером были обнару-
жены фрагменты разрушающегося конического керамического горшка (d — 35–40 см, 



35Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

гл. 30–35 см) в грунтовой яме глубиной 50–70 см с кремированными останками погре-
бенного (рис. 4.–1, 2). Там же найдены фрагменты мелких костей животных и древес-
ного тлена от плах из тяньшанской ели.

После реконструкции сосуд представлял собой горшок высотой 29,8 см и диаметром 
венчика — 27,2 см. Его стенки декорированы двумя линейными орнаментами в виде 
точечных вдавлений округлой заостренной палочкой с равномерным ритмом, где диа-
метр углублений 3–4 мм равен расстоянию между ними. В сосуде, помимо костей, об-
наружены фрагменты древесных угольков, деревянной плашки перекрытия и остан-
ков мелкого рогатого скота.

Более выраженную серию таких сосудов удалось зафиксировать в материалах юж-
ной части могильника Кызылбулак-I [Горячев, 2020: 99, 102, 105, 113], находящегося 
в верховьях ущелья Киши-Турген. Здесь из 24 погребений по обряду кремации три 
связаны с их захоронением в керамической посуде или грунтовой яме с глиняной об-
мазкой. На самой южной периферии памятника в юго-восточном углу каменной кон-
струкции ограды 1 в грунтовой яме (d — 30 см, гл. 50 см) зафиксирован керамический 
сосуд К‑9 очень плохой сохранности. При реконструкции выяснилось, что это неорна-
ментированный горшок (h — 20,3 см, d — 22,6 см). Внутри его развалившихся частей 
были собраны кремированные останки женщины 20–25 лет и фрагменты древесных 
угольков (рис. 4.-3).

В ограде 10 в 1 м к северу от могильной ямы и практически в ее стенке на глубине 
70 см отмечен керамический сосуд массивных форм К‑4, вкопанный вертикально и за-
крытый сверху каменной выкладкой (рис. 4.–4, 5). При его реконструкции параметры 
горшка составляли в высоту 32,3 см, диаметр венчика — 34,8 см. Как и остальные он 
был плохой сохранности, внутри содержал большое количество кремированных ко-
стей двух погребенных — мужчины и женщины 30–50 лет. В этой же ограде на глуби-
не 70 см при расчистке границ юго-восточного угла могильной ямы за ее пределами за-
фиксирован керамический сосуд К‑5 горшковидной формы (рис. 4.-6). Сверху он был 
накрыт тремя керамическими плитками, снизу укреплен мелкими камнями-подпорка-
ми. При расчистке из‑за чрезмерно рыхлого теста горшок практически развалился. По-
сле его реконструкции выяснены параметры сосуда (h — 29,4 см, d — 28,7 см). Внутри 
не зафиксировано кремированных останков человека, но положение горшка и способ 
его изготовления полностью соответствовал аналогичным захоронениям на памятни-
ке. В восточном углу ограды 10 внутри грунтовой ямы (d — 40 см, гл. 40 см) обнаружен 
вкопанный керамический сосуд К‑3 (h — 24,3 см, d — 25,1 см), укрепленный снизу кам-
нями-подпорками (рис. 4.-7). В 3 м к востоку от него под массивной каменной плитой 
найден в развале керамический сосуд К‑10 с раздутым туловом и наименьшими пара-
метрами среди всей серии (h — 12 см, d — 15,1 см) (рис. 4.-8).

К этой же серии погребений условно можно присоединить захоронение к югу 
от центральной могильной ямы в ограде 40. Под округлой каменной выкладкой (d — 
30 см) в грунтовой яме (гл. 15 см) с обмазанными глиной стенками найдены кремиро-
ванные кости женщины 18–20 лет. В их скоплении зафиксированы фрагменты древес-
ных угольков и детали двух оплавленных браслетов (рис. 4.–9, 10). Подобная ситуация 
представляется как захоронение в условном «глиняном сосуде». Во всех случаях в верх-



36 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

них слоях сосудов и грунтовых ям фиксируются следы древесного тлена тяньшанской 
ели. Вероятно, после помещения останков в могилу сверху она перекрывалась плахой-
горбылем, соответствующей ее параметрам.

Сосуды этой серии (кроме К 10) отличаются от остальной керамики погребально-
го комплекса массивными формами и техникой изготовления методом ручной лепки. 
Их формовочная масса предельно отощена дресвой, керамическое тесто также вклю-
чало некоторое количество органики. Судя по состоянию черепка, характеру и равно-
мерности окраса его поверхности в результате прокала, можно предположить, что об-
жиг производился в окислительной среде в печи или на костре под температурой по-
рядка 600–700 °C. Указанная температура держалась недостаточное время для полно-
го выгорания органики. Поверхности сосудов, как снаружи, так и внутри, имеют ха-
рактерный, но неяркий терракотовый цвет. Внутренняя часть их оставалась чёрной 
и темно-серой. Высокий процент содержания дресвы в тесте делал стенки сосудов по-
сле обжига слабыми и рыхлыми. При небольшом воздействии они крошатся, места-
ми внешняя поверхность на фрагментах отслоилась. Из этого следует, что сосуды из-
начально изготавливались для их использования только в погребальном ритуале [Чер-
нов, 2021: 199–208].

Рис. 5. Погребальные конструкции кульсайского типа эпохи бронзы юго-восточных районов 
Семиречья: 1 — Кульсай-I; 2–5 — Кызылбулак-I 

Fig. 5. Funerary constructions of the Kulsai type of the Bronze Age in the south-eastern regions 
of Semirechye: 1 — Kulsai-I; 2–5 — Kyzylbulak-I



37Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Зафиксирован факт, что практически во всех исследованных могилах кульсайской 
культурной традиции Юго-Восточного Семиречья (Кызылбулак-I, II; Узынбулак-I; 
Кульсай-I) кремированные останки погребенных, где бы они ни располагались, пред-
ставляют собой плотное скопление кальцинированных костей (иногда слегка расплыв-
шееся) полусферической формы диаметром от 10–12 до 20–25 см и высотой до 20 см 
(рис. 5.-1–5). Как и в соседнем регионе, они напоминают перевернутые керамические 
сосуды, что позволяет предполагать перенос праха умерших в них к месту захороне-
ния. При исследовании археологических памятников эпохи бронзы в верховьях ущелья 
Тургень и в устье горной реки Кульсай были зафиксированы места кремации умерших 
и прослежен маршрут до погребального комплекса [Горячев, 2015: 209–214].

Обсуждение и результаты
Культурно-хронологическое определение данной группы захоронений затрудни-

тельно в силу того, что содержащиеся в них материалы не подлежат датированию есте-
ственно-научными методами. Некоторым исключением стали отдельные захоронения 
кульсайской группы в юго-восточной части региона, устроенные внутри могил, соору-
женных из бревен тяньшанской ели. Поэтому время их появления определяется общи-
ми данными самого памятника и планиграфическим положением объектов на погре-
бальных комплексах.

Ранее проведенные исследования показали, что все памятники Чу-Илийского ме-
ждуречья, где отмечены подобные захоронения, датируются различными этапами ан-
дроновского периода эпохи бронзы Семиречья [Марьяшев, Горячев, 1993: 5–11; Рого-
жинский, 2011: 174, рис. 140; Горячев, 2020а: 139, табл. 1]. Периферийное положение 
таких захоронений внутри отдельных комплексов позволяет отнести основную серию 
захоронений кремированных останков в данном микрорайоне, в том числе и в кера-
мической посуде, к позднеандроновскому этапу, где преимущественное развитие по-
лучили федоровские культурные традиции погребального обряда.

Изучение кульсайских памятников на северных склонах хребтов Заилийский и Кун-
гей Алатау показало более широкие хронологические рамки существования традиции 
использования керамической посуды в ритуале доставки праха умерших к погребаль-
ному комплексу, а также в некоторых случаях и захоронения в ней. Данные по абсо-
лютной хронологии позволяют датировать эти памятники в пределах XIX–XIV\XIII вв. 
до н. э. [Гасс, Горячев, 2016: 112–113, табл. 1, 2; Gass, 2016: 61].

На могильнике Кызылбулак-I захоронения в керамических урнах и их имитации яв-
лялись впускными подзахоронениями тех групп погребений, которые отнесены к XV–
XIV вв. до н. э. По новой системе периодизации культур бронзового века Семиречья 
фактически относятся к периоду общности культур валиковой керамики, что отчасти 
подтверждается формой сопровождающего одного из захоронений керамического со-
суда К10 (рис. 4.-8). В другом случае в качестве инвентаря среди кремированных остан-
ков впускного погребения в ограде 40 обнаружены фрагменты бронзовых браслетов 
(рис. 4.–9, 10) смешанной алакульско-федоровской культурной традиции (на данном 
памятнике отмечены регулярно). Подобные браслеты известны в материалах могиль-
ников андроновского периода Центрального и Северного Казахстана, Средней Азии, 
Южного Зауралья и Западной Сибири [Кузьмина, 1966: табл. XVIII; Аванесова, 1991: 



38 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

рис. 52; Маргулан, 1979: 316, рис. 229; Молодин, 1985: 64, рис. 31.-1–8; Потемкина, 1985: 
рис. 88.–10, 11; Зданович, 1988: табл. 10Б, 7, 15; 10В, 18; Кадырбаев, Курманкулов, 1992: 
84, 86; Ткачев, 2002: 247, рис. 69.-25–26, 30–31; Parzinger, 2006: 361, abb. 117.-20]. Они 
относятся к различным культурным традициям АКИО, но основная их серия соотно-
сится специалистами с позднеандроновским временем.

Таким образом, использование керамической посуды в погребальных традициях 
происходило на всех этапах развития кульсайских памятников, а применение горш-
ковидных сосудов в качестве погребальных урн отмечено во второй половине II тыс. 
до н. э.

Среди погребальных комплексов ближайших сопредельных территорий захороне-
ния в керамических урнах встречаются единично на территории Центрального Казах-
стана, где известны отдельные погребения среди материалов могильников Шет-I (огра-
да 3), Сангру-II (ограда 10) и Уйтас-Айдос (могилы 3, 4 в ограде 2) [Кадырбаев, Курман-
кулов, 1992: 90, 109; Усманова, Варфоломеев, 1998: 47; Кукушкин, 2019: 57–58]. В Север-
ном Казахстане керамический сосуд в развале с пережженными костями обнаружен 
в материалах могильника Бурлук-I (ограда 9) [Зданович, 1988: 87]. Керамическая посуда 
с кремацией соответствует по параметрам аналогичным на территории Чу-Илийского 
междуречья и обнаружена в могильных сооружениях разного типа — ящиках, грунто-
вых ямах и цистах. В этих же памятниках и ряде новых погребальных комплексов фе-
доровской культурной традиции Сары-Арки отмечены плотные скопления кальцини-
рованных костей скелетов, однако авторами не указывается их форма в виде перевер-
нутого керамического сосуда [Кадырбаев, Курманкулов, 1992: 72, 109–115; Кукушкин, 
Жусупов, Дмитриев, 2017: 48–56].

Для Минусинской котловины в эпоху бронзы случаи кремации крайне редки и отме-
чены только в материалах крупных погребальных комплексов Сухое озеро I, Улус Под-
кунинский, Орак и Усть-Ерба [Максименков, 1978: 16–45]. Столь же единичны захоро-
нения кремированных останков на территории Восточного Казахстана и Алтая (4–5 %) 
[Черников, 1960: 13–18; Молодин, 1985: 105–108; Кирюшин, Папин, Федорук, 2015: 42–
49]. Использование обряда кремации в большей степени зафиксировано в Южном За-
уралье и Кузнецкой котловине [Оразбаев, 1958: 247–252; Хлобыстина, 1973: 53–55; По-
темкина, 1985: 226, 239; Бобров, Михайлов, 1989: 52–53; Бобров, 2013: 88–89].

В западной части могилы кургана 6 могильника Сухомесовский (Южное Зауралье) 
обнаружено глиняное блюдо с кремированными останками человека [Андроновская 
культура, 1966: 33; Сотникова, 2014: 192]. Некоторые аналогии конструктивным дета-
лям могил кульсайского типа в Семиречье имеются среди западносибирских погре-
бальных комплексов (крепление деревянных бревен «в лапу» и сплошное перекрытие 
из плах) [Савинов, Бобров, 1995: 88; Сотникова, 2014: 190]. Отмечен ряд могил с со-
вместными захоронениями разных костяков по обрядам кремации и ингумации [Хло-
быстина, 1988: 20–27; Бобров, 2005: 60–63]. Это позволило специалистам выделять в ре-
гионе трупосожжение как особую черту погребального обряда [Косарев, 1981: 117].

В южном направлении от региона на сопредельных территориях Северной Кирги-
зии и Центрального Тянь-Шаня обряд трупосожжения занимает значительное место 
в погребальной практике древнего населения эпохи бронзы [Бернштам, 1949: 340–344; 



39Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Кожемяко, 1960: 81–102; Абетеков, 1963: 93–95; Галочкина, 1977: 30–38; Виноградова, 
Кузьмина, 1986: 133–134]. В некоторых исследованных комплексах у северных скло-
нов Киргизского Алатау и в долине Кетмень-Тюбе количество захоронений с крема-
цией преобладало над обрядом ингумации. Отмечается, что в различных частях могил 
в виде каменных ящиков или грунтовых ям (гл. до 1,5 м) находятся плотные скопления 
сожженных костей, погребенных и сосуды, но их форма не уточняется.

Помимо параллелей в андроновских комплексах Семиречья и Центрального Ка-
захстана, специалисты обращают внимание на их схожесть с захоронениями по обря-
ду кремации в Средней Азии [Бернштам, 1952: 20; Галочкина, 1977: 32, 36; Виноградо-
ва, Кузьмина, 1986: 134–135]. Здесь отмечена целая серия объектов в погребальных па-
мятниках, которая предполагается специалистами связанной с продвижением с севе-
ра степных скотоводческих андроновских (федоровских) племен во второй половине 
II тысячелетия до н. э. [Мандельштам, 1968: 96–108; Аванесова, 2013: 18–20]. Среди них 
прослеживаются некоторые аналогии в группе погребений с трупосожжением могиль-
ников кульсайской группы Семиречья в материалах Раннего Тулхарского могильника 
в Южном Таджикистане и Бустон VI на юге Узбекистана. В материалах последнего об-
наружены две керамические урны с кремированными останками погребенных [Аване-
сова, 2013: 19]. В Раннем Тулхарском могильнике важно размещение в могилах с кре-
мацией керамики, высушенной на солнце, что сближает их с сосудами кульсайских па-
мятников, изготовленных без прямого обжига [Мандельштам, 1968: 108]. Здесь же от-
мечено расположение погребений с кальцинированными останками людей на южной 
периферии памятника, что характерно для основной части захоронений погребаль-
ных комплексов Чу-Илийских гор.

Всего на территории Семиречья в могильниках эпохи бронзы выявлено 10 случаев, 
где кремированные кости погребенных (12) обнаружены в могилах внутри керамиче-
ских урн. В каждом микрорайоне такие захоронения зафиксированы только в одном-
двух могильниках среди серии (до 5–6) рядом расположенных (в Джунгарском Ала-
тау — Куйган-II; в Чу-Илийских горах — Тамгалы-VI и Ой-Джайляу-IX; в Юго-Восточ-
ном Семиречье — Кызылбулак-I и побережье Капчагайского водохранилища). Из всей 
группы исследованных захоронений этого периода они составляют около 2 %, что го-
ворит о редкости применения данной практики в погребальных традициях древнего 
населения. Ситуация повторяется на сопредельных с регионом территориях в рамках 
тех же позднеандроновского этапа и периода поздней бронзы.

На территории Семиречья детали погребального обряда для различных микрорай-
онов различаются определенным образом. Так, кремированные останки в урнах на мо-
гильнике Куйган-II зафиксированы только в цистах внутри сосудов, установленных 
в перевернутом виде. В Чу-Илийских горах урны устанавливались в ящиках и ящиках-
цистах и, вероятно, перекрывались каменными плитками. На Капчагае и в высокогор-
ной зоне Заилийского Алатау вырывалась грунтовая яма по параметрам керамических 
урн, на порядок превышающих сосуды из других микрорайонов. Сосуды накрывались 
каменными плитками, яма перекрывалась плахой-горбылем.

Эти различия, вероятно, связаны с культурной атрибуцией памятников степных 
районов Юго-Западного и Северо-Восточного Семиречья, которые относятся к федо-



40 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ровской группе андроновского хронологического горизонта. Устройство могил и тра-
диции захоронения в керамических сосудах Чу-Илийского междуречья и Приджунга-
рья в большей степени обнаруживают аналогии в материалах бронзового века Цен-
трального, Северного Казахстана, Южного Зауралья и юга Западной Сибири. В гор-
ной зоне Юго-Восточного Семиречья кульсайские традиции вместо обжига для при-
дания прочности стенкам керамических урн засыпания их остывающей золой и рас-
положения в грунтовых ямах больше соответствуют материалам среднеазиатских мо-
гильников, где вместо обжига их сушили на солнце. Тем не менее, в некоторых аспек-
тах в регионе эти традиции перекликаются. Грунтовые могилы с древесными кон-
струкциями известны в Северном Казахстане и Западной Сибири, а сосуд из могиль-
ника Ой-Джайляу-IX по параметрам в целом виде похож на кульсайские. Но перед за-
хоронением керамической урне были приданы параметры, характерные для данного 
обряда в Чу-Илийском микрорайоне.

В Семиречье применение в погребальном ритуале керамики для доставки праха 
умерших к месту захоронения, вероятно, было более широко распространено. Об этом 
свидетельствуют материалы могильников кульсайской культуры, где за редким исклю-
чением основная часть скоплений кальцинированных костей погребенных демонстри-
руют форму перевернутого сосуда, даже если в последующем этот прах рассыпается. 
В предгорьях Джунгарского Алатау ритуал отмечен с оставлением посуды после ее по-
мещения в могилы. В Чу-Илийских горах подобные свидетельства более редки, досто-
верно отмечены в отдельных могилах комплексов Ой-Джайляу-III и VII, Мадьярсай-I 
и Тамгалы-VI. В основном здесь фиксируются следы неполной кремации, либо прах 
рассыпался по дну погребения (в основном в центральной его части). Следов сооруже-
ния «куклы» для кремированных останков и их положения в могилу в анатомическом 
порядке, как это отмечается в сопредельных регионах, не зафиксировано.

Заключение
Несмотря на то, что статистический анализ погребений в керамических урнах пока-

зывает в первую очередь современное состояние исследованности региона, их редкость 
свидетельствует о необычности данной ритуальной практики в религиозных традици-
ях населения эпохи бронзы Семиречья. Появление подобного варианта погребального 
обряда кремации в эпоху бронзы в определенной степени связано с обычаем доставки 
праха умерших к месту захоронения в керамическом сосуде. Наибольшее распростра-
нение эта традиция получила в кульсайских памятниках горной зоны Юго-Восточно-
го Семиречья. Появление данной практики в погребальных традициях соседних ми-
крорегионов, прежде всего в степной зоне Чу-Илийского междуречья, связано с взаи-
модействием и взаимовлиянием их населения на позднеандроновском (федоровском) 
этапе и в период развития Общности культур валиковой керамики (ОКВК).

Различия в погребальной обрядовой практике и выделение в ней захоронений в ке-
рамических урнах связаны с религиозным мировоззрением древнего населения регио-
на [Кукушкин, 2018: 87–98; 2019: 54–65]. Семантический аспект данных традиций ва-
жен для понимания их особенностей и составляет перспективу дальнейших исследова-
ний религиозного-мифологических представлений населения эпохи бронзы Семиречья.



41Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Благодарности и финансирование
Работа выполнена в рамках ПЦФ Комитета науки Министерства науки и высшего 

образования Республики Казахстан на 2023–2025 гг. «Древность и средневековье Ал-
маты: исследование и сохранение археологического наследия» (ИРН № BR21882346).

Acknowledgements and funding
The work was carried out within the framework of PTF from the Scientific Committee 

of the Ministry of Science and Higher Education of the Republic of Kazakhstan for 2023–2025 
«Ancient and Middle Ages of Almaty: Research and Preservation of Archaeological Heritage» 
(IRN № BR21882346).

Список сокращений
АКИО — Андроновская культурно-историческая общность
АН СССР — Академия наук Союза Советских Социалистических Республик
АН КазССР — Академия наук Казахской Советской Социалистической Республики
АН КиргССР  — Академия наук Киргизской Советской Социалистической 

Республики
ГРВЛ — Главная редакция Восточной литературы
КемГУ — Кемеровский государственный университет
КСИА — Краткие сообщения Института археологии
МИА — Материалы и исследования по археологии
МИЦАИ — Международный институт центральноазиатских исследований.
НГУ — Новосибирский государственный университет
НИЦИА — Научно-исследовательский центр по истории и археологии
ОКВК — Общность культур валиковой керамики
ПЦФ — Программно-целевое финансирование
РА — «Российская археология»
СА — «Советская археология»
ТюмГНГУ — Тюменский государственный нефтегазовый университет

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Абетеков А. Погребения эпохи бронзы могильника Тегирмен-сай // Краткие сооб-

щения института археологии. 1963. Вып. 93. М. : Изд-во Академии наук СССР. С. 93–95.
Аванесова Н. А. Бустон VI — некрополь огнепоклонников доурбанистической Бак-

трии. Самарканд : Изд-во МИЦАИ, 2013. 640 с.
Аванесова Н. А. Культура пастушеских племен эпохи бронзы азиатской части СССР 

(по металлическим изделиям). Ташкент : ФАН, 1991. 200 с.
Андроновская культура. Памятники западных районов / сост. В. С. Сорокин // Свод 

археологических источников. М. ; Л. : Наука. Ленингр. отд., 1966. Вып. 3–2. 65 с.
Аубекеров Б. Ж., Сала Р., Нигматова С., Деом Ж.‑М. Климат, ландшафты и истори-

ческие события эпохи номадов на территории Казахстана (зарождение, расцвет и за-
тухание номадизма) // Научные чтения памяти Н. Э. Масанова : материалы науч.‑практ. 
конф. (Алматы, 25–26 апреля 2008 г.). Алматы : Дайк-Пресс, 2009. С. 48–58.



42 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Байпаков К. М. Средневековая городская культура Южного Казахстана и Семире-
чья (VI — начало XIII в.). Алма-Ата: Наука, 1986. 256 с.

Бернштам А. Н. Историко-археологические очерки Центрального Тянь-Шаня и Па-
миро-Алая // Материалы и исследования по археологии СССР. № 26. М. ; Л. : Изд-во 
АН СССР, 1952. 348 с.

Бернштам А. Н. Основные этапы истории культуры Семиречья и Тянь-Шаня // Со-
ветская археология. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1949. Т. XI. С. 337–384.

Бобров В. В. «Биритуализм» андроновского погребального обряда — нетрадици-
онная форма развития культуры // XIII Западносиб. археол.‑этногр. совещание. Томск : 
Томский ун-т, 2005. С. 60–63.

Бобров В. В. Характеристика андроновской культуры Кузнецко-Салаирской горной 
области // Известия Иркутского государственного ун-та. Серия: Геоархеология. Этно-
логия. Антропология. 2013. № 2. С. 84–92.

Бобров В. В., Михайлов Ю. И. Памятники андроновской культуры в Обь-Чулымском 
междуречье. Кемерово : КемГУ, 1989. 198 с.

Виноградова Н. М., Кузьмина Е. Е. Контакты степных и земледельческих племен 
Средней Азии в эпоху бронзы // Восточный Туркестан и Средняя Азия в системе куль-
тур древнего и средневекового Востока. М. : Наука, ГРВЛ, 1986. С. 126–151.

Галочкина И. Г. Новые данные об исследовании памятников эпохи бронзы // Кет-
мень-Тюбе. Археология и история. Фрунзе: Илим, 1977. С. 30–38.

Гасс А., Горячев А. А. К вопросу о типологии и хронологии могильников эпохи брон-
зы в высокогорной зоне Заилийского Алатау // Вестник Новосибирского государствен-
ного университета. Серия: История, филология. 2016. Т. 15, № 5. С. 85–123.

Горячев А. А. Могильник бронзового века Мадьярсай-I // Теория и практика архео-
логических исследований. 2020. № 1. С. 135–151.

Горячев А. А. Погребальные комплексы бронзового века Хантауского транзитно-
го коридора // Хантауский транзитный коридор в эпоху палеометалла. ИАС. Алматы : 
Институт археологии им. А. Х. Маргулана, 2020а. Вып. 7. С. 135–157.

Горячев А. А. Древний археологический комплекс верховьев ущелья Киши-Турген. 
Алматы : Институт археологии им. А. Х. Маргулана, 2020б. 260 с.

Горячев А. А. К вопросу об устройстве древних храмов эпохи бронзы в горной зоне 
Заилийского Алатау // Археология Западной Сибири и Алтая: опыт междисциплинар-
ных исследований. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. С. 209–214.

Горячев А. А. О погребальных традициях племен поздней бронзы урочища Ой-Джай-
ляу в Чуилийских горах // Мировоззрение населения Южной Сибири и Центральной 
Азии в исторической ретроспективе. Барнаул : Азбука, 2008. Вып. II. С. 44–59.

Горячев А. А. О погребальных традициях племен эпохи бронзы Шуилийских гор // 
Известия Национальной академии наук Республики Казахстан. Серия общественных 
и гуманитарных наук. 2013. № 3. С. 3–28.

Горячев А. А., Антонов М. А. Памятники эпохи бронзы Жетысу: результаты апроба-
ции метода геопространственного моделирования (Юго-Восточный Казахстан) // Ар-
хеология Казахстана. 2024. № 1. С. 154–179.



43Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Зданович Г. Б. Бронзовый век Урало-Казахстанских степей. Свердловск : Уральский 
ун-т, 1988. 184 с.

Кадырбаев М. К., Курманкулов Ж. Культура древних скотоводов и металлургов Са-
ры-Арки. Алма-Ата : Гылым, 1992. 250 с.

Карабаспакова К. М. Жетысу и Южный Казахстан в эпоху бронзы. Алматы : Инсти-
тут археологии им. А. Х. Маргулана: НИЦИА «Бегазы-Тасмола», 2011. 220 с.

Кирюшин Ю. Ф., Папин Д. В., Федорук О. А. Андроновская культура на Алтае (по ма-
териалам погребальных комплексов). Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. 108 с.

Кожемяко П. И. Погребения эпохи бронзы в Киргизии // Известия АН КиргССР. 
Серия: Общественные науки. Фрунзе, 1960. Т. II. Вып. 3. С. 81–107.

Косарев М. Ф. Бронзовый век Западной Сибири. М. : Наука,1981. 278 с.
Кузьмина Е. Е. Металлические изделия энеолита и бронзового века в Средней Азии. 

М. : Наука, 1966. 139 с.
Кукушкин И. А. Мировоззрение и традиции населения андроновской историко-

культурной общности (по данным погребальной обрядности) // Вестник Новосибир-
ского государственного университета. Серия: История, филология. 2018. Т. 17. Вып. 5. 
С. 87–98.

Кукушкин И. А. Обряд кремации у андроновского (федоровского) населения: се-
мантический аспект // Российская археология. 2019. № 4. С. 54–65.

Кукушкин И. А., Жусупов Д. С., Дмитриев Е. А. Могильник Акшокы — новый памят-
ник в системе андроновских древностей Сарыарки // Вестник археологии, антрополо-
гии и этнографии. 2017. № 2. С. 48–56.

Максименков Г. А. Андроновская культура на Енисее. Л. : Наука, 1978. 190 с.
Мандельштам А. М. Памятники эпохи бронзы в Южном Таджикистане // Труды Та-

джикской археологической экспедиции Института археологии АН СССР и Института 
истории им. А. Дониша АН Таджикской ССР. Л. : Наука, 1968. 184 с.

Маргулан А. Х. Бегазы-дандыбаевская культура Центрального Казахстана. Алма-
Ата : Наука КазССР, 1979. 360 с.

Марьяшев А. Н., Горячев А. А. Вопросы периодизации и хронологии памятников 
эпохи бронзы Семиречья // Российская археология. 1993. № 1. С. 5–20.

Марьяшев А. Н., Горячев А. А. Памятники кульсайского типа в горной зоне Семи-
речья // История и археология Семиречья. Алматы : Фонд «XXI век», 1999. С. 44–56.

Молодин В. И. Бараба в эпоху бронзы. Новосибирск : Наука, 1985. 200 с.
Оразбаев А. М. Северный Казахстан в эпоху бронзы // Труды истории, археологии 

и этнографии. Т. V: Археология. Алма-Ата : Изд-во АН КазССР, 1958. С. 216–279.
Потемкина Т. М. Бронзовый век лесостепного Притоболья. М. : Наука, 1985. 376 с.
Рогожинский А. Е. Могильники эпохи бронзы урочища Тамгалы // История и ар-

хеология Семиречья. Алматы : Фонд «ХХI век», 1999. С. 7–43.
Рогожинский А. Е. Петроглифы археологического ландшафта Тамгалы. Алматы : 

Signet Print, 2011. 346 с.
Савинов Д. Г., Бобров В. В. Курганы андроновской культуры могильника Юрман I 

в Западной Сибири // Археологические вести. 1995. № 4. С. 83–90.



44 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Сотникова С. В. Андроновские (федоровские) погребения с кремацией и вертикаль-
но установленными объектами (по материалам Юго-Западной Сибири) // Историче-
ские, философские, политические и юридические науки, культурология и искусство-
ведение. Вопросы теории и практики. № 10. Ч. III. Тамбов : Грамота, 2014. C. 189–194.

Ткачев А. А. Центральный Казахстан в эпоху бронзы. Тюмень : Изд-во ТюмГНГУ, 
2002. Ч. 1. 288 с.

Усманова Э. Р., Варфоломеев В. В. Уйтас-Айдос — могильник эпохи бронзы // Вопро-
сы археологии Казахстана. Вып. 2. Алматы ; Москва : Ғылым, 1998. С. 46–60.

Хлобыстина М. Д. Некоторые особенности андроновской культуры Минусинских 
степей // Советская археология. 1973. № 4. С. 50–62.

Хлобыстина М. Д. Биритуальные погребения Евразийской степи в бронзовом веке // 
Краткие сообщения института археололии. 1988. Вып. 193. С. 20–27.

Черников С. С. Восточный Казахстан в эпоху бронзы // Материалы и исследования 
по археологии СССР. № 88. М. ; Л. : АН СССР, 1960. 285 с.

Чернов М. А. К вопросу о специализации погребальной керамики эпохи брон-
зы по материалам могильника Тесик-I // Маргулановские чтения‑2021 : материалы 
Междунар. науч.‑практ. конфнренции. Алматы, 26–27 октября 2021 г. Алматы : Инсти-
тут археологии им. А. Х. Маргулана, 2021. Т. III. С. 199–208.

Ши Ханьда. Андроновцы на Восточном Памире: к вопросу хронологии и происхо-
ждения могильника Сябаньди AII в Синьцзяне (Китай) // Вестник археологии, антро-
пологии и этнографии. 2025. № 3. С. 40–54.

Goryachev A. A. Charter IV. The Bronze Age Archaeological Memorials in Semirechye // 
Metallurgy in Ancient Eastern Eurasia from the Urals to the Yellow River. The Edwin Mellen 
Press. Lewiston, New York, 2004. P. 109–138 (in English).

Gass A. [Гасс А.] Das Siebenstromland zwischen Bronze- und Früheisenzeit [Семире-
чье между бронзовым и ранним железным веком]. Berlin: De Gruyter Open, 2016. 546 
p. (на нем. языке).

Parzinger H. [Парцингер Г.] Die frühen Völker Eurasiens. Vom Neolithikum bis zum 
Mittelalter [Ранние народы Евразии. От неолита до средневековья]. München, 2006. 
P. 446–519 (на нем. языке)

References
Abetekov A. Pogrebeniya epokhi bronzy mogil'nika Tegirmen-sai [Bronze Age burials 

of the Tegirmen-sai burial ground]. Kratkie soobshcheniya instituta arkheologii [Summary 
reports of the Institute of Archaeology]. Moscow: Izd-vo Akademii nauk SSSR, 1963, iss. 93, 
pp. 93–95 (in Russian).

Aubekerov B. Zh., Sala R., Nigmatova S., Deom Zh.‑M. Klimat, landshafty i istoricheskie 
sobytiia epokhi nomadov na territorii Kazakhstana (zarozhdenie, rastsvet i zatukhanie 
nomadizma) [Climate, landscapes and historical events of the Nomadic era in Kazakhstan 
(origin, blossoming and fading of nomadism)]. Nauchnye chteniya pamyati N. E. Masanova: 
materially nauchno-prakticheskoi konferentsii [Scientific readings in memory of N. Masanov]. 
Almaty: Daik-Press, 2009, pp. 48–58 (in Russian).



45Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Avanesova N. A. Buston VI — nekropol' ognepoklonnikov dourbanisticheskoi Baktrii [Buston 
VI — the necropolis of the fire-worshippers of pre-urban Bactria]. Samarkand: Izd-vo MITSAI, 
2013, 640 p. (in Russian).

Avanesova N. A. Kul'tura pastusheskikh plemen epokhi bronzy aziatskoi chasti SSSR 
(po metallicheskim izdeliyam) [Culture of pastoral tribes of the Bronze Age of the Asian part 
of the USSR (on metal products)]. Tashkent: Izd-vo FAN, 1991, 200 p. (in Russian).

Baipakov K. M. Srednevekovaya gorodskaya kul'tura Yuzhnogo Kazakhstana i Semirech'ya 
(VI — nachalo XIII v.) [Medieval urban culture of South Kazakhstan and Semirechye (6th — 
beginning of 13th)]. Alma-Ata: Nauka, 1986, 256 p. (in Russian).

Bernshtam A. N.  Istoriko-arkheologicheskie ocherki Tsentral'nogo Tian' — Shania 
i Pamiro-Alaia [Historical and archaeological sketches of the Central Tien-Shan and Pamir-
Alai]. Materialy i issledovaniya po arkheologii SSSR [Materials and Research in Archaeology]. 
Moscow-Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1952, no. 26, 348 p. (in Russian).

Bernshtam A. N. Osnovnye etapy istorii kul'tury Semirech'ya i Tian' — Shanya [The main 
stages of the cultural history of Semirechye and Tien Shan]. Sovetskaya arkheologiya [Soviet 
archaeology]. Moscow-Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1949, vol. XI, pp. 337–384 (in Russian).

Bobrov V. V. “Biritualizm” andronovskogo pogrebal'nogo obryada — netraditsionnaya 
forma razvitiya kul'tury [“Biritualizm” of Andronovo funeral rites — an unconventional 
form of cultural development]. XIII Zapadnosib. arkheologo-etnograficheskoe soveshchanie 
[13th West Siberian Archaeological and Ethnographic Meeting]. Tomsk: Tomskii un-t, 2005, 
pp. 60–63 (in Russian).

Bobrov V. V. Kharakteristika andronovskoi kul'tury Kuznetsko-Salairskoi gornoi oblasti 
[Characterization of the Andronovo culture of the Kuznetsk-Salair mountainous region]. 
Izvestiya Irkutskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Geoarkheologiya. Etnologiya. 
Antropologiya [News of the Irkutsk State University. Series: Geoarchaeology. Ethnology. 
Anthropology]. 2013, no. 2, pp. 84–92 (in Russian).

Bobrov V. V., Mikhailov Yu. I. Pamyatniki andronovskoi kul'tury v Ob' — Chulymskom 
mezhdurech'e [Monuments of the Andronovo culture in the Ob-Chulym interfluve]. Kemerovo: 
KemGU, 1989, 198 p. (in Russian).

Chernikov S. S. Vostochnyi Kazakhstan v epokhu bronzy [East Kazakhstan in the Bronze 
Age]. Materialy I Issledovaniya Po Arkheologii SSSR [Materials and Research in Archaeology]. 
Moscow; Leningrad: AN SSSR, 1960, no. 88, 285 p. (in Russian).

Chernov  M. A .  K voprosu o spetsializatsii pogrebal'noi keramiki epokhi bronzy 
po materialam mogil'nika Tesik-I [On the question of specialization of funerary ceramics 
of the Bronze Age on the materials of the Tesik-I burial ground]. Margulanovskie chteniia‑2021: 
materyaly mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferentsii g. Almaty, 26–27 oktiabria 
2021 g. [Margulanov Readings‑2021: proceedings of the International Scientific and Practical 
Conference, Almaty, October 26–27, 2021]. Almaty: Institut arkheologii im. A. Kh. Margulana, 
2021, vol. III, pp. 199–208 (in Russian).

Galochkina I. G. Novye dannye ob issledovanii pamyatnikov epokhi bronzy [New 
information on the research of Bronze Age monuments]. Ketmen' — Tyube. Arkheologiya 
i istoriya [Ketmen-Tube. Archaeology and history)]. Frunze: Ilim, 1977, pp. 30–38 (in Russian).



46 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Gass A., Goriachev A. A. K voprosu o tipologii i khronologii mogil'nikov epokhi bronzy v 
vysokogornoi zone Zailiiskogo Alatau [On the question of typology and chronology of Bronze 
Age burials in the high-mountain zone of the Zailiyskiy Alatau]. Vestnik NGU. Seriya istoriya, 
filologiya [Bulletin of Novosibirsk State University. Ser. history, philology]. 2016, vol. 15, no 5, 
pp. 85–123 (in Russian).

Goryachev A. A. Drevnii arkheologicheskii kompleks verkhov'ev ushchel'ya Kishi-Turgen 
[Ancient archaeological complex of the upper reaches of the Kishi-Turgen Gorge]. Almaty: 
Institut arkheologii im. A. Kh. Margulana, 2020, 260 p. (in Russian).

Goryachev A. A. K voprosu ob ustroistve drevnikh khramov epokhi bronzy v gornoi 
zone Zailiiskogo Alatau [To the question about the structure of ancient temples of the 
Bronze Age in the mountain zone of the Zailiyskiy Alatau]. Arkheologiya Zapadnoi Sibiri 
i Altaya: opyt mezhdistsiplinarnykh issledovanii [Archaeology of Western Siberia and Altai: 
experience of interdisciplinary research)]. Barnaul: Izd-vo Altaiskogo un-ta, 2015, pp. 209–
214 (in Russian).

Goryachev A. A. Mogil'nik bronzovogo veka Mad'iarsai-I [Bronze Age burial ground 
Magyarsai-I]. Teoriya i praktika arkheologicheskikh issledovanii [Theory and practice 
of archaeological research]. 2020b, no. 1, pp. 135–151 (in Russian).

Goryachev A. A. O pogrebal'nykh traditsiyakh plemen epokhi bronzy Shuiliiskikh gor 
[On the funerary traditions of the Bronze Age tribes of the Shuili Mountains]. Izvestiia 
Natsional'noi akademii nauk Respubliki Kazakhstan. Seriya obshchestvennye i gummanitarnye 
nauki [News of the of the National Academy of Sciences of the Republic of Kazakhstan. Social 
Sciences Ser.]. 2013, no. 3, pp. 3–28 (in Russian).

Goryachev A. A. O pogrebal'nykh traditsiyakh plemen pozdnei bronzy urochishcha 
Oi-Dzhailiau v Chuiliiskikh gorakh [On the funerary traditions of the Late Bronze Age 
tribes of the Oi-Jailau tract in the Chuili Mountains]. Mirovozzrenie naseleniia Yuzhnoi Sibiri 
i Tsentral'noi Azii v istoricheskoi retrospektive [Worldview of the population of South Siberia 
and Central Asia in historical retrospect]. Barnaul: Izd-vo Azbuka, 2008, iss. II, pp. 44–59 
(in Russian).

Goryachev A. A. Pogrebal'nye kompleksy bronzovogo veka Khantauskogo tranzitnogo 
koridora [Bronze Age burial complexes of the Hantau transit corridor]. Istoriya i arkheologiya 
Semirech'ya [History and archeology of the Semirechye]. Almaty: Institut arkheologii im. 
A. Kh. Margulana, 2020a., iss. 7, pp. 135–157 (in Russian).

Goryachev A. A., Antonov M. A. Pamyatniki epokhi bronzy Zhetysu: rezul'taty aprobatsii 
metoda geoprostranstvennogo modelirovaniya (Yugo-Vostochnyi Kazakhstan) [Sites of the 
Bronze Age of Zhetysu: results of testing the geospatial modeling method (South-East 
Kazakhstan)]. Arkheologiya Kazakhstana [Kazakhstan Archeology]. 2024, no. 1, pp. 154–
179 (in Russian).

Kadyrbaev M. K., Kurmankulov Zh. Kul'tura drevnikh skotovodov i metallurgov Sary-Arki 
[The culture of ancient pastoralists and metallurgists of Sary-Arka (based on the materials 
of the Northern Betpak-Dala)]. Alma-Ata: Gylym, 1992, 250 p. (in Russian).

Karabaspakova K. M. Zhetysu i Yuzhnyi Kazakhstan v epokhu bronzy [Zhetysu and 
Southern Kazakhstan in the Bronze Age]. Almaty: Institut arkheologii im. A. Kh. Margulana; 
NITsIA “Begazy-Tasmola”, 2011, 220 p. (in Russian).



47Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Khlobystina M. D. Nekotorye osobennosti andronovskoi kul'tury Minusinskikh stepei 
[Some features of the Andronovo culture of the Minusinsk steppes]. Sovetskaya Arkheologiya 
[Soviet Archaeology]. 1973, no. 4, pp. 50–62 (in Russian).

Khlobystina M. D. Biritual'nye pogrebeniya Evraziiskoi stepi v bronzovom veke [Biritual 
burials of the Eurasian Steppe in the Bronze Age]. Kratkie soobshcheniya instituta arkheologii 
[Summary reports of the Institute of Archaeology]. 1988, iss. 193, pp. 20–27 (in Russian).

Kiryushin Yu. F., Papin D. V., Fedoruk O. A. Andronovskaya kul'tura na Altae (po materialam 
pogrebal'nykh kompleksov) [Andronovo culture in the Altai (based on the materials of funerary 
complexes)]. Barnaul: Izd-vo Altaiskogo un-ta, 2015, 108 p. (in Russian).

Kosarev M. F. Bronzovyi vek Zapadnoi Sibiri [Bronze Age of Western Siberia]. Moscow: 
Nauka,1981, 278 p. (in Russian).

Kozhemiako P. I. Pogrebeniya epokhi bronzy v Kirgizii [Bronze Age burials in Kyrgyzstan]. 
Izvestiya Akademii Nauk Kirgizskoi SSR. Seriia: Obshchestvennye nauki [Izvestiya AN Kirg. 
SSR. Series: Social Sciences]. Frunze, 1960, vol. II, iss. 3, pp. 81–107 (in Russian).

Kukushkin I. A. Mirovozzrenie i traditsii naseleniya andronovskoi istoriko-kul'turnoi 
obshchnosti (po dannym pogrebal'noi obriadnosti) [Worldview and traditions of  the 
population of the Andronovo historical and cultural community (according to funeral rites)]. 
Vestnik Novosibirskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: istoriya, filologiya [Bulletin 
of Novosibirsk State University. Series: History, Philology]. 2018, vol. 17, iss. 5, pp. 87–98 
(in Russian).

Kukushkin  I. A .  Obryad krematsii u andronovskogo (fedorovskogo) naseleniya: 
semanticheskii aspekt [Cremation rites of the Andronovo (Fedorovo) population: semantic 
aspect]. Rossiiskaya Arkheologiya [Russian archaeology]. 2019, no. 4, pp. 54–65 (in Russian).

Kukushkin I. A., Zhusupov D. S., Dmitriev E. A. Mogil'nik Akshoky — novyi pamiatnik 
v sisteme andronovskikh drevnostei Saryarki [Akshoky burial ground — a new monument in 
the system of Andronovo antiquities of Saryarka]. Vestnik arkheologii, antropologii i etnografii 
[Bulletin of Archaeology, Anthropology and Ethnography]. 2017, no. 2, pp. 48–56 (in Russian).

Kuz'mina E. E. Metallicheskie izdeliya eneolita i bronzovogo veka v Srednei Azii [Eneolithic 
and Bronze Age metalwork in Middle Asia]. Moscow: Nauka, 1966. 139 p. (in Russian).

Maksimenkov G. A. Andronovskaya kul'tura na Enisee [Andronovo culture on the Yenisei 
River]. Leningrad: Nauka, 1978, 190 p. (in Russian).

Mandel'shtam A. M. Pamyatniki epokhi bronzy v Yuzhnom Tadzhikistane [Bronze Age 
Monuments in Southern Tajikistan]. Trudy Tadzhikskoi arkheologicheskoi ekspeditsii Instituta 
arkheologii AN SSSR i Instituta istorii im. A. Donisha AN Tadzhikskoi SSR [Proceedings of the 
Tajik Archaeological Expedition of the Institute of Archaeology of the Academy of Sciences 
of the USSR and the A. Donish Institute of History of the Academy of Sciences of the Tajik 
SSR]. Leningrad: Nauka, 1968, 184 p. (in Russian).

Margulan A. Kh. Begazy-dandybaevskaya kul'tura Tsentral'nogo Kazakhstana [Begazy-
Dandybay culture of Central Kazakhstan]. Alma-Ata: Nauka KazSSR, 1979, 360 p. (in Russian).

Mar'yashev A. N., Goryachev A. A. Pamiatniki kul'saiskogo tipa v gornoi zone Semirech'ya 
[Monuments of Kulsai type in the mountain zone of Semirechye]. Istoriya I Arkheologiya 
Semirech'ya [History and archaeology of the Semirechye]. Almaty: Fond “XXI vek”, 1999, 
pp. 44–56 (in Russian).



48 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 26–49.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Mar'yashev A. N., Goryachev A. A. Voprosy periodizatsii i khronologii pamyatnikov 
epokhi bronzy Semirech'ya [Periodization and chronology of monuments of the Bronze 
Age of Semirechye]. Rossiiskaya Arkheologiya [Russian archaeology]. 1993, no. 1, pp. 5–20 
(in Russian).

Molodin V. I. Baraba v epokhu bronzy [Baraba in the Bronze Age]. Novosibirsk: Nauka, 
1985, 200 p. (in Russian).

Orazbaev A. M. Severnyi Kazakhstan v epokhu bronzy [Northern Kazakhstan in the Bronze 
Age]. Trudy istorii, arkheologii i etnografii. Tom V: Arkheologiya [Proceedings of History, 
Archaeology and Ethnography. Vol. V: Archaeology.]. Alma-Ata: Izd-vo AN KazSSR. 1958, 
pp. 216–279 (in Russian).

Potemkina T. M. Bronzovyi vek lesostepnogo Pritobol'ya [Bronze Age of the forest-steppe 
Tobol river region]. Moscow: Nauka, 1985, 376 p. (in Russian).

Rogozhinskiy A. E. Mogil'niki epokhi bronzy urochishcha Tamgaly [Bronze Age burial 
grounds of  the Tamgaly gorge area]. Istoriya I Arkheologiya Semirech'ya [History and 
archaeology of the Semirechye]. Almaty: Fond “XX vek”, 1999, pp. 7–43 (in Russian).

Rogozhinskiy A. E. Petroglify arkheologicheskogo landshafta Tamgaly [Petroglyphs within 
the archaeological landscape of Tamgaly]. Almaty: Signet Print, 2011. 346 p. (in Russian).

Savinov D. G., Bobrov V. V. Kurgany andronovskoi kul'tury mogil'nika Yurman I v Zapadnoi 
Sibiri [Andronovo culture barrows of the Yurman I burial ground in Western Siberia]. 
Arkheologicheskie vesti [Archaeological News]. 1995, no. 4, pp. 83–90 (in Russian).

Shi Xan'da. Andronovtsy na Vostochnom Pamire: k voprosu khronologii i proiskhozhdeniya 
mogil'nika Syaban'di AII v Sin'tszyane (Kitai) [The Andronovo people in the Eastern Pamirs: 
on the chronology and origin of the Syabandi AII burial ground in Xinjiang (China)]. Vestnik 
arkheologii, antropologii i etnografii [Journal of Archaeology, Anthropology, and Ethnography]. 
2025, no. 3, pp. 40–54 (in Russian).

Sorokin V. S. (ed.) Andronovskaia kul'tura. Pamiatniki zapadnykh raionov [Andronovo 
culture. Monuments of the western regions]. Svod arkheologicheskikh istochnikov [Code 
of archaeological sources]. Moscow — Leningrad: Nauka. Leningr. otd-nie, 1966, iss. 3–2, 65 
p. (in Russian).

Sotnikova S. V. Andronovskie (fedorovskie) pogrebeniya s krematsiei i vertikal'no 
ustanovlennymi ob'ektami (po materialam Yugo-Zapadnoi Sibiri) [Andronovo (Fedorovo) 
burials with cremation and vertikale placed objects (on materials from South-West Siberia)]. 
Istoricheskie, filosofskie, politicheskie i yuridicheskie nauki, kul'turologiya i iskusstvovedenie. 
Voprosy teorii i praktiki [Historical, philosophical, political and legal sciences, cultural studies 
and art history. Issues of theory and practice]. Tambov: Gramota, 2014, no. 10, pt. III, pp. 189–
194 (in Russian).

Tkachev A. A. Tsentral'nyi Kazakhstan v epokhu bronzy [Central Kazakhstan in the Bronze 
Age]. Tiumen': Izd-vo TiumGNGU 2002, pt. 1, 288 p. (in Russian).

Usmanova E. R., Varfolomeev V. V. Uitas-Aidos — mogil'nik epokhi bronzy [Uytas-Aidos — 
burial ground of the Bronze Age]. Voprosy arkheologii Kazakhstana [Problems of Kazakhstan 
archaeology]. Almaty — Moskva: Ғylym. 1998, iss. 2, pp. 46–60 (in Russian).

Vinogradova N. M., Kuz'mina E. E. Kontakty stepnykh i zemledel'cheskikh plemen Srednei 
Azii v epokhu bronzy [Contacts of steppe and agricultural tribes of Central Asia in the Bronze 



49Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 26–49.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Age]. Vostochnyi Turkestan i Srednyaya Aziya v sisteme kul'tur drevnego i srednevekovogo 
Vostoka [Eastern Turkestan and Central Asia in the system of cultures of  the ancient 
and medieval Orient]. Moscow: Nauka, GRVL, 1986, pp. 126–151 (in Russian).

Zdanovich G. B. Bronzovyi vek Uralo-Kazakhstanskikh stepei [Bronze Age of the Ural-
Kazakh steppes]. Sverdlovsk: Ural. un-t, 1988, 184 p. (in Russian).

Goryachev A. A. Charter IV. The Bronze Age Archaeological Memorials in Semirechye. 
Metallurgy in Ancient Eastern Eurasia from the Urals to the Yellow River. Lewiston, New York, 
2004, pp. 109–138.

Gass A. Das Siebenstromland zwischen Bronze- und Frueheisenzeit [Das Siebenstromland 
zwischen Bronze- und Früheisenzeit]. Berlin: De Gruyter Open, 2016б, 546 p. (in German).

Parzinger H. Die fruehen Voelker Eurasiens. Vom Neolithikum bis zum Mittelalter [Die 
frühen Völker Eurasiens. Vom Neolithikum bis zum Mittelalter]. München, 2006, pp. 446–
519 (in German).

Статья поступила в редакцию: 20.01.2025
Принята к публикации: 15.10.2025

Дата публикации: 29.12.2025



50 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 902.2 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–03

Л. С. Марсадолов

Государственный Эрмитаж, Санкт-Петербург (Россия)

О КАМЕННЫХ ИЗВАЯНИЯХ ИЗ ТУВЫ  
(ПО МАТЕРИАЛАМ ЭКСПЕДИЦИЙ  
АЛЕКСАНДРА ДАНИЛОВИЧА ГРАЧА)

В статье кратко рассмотрена история открытия в Туве, поступления и передвижения 
в Государственном Эрмитаже каменных изваяний, найденных экспедицией А. Д. Гра-
ча в 1953–1960‑х гг. В настоящее время в музее хранится 12 каменных изваяний, пере-
данных А. Д. Грачом в 1967 г., из которых 11 находятся на постоянных экспозициях Го-
сударственного Эрмитажа.

Ранее А. Д. Грач и другие археологи считали, что все 12 изваяний относятся к «древ-
нетюркскому времени». По оценке ряда археологов, в Туве пока не обнаружено ни од-
ного изваяния эпохи бронзы, что выделяет этот регион «белым пятном» среди куль-
тур с каменными скульптурами на археологической карте Южной Сибири. В настоя-
щее время автор статьи пришёл к выводу, что в эрмитажной коллекции к древнетюрк-
скому периоду относятся только 9 скульптур, а 3 изваяния, вероятно, были созданы 
в эпоху бронзы. В статье также проанализирована средневековая скульптура из Тувы, 
находящаяся на памятнике поэта Велимира Хлебникова в Москве, а также поставлен 
вопрос о том, где в будущем должно находиться это изваяние.

Ключевые слова: Тува, Эрмитаж, А. Д. Грач, кочевники, каменные изваяния, эпоха 
бронзы, древнетюркское время, аналогии, Велимир Хлебников

Для цитирования: 
Марсадолов Л. С. О каменных изваяниях из Тувы (по материалам экспедиций Александра 
Даниловича Грача) // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 50–69. DOI 10.14258/
nreur(2025)4–03.

Марсадолов Леонид Сергеевич, доктор культурологии, ведущий научный сотрудник 
Отдела археологии Восточной Европы и Сибири Государственного Эрмитажа, 
Санкт-Петербург (Россия). Адрес для контактов: marsadolov@hermitage.ru; https://
orcid.org/0000–0002–0480–2225.



51Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

L. S. Marsadolov

The State Hermitage museum, St. Petersburg (Russia)

ABOUT STONE SCULPTURES FROM TUVA  
(BASED ON THE MATERIALS OF EXPEDITIONS 
ALEKSANDR DANILOVICH GRACH)

The article briefly examines the history of the discovery in Tuva, the arrival and movement 
in The State Hermitage museum of stone sculptures found by the expedition of A. D. Grach in 
1953–1960. Currently, the museum houses 12 stone sculptures transferred by A. D. Grach in 
1967, of which 11 are on permanent exhibitions of the State Hermitage museum.

Earlier, A. D. Grach and other archaeologists believed that all 12 statues belong to the 
“Ancient Turkic time.” According to a number of archaeologists, not a single statue of the 
Bronze Age has yet been discovered in Tuva, which distinguishes this region as a “white 
spot” among cultures with stone sculptures on the archaeological map of Southern Siberia. 
Currently, the author of the article came to the conclusion that in the Hermitage's collection 
only 9 sculptures belong to the Ancient Turkic period, and 3 statues were probably created 
in the Bronze Age. The article also analyzes a medieval sculpture from Tuva, located on the 
monument to the poet Velimir Khlebnikov in Moscow, and also raises the question of where 
this statue should be in the future. Article materials can be useful for scientific publications, 
for exhibition projects, as well as teachers and students of universities.

Keywords: Tuva, The State Hermitage museum, A. D. Grach, nomads, stone sculptures, 
Bronze Age, Ancient Turkic time, analogies, Velimir Khlebnikov

For citation: 
Marsadolov L. S. On stone sculptures from Tuva (based on the materials of the expeditions 
of Aleksandr Danilovich Grach). Nations and religions of Eurasia. 2025. T. 30, No. 4. P. 50–69 
(in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–03.

Marsadolov Leonid Sergeevich, Doctor of Culturology, Leading Researcher 
of Department of Archaeology of Eastern Europe and Siberia of the State Hermitage 
Museum, St. Petersburg (Russia). Contact address: marsadolov@hermitage.ru; https://
orcid.org/0000–0002–0480–2225

Введение
Каменные изваяния на территории Евразии являются ценными археологически-

ми, историческими, культурными, географическими, социологическими, этническими 
и политическими источниками. Границы распространения скульптурных изображе-
ний разных исторических периодов, в том числе эпохи бронзы, раннего железа и Сред-
невековья, были обширные — часто по всему евразийскому степному поясу. Концен-



52 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

трация этих изваяний в разных регионах и в разное время не была равномерной. В на-
стоящее время это может быть объяснено тем, что, с одной стороны, не все регионы 
изучены достаточно хорошо, а с другой стороны, в разные периоды истории предше-
ствующие изваяния часто переделывали, дополняли новыми деталями, а также уничто-
жали, закапывали и устанавливали на новых местах. Особый интерес для археологов 
должны представлять регионы, которые являются «белыми пятнами» на археологиче-
ских картах разных исторических периодов. Поэтому иногда на основе новых данных 
необходимо передатировать ранее найденные и изученные изваяния.

Краткая история изучения изваяний Тувы
Первые каменные изваяния в Туве были найдены во время путешествия по Саяно-

Алтаю в 1881 г. А. В. Адрианова [1888]. Позднее древнетюркские статуи Тувы изучали 
многие исследователи — Д. Каррутерс, С. Р. Минцлов, Н. Г. Богатырёв, Л. П. Потапов, 
Л. А. Евтюхова, С. В. Киселёв, А. Д. Грач, Л. Р. Кызласов, М. Х. Маннай-оол, В. Т. Мон-
гуш, В. Д. Кубарев, М. Е. Килуновская и другие учёные [Грач, 1961; Дыртык-оол, 2006; 
Килуновская, 2009].

Александр Данилович Грач (1928–1981) впервые приехал в Туву в 1953 г., когда ему 
было 25 лет. В 1953–1960 гг. в ходе его экспедиционных работ в разных районах Тувы 
было найдено 58 изваяний, в два раза больше, чем в предшествующее время. А. Д. Грач 
научно обработал каждое найденное им изваяние и в 1961 г. опубликовал книгу «Древ-
нетюркские изваяния Тувы», а в 1962 г. защитил кандидатскую диссертацию по этой 
теме. Эта книга, актуальная до сих пор, оказала большое влияние на многих учёных, 
занимающихся данной тематикой.

30 ноября 1967 г. из Ленинградского отделения Института археологии АН СССР 
А. Д. Грач передал в Государственный Эрмитаж 12 каменных изваяний, которые позд-
нее были заинвентаризированы и ныне составляют коллекцию № 2352. Хранителя-
ми этой коллекции с 1967 по 1992 г. была М. П. Завитухина, а с 1992 г. — Л. С. Марса- 
долов.

Долгое время на постоянной выставке Эрмитажа экспонировалось только одно — 
самое красивое каменное изваяние из этой коллекции, найденное в Монгун-Тайгин-
ском районе на реке Каргы, которое и ныне находится на первом этаже в Зимнем Двор-
це в зале 32 (рис. 1; инв. № 2352–3). На этой скульптуре выбита уникальная ритуаль-
ная сцена (рис. 1.-3). В 2005 г. из хранилища в Зимнем дворце 11 изваяний были пере-
везены в эрмитажный Реставрационно-хранительский центр «Старая деревня» (РХЦ), 
где 10 каменных изваяний входят в маршрут открытого хранения.

В 2012–2014 гг. 7 из 12 каменных изваяний из Тувы экспонировались на временных 
выставках Эрмитажа в Казани («Кочевники Евразии на пути к империи»; центр «Эр-
митаж — Казань», 18 июня 2012 г. — 31 марта 2013 г.) и Выборге («Мир кочевников»; 
выставочный центр «Эрмитаж — Выборг», 19 ноября 2013 г. — 25 мая 2014 г.), кото-
рые посетили сотни тысяч человек. Краткие сведения об этих изваяниях были опуб-
ликованы в каталогах, изданных к открытию этих выставок [Марсадолов, 2012: 184–
185, 188–190; 2013: 105–107].



53Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 1. Каменное изваяние древнетюркского периода из Монгун-Тайги в Туве:  
1 — фотография А. Д. Грача, 1950‑е гг.; 2 — коллекция Гос. Эрмитажа  

(инв. № 2352–3; см. табл. 1); 3 — фрагмент изваяния с ритуальной сценой 
Fig. 1. A stone statue from the Ancient Turkic period from Mongun-Taiga in Tuva:  

1 — photo by A. D. Grach, 1950s; 2 — collection of The State Hermitage museum  
(Inv. No. 2352–3; see Table 1); 3 — fragment of a statue with a ritual scene

Эрмитажные изваяния древнетюркского времени из Тувы
Древнетюркские каменные скульптуры Евразии и Тувы — замечательные памят-

ники монументального и сакрального искусства, пережившие столетия и дошедшие 
до наших дней. Эти объекты с каждым годом всё реже сохраняются в первозданном 
ландшафте степных просторов и горных долин.

А. Д. Грач [1961] в своей монографии привёл подробные описания местонахождений 
и каждого изученного им изваяния, дал их общую классификацию, семантику и дати-
ровку. Поэтому мы не будем останавливаться на их детальных характеристиках, но ос-
новные данные о них сведены нами в таблицу 1. Эрмитажные изваяния древнетюрк-
ского времени относятся к разным стилистическим традициям (риc. 1–3).



54 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таблица 1
Эрмитажная коллекция каменных изваяний из Тувы, собранная в экспедициях 

А. Д. Грача в 1953–1960 гг.
Table 1

Hermitage's collection of stone sculptures from Tuva, collected of expeditions 
A. D. Grach in 1953–1960



55Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

После тщательного осмотра каждого музейного изваяния автор этой статьи в на-
стоящее время считает, что к «древнетюркскому времени» относятся только 9 скульп-
тур (табл. 1; инв. №№ 2352–3, 6–12 и 4 — переиспользовано?), а три изваяния, вероят-
но, были созданы в эпоху бронзы (табл. 1; инв. №№ 2352–1, 2, 5). Интересно отметить, 
на скульптурной голове из Бай-Тала до сих пор сохранились тёмные маслянистые «сле-
ды» (рис. 2.-1; ГЭ, инв. № 2352–6) [Грач, 1961: 34, 35; № 28; рис. 50]. По этому призна-
ку изваяние из Тувы близко к скульптуре «Улуг Хуртуях Тас» («Великая каменная ба-
бушка») из Хакасии, которую хакасы издавна и в современности почитают, смазыва-
ют рот сметаной и маслом.

  

Рис. 2. Фотографии каменных изваяний 
древнетюркского периода из Эрмитажа:  

1 — № 2352–6, 2 — № 2352–10,  
3 — № 2352–7; 4 — № 2352–8 

Fig. 2. Photographs of stone sculptures of the 
Ancient Turkic period from The State Hermitage 
museum: 1 — No. 2352–6, 2 — No. 2352–10, 

3 — No. 2352–7; 4 — No 2352–8

Рис. 3. Фотографии каменных изваяний 
древнетюркского периода из Эрмитажа:  

1 — № 2352–11, 2 — № 2352–12,  
3 — № 2352–9; 4 — № 2352–4 

Fig. 3. Photographs of stone sculptures of the 
Ancient Turkic period from The State Hermitage 
museum: 1 — No. 2352–11, 2 — No. 2352–12, 

3 — No. 2352–9; 4 — No. 2352–4



56 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Древнее изваяние из Тувы на современном кладбище в Москве
В 2019–2021 гг. в Государственный Эрмитаж поступило несколько писем от Службы 

по лицензированию и надзору отдельных видов деятельности Республики Тыва. Осо-
бый интерес представляет письмо от 14 мая 2021 г. по поводу каменных изваяний, ра-
нее переданных в музей А. Д. Грачом (рис. 4).

Рис. 4. Фрагмент письма от Службы по лицензированию и надзору отдельных видов 
деятельности Республики Тыва, 2021 г. 

Fig. 4. Fragment of a letter from the Licensing and Supervision Service of Certain Activities  
of the Republic of Tuva, 2021

Древнетюркское изваяние, о котором идёт речь в письме, было найдено А. Д. Гра-
чём в 1950‑е гг. на правом берегу р. Ортаа-Халыын, в трех километрах от поселка Саг-
лы, в южной части Тувы (рис. 5). Это одно из самых красивых изваяний в Туве ценно 
ещё и тем, что оно стояло около оградки, где было установлено 100 вертикально постав-
ленных каменных балбалов, что свидетельствует об элитарности этого комплекса объ-
ектов. В книге А. Д. Грача [1961: 40–41, рис. 70, 71], приведены и размеры этого извая-
ния — полная высота 1,17 м, высота от дневной поверхности — 0,84 м, высота лица — 
0,30 м, ширина плеч — 0,29 м, толщина — 0,16 м. Эти измерительные данные А. Д. Гра-
ча 9 июля 2025 г. на некрополе Новодевичьего монастыря в Москве Л. С. Марсадолов 
сравнил с размерами древнего тюркского изваяния на памятнике Велимира Хлебни-
кова (рис. 5). Все вышеуказанные размеры древней скульптуры совпали с точностью 
до 1 см, начиная с высоты — 1,17 м. Судя по экспедиционной фотографии А. Д. Грача, 
сделанной в Туве в 1950‑е гг., и по фотографиям изваяния на Новодевичьем кладби-
ще, вероятно, это одна и та же скульптура (рис. 5). Совпадают мелкие детали — скол 
на головном уборе, изображения лица, положения двух рук с сосудом, пояса и пред-
метов вооружения.



57Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 5. Фотографии каменного изваяния древнетюркского периода: 1, 2 — на памятнике 
поэта Велимира Хлебникова и его родственников на кладбище Новодевичьего монастыря 
в Москве (1 — фотография Л. С. Марсадолова, 2025 г.; 2 — изваяние, слегка развёрнутое 

по вертикали); 3 — изваяния в Туве, Саглы, фотография А. Д. Грача, 1950‑е гг. 
Fig. 5. Photographs of a stone statue of the Ancient Turkic period: 1, 2 — on the monument of the 
poet Velimir Khlebnikov and his relatives in the cemetery of the Novodevichy Convent in Moscow: 
1 — photo by L. S. Marsadolov, 2025; 2 — the statue is slightly turned vertically); 3 — sculptures  

in Tuva, Sagly, photo by A. D. Grach, 1950s



58 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

На письмо из Тувы (рис. 4), как и на предшествующие письма из Службы по ли-
цензированию и надзору, были посланы подробные разъяснения, акты приемки и фо-
тографии всех эрмитажных изваяний из Тувы. Из музея им сообщили, что «в настоя-
щее время все каменные изваяния из Овюрского района Республики Тыва, в том 
числе два из долины р. Ортаа-Халыын, находятся в Государственном Эрмитаже (инв. 
№№ 2352–8 и 2352–9). Изваяние, опубликованное А. Д. Грачом на рис. 70, в Эрми-
таж не поступало. О происхождении каменного изваяния, помещенного на могиле 
В. Хлебникова в Новодевичьем монастыре, Государственный Эрмитаж не имеет до-
стоверных сведений».

Ещё в мою бытность студентом кафедры археологии исторического факультета Ле-
нинградского государственного университета, когда я даже не предполагал, что в буду-
щем стану хранителем изваяний из Тувы, в молодёжном журнале «Юность» за 1975 г. 
я прочитал небольшую статью под заголовком «С улыбкою недвижной…», написанную 
Г. Фёдоровым [1975]. В те годы я уже решил специализироваться по археологии Саяно-
Алтая и вырезал для себя из купленного журнала эту статью.

Г. Фёдоров подробно описал историю появления на могиле известного поэта Ве-
лимира Хлебникова (1885–1922) древней скульптуры из удалённого региона. Отме-
тим для археологов и любителей истории, что у Хлебникова есть интересное стихо-
творение «Каменная баба», написанное в годы Гражданской войны в 1919 г., где есть 
такие строчки:

…Стоит с улыбкою недвижной,
Забытая неведомым отцом,
И на груди ее булыжной
Блестит роса серебряным сосцом.
Поэт-философ Велимир Хлебников дружил с художником Петром Митуричем 

(1887–1956), который оформил ряд его книг, а позднее женился на его сестре — Вере 
Хлебниковой. Племянник Велимира Хлебникова художник Май Митурич (1925–2008) 
и поэт Борис Слуцкий предложили установить древнее каменное изваяние на моги-
лу Хлебникова и через Союз писателей в начале 1970‑х гг. обратились с этой просьбой 
к археологу Г. Фёдорову. После долгих поисков не удалось найти подлинного изваяния 
в музеях и в полевых условиях.

Процитируем, как далее описывает эту историю археолог и писатель Г. Фёдоров 
[1975: 104]:

И вдруг после нескольких лет бесплодных поисков и раздумий — неожи-
данная удача. Мой друг и коллега Леонид Зяблин, работающий в Средней Азии, 
обследуя местность на берегу высокогорного озера, сделал счастливую наход-
ку. Стоявшая на вершине какого‑то кургана «баба» ещё в давние времена упала 
с него и стала постепенно погружаться, уходить в землю. Когда мой коллега об-
наружил её, над землёй еле виднелась макушка «бабы». Зяблин выкопал «бабу, 
привёз её в Москву и передал через меня в Союз писателей.
В конце 1974 г. под руководством архитектора Елены Морозевич древняя статуя 

была установлена на могиле Велимира Хлебникова.



59Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Позднее я узнал, что Георгий Борисович Фёдоров (1917–1993) родился в Петро-
граде и после окончания исторического факультета МГУ и аспирантуры работал 
в 1946–1986 гг. в Институте археологии АН СССР в Москве, участвовал в экспеди-
циях в Литве, на Украине и в Молдавии. Он был доктором исторических наук, спе-
циалистом по славяно-русской археологии и нумизматике, а также членом Союза 
писателей СССР.

С книгой Л. П. Зяблина «Карасукский могильник Малый Копены 3», изданной 
в 1977 г., я ознакомился ещё студентом вскоре после её опубликования и даже сделал 
на семинаре Л. С. Клейна в университете доклад о связях памятников карасукской куль-
туры в Сибири с близкими объектами в разных регионах Азии и Европы, а впослед-
ствии стал в Эрмитаже хранителем сибирских и карасукских коллекций.

Леонид Павлович Зяблин (1914–1982) защитил кандидатскую диссертацию в 1952 г. 
по теме «Археологические памятники кочевников X–XIV веков Восточной Европы» 
и вместе с Г. Б. Фёдоровым работал в том же московском Институте археологии с 1953 
до 1974 г. Совместно с ленинградскими археологами он участвовал в Иркутской экс-
педиции на Байкале (1959 г.), руководил отрядами Красноярской экспедиции (1960–
1968 гг.), а также Абаканским отрядом (1972 г.) и был хорошо знаком с М. П. Грязно-
вым и А. Д. Грачом.

Если в Туве считают, что А. Д. Грач передал изваяние из Тувы для памятника на мо-
гилу Велимира Хлебникова, то Г. Б. Фёдоров в своей статье 1975 г. отметил, что эту древ-
нюю скульптуру нашел и передал в Союз писателей Л. П. Зяблин, «работавший в Сред-
ней Азии», после чего она была установлена на могиле Хлебникова. Кто именно из двух 
археологов выкопал это изваяние в Туве, пока точно установить не удалось. Случайно 
или нет, но подготовка к установке изваяния на могиле В. Хлебникова в Москве в 1974 г. 
совпала с важными событиями жизни этих двух археологов. В 1973 г. А. Д. Грач был уво-
лен из ЛО Института археологии АН СССР в Ленинграде, а в 1974 г. Л. П. Зяблина уво-
лили из Института археологии АН СССР в Москве.

Поэт В. Хлебников и археология
В ноябре 2025 г. исполнилось 140 лет со дня рождения до сих пор недооценённо-

го известного поэта-футуриста Серебряного века Виктора/Велимира Хлебникова 
(9.11.1885–28.6.1922). В его обширном творческом наследии есть неоднократные упо-
минания и размышления о древних народах разных регионов мира, о скифах, славянах 
и половецких каменных изваяниях [Хлебников, 2024]. Вероятно, со временем будут по-
дробно проанализированы большие и малые числовые периоды Хлебникова и их свя-
зи с археологической хронологией. Многие годы он искал в числах Основные законы 
времени, которые оказывают влияние на человеческие судьбы, и пытался:

Помимо закона тяготения
Найти общий строй времени,
Яровчатых солнечных гусель, —
Основную мелкую ячейку времени и всю сеть.
Русско-японская война 1903–1905 гг. и поражение флота в Цусимской битве оказа-

ли большое влияние на Хлебникова. Он утверждал, что в России в будущем будут глубо-



60 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

кие потрясения с периодичностью в 12 лет, что приходится на годы Змеи по восточно-
му календарю: 1905 г. — первая русская революция; 1917 г. — Февральская и Октябрь-
ская революции. Это предвидение Хлебникова подтвердилось и позднее — 1929–1941–
1953–1965–1977–1989–2001 годы и далее.

Ещё в 1912 г. Хлебников задавал вопрос: «Не следует ли ждать в 1917 году падения 
государства?». В 1916 г. он делает запись о том, что через полтора года внешняя война 
перейдет «в мертвую зыбь внутренней войны», что и вылилось в Гражданскую войну 
в России. В 1915–1916 гг., когда авиация использовалась только в военных целях, он 
предсказывал, что земледельцы будущего будут обрабатывать землю с воздуха, засевая 
поля, вызывая дожди.

Хлебников считал особенно важнейшим в истории выделенный им большой пери-
од в 317 лет, связанный с происходящими в мире событиями — от войн до революций. 
Интервал в 317 лет он называл такой же весомостью, как год и сутки Солнца и Земли. 
Число 317 Хлебников считал связанным со скоростью света и скоростями Земли. Гер-
манская (1871 г.) и Римская (31 г. до н. э.) империи основаны через 317 лет х 6 перио-
дов друг после друга (317 х 6 = 1902; 1902 ‒ 1871 = –31). Наполеоновские законы 1801 г. 
во Франции были приняты через (317 х 4) после создания законов Юстиниана в 533 г.

Следует особо подчеркнуть, что исторический период Хлебникова в 317 лет совпа-
дает со многими археологическими периодами продолжительностью около 300 лет, 
например, раннее скифское время — VIII–VI вв. до н. э., скифское время — V–III вв.  
до н. э. и др. [Марсадолов, 2015].

Археологам хорошо известна война персов со скифами. Хлебников сделал инте-
ресные обобщения для этого исторического события. Перед этим походом первый 
десант флота персов под командованием каппадокийского сатрапа Ариарамна за-
хватил в плен брата скифского царя Марсагета. В 512 г. до н. э. состоялся поход Да-
рия I на скифов в Северном Причерноморье. Скифы победили персидское войско 
и изгнали его из Скифии, но персы захватили греческие территории на берегах Бос-
фора и временно отрезали греческие колонии Причерноморья от основной Греции. 
Дарию подчинились Фракия и Македония. Македонский царь Аминт I стал вассалом 
Дария, и в будущем это дало право Александру Македонскому претендовать на власть 
в персидской Азии. Важным Хлебников считал и 1453 г., когда турки-османы захва-
тили 2‑й Рим — Царьград / Константинополь и положили конец древнегреческому 
и римскому тяготению на Восток.

Незадолго до смерти в 1922 г. В. Хлебников написал стихотворение «Еще раз, 
еще раз», которое звучало как предупреждение всем его недоброжелателям и кри- 
тикам:

Горе и вам, взявшим
Неверный угол сердца ко мне:
Вы разобьетесь о камни,
И камни будут надсмехаться
Над вами,
Как вы надсмехались
Надо мной.



61Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Проблемы местонахождения каменной скульптуры из Тувы
Для настоящего и будущего времени важна другая проблема — где должна находить-

ся древнетюркская скульптура из Саглы — на Новодевичьем кладбище в Москве, в му-
зее в Кызыле или на своём первоначальном месте около посёлка Саглы в Туве? Сейчас 
эта скульптура находится в климатических условиях, отличающихся от горностепных 
в Туве, и постепенно подвергается всё нарастающим процессам разрушения. При уста-
новке этой скульптуры в 1970‑е гг. на ее правом боку были просверлены два округлых 
отверстия для крепления к постаменту…

Замечательный поэт-пророк серебряного века Велимир Хлебников достоин над-
гробного памятника без скандалов в настоящем и будущем, о которых он и не подо-
зревал. На его могиле можно установить одну или даже две скульптуры — хорошую 
копию изваяния древнетюркского времени из прочного камня, а также, возможно, 
копию половецкой «бабы» (как в его стихотворении) или фигуру скорбящего Анге-
ла. Эти изваяния должны быть установлены вертикально и устремлены вверх, в Небо, 
а не давить сверху на могилу поэта и его родственников. На постаменте этого памят-
ника вместо древнетюркского изваяния можно установить сделанные из белого мра-
мора раскрытую книгу — символ наследия поэта Велимира Хлебникова и палитру ху-
дожников — символ рода Митуричей.

Ещё студентом первого курса Казанского университета Хлебников писал о себе: 
«Пусть на могильной плите прочтут… он связал время с пространством». Это за-
вещание поэта должно быть выполнено и на каменном постаменте на Новодевичьем 
кладбище под надписью «Велемир Хлебников (1885–1922)», вероятно, нужно выбить 
дополнительные его строки: «…Он связал Время с Пространством».

Ещё одну копию или подлинную древнюю скульптуру из Саглы желательно было бы 
установить на месте её первоначальной находки в Туве, в пограничном районе с Мон-
голией. Это местонахождение можно найти по «цепочке» из 100 каменных балбалов 
и описаниям в книге А. Д. Грача [1961: 40–41, рис. 70–71].

Изваяния периода бронзы из Тувы и соседних регионов
Среди культур с каменными скульптурами эпохи бронзы «белым пятном» на архео-

логической карте Южной Сибири ныне выделяется территория Тувы, где, как считает 
ряд археологов, пока не найдено ни одного изваяния этого периода. В отличие от древ-
нетюркских изваяний, скульптуры эпохи бронзы в основном можно опознать по вы-
пуклым или углублённым круглым глазам (иногда дополнительно обведённым ещё од-
ним крупным кругом), которые близко сдвинуты к переносице большого по разме-
рам носа, переданного выступающим рельефом или углублённой выбивкой. Если лицо 
на древнетюркских изваяниях в основном имеет округлую форму с «миндалевидными» 
глазами (рис. 1–3), то на скульптурах эпохи бронзы часто встречается «сердцевидное» 
изображение лица (с широкой верхней частью, с понижением к центру «лба» и силь-
но сужающимся к низу) и круглыми глазами (рис. 6 и 7).



62 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Рис. 6. Фотографии каменных изваяний (1, 2, 4–6) и обломка плиты (3) эпохи бронзы:  
1, 2 — Монгун-Тайга, Тува; Гос. Эрмитаж (инв. № 2352–1); 3 — из комплекса Хар чулуут‑1 

в Монголии, по публикации А. А. Ковалёва, Ч Мунхбаяра (2015);  
4 — Иня, Алтай, по материалам В. Д. Кубарева (1970‑е гг.); 5 — Бай-Тайга, Тува,  
Гос. Эрмитаж (инв. № 2352–5); 6 — Овюр, на р. Улаатай, Тува, по материалам  

А. Д. Грача (1950‑е гг.) 
Fig. 6. Photographs of stone sculptures (1, 2, 4–6) and a fragment of a plate (3) of the Bronze Age: 

1, 2 — Mongun Taiga, Tuva; The State Hermitage museum (inv. No. 2352–1);  
3 — from the Har Chuluut 1 complex in Mongolia, according to the publication of A. A. Kovalev,  

Ch. Munkhbayar, 2015; 4 — Inya, Altai, based on materials by V. D. Kubarev, 1970s;  
5 — Bai-Taiga, Tuva, The State Hermitage museum (inv. No. 2352–5);  

6 — Ovyur, on the river Ulaatay, Tuva, based on materials by A. D. Grach, 1950s



63Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 7. Фотографии и рисунки каменных изваяний эпохи бронзы: 1–3 — Монгун-Тайга, Тува; 
Гос. Эрмитаж (инв. No. 2352–2); 4 — Нижний Инегень, Алтай, по публикации В. Д. Кубарева 

(2009); 5 — Усть-Абакан, на р. Бейка, Хакасия, отдельная находка конца XIX в.;  
6 — Усть-Абакан, на р. Ниня, Хакасия (5 и 6 — по публикации Н. В. Леонтьева, 

В. Ф. Капелько, Ю. Н. Есина (2006); №№ 121 и 23) 
Fig. 7. Photographs and drawings of stone sculptures of the Bronze Age: 1–3 — Mongun-Taiga, 

Tuva; The State Hermitage museum (inv. № 2352–2); 4 — Nizhny Inegen», Altai, according to the 
publication of Kubarev V. D., 2009; 5 — Ust-Abakan, on the river Beika, Khakassia, a separate find 

of the late XIX century; 6 — Ust-Abakan, on the river Ninya, Khakassia (5 and 6 — according  
to the publication of Leontiev N. V., Kapelko V. F., Esina Yu. N., 2006; Nos. 121 and 23)

Два изваяния эпохи бронзы были обнаружены А. Д. Грачом в Монгун-Тайгинском 
районе Тувы, на правом берегу р. Каргы и отнесены им к древнетюркскому времени. 
Голова первого изваяния имела форму «сердцевидной» личины, выбитой на тёмно-се-
ром камне с белыми прожилками. У этой скульптуры крупные круглые глаза (что вы-
деляет её среди других скульптур Тувы), углублённый нос и маленький рот (рис. 6.-1; 
табл. 1; инв. 2352–1) [Грач, 1961: 19, 20; № 3; рис. 5, 6]. Образу личины на этом извая-
нии весьма близко по стилю и технике исполнения изображение на обломке плиты 



64 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

из комплекса Хар чулуут‑1 в Монголии, относящегося к эпохе бронзы (рис. 6.-3) [Ко-
валёв, Мунхбаяр, 2015: 201; рис. 53].

На втором изваянии, созданном на невысоком камне коричневатого цвета, лицевая 
часть передана крупным грубоватым рельефом, сильно выступающим вперед. «Лицо» 
имеет удлинённую к низу форму, с выступающими круглыми глазами, сдвинутыми 
к переносице крупного, опущенного вниз носа и с небольшим выделенным рельефом 
ртом (рис. 7.-1–3; табл. 1; инв. 2352–2) [Грач, 1961: 19, 20, № 4; рис. 7–9]. Это изваяние 
из Тувы ранее Д. Г. Савинов отнёс к кругу архаичных изображений и отметил: «Не ис-
ключено, что традиция создания определённого антропоморфного образа существо-
вала в Монголии ещё до появления оленных камней, и, таким образом, изваяния типа 
Ушкийн-Увэра уже как бы завершают этот ряд» [Савинов, 1994: 86–87; табл. ХIII.-8].

Небольшая скульптура из долины р. Нижний Инегень, притока р. Катуни на Алтае 
(рис. 7.-4), также близка по облику к изваянию из Тувы. На плите из темно-серого слан-
ца, размером 72 х 49 х 12 см, на узкой грани выбито рельефное антропоморфное лицо, 
а на широких сторонах расположены несколько «чашевиденых» углублений и фигур-
ки животных [Кубарев, 2009: 65, 66; рис. 183, 184]. Наибольшее число личин с крупны-
ми и небольшими круглыми глазами известно на изваяниях и плитах окуневской куль-
туры в древней Хакасии (рис. 7.–5, 6) [Леонтьев, Капелько, Есин, 2006].

Третье изваяние было найдено А. Д. Грачом в Бай-Тайге. На верхней части плоской 
каменной плиты зеленоватого цвета расположена рельефная «сердцевидная» личина. 
Поверхность мягкого камня сильно разрушена, но хорошо различимы два небольших 
близко посаженных выпуклых круглых глаза (рис. 6.-5; табл. 1; инв. 2352–5) [Грач, 1961: 
33, 34; № 26; рис. 47, 48]. К этой стеле стилистически и хронологически близко четвёр-
тое изваяние (рис. 6.-6) из правобережья р. Улаатай, в южных отрогах хребта Танну-
Ола, которое известно только по публикации А. Д. Грача [1961: 49; № 51; рис. 87]. Раз-
меры изваяния: высота — 85 см, ширина — 36 см и толщина — 36 см. В верхней части 
валуна рельефно выбиты «сердцевидная» личина, два выпуклых круглых глаза, круп-
ный нос, рот и небольшая бородка или пальцы руки? Ещё одной аналогией этим двум 
изваяниям из Тувы является скульптура из Ини на Алтае, которая отличается от них 
изображением крупных ушей (рис. 6.-4) [Кубарев, 1979: 9; рис. 2].

Следует отметить, что 3 из 4‑х вышеуказанных изваяний эпохи бронзы из Тувы име-
ют небольшие размеры: высота — 81–85 см, но зато размеры их ширины и толщины 
довольно внушительные — 30–40 см (табл. 1; 2352–1; 2352–2; Овюр, Улаатай), что так-
же выделяет их среди средневековых скульптур.

Ряд древних изваяний неоднократно переиспользовали в последующие историче-
ские периоды. Например, изображения на скульптуре в Адыр-Кане на Алтае отлича-
ются по стилю, глубине выбивки и т. д. Cамым ранним изображением эпохи бронзы 
на этом камне является «лицо человека» (III–II тыс. до н. э.), которое резко отличается 
по глубине выбивки от остальных деталей и образов, а позднее — в VIII–VII вв. до н. э., 
были нанесены образы коня и оружия (рис. 8.–1, 2) [Кубарев, 1979; 2009; Марсадолов, 
2007]. Следует отметить уникальное совпадение — «лицо» Чуйского каменного извая-
ния эпохи бронзы очень близко к «антропоморфной личине» на петроглифах север-
ной скалы этого же урочища Адыр-Кан (рис. 8.-4).



65Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 8. Каменные изваяния и личины Алтая (1–2, 4) и Хакасии (3, 5–7):  
1–2, 4 — верх изваяния и петроглифы в Адыр-Кане; 3 — Казановка, петроглиф;  

5–7 — изваяние около р. Уйбат, Аскизский район. По материалам Л. С. Марсадолова 
(1–2, 5–6); фотографии Л. В. Еремина (3) и Н. В. Васильевой (4); 7 — по публикации 

Н. В. Леонтьева, В. Ф. Капелько, Ю. Н. Есина (2006; № 34) 
Fig. 8. Stone sculptures and faces of Altai (1–2, 4) and Khakassia (3, 5–7): 1–2, 4 — the top 
of the statue and petroglyphs in Adyr-Kan; 3 — Kazanovka, petroglyph; 5–7 — a statue near 

the river Uybat, Askiz district. Based on materials by L. S. Marsadolov (1–2, 5–6); photographs 
by L. V. Eremin (3) and N. V. Vasilyeva (4); 7 — according to the publication of N. V. Leontiev, 

V. F. Kapelko, Yu. N. Esin, 2006; No. 34)



66 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Все изваяния эпохи бронзы были найдены А. Д. Грачом в южных районах Тувы. 
В Монгун-Тайгинском районе он ещё в 1950‑е гг. обнаружил два изваяния, которые 
ныне можно отнести к периоду бронзы. Этот район известен археологам ещё и тем, 
что там А. Д. Грач в 1950–1960‑е гг. раскопал ряд объектов, которые позднее он выде-
лил в особую монгун-тайгинскую археологическую культуру эпохи бронзы [Грач, 1971; 
Чугунов, 1994]. В зависимости от местных условий камни объектов эпохи бронзы дол-
жны быть более задернованы и углублены в землю (на 20 см и более) по сравнению 
с древнетюркскими памятниками.

«Округлые» и «сердцевидные» формы «личин» эпох камня и бронзы характерны 
не только для изваяний, но и для рисунков на скалах или на керамике из Сибири, Цен-
тральной Азии, Дальнего Востока, Нижнего Амура, Америки и Европы [Окладникова, 
1979; Марсадолов, 2025]. Изваяния эпохи бронзы из Тувы имеют ряд аналогий среди 
объектов в соседних регионах — на Алтае, в Монголии, Синьцзяне, Минусинской кот-
ловине (рис. 6–8) и на других территориях [Кубарев, 2009; Леонтьев, Капелько, Есин, 
2006; Марсадолов, 2007; Ковалев, Мунхбаяр, 2015].

Заключение
В 1950–1970‑е гг. А. Д. Грачом были найдены, изучены и переданы в музеи камен-

ные изваяния разных периодов истории Тувы. Из 12 эрмитажных изваяний не менее 
трех относятся к эпохе бронзы, а 9 скульптур — к древнетюркскому периоду. Вероят-
но, в эпоху бронзы в Туве располагался довольно крупный, но пока мало изученный 
регион с каменными изваяниями, возможно, двух или более хронологических этапов.

Для решения проблемы с древней скульптурой, находящейся на памятнике поэта 
Велимира Хлебникова и его родственников в Москве, должна быть создана специаль-
ная административно-научная комиссия.

Изваяния из Государственного Эрмитажа являются важными источниками для из-
учения древней и раннесредневековой истории и культуры кочевников Тувы.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Адрианов А. В. Путешествие на Алтай и Саяны, совершенное в 1881 г. по поручению 

Императорского Русского географического общества членом-сотрудником А. В. Адриа-
новым. СПб. : Тип. Имп. Акад. наук, 1888. 276 с.

Грач А. Д. Древнетюркские изваяния Тувы. По материалам исследований 1953–
1960 гг. М. : Изд-во восточной литературы,1961. 96 с.

Грач А. Д. Новые данные о древней истории Тувы // Учёные записки Тувинско-
го научно-исследовательского института языка, литературы и истории. Кызыл, 1971. 
Вып. XV. С. 93–106.

Дыртык-оол А. О. Музейное дело Тувы. Кызыл : ТывГУ, 2006. 85 с.
Килуновская М. Е. Собрание каменных изваяний Национального музея им. Алдан-

Маадыр Республики Тыва // Наследие народов Центральной Азии и сопредельных тер-
риторий: изучение, сохранение и использование : материалы Междунар. науч.‑практ. 
конф. (9–10.09.2009. Кызыл, Россия). Кызыл, 2009. Ч. 1. С. 64–67.

Ковалев А. А., Мунхбаяр Ч. Чемурческий ритуальный комплекс Хар чулуут‑1 
в истоках реки Ход (Кобдо) (предварительное сообщение) // Древнейшие европей-



67Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

цы в сердце Азии: чемурчекский культурный феномен. СПб. : МИСР, 2015. Ч. II.  
С. 155–214.

Кубарев В. Д. Древние изваяния Алтая (Оленные камни). Новосибирск : Наука, 1979. 
120 с.

Кубарев В. Д. Памятники каракольской культуры Алтая. Новосибирск : Изд-во 
ИАЭТ, 2009. 264 с.

Леонтьев Н. В., Капелько В. Ф., Есин Ю. Н. Изваяния и стелы окуневской культуры. 
Абакан : Хакасское кн. изд-во, 2006. 236 с.

Марсадолов Л. С. 1200, 600 и 300‑летние периодизации археологических эпох и эта-
пов для древней, античной и средневековой культур на Горном Алтае // Археология За-
падной Сибири и Алтая: опыт междисциплинарных исследований: сборник статей, по-
священный 70‑летию профессора Ю. Ф. Кирюшина. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. 
С. 57–64.

Марсадолов Л. С. Каталожные описания №№ 343–348 // Мир кочевников. Из ар-
хеологических коллекций Государственного Эрмитажа. Каталог выставки. СПб. : Сла-
вия, 2013. С. 105–107.

Марсадолов Л. С. Каталожные описания №№: 487–505 // Кочевники Евразии на пути 
к империи. Каталог выставки из собрания Государственного Эрмитажа. СПб. : Славия, 
2012. С. 184–185, 188–190.

Марсадолов Л. С. Отчёт об исследовании древних святилищ Алтая в 2003–2005 го-
дах: материалы Саяно-Алтайской археологической экспедиции Гос. Эрмитажа. СПб. : 
Изд-во Гос. Эрмитажа, 2007. Вып. 5. 278 с.

Марсадолов Л. С. Прототипы каменных антропоморфных «личин» из Семисарта 
на Алтае // ХVІI Оразбаевские чтения : материалы Международной научно-методической 
конференции (Алматы, 25–26 апреля 2025 г.). Алматы : Казак университетi, 2025. С. 91–104.

Окладникова Е. А. Загадочные личины Азии и Америки. Новосибирск : Наука, 1979. 
168 с.

Савинов Д. Г. Оленные камни в культуре кочевников Евразии. СПб. : Изд-во Санкт-
Петербургского ун-та, 1994. 209 с.

Фёдоров Г. «С улыбкою недвижной…» // Юность. 1975. № 7. С. 103–104.
Хлебников В. Доски судьбы. СПб. : Вита Нова, 2024. 608 с.
Чугунов К. В. Монгун-тайгинская культура эпохи поздней бронзы Тувы (типологи-

ческая классификация погребального обряда и относительная хронология) // Петер-
бургский археологический вестник. СПб., 1994. Вып. 8. С. 43–53.

References
Adrianov A. V. Puteshestvie na Altai i Sayany, sovershennoye v 1881 g. po porucheniyu Im-

peratorskogo Russkogo geograficheskogo obshchestva chlenom-sotrudnikom A. V. Adrianovym 
[Journey to the Altai and Sayan mountains made in 1881 on behalf of the Imperial Russian 
Geographical Society by a member of the staff A. V. Adrianov]. St. Petersburg: Publishing 
House of Imper. Sciences Academy, 1888, 276 p. (in Russian).

Chugunov K. V. Mongun-taiginskaya kul'tura epokhi pozdnei bronzy Tuvy (tipologicheskaya 
klassifikatsiya pogrebal'nogo obryada i otnositel'naya khronologiya) [Mongun-Taigin culture 



68 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 50–69.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

of the Late Bronze Age of Tuva (typological classification of the funeral rite and relative 
chronology)]. Peterburgskii arkheologicheskii vestnik [Petersburg Archaeological Bulletin]. 
1994, vol. 8, pp. 43–53 (in Russian).

Dyrtyk-ool A. O. Muzeinoe delo Tuvy [Museum Work in Tuva]. Kyzyl: TuvGU, 2006, 85 
p. (in Russian).

Fedorov G. “S ulybkoyu nedvizhnoi…” [“With a smile immovable…”]. Zhurnal “Yunost'” 
[Magazine' Youth']. Moscow, 1975, no. 7, pp. 103–104 (in Russian).

Grach A. D. Drevnetyurkskie izvayaniya Tuvy [Ancient Turkic statues of Tuva]. Moscow: 
Vostochnaya literatura Publ., 1961, 96 p. (in Russian).

Grach A. D. Novye dannye o drevnei istorii Tuvy [New data on the ancient history of Tuva]. 
Uchyonye zapiski Tuvinskogo nauchno-issledovatel'skogo instituta yazyka, literatury i istorii. 
[Scientific notes of the Tuva Research Institute of Language, Literature and History]. Kyzyl, 
1971, vol. XV, pp. 93–106 (in Russian).

Khlebnikov V. Doski sud'by [Boards of fate]. St. Petersburg: Vita Nova Publ., 2024, 608 p. 
(in Russian).

Kilunovskaya M. E. Sobranie kamennykh izvayanii Natsional'nogo muzeya im. Aldan-
Maadyr Respubliki Tyva. Nasledie narodov Tsentral'noi Azii i sopredel'nykh territorii: izuchenie, 
sokhranenie i ispol'zovanie. Materialy Mezhdunarodnoi nauchno-prakticheskoi konferentsii 
(9–10.09.2009. Kyzyl, Rossiya) [Collection of stone sculptures of the National Museum Aldan-
Maadyr of the Republic of Tuva. Heritage of the peoples of Central Asia and neighboring 
territories: study, preservation and use. Materials International. scientific-practical. conf.  
(9–10.09.2009. Kyzyl, Russia)]. Kyzyl, 2009, vol. 1, pp. 64–67 (in Russian).

Kovalev A. A., Munkhbayar Ch. Chemurcheskii ritual'nyi kompleks Khar chuluut‑1 
v istokakh reki Khod (Kobdo) (predvaritel'noe soobshchenie) [Chemurchesky ritual complex 
Har chuluut 1 at the headwaters of the Khod (Kobdo) river (preliminary report)]. Drevneishie 
evropeitsy v serdtse Azii: chemurchekskii kul'turnyi fenomen [The oldest Europeans in the 
heart of Asia: Chemurchek cultural phenomenon]. St. Petersburg: MISR Publ., 2015, vol. II, 
pp. 155–214 (in Russian).

Kubarev V. D. Drevnie izvayaniya Altaya (Olennye kamni) [Ancient statues of Altai. Deer 
stones]. Novosibirsk: Nauka Publ., 1979, 120 p. (in Russian).

Kubarev V. D. Pamyatniki karakol'skoi kul'tury Altaya [Monuments of the Karakol culture 
of Altai]. Novosibirsk: IAET Publ., 2009, 264 p. (in Russian).

Leont'ev N. V., Kapel'ko V. F., Esin Yu. N. Izvayaniya i stely okunevskoi kul'tury [Sculptures 
and steles of Okunev culture]. Abakan: Khakass Book Publ., 2006, 236 p. (in Russian).

Marsadolov L. S. 1200, 600 i 300‑letnie periodizatsii arkheologicheskikh epokh i etapov 
dlya drevnei, antichnoi i srednevekovoi kul'tur na Gornom Altae [1200, 600 and 300‑year 
periodizations of archaeological eras and stages for ancient, antiquity and medieval cultures 
in Gorny Altai]. Arkheologiya Zapadnoi Sibiri i Altaya: opyt mezhdistsiplinarnykh issledovanii: 
sbornik statei, posvyashchennyi 70‑letiyu professora Yu. F. Kiryushina [Archeology of Western 
Siberia and Altai: experience of interdisciplinary research: a collection of articles dedicated to 
the 70‑th anniversary of Professor Yu. F. Kiryushin]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta, 2015, pp. 57–
64 (in Russian).



69Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 50–69.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Marsadolov L. S. Katalozhnye opisaniya №№ 343–348 [Catalog descriptions No. 343–
348]. Mir kochevnikov. Iz arkheologicheskikh kollektsii Gosudarstvennogo Ermitazha. Katalog 
vystavki [World of nomads. From the archaeological collections of The State Hermitage 
Museum. Exhibition catalogue]. St. Petersburg: “Slavia” Publ., 2013, pp. 105–107 (in Russian).

Marsadolov L. S. Katalozhnye opisaniya №№: 487–505 [Catalog descriptions No. 487–
505]. Kochevniki Evrazii na puti k imperii. Katalog vystavki iz sobraniya Gosudarstvennogo 
Ermitazha [Nomads of Eurasia on the way to the empire. Exhibition catalog from the collection 
of The State Hermitage Museum]. St. Petersburg: Slavia Publ., 2012, pp. 184–185, 188–190 
(in Russian).

Marsadolov L. S. Otchyot ob issledovanii drevnikh svyatilishch Altaya v 2003–2005 godakh. 
Materialy Sayano-Altajskoi arkheologicheskoi ekspeditsii Gos. Ermitazha [Report on the study 
of the ancient shrines of Altai in 2003–2005. Materials of the Sayano-Altai archaeological 
expedition The State Hermitage museum]. St. Petersburg: Gos. Ehrmitazh Publ., 2007, vol. 5, 
278 p. (in Russian).

Marsadolov L. S. Prototipy kamennykh antropomorfnykh “lichen” iz Semisarta na Altae 
[Prototypes of stone anthropomorphic “faces” from Semisart in Altai]. XVІI Orazbaevskie 
chteniya: materialy mezhdunarodnoi nauchno-metodicheskoi konferentsii (Almaty, 25–
26 aprelya 2025 g.) [XVІI Orazbaev readings: materials of the international scientific and 
methodological conference (Almaty, April 25–26, 2025)]. Almaty: Kazak universiteti, pp. 91–
104 (in Russian).

Okladnikova E. A. Zagadochnye lichiny Azii i Ameriki [Mysterious faces of Asia and 
America]. Novosibirsk: Nauka Publ., 1979, 168 p. (in Russian).

Savinov D. G. Olennye kamni v kul'ture kochevnikov Evrazii [Deer stones in the culture 
of nomads of Eurasia]. St. Petersburg: Sankt-Peterburg universitet Publ., 1994, 209 p. 
(in Russian).

Статья поступила в редакцию: 09.04.2025
Принята к публикации: 03.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



70 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 902.6 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–04

А. С. Пилипенко, Р. О. Трапезов, С. В. Черданцев, М. А. Томилин

Институт цитологии и генетики СО РАН, Новосибирск (Россия)

Д. В. Папин

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия); 
Институт археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия)

ПРЕДВАРИТЕЛЬНЫЕ РЕЗУЛЬТАТЫ 
ПАЛЕОГЕНЕТИЧЕСКИХ ИССЛЕДОВАНИЙ 
БОБРОВСКОГО ГРУНТОВОГО МОГИЛЬНИКА 
(ЛЕОСОСТЕПНОЙ АЛТАЙ)

Бобровский грунтовый могильник, расположенный в Барнаульско-Бийском При-
обье лесостепного Алтая, на правом берегу Оби, датируется переходным периодом 
от эпохи бронзы к раннему железному веку (VIII–VII вв. до н. э.). Из него происхо-
дит единственная для Верхнего Приобья палеоантропологическая (краниологиче-
ская) коллекция от населения этого времени, позволяющая провести анализ регио-
нальных этногенетических процессов в данный период. Целью данного предвари-
тельного исследования являлась оценка степени сохранности ДНК в серии образцов 
из Бобровского могильника на уровне митохондриальной ДНК (мтДНК) и ядерной 
ДНК и перспективности углубленного палеогенетического анализа этих материалов 
как практически безальтернативного на данный момент источника молекулярно-ге-
нетических данных о рассматриваемой региональной популяции. Для двенадцати ин-
дивидов с наиболее высокой сохранностью скелетных останков, включенных в иссле-
дование, были получены серии образцов ДНК и оценен уровень ее сохранности. Со-
хранность ДНК в палеоантропологических образцах из Бобровского могильника низ-
кая, что не характерно для региона в целом и, по‑видимому, определяется специфи-
ческими локальными условиями среды, в которую попадали останки в погребениях. 
Генофонд мтДНК носителей большереченской культуры из Бобровского могильника 
включает как восточно-евразийские (C, D, N9a, M7), так и западно-евразийские (H) 
гаплогруппы мтДНК. Данные по составу мужского генофонда получить не удалось. 
Первые данные составу генофонда мтДНК большереченского населения переходно-
го времени коррелируют с результатами краниометрического анализа и не противо-
речат участию генетически (филогеографически) контрастных компонентов в сложе-
нии генетической структуры исследуемой популяции, включая участие как автохтон-
ных для Сибири популяций, так и мигрировавших в регион в предшествующие пе-
риоды. Таким образом, предварительные палеогенетические результаты коррелируют 



71Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

с данными антропологии и археологии, объясняющими вариабельность погребаль-
ного обряда, наблюдаемую на Бобровском могильнике, наличием разных по проис-
хождению этнокультурных компонентов, участвовавших в генезисе населения боль-
шереченской культуры переходного времени.

Ключевые слова: Барнаульско-Бийское Приобье, большереченская культура пере-
ходного времени от бронзового века к железному, Бобровский могильник, палеогене-
тика, древняя ДНК, митохондриальная ДНК

Для цитирования: 
Пилипенко А. С., Трапезов Р. О., Черданцев С. В., Томилин М. А., Папин Д. В. 
Предварительные результаты палеогенетических исследований Бобровского грунтового 
могильника (леосостепной Алтай) // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 70–92. 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–04

Пилипенко Александр Сергеевич, кандидат биологических наук, заведующий 
Межинститутской лабораторией молекулярнй палеогенетики и палеогеномики 
ИЦиГ СО РАН, Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: alexpil@bionet.nsc.ru, 
https://orcid.org/0000–0003–1009–2554 
Трапезов Ростислав Олегович, кандидат биологических наук, научный сотрудник 
Межинститутской лаборатории молекулярной палеогенетики и палеогеномики 
ИЦиГ СО РАН, Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: Rostislav@bionet.nsc.ru, 
https://orcid.org/0000–0002–0483–530X 
Черданцев Степан Викторович, младший научный сотрудник Межинститутской 
лаборатории молекулярной палеогенетики и палеогеномики ИЦиГ СО РАН, 
Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: stephancherd@gmail.com, https://orcid.
org/0000–0002–4384–3468 
Томилин Матвей Алексеевич, младший научный сотрудник Межинститутской 
лаборатории молекулярной палеогенетики и палеогеномики ИЦиГ СО РАН, 
Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: dugle.rus@gmail.com, https://orcid.
org/0000–0002–2616–8712 
Папин Дмитрий Валентинович, кандидат исторических наук, заведующий 
Барнаульской лабораторией археологии и этнографии Южной Сибири Института 
археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск, Россия; доцент Алтайского 
государственного университета, Барнаул, Россия. Адрес для контактов: papindv@
mail.ru, https://orcid.org/0000–0002–2010–9092



72 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

A. S. Pilipenko, R. O. Trapezov, S. V. Cherdantsev, M. A. Tomilin

Institute of Cytology and Genetics SB RAS, Novosibirsk (Russia)

D. V. Papin

Altai State University, Barnaul (Russia); 
Institute of Archaeology and Ethnography SB RAS, Novosibirsk (Russia)

PRELIMINARY RESULTS OF PALEOGENETIC STUDIES  
OF THE BOBROVSKY GROUND BURIAL  
(FOREST-STEPPE ALTAI)

The Bobrovsky burial ground, located in the Barnaul-Biysk Ob region of the forest-
steppe Altai, on the right bank of the Ob River, dates back to the transition period from the 
Bronze Age to the Early Iron Age (VIII–VII centuries BC). The unic paleoanthropological 
(craniological) collection from the population of the Upper Ob region of that time, allowing 
an analysis of regional ethnogenetic processes in this period was obtained here. The main goal 
of this preliminary study was to assess the degree of DNA preservation in a series of samples 
from the Bobrovsky burial ground at the level of mitochondrial DNA (mtDNA) and nuclear 
DNA and the prospects for further comprehensive paleogenetic analysis of these materials, as 
an almost non-alternative source of molecular genetic data on the regional population under 
consideration. For the twelve individuals with the highest preservation of skeletal remains 
included in the study, a series of DNA samples were obtained and the level of its preservation 
was assessed. DNA preservation in paleoanthropological samples from the Bobrovsky burial 
ground is low, which is not typical for the region as a whole and, apparently, is determined 
by the specific local conditions of the environment into which the remains fell in burials. The 
mtDNA gene pool of Bolsherechenskaya culture carriers from the Bobrovsky burial ground 
includes both East Eurasian (C, D, N9a, M7) and West Eurasian (H) mtDNA haplogroups. 
Data on the composition of the male gene pool could not be obtained. The first data on the 
composition of the mtDNA gene pool of the Bolsherechenskaya population correlate with 
the results of craniometric analysis and do not contradict the participation of genetically 
(phylogeographically) contrasting components in the composition of the genetic structure 
of the studied population, including the participation of both populations native to Siberia 
and those that migrated to the region in different previous periods. Thus, the preliminary 
paleogenetic results correlate with the data of anthropology and archeology, explaining 
the variability of the funeral rite observed at the Bobrovsky burial ground, by the presence 
of different ethnocultural components involved in the genesis of the population of the 
Bolsherechenskaya culture of the transitional period.

Keywords: Barnaul-Biysk Ob region, Bolsherechenskaya culture of the transitional period 
from the Bronze Age to the Iron Age, Bobrovskoye burial ground, paleogenetics, ancient DNA, 
mitochondrial DNA



73Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

For citation: 
Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Tomilin M. A., Papin D. V. Preliminary results 
of paleogenetic studies of the Bobrovsky ground burial (forest-steppe Altai). Nations and 
religions of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 70–92 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–04.

Pilipenko Alexander Sergeevich, Candidate of Biological Sciences, Head of the Inter-
Institute Laboratory of Molecular Paleogenetics and Paleogenomics, ICG SB RAS, 
Novosibirsk (Russia). Contact address: alexpil@bionet.nsc.ru, https://orcid.org/0000–
0003–1009–2554 
Trapezov Rostislav Olegovich, PhD in Biology, Researcher at the Interinstitute Laboratory 
of Molecular Paleogenetics and Paleogenomics, ICG SB RAS, Novosibirsk (Russia). 
Contact address: Rostislav@bionet.nsc.ru, https://orcid.org/0000–0002–0483–530X 
Cherdantsev Stepan Viktorovich, Junior Researcher at the Interinstitute Laboratory 
of Molecular Paleogenetics and Paleogenomics, ICG SB RAS, Novosibirsk (Russia). 
Contact address: stephancherd@gmail.com, https://orcid.org/0000–0002–4384–3468 
Tomilin Matvey Alekseevich, Junior Researcher, Interinstitute Laboratory of Molecular 
Paleogenetics and Paleogenomics, Institute of Cytology and Genetics, Siberian Branch 
of the Russian Academy of Sciences, Novosibirsk (Russia). Contact address: dugle.rus@
gmail.com, https://orcid.org/0000–0002–2616–8712 
Papin Dmitry Valentinovich, PhD (History), Head of the Barnaul Laboratory 
of Archaeology and Ethnography of Southern Siberia, Institute of Archaeology and 
Ethnography, Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, Novosibirsk, Russia; 
Associate Professor, Altai State University, Barnaul, Russia. Contact address: papindv@
mail.ru, https://orcid.org/0000–0002–2010–9092

Введение
Население переходного времени от эпохи бронзы к раннему железному веку в юж-

ной части Верхнего Приобья, охватывающей лесостепную зону Барнаульско-Бийско-
го Приобья, представлено носителями «большереченской культуры переходного вре-
мени», датируемой VIII–VII вв. до н. э. Термин «большереченская культура» при ана-
лизе материалов из Верхнего Приобья впервые использовал М. П. Грязнов, рассматри-
вая ее в составе круга региональных культур раннего железного века [Грязнов, 1951]. 
Позднее М. П. Грязнов относит все памятники Верхнего Приобья, датируемые в пре-
делах VII в. до н. э. — I в. н. э., к большереченской культуре, разделив ее на несколько 
этапов — большереченский, бийский и березовский. Самый ранний этап (большере-
ченский этап большереченской культуры), датируемый VII–VI вв. до н. э., отражал пе-
реход от карасукской культурной традиции к раннему железному веку [Грязнов, 1956].

Т. Н. Троицкая, рассматривая материалы северной части Верхнего Приобья, выде-
лила для этого региона большереченский (ранний, VII–I вв. до н. э.) этап в самостоя-
тельную завьяловскую культуру [Троицкая, 1972]. Название «большереченская культу-
ра переходного времени» было предложено относить к материалам VIII–VI вв. до н. э. 



74 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

из южной части Верхнего Приобья [Шамшин, 1988, 1989] (т. е. синхронным завьялов-
ским материалам более северных районов Верхнего Приобья). Более поздние материа-
лы раннего железного века (V–I вв. до н. э.) из Верхнего Приобья, первоначально отне-
сенные М. П. Грязновым к следующим этапам большереченской культуры, было предло-
жено рассматривать в рамках каменской культуры скифского времени [Уманский, 1980; 
Могильников, 1980, 1997]. Это предложение было принято по крайней мере для мате-
риалов южной части Верхнего Приобья (Барнаульско-Бийская лесостепь), хотя не все 
исследователи приняли данную концепцию [Троицкая, Бородовский, 1994].

В фокусе нашего внимания на данном этапе исследования находятся вопросы, свя-
занные с популяционной историей Верхнего Приобья (т. е. происхождением, популя-
ционно-генетическими связями и ролью в последующих этапах формирования соста-
ва населения). Мы рассматриваем их в рамках диахронного подхода, объединяющего 
методы археологии, физической антропологии и палеогенетики. Корпус источников 
по истории населения Барнаульско-Бийского Приобья переходного периода от эпохи 
бронзы к раннему железному веку характеризуется превалированием поселенческих 
комплексов над погребальными. Основным источником для этнокультурных построе-
ний методами археологии стали материалы, полученные при исследовании поселений 
Ближние Елбаны I и Мыльниково, раскопанные большими площадями [Папин, Шам-
шин, 1998]. Общее число известных и исследвоанных (в разной степени) поселенче-
ских памятников составляет порядка 30 [Папин, 2004].

Помимо поселений, исследована серия могильников, оставленных носителями 
большереченской культуры переходного времени на территории южной части Верх-
него Приобья. Погребальный обряд этого населения реконструирован на основе ма-
териалов нескольких крупных грунтовых могильников, таких как Ближние Елбаны — 
VII, XII, XIV и Бобровский, а также на небольших сериях погребений (часто единич-
ных погребениях), исследованных на ряде других памятников [Грязнов, 1956; Тур, 
Фролов, 2001; Кунгуров, Папин, 2001]. Основными его признаками являются: трупо-
положение головой на юго-восток, юго-запад, наличие следов огня в могиле и частое 
отсутствие инвентаря. Из предметов в могилу чаще всего помещались сосуды, в боль-
шинстве случаев это небольшие полусферические чаши [Грязнов, 1956; Шамшин и др., 
1996; Кунгуров, Папин, 2001].

Совершенно иначе обстоит дело с современным состоянием исследований населе-
ния южной части Верхнего Приобья переходного времени от эпохи бронзы к ранне-
му железному веку в отношении популяционной истории, в частности, с анализом ма-
териалов перечисленных могильников методами физической антропологии. Кранио-
метрическому анализу были подвергнуты лишь антропологические материалы, полу-
ченные при раскопках единственного (!) памятника — Бобровского могильника [Тур, 
2001; Тур, Фролов, 2001]. В литературе упоминаются также сведения о предваритель-
ном краниометрическом анализе лишь небольшой серии черепов из состава палеоан-
тропологических материалов, полученных при раскопках серии могильников Ближ-
ние Елбаны-VII, XII, XIV (на основе анализа которых и была первоначально выделе-
на большереченская культура), хотя именно из этой серии могильников происходит 
более половины всех известных погребений. В работе констатируется крайне низкая 



75Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

степень сохранности черепов, снижающая их информативность [Алексеев, 1954]. На-
сколько нам известно, материалы должны находиться на хранении в Музее антрополо-
гии и этнографии имени Петра Великого (Кунсткамера) РАН. Их состояние и доступ-
ность для междисциплинарного исследования пока не ясны. Таким образом, к настоя-
щему моменту Бобровский могильник представляет собой единственный крупный по-
гребальный памятник, доступный для междисциплинарного исследования с целью ре-
конструкции этногенетической истории носителей большереченской культуры пере-
ходного времени от эпохи бронзы к раннему железному веку.

Бобровский грунтовый могильник расположен к югу от с. Бобровка Первомайско-
го района Алтайского края, на правом коренном реку Оби (рис. 1).

Рис. 1. Местоположение Бобровского грунтового могильника  
в Барнаульско-Бийском Приобье 

Fig. 1. The location of the Bobrovsky burial ground in the Barnaul-Biysk Ob region

Памятник в разные годы раскапывался экспедициями Алтайского государственно-
го краеведческого музея под руководством Э. М. Медниковой и Алтайского государ-
ственного университета под руководством А. Б. Шамшина, его материалы подверглись 
всестороннему анализу [Шамшин и др., 1996; Папин, 2008]. Инвентарь демонстрирует 



76 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

определенное единообразие, представлен в основном керамикой, аналогии которой на-
ходятся прежде всего в материалах некрополей Ближние Елбаны — VII, XII, XIV. Памят-
ник датируется в пределах VIII–VII вв. до н. э. Подробный анализ погребального обря-
да демонстрируют его определенную вариативность в пределах Бобровского могильни-
ка, которая может свидетельствовать о двух «моделях», потенцаильно связанных с «ир-
менским» и «андроноидным (корчажкинским)» происхождением [Тур, Фролов, 2001].

Как уже было отмечено выше, из Бобровского могильника происходит единствен-
ная для южной части Верхнего Приобья относительно представительная антропологи-
ческая коллекция переходного времени [Тур, 2001; Тур, Фролов, 2001]. Она активно ис-
пользуется при антропологических реконструкциях истории населения Западной Си-
бири [Рыкун, 2013; Кишкурно, 2023]. Антропологические материалы характеризуют-
ся низкой степенью сохранности, из‑за чего полученные из большей части погребений 
Бобровского могильника непригодны для краниометрического анализа. Тем не менее, 
С. С. Тур удалось провести реконструкцию более 25 черепов (из 61 погребенного ин-
дивида) и выполнить краниометрический анализ.

Однако «суммарная краниометрическая характеристика этих материалов в аспек-
те происхождения населения большереченской культуры оказалась недостаточно ин-
формативной и не давала возможности выйти за пределы представлений о местной ге-
нетической основе» [Тур, Фролов, 2001]. Разделение кранилогической серии Бобров-
ского могильника в соответствии с особенностями погребальной обрядности и ана-
лиз характера вариабельности отдельных признаков и их групп (что отчасти связано 
с плохой сохранностью материала и невозможность анализа полного набора анализи-
руемых признаков для части черепов) позволило С. С. Тур констатировать неоднород-
ность состава исследуемой группы населения и предположить наличие трех основ-
ных компонентов, которые могли лежать в основе формирования состава населения, 
сформировавшего Бобровский могильник [Тур, 2001]. Промежуточный европеоид-
но-монголоидный компонент связан происхождением с местным неолитическим на-
селением. При взаимодействии потомков автохтонных групп с пришлыми елунински-
ми формируется смешанный тип («средиземноморский»), который затем подвергает-
ся модификации под влиянием пришлых андроновских популяций. Кроме того, осо-
бое место занимает группа мужских погребений Бобровского могильника с северо-
западной ориентацией и краниологическими параметрами, характерными для «ран-
них скифов» степной зоны Алтая [Тур, 2001]. Таким образом, можно констатировать 
сложность картины происхождения генетического состава населения, которую удалось 
предварительно зафиксировать по результатам краниометрического анализа материа-
лов из Бобровского могильника.

Полученные антропологические реконструкции, безусловно, нуждаются в даль-
нейшей верификации и детализации, как с привлечением дополнительных антропо-
логических материалов рассматриваемого периода из Верхнего Приобья, так и за счет 
применения методов палеогенетики, в частности, включения материалов переход-
ного периода в состав диахронных палеогенетических моделей для данного региона. 
При этом низкий уровень макроскопической сохранности материалов, который кон-
статируют специалисты-антропологи, свидетельствует в пользу потенциально низкой 



77Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

степени сохранности ДНК в антропологическом материале Бобровского могильника. 
В рамках данного предварительного исследования мы поставили целью оценить сте-
пень сохранности ДНК в серии образцов из Бобровского могильника на уровне мито-
хондриальной ДНК (мтДНК) и ядерной ДНК и перспективность углубленного палео-
генетического анализа этих материалов как практически безальтернативного (на дан-
ный момент) источника молекулярно-генетических данных о рассматриваемой регио-
нальной популяции.

Материалы и методы исследования
Как было отмечено выше, Бобровский могильник является базовым для изучения 

переходного времени от эпохи бронзы к эпохе железа Барнаульско-Бийского Приобья. 
Однако значительная часть из 58 исследованных могил (три из которых — парные) 
содержали палеоантропологические материалы, характеризующиеся крайне низким 
уровнем сохранности останков и их фрагментарностью [Шамшин и др., 1996]. Напри-
мер, из 61 индивида, погребенного на памятнике, реконструировать черепа до состоя-
ния, позволяющего провести хотя бы частичный краниометрический анализ, оказались 
возможно лишь для 16 мужских и 11 женских скелетов [Тур, 2021]. Для значительной ча-
сти из этой серии черепов не удалось провести анализ всех краниометрических призна-
ков, что существенно затрудняло исследование данных и снижало их информативность.

По результатам предварительного анализа макроскопической сохранности палеоан-
тропологических останков с участием палеогенетика и антрополога был сделан вывод 
о полной непригодности фрагментов поскраниального скелета и большинства фраг-
ментов черепа для проведения молекулярно-генетического анализа. Наш опыт показы-
вает, что в материалах такой степени сохранности в подавляющем большинстве случаев 
не содержится ДНК, пригодная для молекулярно-генетического анализа любым из име-
ющихся методов. Интересно, что это касалось и пирамиды височной кости (для тех 
индивидов, у которых они вообще сохранились).

Единственным типом материала в данной коллекции, который потенциально мог 
содержать ДНК, пригодную для исследования, являлись зубы. На момент отбора образ-
цов зубы присутствовали далеко не у всех индивидов, а значительная часть зубов в со-
ставе коллекции характеризовалась признаками низкой макроскопической сохранно-
сти. Принимая во внимание эти факторы, для проведения анализа нами были отобра-
ны по два зуба от двенадцати индивидов (для которых сохранность зубов была наи-
лучшей в пределах серии). Следует отметить, что даже для этих индивидов сохранность 
зубов существенно уступала обычному уровню, характерному для большинства пред-
шествующих и более поздних погребальных памятников Барнаульского Приобья, с ко-
торыми мы ранее имели дело в процессе выполнения палеогенетических исследова-
ний. Список 12 индивидов, для которых удалось отобрать образцы, включенные в ра-
боту, представлен в таблице.

Зубы после отбора из палеоантропологической коллекции в кабинете антрополо-
гии Музея археологии и этнографии Алтая Алтайского государственного университета 
были переданы в межинститутскую лабораторию молекулярной палеогенетики и па-
леогеномики Федерального исследовательского центра Института цитологии и генети-
ки Сибирского отделения Российской академии наук (ИЦиГ СО РАН) (Новосибирск).



78 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Все последующие процедуры предварительной деконтаминации материала и полу-
чения порошка, используемого для экстракции суммарной ДНК, выполняли в услови-
ях чистой зоны, предотвращающих возможное загрязнение материала современной 
ДНК в процессе отбора образцов.

Результаты анализа сохранности ДНК на примере различных молекулярно-
генетических маркеров в образцах, полученных из материалов Бобровского 

могильника переходного от бронзы к железу времени, структура 
и филогенетическое положение структурных вариантов (гаплотипов) мтДНК, 

выявленных в образцах с достаточной для проведения анализа степенью 
сохранности мтДНК 

Results of DNA preservation analysis for different molecular genetic markers in 
samples obtained from the the Bobrovsky burial ground of the transition from Bronze 

to Iron age, the structure and phylogenetic position of mtDNA structural variants 
(haplotypes) identified in samples with a sufficient degree of mtDNA preservation

Мо-
гила 
(ск.) 

Лаб.
код Гаплотип ГВСI мтДНК

Гапло-
группа 
мтДНК

Пол антропология / 
Пол генетика / Нали-
чие данных по ауто-

сомным STR-локусам

Наличие данных 
по STR-локусам 

Y-хромосомы

30 (1) Bob1 16223T‑16298C‑16327T C М/М/ только короткие 
фрагменты

Ч. д. (только корот-
кие фрагменты) 

49 (2) Bob2 16239T‑16298C‑16327T C Ж/Ж/ только короткие 
фрагменты -

40 Bob3 16304C H Ж?/ Н. д. / Н. д.

52 Bob4 Н. д. Н. д. М/ Н. д. / Н. д. Н. д.

41 Bob5 16189C‑16223T‑16297C‑16298C
‑16325C M7 (M7b2) М/М/ только короткие 

фрагменты
Ч. д. (только корот-

кие фрагменты) 

48 Bob6 16111T‑16129A‑16223T‑16257A N9a Н. д./ Н. д. / Н. д. Н. д.

46 Bob7 16223T‑16362C D М/М/ только короткие 
фрагменты

Ч. д. (только корот-
кие фрагменты) 

27 Bob8 16223T‑16362C D М/ Н. д. / Н. д. Н. д.

30 (2) Bob9 Н. д. Н. д. М/Н. д. / Н. д. Н. д.

47 Bob10 Н. д. Н. д. Ж/ Н. д. / Н. д. Н. д.

50 Bob11 Н. д. Н. д. М/ Н. д. / Н. д. Н. д.

42 Bob12 Н. д. Н. д. М/ Н. д. / Н. д. Н. д.

Примечание: Ч. д. — данные получены частично; н. д. — данные не получены

Поверхность зубов механически очищали от загрязнений. Деконтаминацию от со-
временной ДНК проводили с помощью выдерживания зубов в растворе гипохлори-
та натрия с последующим отмыванием стерильной водой, этиловым спиртом и облу-
чением ультрафиолетом. После деконтаминации зубы доводили до состояния мелко-
дисперсного порошка с помощью шаровой ротационной мельницы Retsch MM‑200 
(Retsch, Германия). Для экстракции ДНК порошок подвергали процедуре декальцини-
рования в 0.5 М растворе ЭДТА с последующим лизисом в буферном растворе с протеи-



79Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

назой К (Сибэнзим, Россия). ДНК выделяли методом фенол-хлороформной экстрак-
ции с последующим осаждением изопропанолом. Полученный водный раствор ДНК 
хранили в замороженном состоянии. Структуру мтДНК оценивали по последователь-
ности первого гипервариабельного участка контрольного района (ГВС I мтДНК). Ам-
плификацию ГВС I мтДНК проводили двумя разными методами: четырех коротких 
перекрывающихся фрагментов посредством однораундовой ПЦР [Haak et al., 2005] 
и одного протяженного фрагмента с помощью вложенной двухраундовой ПЦР [Пи-
липенко и др., 2008]. Последовательности нуклеотидов определяли с использовани-
ем набора реактивов ABI Prism BigDye Terminator Cycle Sequencing Ready Reaction Kit 
(Applied Biosystems, USA). Секвенирующую реакцию проводили согласно рекоменда-
циям производителя набора. Продукты секвенирующей реакции анализировали на ав-
томатическом капиллярном секвенаторе ABI Prism 3130XL Genetic Analyzer (Applied 
Biosistems, США) в центре коллективного пользования «Геномика» СО РАН (http://
sequest.niboch.nsc.ru). Филогенетическое положение исследуемых структурных вари-
антов мтДНК носителей устанавливали на основании существующей классификации 
вариантов мтДНК (www.phylotree.org) [van Oven, Kayser, 2009]. Филогеографический 
анализ исследованных вариантов мтДНК проводили с использованием базы данных 
по вариабельности мтДНК в современных и древних популяциях Евразии, сформи-
рованной в ИЦиГ СО РАН из опубликованных в научной печати результатов, а также 
включающей банк результатов по вариабельности мтДНК в древних популяциях Евр-
азии, полученных в ИЦиГ СО РАН.

Оценку степени сохранности ядерной ДНК проводили с помощью анализа профи-
лей набора аутосомных STR-локусов и маркеров половой принадлежности останков 
с использованием коммерческих наборов реактивов: AmpFlSTR® Identifiler® Plus PCR 
Amplification Kit (Applied Biosystems, США), COrDIS «ЭКСПЕРТ 26» (Гордиз, Россия) 
согласно инструкциям производителей. Оценку степени сохранности и анализ струк-
туры вариантов Y-хромосомы (аллеьный профиль STR-маркеров Y-хромосомы) выпол-
няли с помощью коммерческих наборов реактивов AmpFlSTR® Y-filer® PCR Amplification 
Kit (Applied Biosystems, США), COrDIS Y-STR (Гордиз, Россия) согласно инструкциям 
производителей. Принадлежность исследованных STR-гаплотипов Y-хромосомы к га-
плогруппам устанавливали с использованием программ-предикторов, находящихся 
в свободном доступе.

Все работы с древним материалом выполнены на базе специализированной инфра-
структуры, оборудованной для палеогенетических исследований в межинститутской 
лаборатории молекулярной палеогенетики и палеогеномики ИЦИГ СО РАН (Ново-
сибирск, Россия). Меры против контаминации и процедуры верификации результатов 
описаны в наших предыдущих работах [Pilipenko et al., 2018а, б].

Результаты и обсуждение
Одной из основных целей проведения данного молекулярно-генетического анали-

за является оценка пригодности материалов из Бобровского могильника для проведе-
ния молекулярно-генетических исследований. Уровень сохранности скелетных остан-
ков в погребениях памятника очень низкий. Единственным потенциально пригод-
ным для этих целей материалом являются зубы. О степени сохранности и комплект-



80 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ности скелетного материала красноречиво свидетельствует тот факт, что для прове-
дения исследования нам удалось отобрать зубы минимально приемлемой макроско-
пической сохранности только от двенадцати индивидов (из 61 индивида, погребенно-
го в могильнике).

Следует отметить, что ситуация с крайне низкой макроскопической сохранностью 
останков, отмеченная на Бобровском могильнике, не характерна для антропологиче-
ского материала из южной части Верхнего Приобья. Ранее разновременные материалы 
Барнаульского Приобья, относящиеся к андроновской (федоровской), староалейской, 
каменской археологическим культурам, неоднократно становились объектами палео-
генетического исследования с участием авторов (см., например: [Кирюшин и др., 2015; 
Пилипенко, Папин, 2019; Черданцев и др., 2022]). Практически во всех случаях мы кон-
статировали высокий уровень макроскопической сохранности останков и ДНК в них.

Напротив, Бобровский могильник из‑за низкого уровня макроскопической сохран-
ности останков в погребениях изначально выглядел как потенциально сложный объект 
для палеогенетического исследования. Причиной слабой сохранности останков, оче-
видно, являлось воздействие неблагоприятных особенностей среды, в которых нахо-
дились останки в погребениях. Так как условия региона в целом, в том числе климати-
ческие, благоприятны для сохранения скелетных останков (и ДНК в них), мы полага-
ем, что роль неблагоприятных факторов могли играть особенности погребальной об-
рядности, практикуемой населением. Например, авторы раскопок отмечают незначи-
тельную глубину погребений, что способствует более сильному воздействию ряда не-
благоприятных факторов внешней среды на останки (колебания температуры, воздей-
ствие свободной влаги и др.). Среди потенциально неблагоприятных факторов могло 
быть воздействие на останки высокой температуры (следы использования огня в по-
гребальной практике отмечены археологами как один из типичных признаков погре-
бальной обрядности Бобровского могильника). То, что на сохранность останков могут 
влиять особенности погребальной обрядности, практикуемой большереченским насе-
лением, косвенно подтверждается данными об очень низкой сохранности скелетных 
останков из других могильников большереченской культуры, в частности, останков 
из серии могильников Ближние Елбаны, упомянутых В. П. Алексеевым [Алексеев, 1954].

В нашей обычной практике работы с мтариалами из южных районов Сибири остан-
ки подобной сохранности, как правило, не исследуются, так как исключаются на уровне 
анализа макроскопической сохранности. Однако высокая значимость палеоантрополо-
гической серии из Бобровского могильника как ключевого материала для реконструк-
ции истории формирования населения региона в переходное время от эпохи бронзы 
к эпохе железа делают чрезвычайно актуальными оценку его потенциала как объекта 
палеогенетического исследования.

Для каждого из останков 12 индивидов, включенных в выборку, было выполнено 
4–6 экстракций суммарной ДНК. Обычной практикой для наших исследований в слу-
чае образцов с хорошей сохранностью является получение двух-трех экстракций. Полу-
ченные образцы суммарной ДНК для каждого индивида были оценены на предмет воз-
можности анализа маркеров мтДНК (фрагментов ГВСI контрольного района мтДНК 
различной длины), а также фрагментов ядерной ДНК (преимущественно аутосомные 



81Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

STR-маркеры и STR-маркеры Y-хромосомы) различного размера. Результаты анализа 
представлены в таблице.

Сохранность ДНК в образцах из Бобровского могильника. Как видно из таблицы, 
лишь семь из 12 индивидов продемонстрировали сохранность мтДНК, достаточную 
для анализа используемыми нами в данной работе методами. Для этих семи индиви-
дов нам удалось определить последовательность первого гипервариабельного сегмен-
та контрольного района мтДНК. Таким образом, лишь чуть более половины образцов, 
включенных в исследование, оказались пригодными для анализа мтДНК. При этом 
следует учитывать, что в работу были включены лишь образцы с наибольшей степе-
нью сохранности останков.

Результаты анализа сохранности ядерной ДНК ожидаемо оказались еще более сла-
быми. Лишь для пяти индивидов удалось получить какие‑либо данные по структуре 
ядерных локусов. Учитывая специфику использованных наборов реактивов, наиболее 
показательной в этом отношении является ситуация с возможностью определения по-
ловой принадлежности, так как в наборах маркеры пола — наиболее короткие из ам-
плифицируемых фрагментов (т. е. сохранность их в древнем материале потенциально 
более высокая по сравнению с другими анализируемыми маркерами, они наименее 
чувствительны к процессам деградации ДНК). Лишь для четырех из 12 образцов нам 
удалось получить воспроизводимые результаты по половой принадлежности остан-
ков, а также амплифицировать наиболее короткие фрагменты, содержащие аутосом-
ные STR-локусы. Трое из четырех индивидов оказались мужского пола, один — жен-
ского, что совпало с предварительным анализом половой принадлежности методами 
физической антропологии. Для трех индивидов с подтвержденным мужским полом 
удалось также амплифицировать наиболее короткие фрагменты Y-хромосомы, содер-
жащие STR-локусы. Во всех случаях при работе с различными ядерными локусами нам 
не удалось выполнить анализ фрагментов длиной более 100–120 п. н. К сожалению, это 
не позволило ни в одном из случаев реконструировать профиль STR-локусов Y-хромо-
сомы, достаточный для определения филогенетического положения ее вариантов с по-
мощью программ-предикторов.

Таким образом, нами выявлен низкий уровень сохранности ДНК в большинстве 
останков, что коррелирует с наблюдаемым низким уровнем макроскопической сохран-
ности антропологического материала из Бобровского могильника. Обычно для дан-
ного региона пригодными для анализа мтДНК оказываются 70–80 % всех индивидов 
из могильника. В нашем исследовании чуть более половины исследованных образцов 
оказались пригодны для анализа мтДНК. Рассматривая результаты процедуры оцен-
ки сохранности ДНК в материале из Бобровского могильника, необходимо учитывать 
еще и то, что для анализа мы использовали не полную выборку могильника (61 погре-
бенный индивид) и даже не репрезентативную ее часть, а только 1/6 часть индивидов 
с наиболее высоким уровнем сохранности останков.

Таким образом, доля материалов, пригодных для палеогенетического анализа, охва-
тывает лишь незначительную часть всех погребенных индивидов. В связи с этим не-
обходимо признать, что материалы Бобровского могильника, несмотря на высокую 
значимость для этногенетических реконструкций в регионе, лишь весьма ограничен-



82 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

но пригодны для палеогенетического анализа, главным образом, на уровне мтДНК. 
Получение данных по ядерным маркерам, по‑видимому, возможно лишь при исполь-
зовании методов, не требующих сохранения в материале фрагментов мтДНК длиной 
100 пар нуклеотидов и более.

Единственным возможным подходом, который потенциально позволит получить 
хотя бы некоторый объем данных по структуре ядерных маркеров генома для иссле-
дуемого памятника, является использование методов высокопроизводительного секве-
нирования ДНК, которые дают возможность осуществлять анализ даже очень корот-
ких фрагментов (от 20–30 пар нуклеотидов) фрагментов древней ДНК. С учетом уста-
новленной нами низкой степени сохранности ДНК в останках, получение более-менее 
информативных геномных данных (с приемлемым покрытием генома) потребует глу-
бокого анализа полученных ДНК-библиотек, что потребует очень существенных за-
трат ресурсов. Это касается и эффективности полногеномного анализа ОНП как од-
ного из наиболее часто используемых в настоящее время подходов «полногеномного» 
анализа палеоматериалов. В противном случае покрытие секвенированных участков 
генома (или доля успешно проанализированных ОНП-локусов) будет очень низким, 
что может привести к проблемам с достоверностью и корректностью интерпретации 
данных. Безусловно, при проведении такого исследования следует сфокусировать сни-
мание на образцах, для которых мы уже продемонстрировали наличие сохранившейся 
древней ДНК. Мы рассматриваем возможность осуществления такого исследования 
в перспективе, так как на данном этапе располагаем необходимой приборной базой 
и компетенциями для выполнения такого геномного анализа. Однако даже при про-
ведении такого анализа для единичных индивидов с уже установленной сохранностью 
древней ДНК потребуются ресурсы, многократно превышающие возможности проек-
та, в рамках которого был выполнен этот предварительный палеогенетический анализ.

Состав вариантов мтДНК носителей большереченской культуры переходного вре-
мени из Бобровского могильника. Основной задачей нашего предварительного палео-
генетического исследования материалов Бобровского могильника была оценка степе-
ни сохранности ДНК в останках и ее пригодность для анализа различных типов марке-
ров. В процессе выполнения этой работы нами была определена структура гаплотипов 
(по ГВСI) мтДНК семи индивидов. определено филогенетическое положение мтДНК 
(т. е. принадлежность к гаплогруппам) всех исследованных образцов.

Насколько нам известно, полученные результаты являются первыми палеогенетиче-
скими данными о населении Верхнего Приобья переходного времени от эпохи бронзы 
к раннему железному веку. Размер исследованной нами серии образцов мтДНК от но-
сителей большереченской культуры переходного времени из погребений Бобровско-
го могильника нельзя назвать репрезентативным и достаточным, чтобы охарактери-
зовать структуру генофонда мтДНК этой региональной популяции. При такой числен-
ности выборки в ее состав могли случайным образом не попасть даже компоненты, за-
нимающие в структуре генофонда мтДНК большереченской популяции доминирую-
щее положение. Учет слабой репрезентативности выборки подразумевает, что основ-
ные выводы можно делать, основываясь на факте присутствия тех или иных вариан-
тов (тогда как отсутствие может объясняться эффектом малой выборки).



83Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Важно также понимать, что палеоантропологические материалы переходного пе-
риода от эпохи бронзы к раннему железному веку являются довольно редкими и не-
многочисленными в палеоантропологических коллекциях не только для южной части 
Верхнего Приобья, т. е лесостепного Алтая, но и для других районов южной части За-
падной Сибири. Так, наиболее близким географически районом, для которого также 
были получены данные о генофонде мтДНК населения переходного времени, являет-
ся Барабинская лесостепь, где из материалов городища переходного времени Чича‑1 
(Чановский район Новосибирской области) была исследована серия из всего 10 об-
разцов мтДНК [Пилипенко и др., 2008, 2009]. Для других локальных популяций регио-
на переходного времени данные полностью отсутствуют.

Если рассматривать полученные нами данные в рамках процесса построения диа-
хронной палеогенетической модели (выборки образцов ДНК от представителей разно-
временных групп населения) лесостепного Алтая, то к настоящему моменту в ее составе 
присутствуют преимущественно материалы от популяций эпохи развитой бронзы (ан-
дроновская (федоровская) культура) и раннего железного века (староалейская и камен-
ская культуры) (см., например: [Кирюшин и др., 2015; Пилипенко, Папин, 2019; Чер-
данцев и др., 2022]; а также пока еще неопубликованные собственные данные авторов).

Другие популяции, включая популяции эпохи неолита, ранней (елунинская куль-
тура) и поздней бронзы (ирменская и корчажкинская), которые, согласно результа-
там атнропологического исследования [Тур, 2001], потенциально могут иметь важное 
значение при рассмотрении этногенетической истории большереченского населения, 
пока еще крайне слабо представлены среди палеогенетических результатов (в частно-
сти, авторы в настоящее выремя осуществляют анализ серии образцов ДНК из памят-
ников елунинской и ирменской культуры с территории лесостепного Алтая). В связи 
с этим возможности использования диахронного подхода при интерпретации получен-
ных нами данных весьма ограничены. С другой стороны, получение первых данных 
по генофонду мтДНК большереченского населения мы рассматриваем как еще один 
шаг к насыщению диахронной модели для региона, осуществляемый параллельно с по-
явлением данных по другим, ранее не исследованным палеогенетически популяциям.

Как видно из таблицы, среди семи исследованных образцов выявлено шесть разных 
гаплотипов. Лишь образцы с лабораторными шифрами Bob7 и Bob8 (из погребений 
№ 46 и 27 соответственно) характеризуются одинаковой структурой гаплотипа, отно-
сящегося к гаплогруппе D. Важно отметить, что шесть из семи исследованных образ-
цов мтДНК относятся к восточно-евразийскому кластеру гаплогрупп. В частности, в се-
рии представлены филогенетические кластеры C, D, M7, N9a. Лишь один из образцов 
представляет гаплогруппу H, относящуюся к западно-евразийскому кластеру мтДНК.

Принимая во внимание возможное влияние малого размера выборки, мы не мо-
жем однозначно утверждать, что наблюдаемое существенное (в пределах серии) до-
минирование восточно-евразийских вариантов над западно-евразийскими характер-
но и для генофонда большереченского населения в целом. Однако мы можем предва-
рительно констатировать их важную роль в сложении большереченского населения.

Таким образом, генофонд мтДНК большереченского населения имеет смешанную 
структуру в отношении представленности западно- и восточно-евразийских компо-



84 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

нентов (при возможном преобладании последних). Смешанная структура генофон-
да является вполне ожидаемой для региона, в котором как минимум на протяжении 
нескольких тысячелетий (не позднее чем с эпохи ранней бронзы) происходит взаи-
модействие популяций, разнообразных по своему генетическому и географическому 
происхождению.

Проведем некоторые параллели с результатами краниометрического анализа ма-
териалов из Бобровского могильника. Как уже было отмечено выше, краниометриче-
ский анализ антропологического материала позволил выявить основные компонен-
ты, которые легли в основу формирования состава носителей большереченской куль-
туры переходного времени, включая базовый промежуточный европеоидно-монголо-
идный архаичный компонент, а также «протоевропейский» (вероятно, андроновского 
происхождения) и «средиземноморский» компоненты, которые модифицировали ар-
хаичный антропологический тип [Тур, 2001]. Необходимо подчеркнуть, что жесткой 
связи между антропологическими компонентами и вариантами мтДНК не существу-
ет (и не должно быть). Тем не менее, те данные, которые уже существуют относитель-
но структуры генофонда разновременных популяций юга Сибири, позволяют сделать 
ряд предварительных заключений из полученных данных.

Прежде всего необходимо отметить, что пришлое андроновское население Верхнего 
Приобья характеризуется однозначным доминированием (вплоть до абсолютного) за-
падно-евразийских вариантов мтДНК в генофонде. Таким образом, с возможным (опо-
средованным) вкладом компонентов андроновского происхождения в составе исследо-
ванной серии может ассоциироваться только вариант гаплогруппы H. Этот структур-
ный вариант, действительно, ранее был выявлен нами в составе андроновских серий 
Верхнего Приобья наряду с другими вариантами этой гаплогруппы [Кирюшин и др., 
2015; Трапезов и др., 2022]. Именно с миграциями носителей андроновской (федоров-
ской) культуры мы склонны связывать появление и широкое распространение вариан-
тов гаплогруппы H и ряда других западно-евразийских кластеров в лесостепной зоне 
Западной Сибири, включая Верхнее Приобье. Однако следует принимать во внимание 
и тот факт, что данный структурный вариант характеризуется широким распределени-
ем в Евразии и имеет относительно низкую филогеографическую информативность.

Необходимо отметить, что данные андропологии преполагают опосредованное уча-
стие андроновских по происхождению компонентов в формировании большереченско-
го населения, а именно, через участие в этом процессе андроноидных групп, в частно-
сти, носителей корчажкинской культуры андроноидного круга. Андроноидные культу-
ры формируются в различных регионах юга Сибири в результате взаимодейсвтия ми-
грантов-андроновцев с аборигенными популяциями региона. Характер этого взаимо-
действия представляется очень разнообразным: от почти полного отсутствия контак-
тов на генетическом уровне до интенсивного смешения и генетической ассимиляции 
пришлых групп автохтонным населением (см. например: [Молодин и др., 2013]). В по-
следнем случае андроноидные группы могут нести в скоем генофонде как пришлые (ис-
ходно андроновские), так и аборигенные по происхождению (автохтонно сибирские) 
компоненты. Такими автохтонными компонентами могут быть восточно-евразийские 
варианты мтДНК. Поэтому вывод об участии (или его отсутствии) компонентов андро-



85Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

новского происхождения на данном этапе остается без однозначного ответа. Как ми-
нимум, представляется необходимым получение данных о составе генофонда андро-
ноидного корчажкинского населения с территории Верхнего Приобья. Помочь в раз-
решении этих вопросов могли бы данные по Y-хромосоме, но как для Бобровского мо-
гильника, так и для андроноидных групп Западной Сибири они пока еще не получены.

Рассмотрим также и первые данные о разнообразии восточно-евразийских вари-
антов мтДНК, выявленных в серии из Бобровского могильника (как и прежде, в све-
те данных антропологии). Варианты C и D гаплогрупп, представленные корневыми 
и близкими к ним гаплотипами, имеющими чрезвычайно широкое распространение 
в Восточной Евразии (в первую очередь в Северной и Центральной Азии), можно ассо-
циировать с потенциальным участием в формировании большереченского населения 
компонентов, имеющих автохтонное сибирское происхождение. Например, для сосед-
него и наиболее хорошо палеогенетически исследованного региона Барабинской лесо-
степи варианты как раз C и D гаплогрупп, представленные, как и в нашей серии, пре-
имущественно корневыми их гаплотипами, составляют основу восточно-евразийской 
части мтДНК (наряду с некоторыми вариантами гаплогруппы A, такими, как подгруп-
па A10) на протяжении всех периодов доандроновской бронзы [Молодин и др., 2013].

Что касается непосредственно популяций Верхнего Приобья, то восточно-евразий-
ские компоненты, включая гаплогруппу C, входили в состав населения региона в эпохи 
неолита [Dryomov et al., 2021] и доандроновской бронзы (елунинская культура — не-
опубликованные данные авторов). Таким образом, присутствие рассматриваемых во-
сточно-евразийских вариантов, как минимум, не противоречит выводам антрополо-
гов о возможном участии в формировании большереченского населения компонен-
тов, связанных по своему происхождению с древними автохтонными компонентами 
региона (восходящими к неолиту), а также связанными с населением ранней бронзы 
(елунинцами). Но полученные на данном этапе палеогенетические данные некоррект-
но использовать для более детальных выводов.

Другие восточно-евразийские компоненты, выявленные в данной работе — га-
плогруппы N9a и M7, по‑видимому, могут быть связаны с более поздними эпизодам 
проникновения восточно-евразийских вариантов в южные районы Западной Сиби-
ри из других районов восточной части Евразии, потенциально включая как прилега-
ющие Алтае-Саянский регион и районы Центральной Азии, так и более южные и юго-
восточные территории Азии (включая и Среднюю Азию). Считать эти гаплогруппы 
даже потенциально ассоциированными с вкладом архаичного европеоидно-монголо-
идного антропологического компонента, как елунинского, на наш взгляд, нельзя, в от-
личие от корневых вариантов гаплогрупп C и D. Вероятно, они могут коррелировать 
с наблюдением археологов и антропологов о возможных контактах с «ранескифски-
ми» популяциями Южной Сибири.

Таким образом, первые результаты по разнообразию мтДНК в генофонде носителей 
большереченской культуры переходного времени не противоречат сценарию, при ко-
тором в его сложении играли роль популяции различного филогеографического про-
исхождения, что хорошо коррелирует с результатами краниометрического анализа ма-
териалов Бобровского могильника.



86 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Заключение
Таким образом, по результатам проведенного предварительного исследования мы 

вынуждены констатировать существенные затруднения, связанные с возможностями 
полноценного анализа популяционно-генетической структуры носителей большере-
ченской культуры переходного времени от бронзы к раннему железному веку метода-
ми палеогенетики. В первую очередь эти затруднения связаны с установленным низ-
ким уровнем сохранности ДНК в палеоантропологических образцах из Бобровско-
го могильника, что не характерно для разновременных могильников Верхнего При-
обья в целом и, по‑видимому, определяется специфическими локальными условия-
ми среды, в которую попадали останки в погребениях. Чуть более половины образ-
цов (зубов) отобранных от индивидов с наибольшей макроскопической сохранно-
стью останков, оказались пригодны для анализа структуры мтДНК. Но на фоне об-
щей численности погрбенных на могильнике индивидов эта доля оказывается очень 
низкой. Ядерная ДНК демонстрирует еще меньший уровень сохранности: ее ана-
лиз возможен буквально в единичных образцах. Предпочтителен анализ методами, 
не требующими сохранения в останках длинных (более 100 пар нуклеотидов) фраг-
ментов ДНК (методы высокопроизводительного секвенирования древней ДНК). Су-
щественная часть материала из антропологической серии Бобровского могильника, 
по‑видимому, не имеет потенциала в качестве объекта палеогенетического исследо-
вания. Однако некоторое дальнейшее расширение исследованной серии образцов, 
в частности, на уровне мтДНК, представляется вполне возможным, хотя и потребу-
ет затрат существенного объема ресурсов.

Генофонд мтДНК носителей большереченской культуры из Бобровского могиль-
ника включает как восточно-евразийские (C, D, N9a, M7), так и западно-евразий-
ские (H) гаплогруппы мтДНК. Данные по составу мужского генофонда получить 
не удалось.

Первые данные по составу генофонда мтДНК большереченского населения переход-
ного времени коррелируют с результатами краниометрического анализа и не противо-
речат участию генетически (филогеографически) контрастных компонентов в сложе-
нии генетической структуры исследуемой популяции, включая участие как автохтон-
ных для Сибири популяций, так и мигрировавших в регион в предшествующие пе-
риоды. Таким образом, предварительные палеогенетические результаты коррелируют 
с данными антропологии и археологии, объясняющими вариабельность погребально-
го обряда, наблюдаемую на Бобровском могильнике, наличием разных по происхожде-
нию этнокультурных компонентов, участвовавших в генезисе населения большеречен-
ской культуры переходного времени. Подобное смешение этнокультурно контрастно-
го населения является характерной чертой переходного времени, характеризующегося 
повышением роли миграционного фактора, распадом традиций культур финального 
этапа бронзового века и нарастающим влиянием новых для региона элементов скиф-
ской эпохи. Можно констатировать, что культурная вариативность связана с этногене-
тическим многообразием компонентов, сформировавших состав населения, оставив-
шего Бобровский грунтовый могильник.



87Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено при поддержке проекта Российского научного фонда 

№ 23–28–01787 «Подходы к проблемам адаптации населения Алтая в конце бронзово-
го века». Специализированная палеогенетическая инфраструктура поддержана за счет 
бюджетного проекта ИЦиГ СО РАН FWNR‑2025–0023.

Acknowledgements and funding
The study was supported by the Russian Science Foundation project No. 23–28–01787 

«Approaches to the problems of adaptation of the Altai population at the end of the Bronze 
Age». The paleogenetic infrastructure was supported by the budget project of the ICiG SB 
RAS FWNR‑2025–0023.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Алексеев В. П. Палеоантропология лесных племен Северного Алтая // Краткие со-

общения Института этнографии. Вып. 21. 1954. С. 63–69.
Грязнов М. П. Археологические исследования территории одного древнего посел-

ка // Краткие сообщения института материальной культуры. Вып. 40. 1951. С. 105–113.
Грязнов М. П. История древних племен верхней Оби по раскопкам близ с. Большая 

Речка // Материалы и исследования по археологии СССР. № 48. 1956. 170 с.
Кирюшин Ю. Ф., Папин Д. В., Тур С. С., Пилипенко А. С., Федорук А. С., Федорук О. А., 

Фролов Я. В. Погребальный обряд древнего населения Барнаульского Приобья : мате-
риалы из раскопок 2010–2011 гг. грунтового могильника Фирсово-XIV. Барнаул : Изд-во 
Алт. ун-та, 2015. 208 с.

Кишкурно М. С. Антропологический состав населения Новосибирского Приобья 
раннего железного века (по краниологическим и одонтологическим данным) : авто-
реф. дис. … канд. ист. наук. Новосибирск, 2023. 24 с.

Кунгуров А. Л., Папин Д. В. Материалы финальной бронзы археологического ком-
плекса Малый Гоньбинский Кордон‑1 // Вестник археологии, антропологии и этно-
графии. 2001. № 3. С. 79–85.

Могильников В. А. Население Верхнего Приобья в середине — второй половине 
I тысячелетия до н. э. М. : Изд-во ИА РАН, 1997. 195 с.

Молодин В. И., Пилипенко А. С., Чикишева Т. А., Ромащенко А. Г., Журавлев А. А., 
Поздняков Д. В., Трапезов Р. О. Мультидисциплинарные исследования населения Ба-
рабинской лесостепи V–I тыс. до н. э.: археологический, палеогенетический и антро-
пологический аспекты. Новосибирск : Изд-во СО РАН, 2013. 220 с.

Папин Д. В. Погребальный обряд Бобровского грунтового могильника и некоторые 
вопросы хронологии переходного времени от бронзы к железу на Верхней Оби // Из-
вестия Алтайского государственного университета. 2008. № 4–2. С. 147–150.

Папин Д. В., Шамшин А. Б. К материалам Бобровского грунтового могильника // Со-
хранение и изучение культурного наследия Алтайского края. Вып. 10 : материалы Все-
российской науч. практ. конф. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1999. С. 79–82.

Папин Д. В., Шамшин А. Б. Поселение переходного времени от эпохи бронзы к же-
лезному веку в лесостепном Алтайском Приобье // Древние поселения Алтая. Барна-
ул : Изд-во Алт. ун-та, 1998. С. 85–109.



88 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Пилипенко А. С., Папин Д. В. Перспективы применения палеогенетического анали-
за в рамках биоархеологического исследования населения андроновской культуры // 
Теория и практика археологических исследований. 2019. № 4. С. 122–128. https://orcid.
org/10.14258/tpai (2019) 4 (28).–08.

Пилипенко А. С., Ромащенко А. Г., Молодин В. И., Куликов И. В., Кобзев В. Ф., Поздня-
ков Д. В., Новикова О. И. Особенности структуры генофонда митохондриальной ДНК 
населения городища Чича‑1 (IX–VII вв до н. э.) в Барабинской лесостепи // Чича — го-
родище переходного от бронзы к железу времени в Барабинской лесостепи. Новоси-
бирск : Изд-во ИАЭТ СО РАН, 2009. Т. 3. С. 108–127.

Пилипенко А. С., Ромащенко А. Г., Молодин В. И., Куликов И. В., Кобзев В. Ф., Позд-
няков Д. В., Новикова О. И. Особенности захоронения младенцев в жилищах городи-
ща Чича I Барабинской лесостепи по данным анализа структуры ДНК // Археология, 
этнография и антропология Евразии. 2008. №. 2. С. 57–67.

Рыкун М. П. Палеоантропология Верхнего Приобья эпохи раннего железа (по ма-
териалам каменской культуры). Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2013. 284 с.

Троицкая Т. Н. Новосибирское Приобье в VII–IV вв. до н. э. // Вопросы археологии 
Сибири : научные труды НГПИ. Вып. 38. 1972. С. 3–35.

Троицкая Т. Н., Бородовский А. П. Большереченская культура лесостепного При-
обья. Новосибирск : Наука, 1994. 184 с.

Тур С. С. Краниологические материалы из Бобровского могильника большеречен-
ской культуры переходного времени от эпохи бронзы к эпохе железа (VII–VI вв. до н. э.) 
в свете этногенетических проблем древнего населения Верхнего Приобья // Древности 
Алтая. Известия лаборатории археологии. № 7. Горно-Алтайск, 2001. С. 67–82.

Тур С. С., Фролов Я. В. О происхождении большереченской культуры Верхнего При-
обья переходного времени от эпохи бронзы к эпохе железа (VIII–VI вв. до н. э.) // Про-
блемы изучения древней и средневековой истории. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2001. 
С. 69–82.

Уманский А. П. О культурной и этнической принадлежности курганов раннежелез-
ного века в лесостепном Алтае // Барнаулу 250 лет : тез. докл. и сообщ. к научной кон-
ференции. Барнаул, 1980. С. 50–53.

Черданцев С. В., Трапезов Р. О., Томилин М. А., Пилипенко И. В., Папин Д. В., Фе-
дорук А. С., Тур С. С., Пилипенко А. С. Разнообразие вариантов мтДНК и Y-хромосо-
мы в генофонде носителей староалейской культуры (могильник Фирсово-XIV) // Тео-
рия и практика археологических исследований. 2022. Т. 34, № 1. С. 125–145. https://doi.
org/10.14258/tpai (2022) 34 (1).–07.

Шамшин А. Б. Переходное время от эпохи бронзы к эпохе железа в Барнаульском 
Приобье (VIII–VI вв. до н. э.) // Западносибирская лесостепь на рубеже бронзового 
и железного веков. Тюмень : ТюмГУ, 1989. С. 116–129.

Шамшин А. Б. Эпоха поздней бронзы и переходное время от бронзы к железу в Бар-
наульском Приобье // Хронология и культурная принадлежность памятников камен-
ного и бронзового веков Южной Сибири. Барнаул, 1988. С. 111–115.

Шамшин А. Б., Фролов Я. В., Медникова Э. М. Бобровский грунтовый могильник // 
Погребальный обряд древних племен Алтая. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 1996. С. 69–88.



89Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Dryomov S. V., Nazhmidenova A. M., Starikovskaya E. B., Shalaurova S. A., Rohland N., 
Mallick S, Bernardos R., Derevianko A. P., Reich D., Sukernik R. I. Mitochondrial genome 
diversity on the Central Siberian Plateau with particular reference to the prehistory 
of northernmost Eurasia // PLoS ONE. 2021. № 16. Р. 1–18.

Haak W., Forster P., Bramanti B., Matsumura S., Brandt G., Tanzer M., Villems R., 
Renfrew C., Gronenborn D., Werner A. K., Burger J. Ancient DNA from the first European 
farmers in 7500‑Year-Old Neolithic sites // Science. 2005. T. 305. P. 1016–1018.

Pilipenko A. S., Cherdantsev S. V., Trapezov R. O., Zhuravlev A. A., Babenko V. N., 
Pozdnyakov  D. V., Konovalov  P. B., Polosmak  N. V.  Mitochondrial DNA Diversity in 
a Transbaikalian Xiongnu Population // Archaeological and Anthropological Sciences. 2018b. 
T. 10. №. 7. P. 1557–1570. https://doi.org/10.1007/s12520–017–0481‑x (in English).

Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Babenko V. N., Nesterova M. S., 
Pozdnyakov D. V., Molodin V. I., Polosmak N. V. // Maternal genetic features of the Iron Age 
Tagar population from Southern Siberia (1st millennium BC). PLoS ONE, 2018a, T. 13. 
P. 1–24. https://doi.org/10.1371/journal. pone. 0204062.

Van Oven M., Kayser M. Updated comprehensive phylogenetic tree of global human 
mitochondrial DNA variation // Human Mutation. 2009. T. 30. URL: https://www.ncbi.nlm.
nih.gov/pubmed/18853457 (accessed: 28.10.2025). https://doi.org/10.1002/humu. 20921.

References
Alekseev V. P. Paleoantropologiya lesnykh plemen Severnogo Altaya [Paleoanthropology 

of the forest tribes of Northern Altai]. Kratkie soobshcheniya Instituta ehtnografii [Brief 
communications from the Institute of Ethnography]. 1954, iss. 21, pp. 63–69 (in Russian).

Cherdantsev S. V., Trapezov R. O., Tomilin M. A., Pilipenko I. V., Papin D. V., Fedoruk A. S., 
Tur S. S., Pilipenko A. S. Raznoobrazie variantov mtDNK i Y-hromosomy v genofonde nositelei 
staroaleiskoi kul'tury (mogil'nik Firsovo-XIV ) [Diversity of mtDNA and Y-chromosome 
variants in the gene pool of the staroaleika culture carriers (Firsovo-XIV)]. Teoriya i praktika 
arkheologicheskikh issledovanii [Theory and practice of archaeological research]. 2022, no. 1, 
pp. 125–145. https://doi.org/10.14258/tpai (2022) 34 (1).–07 (in Russian).

Gryaznov M. P. Arkheologicheskoe issledovanie territorii odnogo drevnego poseleniya 
[Archaeological research of the territory of one ancient settlement]. Kratkie soobshcheniya 
instituta material'noi kul'tury [Brief messages of the Institute of Material Culture]. 1951,  
no. 40, pp. 105–113 (in Russian).

Gryaznov M. P. Istoriya drevnikh plemen verkhnei Obi po raskopkam bliz s. Bol'shaya 
Rechka [History of the ancient tribes of the Upper Ob according to excavations near the 
village. Big River]. Materialy i issledovaniya po arkheologii SSSR [Materials and research  
on the archeology of the USSR]. 1956, no. 48, 170 p. (in Russian).

Kiryushin Yu. F., Papin D. V., Tur S. S., Pilipenko A. S., Fedoruk A. S., Fedoruk O. A., 
Frolov Ya. V. Pogrebal'nyi obryad drevnego naseleniya Barnaul'skogo Priob'ya: materialy 
iz raskopok 2010–2011 gg. gruntovogo mogil'nika Firsovo-XIV [Funeral rite of the ancient 
population of the Barnaul Ob region: materials from the excavations of 2010–2011 of the 
Firsovo- XIV]. Barnaul: Izd-vo Alt. un-ta. 2015, 208 p. (in Russian).



90 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Kungurov A. L., Papin D. V. Materialy final'noi bronzy arkheologicheskogo kompleksa 
Mal Gonvinskiy kordon‑1 [Materials of the final bronze of the archaeological complex Maly 
Gonbinsky Cordon‑1]. Vestnik arheologii, antropologii i etnografii [Bulletin of Archaeology, 
Anthropology and Ethnography.]. 2001, no. 3, pp. 79–85 (in Russian).

Mogil'nikov V. A. Naselenie Verkhnego Priob'ya v seredine ‒ vtoroi polovine I tysyacheletiya 
do n. e. [The population of the Upper Ob region in the middle — second half of the 1st 
millennium BC]. Mowcow: IA RAN, 1997, 195 p. (in Russian).

Molodin V. I., Pilipenko A. S., Chikisheva T. A., Romashchenko A. G., Zhuravlev A. A., 
Pozdnyakov D. V., Trapezov R. O. Mul'tidistsiplinarnye issledovaniya naseleniya Barabinskoi 
lesostepi V–I tys. do n. e.: arkheologicheskii, paleogeneticheskii i antropologicheskii aspekty 
[Multidisciplinary studies of the population of the Baraba forest-steppe in the B-I millennia 
BC: archaeological, paleogenetic and anthropological aspects]. Novosibirsk: SO RAN, 2013, 
220 p. (in Russian).

Papin D. V. Pogrebal'nyi obryad Bobrovskogo gruntovogo mogil'nika i nekotoryye 
voprosy khronologii perekhodnogo perioda ot bronzy k zhelezu na Verkhnei Obi [Funeral 
rite of the Bobrovskoye ground burial ground and some questions of the chronology 
of  the transition period from bronze to iron on the Upper Ob]. Izvestiya Altaiskogo 
gosudarstvennogo universiteta [News of the Altay State University]. 2008, no. 60, pp. 147–
150 (in Russian).

Papin D. V., Shamshin A. B. Poselenie perekhodnogo perioda ot bronzovogo veka k 
zheleznomu v lesostepnom Altaiskom Priob'ye [Settlement of the transitional period from the 
Bronze Age to the Iron Age in the forest-steppe Altai Ob region]. Drevniye poseleniya Altaya 
[Ancient sits of Altai]. Barnaul: Alt. un-ta, 1998, pp. 85–109 (in Russian).

Papin D. V., Shamshin A. B. K materialam Bobrovskogo mogil'nika [To the materials of the 
Bobrovsky burial ground]. Sokhranenie i izuchenie kul'turnogo naslediya Altaiskogo kraya 
[Preservation and study of the cultural heritage of the Altai Territory]. Barnaul, 1999, no. 10, 
pp. 79–82 (in Russian).

Pilipenko A. S., Papin D. V. Perspektivy primeneniya paleogeneticheskogo analiza 
v ramkakh bioarkheologicheskikh issledovanii naseleniya andronovskoi kul'tury [Prospects 
for the application of paleogenetic analysis in the framework of bioarchaeological research 
of the Andronovo culture population]. Teoriya i praktika arkheologicheskikh issledovanii 
[Theory and practice of archaeological research]. 2019, no. 28, pp. 122–128. https://doi.
org/10.14258/tpai (2019) 4 (28).–08 (in Russian).

Pilipenko  A . S., Romashchenko  A . G., Molodin  V. I., Kulikov  I. V., Kobzev  V. F., 
Pozdnyakov D. V., Novikova O. I. Osobennosti struktury genofonda mitokhondrial'noi DNK 
naseleniya poseleniya Chicha‑1 (IH — VII vv. do n. e.) Barabinskoi lesostepi. [Features of the 
structure of the gene pool of mitochondrial DNA of the population of the Chicha‑1 settlement 
(IH — VII centuries BC) in the Baraba forest-steppe]. Chicha — gorodishche perekhodnogo 
ot bronzy k zhelezu vremeni v Barabinskoi lesostepi [Chicha is a settlement of the transitional 
period from Bronze to Iron in the Baraba forest-steppe]. Novosibirsk: IAET SO RAN. 2009, 
pp. 108–127 (in Russian).

Rykun  M. P.  Paleoantropologiya Verkhnego Priob'ya rannego zheleznogo veka (po 
materialam kamenskoi kul'tury) [Paleoanthropology of the Upper Ob region of the Early 



91Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 70–92.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Iron Age (based on materials from the Kamenka culture)]. Barnaul: Altayskii gosudarstvennyi 
universitet. 2013, 284 p. (in Russian).

Shamshin A. B. Ehpokha pozdnei bronzy i perekhodnoe vremya ot bronzy k zhelezu v 
Barnaul'skom Priob'e [The Late Bronze Age and the transition period from bronze to iron in 
the Barnaul Ob region]. Khronologiya i kul'turnaya prinadlezhnost' pamyatnikov kamennogo 
i bronzovogo vekov Yuzhnoi Sibiri [Chronology and cultural affiliation of Stone and Bronze 
Age monuments in Southern Siberia]. Barnaul, 1988, pp. 111–115 (in Russian).

Shamshin A. B. Perekhodnyi period ot bronzovogo veka k zheleznomu veku v Barnaul'skom 
Priob'e (VIII–VI vv. do n. e.). [The transition period from the Bronze Age to the Iron Age 
in the Barnaul Ob region (VIIII–VI centuries BC)]. Zapadnosibirskaya lesostep' na rubezhe 
bronzovogo i zheleznogo vekov [West Siberian forest-steppe at the turn of the Bronze and Iron 
Ages.]. Tyumen': TyumGU, 1989, pp. 116–129 (in Russian).

Shamshin A. B., Frolov Ya. V., Mednikova E. M. Bobrovskii gruntovyi mogil'nik [Bobrovsky 
ground burial]. Pogrebal'nyi obryad drevnikh plemen Altaya [Funeral rite of the ancient tribes 
of Altai.]. Barnaul: Altayskiy gosudarstvennyi universitet, 1996, pp. 69–88 (in Russian).

Troitskaya T. N. Novosibirskoe Priob'e v VIII–IV vekakh do nashei ery [Novosibirsk 
Ob region in the VIII–IV centuries BC]. Voprosy arkheologii Sibiri: nauchnye trudy NGPI 
[Issues of Siberian archeology: scientific works of NGPI]. Novosibirsk, 1972, no. 38, pp. 3–35 
(in Russian).

Troitskaya T. N., Borodovskiy A. P. Bol'sherechenskaya kul'tura lesostepnogo Priob'ya 
[Bolsherechenskaya culture of the forest-steppe Ob region]. Novosibirsk: Nauka, 1994, 184 
p. (in Russian).

Tur S. S. Kraniologicheskie materialy iz Bobrovskogo mogil'nika kul'tury Velikogo 
shelkovogo puti perekhodnogo perioda ot bronzovogo veka k zheleznomu (VII–VI vv. do n.e.) 
v mire etnogeneticheskikh problem drevnego naseleniya Verkhnego Priob'ya [Craniological 
materials from the Bobrov graveyard of the Great Silk Road culture of the transitional period 
from the Bronze Age to the Iron Age (VII–VI centuries BC) in the world of ethnogenetic 
problems of the ancient population of the Upper Priob'ya]. Drevnosti Altaya. Izvestiya 
laboratorii arkheologii [Antiquities of Altai. News of the laboratory of archeology]. Gorno-
Altaysk, 2001, no. 7, pp. 67–82 (in Russian).

Tur S. S., Frolov Ya. V. O proiskhozhdenii bol'sherechenskoi kul'tury Verkhnego Priob'ya 
v perekhodnyi period ot bronzovogo veka k zheleznomu veku (VIII–VI vv. do n. e.). [On the 
origin of the Bolsherechenskaya culture of the Upper Ob region during the transition period 
from the Bronze Age to the Iron Age (VIIII–VI centuries BC)]. Problemy izucheniya drevnei 
i srednevekovoi istorii [Problemy izucheniya drevney i srednevekovoy istorii]. Barnaul, 2001, 
pp. 69–82 (in Russian).

Umanskiy A. P. O kul'turnoi i etnicheskoi prinadlezhnosti kurganov rannego zheleznogo 
veka na Lesostepnom Altaye [On the cultural and ethnic affiliation of the early Iron Age burial 
mounds in the forest-steppe Altai]. Barnaulu 250 let: tezisy, doklady i soobshcheniya k nauchnoi 
konferentsii [Barnaul is 250 years old: abstract of a report to a scientific conference.]. Barnaul, 
1980, pp. 50–53 (in Russian).

Van Oven M., Kayser M. Updated comprehensive phylogenetic tree of global human 
mitochondrial DNA variation. Human Mutation, 2009, vol. 30. URL: https://www.ncbi.



92 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 70–92.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

nlm.nih.gov/pubmed/18853457 (accessed at October 28, 2025) https://doi: 10.1002/humu. 
20921.

Dryomov S. V., Nazhmidenova A. M., Starikovskaya E. B., Shalaurova S. A., Rohland N., 
Mallick S, Bernardos R., Derevianko A. P., Reich D., Sukernik R. I. Mitochondrial genome 
diversity on the Central Siberian Plateau with particular reference to the prehistory 
of northernmost Eurasia. PLoS ONE. 2021, no. 16, pp. 1–18. https://doi.org/10.1371/journal. 
pone. 0244228.

Haak W., Forster P., Bramanti B., Matsumura S., Brandt G., Tanzer M., Villems R., 
Renfrew C., Gronenborn D., Werner A. K., Burger J. Ancient DNA from the first European 
farmers in 7500‑Year-Old Neolithic sites. Science. 2005, vol. 305, pp. 1016–1018.

Pilipenko A. S., Trapezov R. O., Cherdantsev S. V., Babenko V. N., Nesterova M. S., 
Pozdnyakov D. V., Molodin V. I., Polosmak N. V. Maternal genetic features of the Iron Age 
Tagar population from Southern Siberia (1st millennium BC). PLoS ONE, 2018a, vol. 13, 
pp. 1–24. https://doi.org/10.1371/journal. pone. 0204062.

Pilipenko A. S., Cherdantsev S. V., Trapezov R. O., Zhuravlev A. A., Babenko V. N., 
Pozdnyakov  D. V., Konovalov  P. B., Polosmak  N. V.  Mitochondrial DNA Diversity in 
a Transbaikalian Xiongnu Population. Archaeological and Anthropological Sciences, 2018b, 
vol. 10, no. 7, pp. 1557–1570. https://doi.org/10.1007/s12520–017–0481‑x.

Pilipenko  A . S., Romashchenko  A . G., Molodin  V. I., Kulikov  I. V., Kobzev  V. F., 
Pozdnyakov D. V., Novikova O. I. Features of infant burial in the dwellings of the Chicha 
settlement and the Baraba forest-steppe according to DNA structure analysis. Archaeology, 
Ethnology & Anthropology of Eurasia. 2008, no. 2, pp. 57–67 (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 05.06.2025
Принята к публикации: 10.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



93Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 904.031.013 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–05

Н. Дж. Ходжаева

Институт истории, археологии и этнографии имени А. Дониша НАНТ, Душанбе 
(Таджикистан)

К ВОПРОСУ О СЕМАНТИКЕ ИЗОБРАЖЕНИЙ 
НА КРЫШКЕ СОСУДА С ТАХТИ-САНГИНА

В статье рассматривается семантика изображений на каменной крышке сосуда с Тах-
ти-Сангина, одного из самых известных археологических памятников не только Таджи-
кистана, но и Центральной Азии второй половины I тыс. до н. э. — начала I тыс. н. э. 
Уникальность находки заключается в том, что впервые предмет искусства, пополнив-
ший галерею шедевров бактрийской культуры, был обнаружен не в храме Окса, а в жи-
лом квартале города. На крышке сосуда запечатлён зооморфный фриз с изображения-
ми лошадей и газелей, а также геометрический орнамент, состоящий из крестов, ква-
дратов, кругов и треугольников.

Крышка сосуда с Тахти-Сангина оказалась весьма интересной с точки зрения 
не только техники исполнения и функционального назначения, но и семантики изобра-
жений на ее поверхности. До настоящего времени этой уникальной находке было по-
священо несколько публикаций, однако вопрос семантики изображений на ней не был 
подробно освещен. Автор статьи предлагает восполнить этот пробел.

Сравнительный анализ изображений на каменной крышке сосуда с Тахти-Сангина 
с письменными источниками, археологическим и этнографическим материалами дает 
основание предположить, что образы животных и орнамент на крышке носят культо-
вый характер и связаны с культом плодородия, демонстрируя в целом цикл религиоз-
ных представлений населения Северной Бактрии, которое даже после прихода греков 
продолжало оставаться верным своей древней религии — зороастризму.

Ключевые слова: крышка сосуда, Тахти-Сангин, семантика, конь/лошадь, крест, 
круг, квадрат, треугольник, авестийские божества, зороастризм, ритуальный сосуд

Для цитирования 
Ходжаева Н. Дж. К вопросу о семантике изображений на крышке сосуда с Тахти-
Сангина // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 93–113. DOI 10.14258/
nreur(2025)4–05.

Ходжаева Наргис Джомиевна, доктор исторических наук, старший научный 
сотрудник Национального музея древностей Таджикистана Института истории, 
археологии и этнографии им. А. Дониша Национальной академии наук 



94 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таджикистана, Душанбе (Таджикистан). Адрес для контактов: rangha@mail.ru; 
https://orcid.org/0009–0005–6540–0915.

N. J. Khojaeva

A. Donish Institute of History, Archaeology and Ethnography (NAOT), Dushanbe (Tajikistan)

ON THE SEMANTICS OF IMAGES ON THE LID  
OF A VESSEL FROM TAKHT-I SANGIN

The article considers the semantics of images on the stone lid of a vessel from Takht-i 
Sangin, one of the most famous archaeological sites not only in Tajikistan, but also in Central 
Asia in the second half of the 1st millennium BC — the beginning of the 1st millennium 
AD. The uniqueness of the find is to in the fact that for the first time an object of art, which 
replenished the gallery of masterpieces of Bactrian culture, was discovered not in the Temple 
of the Oxus, but in a residential area of the city. The lid of the vessel features a zoomorphic 
frieze with images of horses and gazelles, as well as a geometric ornament consisting of crosses, 
squares, circles and triangles.

The lid of the vessel from Takht-i Sangin is of interest not only from the perspective of its 
craftsmanship and functional purpose but also in terms of the semantic content of the images 
on its surface. To date, several publications have been devoted to this unique find; however, 
the semantic interpretation of its images has not been thoroughly explored. The author of this 
article aims to address this gap.

A comparative analysis of the images on the stone lid of the vessel from Takht-i Sangin with 
written sources, archaeological and ethnographic materials give us reason to assume that the 
images of animals and the ornament on the lid are of a cult nature and are associated with 
the cult of fertility, demonstrating, in general, the cycle of religious beliefs of the population 
of Northern Bactria, which even after the arrival of the Greeks continued to remain faithful 
to their ancient religion, Zoroastrianism.

Keywords: vessel lid, Takht-i Sangin, semantics, horse/horse, cross, circle, square, triangle, 
Avestan deities, Zoroastrianism, ritual vessel

For citation: 
Khojaeva N. J. On the semantics of images on the lid of a vessel from Takht-i Sangin. Nations 
and religions of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 93–113 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–05.

Khojaeva Nargis Jomievna, Doctor of Historical Sciences, National Museum of Antiquities 
of Tajikistan of the A. Donish Institute of History, Archaeology and Ethnography, National 



95Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Academy of Sciences of Tajikistan, Dushanbe (Tajikistan). Contact address: rangha@mail.
ru; https://orcid.org/0009–0005–6540–0915.

Введение
Тахти-Сангин — один из самых известных и важных археологических памятни-

ков истории и культуры Центральной Азии второй половины I тыс. до н. э. — начала 
I тыс. н. э. Городище находится на территории Кубодиёнского района Хатлонской об-
ласти Республики Таджикистан, которая в древности входила в состав Бактрии. Па-
мятник стоит ниже слияния Вахша с Пянджем, откуда берет начало Амударья. Город 
Тахти-Сангин функционировал в конце V в. до н. э. — III в. н. э., включая ахеменид-
ский1, раннекушанский, позднекушанский и кушано-сасанидские периоды. Город со-
стоит из укрепленной цитадели и жилых районов вокруг нее. Площадь города дости-
гает 105 га, из которых 83 га (3000 м х 100–450 м) — жилые районы [Дружинина, 2004: 
224; Drujinina, 2016: 88–91]. На цитадели, расположенной в центре городища, стоял 
храм Окса [Литвинский, Пичикян, 2000; Литвинский, 200, 2010] — эталонный образец 
храмов восточного типа по всей истории архитектуры [Пичикян, 1991: 9]. Свое назва-
ние это монументальное сооружение получило по обнаруженной в северной части ко-
ридора № 2 вотивной надписи, где упоминается слово Окс (др. греч. Ὦξος) [Пичикян, 
1986: 117, 121–122; Литвинский, Виноградов, Пичикян, 1985; Пичикян,1991: 171; Лит-
винский, 2010: 195–2002].

На сегодняшний день на цитадели городища полностью раскрыт храм Окса, обна-
ружены и раскопаны остатки административного здания, улицы и бронзолитейной 
мастерской. Изучены также жилые кварталы с многочисленными постройками и обо-
ронительные стены. Кроме того, археологические исследования показали, что Тахти-
Сангин имел некрополь и к северу от города округу площадью 20 га, простиравшую-
ся на 1000 м вдоль реки Вахш на север в сторону слияния его с рекой Пяндж (см.: [Хо-
джаева, 2023: 80, 125–126]).

За время раскопок на памятнике было обнаружено более 10 тысяч целых и фраг-
ментарных находок, датируемых VI в. до н. э. — III в. н. э. (сМ. : [Ходжаева, 2023: 127]). 
Основная часть находок, среди которых — сотни произведений искусства, находилась 
в храме Окса. Многие из артефактов не имеют аналогов в центральноазиатском искус-
стве. Следует отметить, что в последние десятилетия были найдены уникальные наход-
ки и в жилых районах города. Среди них следует отметить крышку каменного сосуда, 
обнаруженную в 2003 г. в северной части сооружения № 368 в южной половине горо-
дища (участок Юг‑2) [Дружинина, 2004: 225, рис. 2; 2004а: 98, рис. 2] (рис.-а).

Первое подробное описание крышки было осуществлено А. П. Дружининой: 
«Крышка круглой формы диаметром 19 см из серо-черного сланца хорошо сохрани-
лась» [Дружинина, 2004: 225]. Внешняя поверхность крышки оформлена инкрустаци-

1	 Результаты археологических исследований на памятнике в 1998–2022 гг., а также раскопки 1976–
1991 гг. дают основание утверждать об основании Тахти-Сангина в V в. до н. э., а не в конце IV в. 
до н. э., как предполагалось раннее [Francfort, 2023:10–11; Дружинина, 2023: 23–45; Ходжаева, 2023: 
239–255].



96 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ей из тонких каменных пластин и резьбой. Борт крышки имеет два узких и одно ши-
рокое орнаментальное поле. Узкое внешнее поле образует инкрустация из посаженных 
встык маленьких прямоугольных пластинок светло-желтого стеатита, сохранившихся 
только в виде мелких осколков. Узкое внутреннее поле инкрустировано чередующими-
ся треугольниками из красной яшмы, светло-желтого стеатита и синего ляпис-лазурита.

Крышка сосуда с городища Тахти-Сангин: а — см. : [Дружинина, 2004а: 99, рис. 2];  
б — вид сверху и разрез (рисунок А. Салиева [Дружинина, 2004а: 100, рис. 3]) 

Lid of a vessel from Takht-i Sangin: а — [Druzhinina, 2004a:99, fig. 2]; б — Top view and section 
(Drawing by A. Saliev [Druzhinina, 2004a:99, fig. 3]

На участке между ручкой крышки и орнаментальной полосой из треугольников 
также прочерчены три концентрических желобка. Узкими полями обрамлено широкое 
поле с зооморфным фризом, запечатлевшим по две пары лошадей и газелей. Живот-
ные показаны в профиль, фигуры повернуты к друг другу и разделены орнаменталь-
ным элементом: газели — крестом, лошади — вытянутым прямоугольником. Фигуры 
животных разделены розетками, крестами и вытянутыми прямоугольниками» [Дру-
жинина, 2004а: 99, рис. 2; 101, рис. 5] (рис. — а, б).

До настоящего времени крышке с зооморфным фризом с Тахти-Сангина было по-
священо несколько публикаций. К ним относятся с статьи руководителя тахтисан-
гинского археологического отряда Института истории, археологии и этнографии 
им. А. Дониша Национальной академии наук Таджикистана А. П. Дружининой [Дру-
жинина, 2004; 2004а]. В своем первом опубликованном исследовании ученая акценти-
ровала внимание на особенностях техники исполнения и функциональном назначении 
крышки. Что касается семантики изображений на поверхности крышки, то она отме-
чает, что мотив можно трактовать как в восточноиранском, так и в эллинистическом 
ключе [Дружинина, 2004а: 104]. При этом ученый оставляет этот вопрос открытым.



97Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Л. Додхудоева, анализируя наследие Тахти-Сангина в современной культуре Таджи-
кистана, отмечает, что мотивы изображений на крышке имеют греческие корни [Дод-
худоева, 2023: 75].

Необходимо подчеркнуть, что крышка с зооморфным фризом и орнаментом из гео-
метрических фигур оказалась весьма интересной с точки зрения не только техни-
ки исполнения и функционального назначения, но и семантики изображений на ее 
поверхности.

Орнамент является одним из древнейших способов отображения окружающего 
мира и правил, а также культурных традиций, установленных в обществе. Заметим, 
что на формирование орнамента и символики в любые исторические периоды оказы-
вали влияние факторы окружающей среды и религиозных воззрений, определяющие 
основы поведения человека в быту как один из механизмов поддержания традиции 
в системе национальной культуры, одновременно являясь знаком этнической иден-
тичности. Оригинальное оформление крышки в виде зооморфного фриза и орнамента 
из различных геометрических фигур свидетельствует о том, что мастер следовал тра-
диции, которая имеет глубокие корни и отображает уровень духовного развития насе-
ления Тахти-Сангина, одного из городов Северной Бактрии.

Следовательно, определение семантики изображений на крышке дает возможность 
понять, какой уровень развития духовной жизни был у бактрийцев — предков таджик-
ского народа. Таким образом, возникла необходимость обратиться к данной пробле-
матике. Используя комплексный метод исследования, мы привлекли археологический 
и этнографический материалы, а также письменные источники.

Функциональное назначение, техника исполнения и датировка крышки
Следует отметить, что на территории, где располагалась Бактрия, подобные камен-

ные крышки c зооморфным фризом до недавнего времени были обнаружены только 
на городище Ай-Ханум [Francfort, 1976] на левобережье Амударьи, то есть в Южной 
Бактрии. Крышки с Ай-Ханум имеют отличие от крышки с Тахти-Сангина. На крыш-
ках с Ай-Ханум имеется два варианта изображения животных: три бегущие и шесть 
стоящих лошадей, повернутых парами друг к другу, а также три лошади и три барана, 
бегущие по кругу [Guillaume, Rougeulle, 1987: pl 6, 1,4]. На крышках с Тахти-Сангина 
запечатлены по две пары лошадей и газелей, которые, в отличие от крышек с Ай-Ха-
нум, разделены геометрическими фигурами. Кроме того, изображенные фигуры жи-
вотных на крышках с обоих памятников различаются по углу наклона корпуса, поста-
новке ног и качеству исполнения рисунка.

А. П. Дружинина отмечает, что «крышка с Тахти-Сангина является составной ча-
стью каменного сосуда с крышкой» [Дружинина, 2004: 225–226; 2004а: 101–102]. Обра-
щаясь к функциональному назначению находки, ученая проводит сравнительный ана-
лиз крышки с Тахти-Сангина с крышками с Ай-Ханум. Она пишет: «А.‑П. Франкфор 
[Francfort, 1976: 91] относит такие сосуды к пиксидам, которые служили для хранения 
мазей, пряностей или украшений и изготовлялись из различных материалов» [Дру-
жинина, 2004а: 101]. Заметим, что крышки с Тахти-Сангина и Ай-Ханум изготовлены 
из камня. Такие сосуды использовались женщинами в древней Греции. А.‑П. Франк-
фор, сравнив обнаруженные сосуды-пиксиды в Бактрии с древнегреческими пикси-



98 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

дами, констатирует, что «бактрийские формы сосудов-пиксид не повторяли греческие 
образцы, а имели свои местные корни не только по форме, но и по технике исполнения 
изделий, которая известна в Бактрии с эпохи бронзы» [Francfort, 1976: 91].

А. П. Дружинина справедливо указывает на «отсутствие в восточноиранских язы-
ках названия и этнографического термина сосудов, которые закрывала данная крыш-
ка» [Дружинина, 2004а: 101]. Поэтому исследователь называет их «сосудами-пикси-
дами, которые в древней Греции использовали для хранения мазей, пряностей и укра-
шений» [Дружинина, 2004а: 101]. Таким образом, А. П. Дружинина подвергает сомне-
нию подобное функциональное назначение таких сосудов в Северной Бактрии, в том 
числе и на Тахти-Сангине [Дружинина, 2004а: 102, 104].

При изготовлении крышки были использованы техника резьбы по камню, инкру-
стации по камню и пасты, а также полировка. Что касается датировки, то А. П. Дружи-
нина определяет ее по керамике, найденной вместе с крышкой, и предположительно 
относит к III–II вв. до н. э. [Дружинина, 2004: 226; 2004а: 104].

Семантика изображений на крышке
Семантика изображений на каменной крышке с Тахти-Сангина представляет боль-

шой интерес для исследователей. Это объясняется тем, что через орнаментальное 
оформление крышки мы сможем раскрыть духовный мир не только человека, кото-
рый ее изготовил, но и в целом населения Тахти-Сангина. Итак, внутреннее узкое поле 
крышки инкрустировано треугольниками, а широкое — зооморфным фризом, на ко-
тором изображены по две пары лошадей и газелей. Фигуры животных разделены ро-
зетками, крестами и вытянутыми прямоугольниками [Дружинина, 2004: 100, рис. 3] 
(рис.‑б). Подобное сочетание встречается впервые.

У древних иранцев отношение к животным было сакральное, о чем свидетельству-
ет «Авеста». Особое место в зороастрийской мифологии занимал конь/лошадь, и это 
не случайно. О. И. Каландарова, проведя анализ семантики образа коня в сюжетах 
ювелирных украшений Бактрии-Тохаристана и Согда, отмечает, что конь в жизни 
народов Центральной Азии, особенно таджиков, всегда «являлся объектом особого 
почитания, поскольку был связан с авестийским пантеоном богов. Так, богиня пло-
дородия Ардвисура Анахита — Arəduuī-sūrā Anāhitā восседает в колеснице, запря-
женной четырьмя белыми жеребцами (Yt. 5. 11, 12) [Avesta; Авеста, 1998], которые 
ассоциируются с дождем, ветром, облаком и градом, дающими влагу («Яшт» 5. 120), 
что указывает на прямую связь коня с культом плодородия. Солярное божество Ми-
тра — Miθra обладает «быстрыми», «яростными», «четырьмя белыми конями», за-
пряженными в колесницу («Яшт» 10. 12, 47, 52, 67). Бог Тиштрия — Tištriia, управ-
ляющий дождем и всеми водами, мчится на белом коне с золотой уздой («Яшт» 8. 
20, 26). Одним из воплощений Вэрэтрагны — Vərəθraγna является белый конь с зо-
лотой уздой, над чьей головой вздымались «мощь и сила» («Яшт» 14. 9) [Каланда-
рова, 2020: 127]. Ученая приходит к важному заключению: «…конь у древних иран-
цев ассоциировался с силами природы, контролируемыми Ардвисурой-Анахитой — 
богиней плодородия, Митрой — солнечным божеством и Тиштрией — богом до-
ждя, от которых зависит земледельческий цикл». Автор статьи поддерживает дан-
ную точку зрения.



99Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Следует отметить, что в авестийском пантеоне упомянут еще один бог — Вайу (авест. 
vayu-, vāta-), бог ветра. В «Авесте» ему посвящен пятнадцатый гимн («Рам-яшт»), где 
он описывается как воин на золотой колеснице (Yt. 15.57). В ведическом пантеоне Вайу 
также является богом ветра. Он перемещается на колеснице, запряженной лошадь-
ми (РВ. VIII. 48). Е. Е. Кузьмина полагает, что Вайу принимал и облик коня [Кузьмина, 
1977а: 53]. Сотворенный Ахура-Маздой (Ys. 42.3) Вайу является посредником между 
небом и землей, он гоняет дождевые тучи. А это значит, что от него тоже зависит хо-
зяйственная жизнь земледельца. Таким образом, Вайу так же, как и Ардвисура Анахи-
та, Митра и Тиштрия, участвует в земледельческом цикле древних иранцев.

У индоиранцев конь отождествлялся с верховным богом и царем. Е. Е. Кузьми-
на отмечает: «В „Ригведе” и „Авесте” солнце носит постоянный эпитет „быстрокон-
ное”. Представление солнца в виде конной колесницы, или только ее части — коле-
са или коня — характерно для всех индоиранских народов, что отражено в изобрази-
тельном искусстве. Образ Сурьи в виде коня традиционно сопровождается свастикой. 
То же известно в Скифии и Хорезме (на монетах I в. н. э.), что, учитывая древность об-
щих представлений, позволяет интерпретировать и этот образ как символ солярного 
высшего божества» [Кузьмина, 2004: 118]. Заметим, что в ведической традиции бог 
солнца Сурья — Sûrya (букв «Солнце») также изображен верхом на колеснице, запря-
женной семью лошадьми (РВ. I. 121.13, 175.4; IV. 30.4; V. 45.9) [Ригведа, 1999; 1999а].

О том, что конь способен воплотить бессмертие царя, свидетельствует индийский 
обряд жертвоприношения белого коня «ашвамедха» — aśvamedhá (РВ I. 6.1,2, 162; IV. 
39.6), который является одним из важнейших обрядов, связанных с царской властью.

Конь фигурировал в ритуальной погребальной практике ахеменидских царей, 
о чем сообщают Страбон (ХV. 3. 7) [Страбон, 1964] и Арриан (VI. 29 7) [Арриан, 1993].

О связи коня с солнцем свидетельствуют «Авеста» (Yt. 6. 1, 4 6, 7; 10. 13, 47, 52, 76, 
102) и античные авторы (Страбон, XI, 8, 6), отмечающие жертвоприношения этому 
небесному светилу. Это свидетельствует о том, что иранские племена почитали Солн-
це так же, как и Ардвисуру, то есть оно тоже имеет отношение к плодородию. На то, 
что корни всех жертвоприношений животными лежат в магии плодородия, указывал 
С. П. Толстов [Толстов, 1948: 207]. Разумеется, жертвенное животное само должно быть 
причастно солярному культу, что подтверждается «Авестой».

Легенды о конях сохранились и в китайских источниках III–VII вв., где зафиксиро-
ваны предания о «небесных конях» Давани (Фергана), которых невозможно поймать, 
а также о «божественном» коне, живущем на вершине одной из гор Тохаристана (см.: 
[Бичурин, 1851: 4, 255; Pulleyblank, 1966: 31]). Для нашего исследования представля-
ют интерес и предания населения Тохаристана о скульптуре бронзовой лошади золо-
тистого цвета, имеющей божественное происхождение и появляющейся в начале но-
вого года в храме небесного огня, который стоит посреди реки Wohu-Окса, в низине, 
образуемой двумя рукавами реки (см.: [Drège J.‑P., Grenet, 1987: 117–118]).

По мнению Ф. Грене, «храм небесного огня связан с Оксом-Вахшем и функциони-
ровал в VIII в. на острове посреди реки» [Drège J.‑P., Grenet, 1987: 118]. Автор статьи 
поддерживает точку зрения Б. А. Литвинского, о том, что «китайский путешественник 
услышал легенды, сохранившиеся у местного населения о храме Окса, уже после того, 



100 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

как он был разрушен» [Литвинский, Пичикян, 2000: 316]. Более того, Ф. Грене сопо-
ставил рассказ о ежегодно выходящем из вод реки золотистом коне с одной из ипоста-
сей авестийского Тиштрия, «златоухого и с золотой уздой» («Яшт» 8. 18) [Drège J.‑P., 
Grenet, 1987: 121]. Данное сопоставление — наглядный пример устной передачи из по-
коления в поколение населения Бактрии-Тохаристана легенд, связанных с зороастрий-
ской религией.

Аналогичные верования, связанные с небесным конем, были широко распростране-
ны в древней и средневековой Центральной Азии, а эпос и фольклор центральноазиат-
ских народов донесли эти верования до современности [Беленицкий, 1948; 1978; Кузь-
мина, 1977]. Так, некоторые древние образы не утрачивают своей значимости в совре-
менной этнокультуре таджиков и других народов Центральной Азии. Например, у на-
селения региона до сих пор существуют отголоски древних верований и представле-
ний о коне, корни которых уходят в доисламский период, когда зороастризм был гос-
подствующей религией в регионе. Особенно это прослеживается у таджиков как в сва-
дебных и похоронно-поминальных обрядах, так и в других семейных и календарных 
обрядовых циклах. По мнению Л. Чвырь, «исторические превращения персонажей 
древних, доисламских культов и религий в героев народной среднеазиатской мусуль-
манской мифологии можно считать закономерностью, типичным способом включения 
архаичных (по происхождению) неисламских персонажей в повседневный мусульман-
ский контекст» [Чвырь, 2018: 86]. Об этом свидетельствуют легенды таджиков о чудес-
ных водяных конях «аспи оби», от которых ведет свое происхождение известная по-
рода «хуттальских» скакунов. С. П. Снесарев отмечает, что сказочный персонаж аспи-
оби фигурирует повсеместно в Центральной Азии [Снесарев, 1969: 122].

Следует отметить интересные сведения о свадебных обрядах таджиков конца XIX — 
начала XX в., многие из которых сохранились даже и в наше время. Так, в Гиссарской 
долине и Раште невесту везли в дом жениха на лошади, украшенной разноцветными 
лентами, платками и вышитым сюзане. У ворот дома невесту встречали родственни-
ки, которые разжигали костер. Лошадь с невестой три раза обводили вокруг костра. 
Прежде чем снять невесту с лошади, полагалось кормить животное три раза ячменем, 
смешанным с кишмишем. После этого невеста сходила на землю, а жених должен был 
три раза перепрыгнуть через лошадь [Мардонова, 1995: 205]. Лошадь также присут-
ствовала и в свадебной церемонии горнобадахшанцев [Андреев, Половцев, 1911: 15].

Лошадь была обязательной частью выкупа за невесту — «кола». В некоторых рай-
онах Таджикистана оседланная лошадь была обязательным предсвадебным подарком. 
По случаю свадьбы устраивали также и козлодрание («чавандози», «бузкаши»)2 [Мар-
донова, 1995: 204].

Л. Додхудоева констатирует, что «до сих пор у таджиков в детском сорокадневном 
периоде „чилла” колыбель иногда называют деревянным конем» [Додхудоева, 2023: 
93]. У таджиков Гиссарской долины было принято дарить новорожденному мальчику 
жеребенка. Так, в честь первого выезда сына на коне отец должен был угощать своих 
друзей [Мардонова, 1995: 204].

2	 Козлодрание — борьба всадников за обезглавленную тушу козла



101Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Что касается погребально-поминального обряда, то отголоском древнего обряда 
посвящения коня покойнику зафиксирован почти во всех районах Таджикистана, где 
в день смерти хозяина дома накрывали черным или синим покрывалом, оседланного 
коня и держали рядом с носящими траур близкими. Затем вслед за гробом коня под-
водили к могиле [Хамиджанова, 1980: 92; Мардонова, 1995: 209–216]. У таджиков Гис-
сарской долины зафиксирован также обряд оплакивания наряженного коня покойно-
го [Мардонова, 1995: 209–210].

Присутствие коня в свадебных и похоронных обрядах Л. Чвырь объясняет тем, что 
конь в этих обрядах «символизирует не просто путь, а ритуальный переход с преодо-
лением какого‑либо рубежа. Именно благодаря способности „мгновенно” преодоле-
вать лиминальную зону между „человеческим” и хтоническим мирами конь прежде 
всего и ассоциируется со смертью» [Чвырь, 2018: 69]. Отзвук хтонических представ-
лений о коне наблюдается у таджиков и в названии похоронных носилок — «деревян-
ный конь» («аспи-чуби») [Писарчик, 1976: С. 135].

Интересные этнографические сведения, связанные с олицетворением коня с бо-
гом ветра Вайу в земледельческих обрядах таджиков верховья Зарафшана, приводит 
У. Эшонкулов. Ученый пишет: «Если во время молотьбы зерна ветер затихал, земле-
дельцы-веяльщики говорили: „Хайдах кокул хез-хез” — „Хайдах с косами, вставай”. Ста-
ротаджикское слово „Хайдах”, обозначающее „молодого горячего коня”, а под „косами” 
имелась в виду грива коня, то есть „Хайдах кокул” — это молодой горячий конь с гри-
вой». Автор, указывая на глубокую историческую память таджиков, отмечает: «По рас-
сказам сторожил Самарканда и Пенджикента, в древности верили, что двигающийся 
с запада на восток весенний ветер прилетает в долину на белом коне, который имеет 
пышную гриву из вихрей и стройные ноги. В этом представлении точно изображен 
бог ветра в образе коня» [Эшонкулов, 2007: 635].

О том, какую роль играл конь в древности в духовной жизни населения Централь-
ной Азии, свидетельствует его почитание как бога умирающей и воскресающей приро-
ды. Конь ассоциировался с именем Сиёвуша — Siiāuuaršan из рода кави — kauui (кея-
ниды), что в переводе с авестийского означает «черный жеребец» [Дьяконов, 1959: 42].

Часть «асп» — конь — была широко распространена в онимах и топонимах древ-
ней Центральной Азии. Так, среди онимов, упомянутых в «Авесте», встречаются име-
на, которые оканчиваются на «асп»: Аурватаспа — Auruuaṯ. aspa (5.105; Yt. 13.132; 19.71), 
Виштаспа — Kauui Vištāspa (Ys. 12.7; 28.7; 41.16; 43.2; 46.14; Yt. 5. 98, 105, 109, 117, 132; 
13.99, 100; 15.36; 17.49–52; 19.84–87, 93), Pourušaspa (Vd. 19.4, 6, 46; Ys. 9.13; Yt. 5.8), Арэ-
джатаспа — Arəǰaṱ. aspa (Yt. 5.109, 113, 116; 9.30; 17.50; 19.87). Что касается топонимов, 
то согласно сообщениям античных авторов, столица Бактрии называлась Зариаспа (Ар-
риан, 4.1, 7, 16; Страбон, 11.8.9; 11.11.2), то есть Златоконная.

Конь как ритуальное жертвенное животное зафиксирован в «Авесте», где неодно-
кратно упоминается о жертвоприношениях жеребцов, коров и овец богине плодородия 
Ардвисуре Анахите (Ys. 44. 18; Yt. 5. 21, 25, 29, 33, 37, 41, 45, 49, 57, 68, 81, 108, 112, 116). 
Кости жертвенных животных, описываемых в источнике, в том числе лошадьми, обна-
ружены на Тахти-Сангине [Дружинина, Худжагелдыев, Ротт, 2008: 59]. Обряд жертво-



102 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

приношения тахтисангинцы посвящали богине Ардисуре Анахите, «растящей жито», 
«кормящей стадо» и «множащей богатство» [Ходжаева, 2017: 129; 2023: 152–153].

И. Гершевич отмечал, что Митра приобрел солярные черты на «востоке Ирана» 
[Gershevitch, 1959: 38, 41–42]. В своих исследованиях мы обращались к обнаруженной 
недавно на Тахти-Сангине надписи [Иванчик, 2001: 120–121, рис. 7], где фигурирует 
имя Митры — μειρο [Иванчик, 2001: 120, сн. 30], отметив, что «древние иранцы отожде-
ствляли авестийского бога Митру-miθra с Солнцем» [Ходжаева, 2017: 75–76] и пришли 
к выводу, что «если Митра ассоциируется с Солнцем, то вполне вероятно, что жертвы 
лошадьми предназначались не только богине Ардисуре Анахите, и Амударье, несущей 
воды, но и Солнцу, без которых не может быть хорошего урожая» [Ходжаева, 2017: 179].

Наконец, следует отметить тот факт, что лошадь была одомашнена индоевропецами, 
где ведущую роль играли древние иранцы, то есть арийцы. Е. Е. Кузьмина так пишет 
об этом: «Арии первыми в Старом Свете стали пасти огромные табуны коней, позд-
нее они научились запрягать лошадей в повозки и выработали приемы их трениров-
ки [Кузьмина, 1977а: 10]. О том, что предки таджиков были отличными знатоками вы-
ведения пород лошадей, писал и классик персидско-таджикской поэзии Омар Хайям: 
«В прежние времена никакой народ не знал коней, их достоинств и пороков лучше ад-
жамцев3» (цит. по: [Морочник, Розенфельд, 1957: 122]).

Теперь поговорим о геометрических фигурах, изображенных на каменной крыш-
ке с Тахти-Сангина. На поверхности крышки имеется орнамент из треугольников, 
а на зооморфном фризе животные отделены друг от друга круглыми розетками, кре-
стами и вытянутыми прямоугольниками. Перечисленные фигуры составляют единую 
композицию с изображением лошадей и газелей. Как мы уже выяснили, лошадь/конь 
у населения Тахти-Сангина — и сакральное животное, и атрибут инкарнации, и жерт-
венное животное богов авестийского пантеона. То, что лошади и геометрические фи-
гуры стоят рядом, — не случайность. Все эти геометрические фигуры относятся к са-
кральной геометрии, которая так же, как и орнамент, отображает представления челове-
ка об окружающем мире. Следовательно, геометрические фигуры как сакральные сим-
волы играли большую роль в мировоззрении древних людей, особенно земледельцев.

Известно, что у древних иранцев крест ассоциировался с символом солнца [Немо-
евский, 1927: 70; Хлопин, 1962: 17]. С древнейших времен крест и круг являлись симво-
лами Солнца не только у древних иранцев, но и у других народов. История появления 
этих двух символов имеет глубокие корни, следы которых следует искать в период, ко-
гда человек научился добывать огонь. Для розжига использовались два крест-накрест 
сложенных куска дерева, при трении которых добывался священный огонь (см.: [Го-
родцев, 1923: 282]). Древние люди понимали, что от солнца и огня зависела их жизнь, 
поэтому они тесно связывали два этих понятия. Вот почему два куска дерева, сложен-
ные в виде креста, они связывали с солнцем и огнем, а значит и с жизнью. Тем самым 
крест у древних людей олицетворялся с огнем и солнцем. Таким образом они выража-
ли свое поклонение силам природы.

3	 Аджамцами у арабов назывались ираноязычные мусульманские народы, проживающие в Хораса-
не, Мавераннахре и Туркестане.



103Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

С появлением земледелия у древних иранцев значение солнца в их жизни вытеснило 
значение огня. Так как солнце становится не только источником света и тепла, но и пло-
дородия. Теперь солнце — небесный огонь — является богом-спасителем, а свастика 
и крест оказались подходящими символами солнечных богов-спасителей, заменивших 
спасителя-огня. Так, астральный культ у древних иранцев был замещен на астрально-
земледельческий, а свастика и крест приобретают значение символов астрально-зем-
ледельческого культа солнечных богов-спасителей.

Чтобы привлечь внимание солнца и получить его благосклонность, люди изобража-
ли символы креста на одежде, домашней посуде, украшениях и оружии. Об этом сви-
детельствуют многочисленные находки с археологических памятников Центральной 
Азии, в том числе и каменная крышка с Тахти-Сангина.

Форма креста отразилась также и на планировке культовых сооружений Централь-
ноазиатского региона. Наглядным примером тому служит крестообразный в плане 
храм-мавзолей Кой-Крылган-кала (IV в. до н. э. — III в. н. э.), расположенный в ни-
зовьях Амударьи [Толстов, 1962: 133–134; Кой-Крылган-кала, 1967: 227–229]. В древ-
ности — это территория Хорезма, страна, упоминаемая в «Авесте» (Yt. 10.14). О том, 
что памятник связан с культом Солнца, свидетельствует, обнаруженная там крышка 
сосуда с изображением креста, вписанного в круг с отходящими лучами [Кой-Крыл-
ган-кала, 1967: 229].

С культом Солнца связан также раннесредневековый храм Зонг (VI–VII вв.) с пла-
нировкой свободного креста в Ишкашимском районе Горно-Бадахшанской автоном-
ной области Республики Таджикистан [Бубнова. 1982: 179–181].

Изображение креста наблюдается и в мусульманской архитектуре Центральной 
Азии. Следует упомянуть дворец Хуттальского правителя в Хульбуке (X–XI вв.) [Фили-
монова, Ахметзянов, Ходжаев, Ходжаев, 2020: 33, рис. 48] на юге Таджикистана и мав-
золей Мухаммада Башоро (XI–XIV вв.) [Бретаницкий, 1958: 354, рис. 23] на северо-за-
паде Таджикистана. В оформлении портала этих архитектурных памятников присут-
ствует изображение свастики и креста. Кроме того, изображение креста встречается 
в орнаменте резьбы по ганчу в Хульбуке [Филимонова, Ахметзянов, Ходжаев, Ходжа-
ев, 2020: 87–88, рис. 117].

Крест и свастика зафиксированы и на орнаменте посуды таджиков XVIII — начала 
XX в. [Пещерова, 1959: 109–115, рис. 35]. Это свидетельствует о том, что после приня-
тия ислама таджики продолжали хранить свои древние духовные традиции.

Древний солнечный символ продолжает присутствовать во всех видах народного 
искусства таджиков и в настоящее время. Крест можно встретить в орнаментике сю-
зане — вышитым вручную ковре, чакане — национальном таджикском платье, укра-
шенном вышивкой, джурабах — традиционных памирских носках, а также на ювелир-
ных украшениях.

Л. Додхудоева, приводит в пример работы современных художников Таджикистана, 
в которых присутствует «древняя культовая атрибутика изображения равноконечно-
го креста „чархи фалак” — знака огня и солнца, спасения и милосердия, творца Мира, 
символа четырех стихий („чор унсур”), который являлся дарителем плодородия». Та-
кое же значение, по мнению ученой, придавалось изображению оберега «чор чирог» 



104 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

в виде светильника-креста с четырьмя фитилями, обращенными в разные стороны. 
Подобное изображение изначально отождествлялось с понятием «чор унсур» и озна-
чало четыре первоэлемента бытия (земля, вода, воздух, огонь), о которых говорится 
в «Авесте» [Додхудоева, 2024: 107]. Таким образом, приведенные Л. Додхудоевой при-
меры изображения креста свидетельствуют о преемственности у таджиков древних 
религиозных традиций.

Следует отметить, что в культовой символике древних иранцев круг также являлся 
символом Солнца. На крышке с Тахти-Сангина изображены круглые розетки. Скорее 
всего, это объясняется тем, что солнце имеет круглую форму.

Заметим, что изначально главный символ зороастризма — фаравахар, faravahar 
(авест. fravaši) — изображал собой окрыленное солнце, а образ человека к нему добавил-
ся позже. Крылатый диск символизировал солнце, а значит, божественную силу и власть.

Вероятнее всего, свадебный обряд хождения молодых вокруг костра три раза, кото-
рый встречается у таджиков и в наше время, тоже связан с почитанием солнца.

Круг, как и крест, также присутствует в орнаменте сюзане, чакана, джурабах и юве-
лирных украшений. В целом, изображение этих двух солярных символов свидетель-
ствует о том, что по представлениям современных таджиков они могут обеспечить им 
благополучие и плодовитость.

Что касается изображения прямоугольника, то его значение следует искать в пред-
ставлении о четырех стихиях — земле, воде, воздухе и огне, которые, согласно зоро-
астрийской религии, являются священными и не должны оскверняться. Древние иран-
цы также связывали символ в форме прямоугольника с четырьмя сторонами света, так 
как квадрат олицетворял землю. Вполне вероятно, этот символ, как и крест, отожде-
ствлял у древних иранцев четырех божеств зороастрийского пантеона — Ардвисуру 
Анахиту, Митру, Тиштрию и Вайу, соединенных в единый культ земледелия, состав-
ляя при этом единство, образуемое четырьмя элементами, то есть тетраду [Гиршман, 
1978: 71]. Тем самым этот единый культ плодородия символизировал собой завершен-
ный земледельческий цикл.

Обратим внимание на то, что ядром всех зороастрийских храмов является квадрат-
ный четырехколонный зал. Автор статьи высказывал точку зрения о том, что храм Окса 
с Тахти-Сангина — зороастрийский храм, объясняя это тем, что «его месторасположе-
ние было идеально для вычисления времени наступления празднования Навруза и Ме-
хргона, то есть весеннего и осеннего равноденствия. Население Тахти-Сангина прихо-
дило в храм поклоняться богине Митре, Ардвисуре Анахите, Вайу и Тиштрии, от кото-
рых зависит земледельческий цикл» [Ходжаева, 2023: 221–229].

Прямоугольник и квадрат присутствуют в орнаменте сюзане, чакана, джурабах 
и ювелирных украшений современных таджиков и в настоящее время.

Самыми многочисленными фигурами на крышке с Тахти-Сангина являются тре-
угольники. Треугольник также читается одним из древнейших символов, который ис-
пользовался в орнаментах древних народов. Треугольник, как крест и квадрат, рассма-
тривался древними людьми в качестве символа плодородия и возрождения природы. 
Треугольник у древних людей был связан с земледельческими работами, природой и ее 
календарными циклами, символизируя воздух, землю и огонь. Этот символ соответ-



105Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ствует нравственной основе зороастризма, которую составляет триада — благие мыс-
ли, благие слова и благие деяния.

Необходимо отметить, что вплоть до настоящего времени у замужних таджичек 
и женщин всего Центральноазиатского региона популярны металлические туморы — 
футляры для охранной молитвы в форме треугольника. Подобные амулеты-обереги 
молодые женщины носят для плодовитости. Отсюда следует, что и в нынешнее время 
форма треугольника не утратила своего значения, связанного с культом плодородия 
и способствующего многочисленному потомству.

Заключение
Сравнительный анализ изображений на каменной крышке с Тахти-Сангина с пись-

менными источниками, археологическим и этнографическим материалами привел нас 
к следующим выводам:

1. У населения Тахти-Сангина, как и всей Бактрии, конь был атрибутом инкарна-
ции и жертвенным животным богов авестийского пантеона. Образ коня выражал-
ся следующими семантическими признаками: плодородный, солярный, хтонический 
и жертвенный.

2. Геометрические фигуры крест, квадрат, круг и треугольник у древних иранцев яв-
ляются символами, связанными с культом плодородия и с авестийскими божествами 
Митрой, Ардвисурой Анахитой, Тиштрией и Вайу, от которых, согласно зороастрий-
ским убеждениям, зависит земледельческий цикл.

3. Крышка является крышкой сосуда, который не может быть пиксидой, то есть вме-
стилищем для хранения украшений и косметики. Это объясняется тем, что она изготовле-
на из камня и весит 1 кг. Обычно пиксиды изготавливали из более легкого материала (сло-
новая кость, медь, дерево). Для женщин подобный сосуд неудобен в употреблении. Веро-
ятнее всего, каменный сосуд, которому принадлежала крышка, имел ритуальное назна-
чение и предназначался для использования во время обрядовых действий в храме Окса.

Таким образом, полученные выводы дают нам основание предположить, что обра-
зы животных и орнамент на крышке с Тахти-Сангина носят культовый характер и свя-
заны с культом плодородия, демонстрируя в целом цикл религиозных представлений 
населения Северной Бактрии, которое даже после прихода греков продолжало оста-
ваться верным своей древней религии — зороастризму.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Авеста в русских переводах (1861–1996) / сост., ред. И. В. Рак. СПб. : Журнал «Нева»: 

Летний Сад, 1998. 480 c.
Андреев М. С. Половцев А. А. Материалы по этнографии иранских племен Сред-

ней Азии // Сборник материалов по археологии и этнографии. СПб., 1911. № 9. С. 4–41.
Антонова Е. В. Очерки культуры древних земледельцев Передней и Средней Азии. 

Опыт реконструкции восприятия. М. : Наука, 1984. 262 с.
Арриан Ф. Поход Александра. СПб. : Алетейя, 1993. 386 с.
Беленицкий А. М. Конь в культах и идеологических представлениях народов Сред-

ней Азии и евразийских степей в древности и раннем средневековье // Краткие сооб-
щения Института археологии. Вып. 154. 1978. С. 31–39.



106 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Беленицкий А. М. Хуттальская лошадь в легенде и историческом предании // Совет-
ская этнография. 1948. № 4. С. 162–167.

Бичурин Н. Я. (о. Иакинф). Собрание сведений о народах, обитавших в Средней 
Азии в древние времена. СПб., 1851. Ч. III. 274 с.

Бретаницкий Л. С. Об одном малоизвестном памятнике таджикского зодчества // 
Материалы и исследования по археологии СССР. М. ; Л., 1958. С. 325–357.

Бубнова М. А. Работы Памирского археологического отряда на Западном Пами-
ре в 1976 году // Археологические работы в Таджикистане. 1982. Вып. XVI. С. 171–184.

Гиршман Р. М. Религии Ирана от VIII в. до н. э. до периода ислама // Культура Во-
стока: древность и раннее средневековье. Л. : Аврора,1978. С. 67–73.

Городцев В. А. Археология. Т. I. Каменный век. М. ; Пг. : Государственное издатель-
ство, 1923. 404 с.

Додхудоева Л. Наследие Тахти Сангина и современная культура Таджикистана. Ду-
шанбе : Дониш, 2023. 194 с.

Дружинина А. П. Предварительные результаты исследования городища Тахти-Сан-
гин и определение границ эллинистического города // Археологические работы в Та-
джикистане. Вып. XXIX. 2004. С. 224–236.

Дружинина А. П. Крышка каменной пиксиды с зооморфным фризом с городища 
Тахти-Сангин. Новая находка на территории древней Бактрии // Археология, этногра-
фия и антропология Евразии. Новосибирск, 2004а. № 3. С. 131–158.

Дружинина А. П. Строительные элементы и объекты ахеменидского времени из хра-
ма Окса // Тахти-Сангин как пример синтеза цивилизаций Востока и Запада: материа-
лы Международного научного симпозиума, посвященного 2500‑летию городища Тах-
ти-Сангин (Душанбе, 4–6 октября 2023 г.). Душанбе : Дониш, 2023. С. 6–22.

Дружинина А. П., Худжагелдыев Т. У., Ротт Ф. Отчет о раскопках на площади храма 
Окса на городище Тахти-Сангин в 2006 г. // Археологические работы в Таджикистане. 
2008. Вып. XXXII (2006 г.). С. 50–76.

Дьяконов М. Н. Образ Сиявуша в среднеазиатской мифологии // Краткие сообще-
ния о докладах и полевых исследованиях Института истории материальной культуры. 
1959. Вып. 40. С. 34–53.

Иванчик А. И. Новые греческие надписи из Тахти-Сангина и проблема возникнове-
ния бактрийской письменности // Вестник древней истории. 2001. Вып. 4. С. 110–131.

Каландарова О. И. Семантика сюжетов ювелирных украшений Бактрии-Тохариста-
на и Согда : дис. … канд. ист. наук. Душанбе, 2000. 239 с.

Кой-Крылган-кала — памятник культуры древнего Хорезма IV в. до н. э. — IV в. н. э. / 
отв. ред. С. П. Толстов, Б. И. Вайнберг. М. : Наука, 1967. 348 с.

Кузьмина Е. Е. Распространение коневодства и культ коня у ираноязычных племен 
Средней Азии и других народов Старого Света // Средняя Азия в древности и раннем 
средневековье (история и культура). М. : Наука, 1977. С. 28–52.

Кузьмина Е. Е. В стране Кавата и Афрасиаба. М. : Наука, 1977а. 141 с.
Кузьмина Е. Е. Конь в культуре иранцев // Центральная Азия от Ахеменидов до Ти-

муридов: археология, история, этнология, культура: материалы Международной науч-



107Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ной конференции, посвященной 100‑летию со дня рождения Александра Марковича 
Беленицкого. Санкт-Петербург, 2–5 ноября 2004 г. СПб. : ИИМК РАН, 2004. С. 116–118.

Литвинский Б. А. Храм Окса в Бактрии (Южный Таджикистан). Т. 2: Бактрийское 
вооружение в древневосточном и греческом контексте. М. : Восточная литература 
РАН, 2001. 528 с.

Литвинский Б. А. Храм Окса в Бактрии (Южный Таджикистан). Т. 3: Искусство, ху-
дожественное ремесло, музыкальные инструменты. М. : Восточная литература РАН, 
2010. 664 с.

Литвинский Б. А., Виноградов Ю. Г., Пичикян И. P. Вотив Атросока из храма Окса 
в Северной Бактрии // Вестник древней истории. 1985. № 4. С. 84–116.

Литвинский Б. А., Пичикян И. Р. Тахти-Сангин — Каменное городище // Археоло-
гические работы в Таджикистане. 2004. Вып. XIX (1979 г.). С. 104–136.

Литвинский Б. А., Пичикян И. Р. Эллинистический храм Окса в Бактрии (Южный 
Таджикистан). Т. 1. Раскопки. Архитектура. Религиозная жизнь. М. : Восточная лите-
ратура РАН, 2000. 503 с.

Мардонова А. Культ коня в семейных обрядах таджиков Гиссарской долины // Куль-
тура кочевников на рубеже веков (XIX–XX, XX–XXI вв.): проблемы генезиса и транс-
формации : материалы Международной конференции. Алматы, 5–7 июня 1995 г. Ал-
маты, 1995. С. 203–221.

Марочник С. Б., Розенфельд Б. А. Омар Хайам — поэт, мыслитель, ученый. Сталин-
абад : Таджикгосиздат, 1957. 209 с.

Немоевский А. История креста // Атеист. 1927. № 16. С. 67–80.
Пещерова Е. М. Гончарное производство Средней Азии. М. ; Л., 1959. 397 с.
Писарчик А. К. Смерть, похороны // Таджики Каратегина и Дарваза. Душанбе : До-

ниш, 1976. Вып. 3. 256 с.
Пичикян И. Р. Культура Бактрии. Ахеменидский и эллинистический периоды : очер-

ки. М. : ГРВЛ, 343 с.
Ригведа. Мандалы I–IV. Изд. второе, испр. / подг. Т. Я. Елизаренковой. М. : Наука, 

1999. 768 с.
Ригведа. Мандалы V–VIII. Изд. второе, испр. / подг. Т. Я. Елизаренковой. М. : На-

ука, 1999а. 745 с.
Снесарев Г. П. Реликты домусульманских верований у узбеков Хорезма. Л. : Наука, 

1969. 336 с.
Страбон. География: в 17 кн. М. : Наука, 1964. 940 с.
Толстов С. П. Древний Хорезм. Опыт историко-археологического исследования. М. : 

Изд-во МГУ, 1948. 352 с.
Толстов С. П. По древним дельтам Окса и Яксарта. М. : Восточная литература, 1962. 

324 с.
Филимонова Т. Г., Ахметзянов М. Р., Ходжаев Ш. Р., Ходжаев А. Р. Археологическая 

карта Таджикистана. Восейский район. Душанбе, 2020. 376 с.
Хамиджанова М. А. Некоторые архаические погребальные обряды таджиков // Па-

мяти А. А. Семенова. Сборник статей по истории, археологии, этнографии и искусству 
Средней Азии. Душанбе : Дониш, 1980. С. 287–293.



108 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Хлопин И. Н. Изображение креста в древнеземледельческих культурах Южной 
Туркмении // Краткие сообщения Института археологии академии наук СССР. 1962. 
Вып. 91. С. 14–21.

Ходжаева Н. Дж. Историческая география Центральной Азии в доисламский пери-
од. Душанбе : Дониш, 2017. 380 с.

Ходжаева Н. Дж. Тахти-Сангин в истории и культуре Центральной Азии. Душан-
бе : Дониш, 2023. 318 с.

Чвырь Л. А. Очерки культурного синтеза в Туркестане (I–II тыс. н. э.). СПб. : Не-
стор-историк, 2018. 239 c.

Эшонкулов У. История земледельческой культуры горного Согда (с древнейших вре-
мен до начала XX в.). Душанбе : Деваштич, 2007. 849 с.

Avesta. URL: http://titus.uni-frankfurt.de/texte/etsc/iran/airan/ avesta/avest.htm (дата 
обращения: 03.02.2025).

Drujinina A. A Structure of the Urban Site Takht-i Sangin and Its Vicinity // Bulletin 
of MIHO Museum. 2016. Vol. 16. P. 53–119.

Francfort H.‑P. Takht-i Sangin: on the pre-Hellenistic finds // Тахти-Сангин как пример 
синтеза цивилизаций Востока и Запада: материалы Международного научного сим-
позиума, посвященного 2500‑летию городища Тахти-Сангин (Душанбе, 4–6 октября 
2023 г.). Душанбе: Дониш, 2023. С. 6–22 (на анг. яз.).

Gershevitch I. The avestan Hymn to Mithra. Cambridge: Cambridge univ. press, 1959. 
357 p.

Pulleyblank E. G. Chienese and Indo-Europeans // Journal of the Royal Asiatic Society. 
1966. Vol. I–II. P. 9–39.

Drège J.‑P., Grenet F. [Дреж Ж.‑П., Грене Ф.] Un Temple de l'Oxus prè de Takht-i Sangin, 
d'aprè un témoignage chinois du VIIIe s [Храм Окса около Тахти-Сангина по китайским 
свидетельствам VIII века] // Studia Iranica. 1987. № 16/1. P. 117–121 (на фр. яз.).

Francfort H.‑P. [Франкфор А.‑П.] Fouilles d'Aï Khanum III. Le sanctuaire du temple à 
niches identées 2 [Раскопки в Ай-Ханум III. Святилище храма с ложными нишами. 2]. 
Paris: Diffusion de Boccard, 1984. 143 p. (на фр. яз.)

Francfort H.‑P. [Франкфор А.‑П.] Les modèles gréco-bactriens de quelques reliquaries et 
pallettes à fards «gréco-buddique» [Греко-бактрийские образцы некоторых реликвари-
ев и косметических палет «греко-буддийского» стиля] // Arts Asiatiques. 1976. T. XXXII. 
P. 92–98 (на фр. яз.).

Guillaume O., Rougeulle A. [Гийом О., Ругель А.] Fouilles d'Aï Khanum VII. Les petit 
objects [Раскопки в Ай-Ханум VII. Мелкие находки]. Paris: Diffusion de Boccard, 1987. 
145 p. (на фр. яз.).

References
Andreev M. S., Polovtsev A. A. Materialy po etnografii iranskikh plemyon i narodnostei 

[Materials on the Ethnography of the Iranian Tribes of Central Asia]. Sbornik materialov 
po arkheologii i etnografii [Collection of Materials on Archeology and Ethnography]. St. 
Petersburg, 1911, no 9, pp. 4–41 (in Russian).



109Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Antonova E. V. Ocherki kul'tury drevnikh zemledel'tsev Perednei i Srednei Azii / Opyt 
rekonstruktsii vospriyatiya [Essays on the Culture of Ancient Farmers of Western and Middle 
Asia. Experience of Perception Reconstruction]. Moscow: Nauka, 1984, 262 p. (in Russian).

Arrian F. Pokhod Aleksandra [The Campaigns of Alexander]. St. Petersburg: Aleteiya, 1993, 
386 p. (in Russian).

Avesta. URL: http://titus.uni-frankfurt.de/texte/etsc/iran/airan/ avesta/avest. htm 
(accessed at February 3, 2025).

Belenitskii A. M. Kon' v ku'ltakh I ideologicheskikh predstavleniyakh narodov Srednei Azii 
i evraziiskikh stepei v drevnosti I rannem srednevekov'e [The horse in the cults and ideological 
representations of the peoples of Central Asia and the Eurasian steppes in antiquity and the 
early Middle Ages]. Kratkie soobtscheniya instituta arkheologii SSSR [Brief reports of the 
Institute of Archeology of the SSSR]. 1978, iss. 154, pp. 31–39 (in Russian).

Belenitskiy A. M. Khutal'skaya loshad' v legendakh i istoricheskom predanii [Huttal horse 
in legend and historical legend]. Sovetskaya etnografiya [Sovit Ethnography] 1948, no. 4, 
pp. 162–167 (in Russian).

Bichurin N. Ya. (Iakinf ). Sobranie svedenii o narodakh, obitavshikh v Sredneii Azii v drevnie 
vremena [Collection of Information About the Peoples Lived in Middle Asia in Ancient Times]. 
St. Petersburg, 1851, pt. III, 274 p. (in Russian).

Bretanitskii L. S. Ob odnom maloizvestnom pamyatnike tadzhikskogo zodchestva [About 
a little-known monument of Tajik architecture]. Materialy i issledovaniya po arkheologii SSSR 
[Materials and research on the archeology of the USSR]. Moscow-Leningrad, 1958, pp. 325–
357 (in Russian).

Bubnova M. A. Raboty Pamirskogo arkheologicheskogo otryada na Zapadnom Pamire 
v 1976 godu [The work of the Pamir Archaeological team in the Western Pamirs in 1976]. 
Arkheologicheskie raboty v Tadzhikistane [Archaeological works in Tajikistan]. 1982, iss. XVI 
(1976), pp. 171–184 (in Russian).

Chvyr' L. A. Ocherki kul'tury cinteza v turkestane (I–II tys. n. e.) [Essays on Cultural 
Synthesis in Turkestan (1st‑2nd millennium AD)]. St. Petersburg: Nestor-istorik, 2018, 239 
p. (in Russian).

D'yakonov M. N. Obraz Siyavusha v sredneaziatskoi mifologii [The image of Siyavush 
in Middle Asian mythology]. Kratkie soobtscheniya instituta istorii i material'noi kul'tury 
[Brief reports from the Institute of History and Material Culture]. 1959, iss. 40, pp. 34–53 
(in Russian).

Dodkhudoeva L. Nasledie Takhti Sangina i sovremennaya kul'tura Tadzhikistana [Heritage 
of Takht-i Sangin and Modern Culture of Tajikistan]. Dushanbe: Donish, 2023, 194 p. 
(in Russian).

Drège J.‑P., Grenet F. Un Temple de l'Oxus pre de Takht-i Sangin, d'apre un temoignage 
chinois du VIIIe s [Un Temple de l'Oxus prè de Takht-i Sangin, d'aprè un témoignage chinois 
du VIIIe s]. Studia Iranica. 1987, no 16/1, pp. 117–121 (in French).

Drujinina A. A. Structure of the Urban Site Takht-i Sangin and Its Vicinity. Bulletin 
of MIHO Museum. 2016, vol. 16, pp. 53–119. (in Russian).

Druzhinina A. P. Stroitel'nye element i ob'ekty akhemenidskogo vremeni iz khrama Oksa 
[Building elements and objects of the Achaemenid period from the temple of the Oxus]. 



110 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Takhti Sangin kak primer sinteza tsivilizatsyi Vostoka i Zapada. Materialy Mezhdunarodnogo 
nauchnogo sipoziuma, posvyatschennogo 2500‑letiyu goroditscha Takhti Sangin. (Dushanbe, 
4–6 oktyabrya 2023 g) [Takht-i Sangin as an Example of the Synthesis of Civilizations 
of the East and the West. Pros. of International Scientific Symposium dedicated to the 2500 
anniversary of the site of Takht-i Sangin Sangin (Dushanbe, October 4–6, 2023)]. Dushanbe: 
Donish, 2023, pp. 6–22 (in Russian).

Druzhinina A. P. Kryshka kamennoi piksidy s zoomorfnym frizom s goroditscha Takhti 
Sangin. Novaya Nakhodka na territorii Baktrii [The lid of a stone pyxis with a zoomorphic 
frieze from the site of Takht-i Sangin. A new discovery on the territory of ancient Bactria]. 
Archaeologiya, ethnographiya i antropologiya Evrazii [Archaeology, Ethnography and 
Anthropology of Euroasia]. Novosibirsk, 2004а, no. 3, pp. 131–158 (in Russian).

Druzhinina A. P. Predvoritel'nye rezul'taty issledovaniya goroditscha Takhti Sangin 
i opredelenie granits ellinisticheskogo goroda [Preliminary results of the study of the site 
of Takht-i Sangin and the definition of the boundaries of the Hellenistic city]. Arkheologicheskie 
raboty v Tadzhikistane [Archaeological works in Tajikistan). 2004, iss. XXIX, pp 224–236 
(in Russian).

Druzhinina A. P., Khudzhageldyev, Rott F. Otchyot o raskopkakh na plotschadi khrama 
Oksa na goroditsche Takhti Sangin v 2006 g. [Excavation report on the Oxus Temple square 
at the site of Takhtii in 2006]. Arkheologicheskie raboty v Tadzhikistane [Archaeological works 
in Tajikistan]. 2008, iss. XXXII (2006 г.), pp. 50–76 (in Russian).

Eshonkulov U. Istoriya zemledel'cheskoi kul'tury gornogo Sogda (s drevneishikh vremyon 
do nachala XX v.) [The History of Agricultural Culture of Gorny Sogd (From Ancient Times 
to the Beginning of the XX century)]. Dushanbe: Devashtich, 2007, 849 p. (in Russian).

Filimonova T. G., Akhmetzyanov M. R., Khodzhaev Sh. R., Khodzhaev A. R. Arkheologich
eskaya karta Tadzhikistana. Voseiskii raion [Archaeological Map of Tajikistan. Vose District]. 
Dushanbe, 2020, 376 p. (in Russian).

Francfort H.‑P. Fouilles d'Ai Khanum III. Le sanctuaire du temple a niches indentees 2 
[Fouilles d'Aï Khanum III. Le sanctuaire du temple à niches identées 2]. Paris: Diffusion de 
Boccard, 1984, 143 p. (in French).

Francfort H.‑P. Les modeles greco-bactriens de quelques reliquaries et pallettes a fards 
“greco-buddique” [Les modèles gréco-bactriens de quelques reliquaries et pallettes à fards 
“gréco-buddique”]. Arts Asiatiques. 1976, vol. XXXII, pp. 92–98 (in French).

Francfort H.‑P. Takht-i Sangin: on the pre-Hellenistic finds. Takhti-Sangin kak primer 
sinteza tsivilizatsiy Vostoka i Zapada. Materialy Mezhdunarodnogo nauchnogo simpoziuma, 
posvyashchennogo 2500‑letiyu gorodishcha Takhti-Sangin (Dushanbe, 4–6 oktyabrya 2023 
g.) [Takhti-Sangin as an Example of the Synthesis of Eastern and Western Civilizations. 
Proceedings of the International Scientific Symposium Dedicated to the 2500th Anniversary 
of the Takhti-Sangin Site (Dushanbe, October 4–6, 2023)]. Dushanbe: Donish, 2023, pp. 6–22.

Gershevitch I. The avestan Hymn to Mithra. Cambridge: Cambridge univ. press, 1959, 
357 p.

Girshman R. M. Religii Irana ot VIII v. do n. e. do perioda islama [Religions of Iran from 
the 8th century BC to the period of Islam]. Kul'tura Vostoka: drevnost' I rannee srednevekov'e 



111Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

[Culture of the East: Antiquity and the Early Middle Ages]. Leningrad: “Avrora” Publ., 1978, 
pp. 67–73 (in Russian).

Gorodtsev V. A. Archaeologiya. T. I. Kamennyi vek [Archaeology. Vol. I. Stone Age]. Moscow-
Petrograd: Gosudarstvennoe Publ., 1923, 404 p. (in Russian).

Guillaume O., Rougeulle A. Fouilles d'Ai Khanum VII. Les petits objets [Fouilles d'Aï 
Khanum VII. Les petit objects]. Paris: Diffusion de Boccard, 1987, 145 p. (in French).

Ivanchik A. I. Novye grecheskie nadpisi iz Takhti Sangina I problema vozniknoveniya 
baktriiskoi pis'mennosti [New Greek inscriptions from Takht-i Sangin and the problem of the 
emergence of the Bactrian script]. Vestnik drevnei istorii [Bulletin of Ancient History]. 2001, 
iss. 4, pp. 110–131 (in Russian).

Kalandarova O. I. Semantika yuvelirnykh ukrashenii Baktrii-Tokharistana i Sogda. Diss 
kan. ist nauk [Semantics of jewelry plots in Bactria-Tokharistan and Sogd. Ph. D. Thesis in 
History]. Dushanbe, 2000, 239 p. (in Russian).

Khamidzhanova M. A. Nekotoryye arkhaicheskie pogrebal'nye obryady tadzhikov 
[Some Archaic Funeral Rites]. Pamyati A. A. Semyonova. Sbornik statei po istorii, arkheologii 
i etnografii Srednei Azii [In Memory of A. A. Semenov. Collection of Articles on the History, 
Archeology, Ethnography and Art of Central Asia]. Dushanbe: Donish, 1980, pp. 287–293 
(in Russian).

Khlopin I. N. Izobrazhenie Kresta v drevnezemledel'cheskikh kul'turakh Yuzhnoi Turkmenii 
[The image of the Cross in the Ancient Agricultural Cultures of Southern Turkmenistan]. 
Kratkie soobtscheniya instituta arkheologii SSSR [Brief reports of the Institute of Archeology 
of the SSSR]. 1962, iss. 91, pp. 14–21 (in Russian).

Khojaeva N. J. Istoricheskaya geografiya Tsentral'noi Azi v doislamskii period [Historical 
Geography of Central Asia in pre-Islamic period]. Dushanbe: Donish, 2017, 380 p. (in Russian).

Khojaeva N. J. Takhti Sangin v istorii i kul'ture Tsentral'noi Azii [Takht-i Sangin in the 
History and Culture of Central Asia]. Dushanbe: Donish, 2023, 318 p. (in Russian).

Kuz'mina E. E. Kon' v kul'ture irantsev [The horse in the culture of  the Iranians]. 
Tsentral'naya Aziya ot Akhemenidov do timuridov: arkheologiya, istoriya, etnologiya, kul'tura. 
Materialy mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii, posvytchennoi 100‑letiyu co dnya rozhdeniya 
Aleksandra Markovicha Belenitskogo. Sankt-Peterburg, 2–5 noyabrya 2004 goda [Central 
Asia from the Achaemenids to the Timurids: archaeology, history, ethnology, culture. Proc. 
of the International Scientific Conference Dedicated to the 100th Anniversary of the Birth 
of Alexander Markovich Belenitsky. St. Petersburg, November 2–5, 2004]. St. Petersburg: IIMK 
RAN, 2004, pp. 16–18 (in Russian).

Kuz'mina E. E. Rasprostraninie konevodstva i kult konya y iranoyazychnykh plemen 
Srednei Azii i drugikh narodov Starogo sveta [The spread of horse breeding and the cult 
of the horse among the Iranian-speaking tribes of Middle Asia and other peoples of the Old 
World]. Srednyaya Aziya v drevnosti I rannem Srednevekov'e (istoriya I kul'tura) [Middle Asia 
in Antiquity and the Early Middle Ages (history and culture]. Moscow: Nauka, 1977, pp. 28–
52 (in Russian).

Kuz'mina E. E. V strane Kavata i Afrasiyaba [In the country of Kawat and Afrasiab. 
Moscow: Nauka, 1977а, 141 p. (in Russian).



112 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 93–113.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Litvinsky B. A. Khram Oksa v Baktrii (Yuzhnyi Tadzhikistan). T. 2: Baktriiskoe vooruzhenie 
v drevnevostochnom i grecheskom kontekste [The Temple of the Oxus in Bactria (Southern 
Tajikistan). Vol. 2. Bactrian arm and Armour in the ancient Eastern and Greek context]. 
Moscow: “Vostochnaya literature” RАN Publ., 2001, 528 p. (in Russian).

Litvinsky  B. A .  Khram Oksa v Baktrii ( Yuzhnyi Tadzhikistan). T. 3: Iskusstvo, 
khudozhestvennoe, muzykal'nye instrumenty. [The Temple of the Oxus in Bactria (Southern 
Tajikistan). Vol. 3. Art, Fine Art, Musical Instruments]. Moscow: Vostochnaya literature RАN 
Publ., 2010, 664 p. (in Russian).

Litvinsky B. A., Pichikyan I. R. Ellinisticheskii Khram Oksa v Baktrii (Yuzhnyi Tadzhikistan). 
T. 1: Raskopki, architektura, religioznaya zhizn' [The Hellenistic Temple of the Oxus in Bactria 
(Southern Tajikistan). Vol. 1: Excavations, Architecture, Religious Life. Moscow: Vostochnaya 
literature RАN Publ., 2000, 503 p. (in Russian).

Litvinsky B. A., Pichikyan I. R. Takhti Sangin — Kamennoe goroditsche [Takht-i Sangin — 
Stone site]. Arkheologicheskie raboty v Tadzhikistane [Archaeological works in Tajikistan). 
2004, iss. XIX (1979), pp. 104–136 (in Russian).

Litvinsky B. A., Vinogradov Yu. G., Pichikyan I. R. Votiv Atrosoka iz khrama Oksa v Severnoi 
Baktrii [Votive of Atrosok from the temple of the Oxus in Northern Bactria]. Vestnik drevnei 
istorii [Bulletin of Ancient History]. 1985, iss. 4, pp. 84–116 (in Russian).

Mardonova A. Kul't konya v semeinykh obryadakh nadzhikov Gissarskoi doliny [The Cult 
of the Horse in the Family Rituals of the Tajiks of the Gissar Valley]. Kul'tura kochevnikov 
na rubezhe vekov (XIX–XX , XX–XXI vv.): problem genezisa i transformatsii. Materialy 
mezhdunarodnoi konferentsii g. Almaty, 1995 [Nomad Culture at the Turn of the Century 
(XIX–XX, XX–XXI centuries): Problems of Genesis and Transformation. Proceedings of the 
International Conference Almaty, June 5–7, 1995]. Almaty, 1995, pp. 203–221 (in Russian).

Marochnik S. B., Rozenfel'd B. A. Omar Khayam — poet, myslitel', uchyonyi [Omar 
Khayyam — poet, thinker, scientist]. Stalinabad: Tadzhikgosizdat, 1957, 209 p. (in Russian).

Nemoevskiy A. Istoriya Kresta [The history of the Cross]. Ateist [The atheist]. 1927, no. 
16, pp. 67–80 (in Russian).

Petscherova E. M. Goncharnoe proizvodstvo v Srednei Azii [Pottery production in Middle 
Asia]. Мoscow — Leningrad, 1959, 397 p. (in Russian).

Pichikyan I. R. Kul'tura Baktrii. Akhemenidskii i ellinisticheskii periody. Ocherki [Culture 
of Bactria. Achaemenid and Hellenistic periods. The essays]. Moscow: GRVL, 343 p. 
(in Russian).

Pisarchik A. K. Smert', pokhorony [Death, funeral]. Tadzhiki Karategina i Darvaza [The 
Tajiks of Karategin and Darvaza]. Dushanbe: Donish, 1976, iss. 3, 256 p. (in Russian).

Pulleyblank E. G. Chienese and Indo-Europeans. Journal of the Royal Asiatic Society. 1966, 
Vol. I–II, pp. 9–39.

Rak I. V. (ed) Avesta v russkikh perevodakh (1861–1996) [Avesta in Russian Translations]. 
St. Petersburg: Zhurnal “Neva”: Letnii Sad, 1998, 480 p. (in Russian).

Rigveda. Mandaly I–IV. [Rig Veda. Mandalas I–IV ]. Moscow: Nauka, 1999, 768 p. 
(in Russian).

Rigveda. Mandaly V–VIII [Rig Veda. Mandalas V–VIII]. Moscow: Nauka, 1999a, 745 p. 
(in Russian).



113Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 93–113.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Snesarev G. P. Relikty domusul'manskikh verovanii u uzbekov Khorezma [Relics of pre-
Muslim beliefs among Uzbeks of Khorezm]. Leningrad: Nauka, 1969, 336 p. (in Russian).

Strabon. Geografiya v 17 knigakh [Geography in 17 books]. Moscow: Nauka, 1964, 940 p. 
(in Russian).

Tolstov S. P. Drevnii Khorezm. Opyt istoriko-arkheologicheskogo issledovaniya [Ancient 
Khorezm. The experience of historical and archaeological research]. Moscow: MGU Publ., 
1948, 352 p. (in Russian).

Tolstov S. P. Po drevnim del'tam Oksa i Yaksarta [Along the ancient deltas of the Oxus and 
Jaxartes]. Moscow: Vostochnaya literature Publ., 1962, 324 p. (in Russian).

Tolstov S. P., Vainberg B. I. (eds.) Koi-Krylgan-kala — pamyatnik kul'tury drevnego 
Khorezma IV v. do n. e. — IV v. n. e, [Koi-Krylgan-kala is a cultural monument of ancient 
Khorezm of the 4th century BC — 4th century AD]. Moscow: Nauka, 1967, 348 p. (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 03.03.2025
Принята к публикации: 19.10.2025

Дата публикации: 29.12.2025



114 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 902/904 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–06

С. В. Шнайдер

Институт археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия); 
Международная исследовательская лаборатория ZooStan — Археозоологический 
центр по изучению Центральной Азии — CNRS — Казахский национальный 
университет имени аль-Фараби, IRL 2033, Алматы (Казахстан)

Н. У. Холматов

Самаркандский государственный университет, Самарканд (Узбекистан)

С. Ж. Рахимжанова

Институт археологии им. А. Х. Маргулана, Алматы (Казахстан)

А. Ю. Федорченко

Институт археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия)

У. Рендю

Международная исследовательская лаборатория ZooStan — Археозоологический 
центр по изучению Центральной Азии — CNRS — Казахский национальный 
университет имени аль-Фараби, IRL 2033, Алматы (Казахстан)

Г. И. Марковский
Институт археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия)

НЕОЛИТИЧЕСКИЙ КОМПЛЕКС СТОЯНКИ ТЕПАКУЛЬ‑4 
(ЗЕРАВШАНСКИЙ ХРЕБЕТ, УЗБЕКИСТАН)

Настоящее исследование посвящено комплексному анализу неолитических материа-
лов стоянки Тепакуль‑4, расположенной в среднем течении р. Зеравшан (Узбекистан). 
Памятник исследовался археологической экспедицией Самаркандского государствен-
ного университета под руководством Н. У. Холматова в 1995–2004 гг. В процессе поле-
вых работ были заложены раскопы общей площадью 156 м², в пределах которых зафик-
сировано пять литологических слоев. Материалы неолитического времени происходят 
преимущественно из горизонтов 3–4. Ревизия сохранившейся неолитической коллек-
ции, проведенная в 2025 г., актуализировала данные по каменной индустрии, керамиче-
скому комплексу и палеофаунистическим материалам Тепакуль‑4. Проведенный анализ 
позволил сопоставить этот комплекс с синхронными памятниками региона. В отличие 
от стоянок кельтеминарской культуры, таких как Аякагитма‑2, каменная индустрия Те-
пакуль‑4 характеризуется более ограниченным технологическим репертуаром при про-



115Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

изводстве пластинок и отсутствием типичных для кельтеминара орудий-маркеров. Вме-
сте с тем керамический комплекс стоянки демонстрирует технологические черты, близ-
кие к кельтеминарской культуре, что может указывать на присутствие культурных кон-
тактов или общих векторов развития неолитических традиций в регионе. Одновремен-
но неолитический комплекс Тепакуль‑4 отличается от материалов обиширской и гис-
сарской культур. В целом, изучаемый комплекс представляет собой уникальный и ин-
формативный источник для реконструкции адаптационных стратегий населения эпохи 
неолита в среднем течении Зеравшана. В перспективе предполагается реализация про-
граммы абсолютного датирования памятника, а также расширение исследований па-
мятников сазаганской культуры, особенно в соседних долинах, с целью выявления ло-
кальных особенностей и региональных тенденций культурного развития.

Ключевые слова: Центральная Азия, неолит, каменная индустрия, керамика, архео-
зоологический анализ, сазаганская культура

Для цитирования 
Шнайдер С. В., Холматов Н. У., Рахимжанова С. Ж., Федорченко А. Ю., Рендю У., 
Марковский Г. И. Неолитические материалы со стоянки Тепакуль‑4 (Зеравшанский 
хребет, Узбекистан) // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 114–136.  
DOI 10.14258/nreur(2025)4–06.

Шнайдер Светлана Владимировна, кандидат исторический наук, старший научный 
сотрудник Института археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия); 
ведущий научный сотрудник международной исследовательской лаборатории 
ZooStan — Археозоологический центр по изучению Центральной Азии — CNRS — 
Казахский национальный университет имени аль-Фараби, IRL 2033, Алматы, 
Казахстан. Адрес для контактов: sveta.shnayder@gmail.com; https://orcid.org/0000–
0003–2230–4286 
Холматов Нормахаммад Уразович, доктор исторических наук, профессор кафедры 
археологии Самаркандского государственного университета им. Ш. Рашидова, 
Самарканд, Узбекистан. Адрес для контактов: normahammadholmatov@gmail.com; 
https://orcid.org/0000–0002–1880–2162 
Рахимжанова Сауле Жангельдыевна, кандидат исторических наук, ведущий научный 
сотрудник Института археологии им. А. Х. Маргулана, Алматы (Казахстан). Адрес 
для контактов: rakhimzhanova.saule@gmail.com; https://orcid.org/0000–0003–1429–1470 
Федорченко Александр Юрьевич, научный сотрудник Института археологии 
и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: 
winteralex2008@gmail.com; https://orcid.org/0000–0001–7812–8037 
Рендю Уильям, PhD, директор международной исследовательской лаборатории 
ZooStan — Археозоологический центр по изучению Центральной Азии — CNRS — 
Казахский национальный университет имени аль-Фараби, IRL 2033, Алматы 
(Казахстан). Адрес для контактов: William.RENDU@cnrs.fr; https://orcid.org/0000–
0003–2137–1276 



116 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Марковский Григорий Иванович, младший научный сотрудник Института 
археологии и этнографии СО РАН, Новосибирск (Россия). Адрес для контактов: 
markovskyyy@gmail.com; https://orcid.org/0000–0003–2698–707X.

S. V. Shnaider

Institute of Archaeology and Ethnography SB RAS, Novosibirsk (Russia)

N. U. Kholmatov

Samarkand State University, Samarkand (Republic of Uzbekistan); International Research 
Laboratory ZooStan — Archaeozoological Center for Central Asian Studies — CNRS — 
Kazakh National University named after Al. A. H. Margulan Institute of Archaeology, Almaty 
(Kazakhstan)

S. Z. Rakhimzhanova

Institute of Archaeology named after A. H. Margulan, Almaty (Kazakhstan)

A. Y. Fedorchenko

Institute of Archaeology and Ethnography SB RAS, Novosibirsk (Russia)

W. Rendu

International Research Laboratory ZooStan — Archaeozoological Center for Central Asian 
Studies — CNRS — Kazakh National University named after Al. A. H. Margulan Institute 
of Archaeology, Almaty (Kazakhstan)

G. I. Markovskii

Institute of Archaeology and Ethnography SB RAS, Novosibirsk (Russia)

THE NEOLITHIC COMPLEX OF THE TEPAKUL‑4 SITE 
(ZERAVSHAN RANGE, UZBEKISTAN)

This study presents a comprehensive analysis of Neolithic materials from the Tepakul‑4 
site, located in the middle reaches of the Zeravshan River (Uzbekistan). An archaeological 
expedition from Samarkand State University, led by N. U. Kholmatov, studied the site between 
1995 and 2004. Excavations covering a total area of 156 square meters revealed five lithological 
layers. Materials from the Neolithic period primarily originate from horizons 3–4. In 2025, 
we revisited the preserved Neolithic collection from Tepekul‑4 site. This re-examination 
refined our understanding of the site's lithic assemblage, ceramic complex, and paleofaunal 
materials. The analysis enabled comparison with synchronous complexes in the region. 
Unlike Kelteminar culture sites, such as Ayakagitma‑2, the Tepekul‑4 stone industry shows 
a more limited technological repertoire in bladelet production and lacks tools typical of the 



117Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Kelteminar culture. However, the site's ceramic assemblage displays technological features 
similar to the Kelteminar culture. This similarity may indicate cultural contacts or shared 
developmental trajectories in the region's Neolithic traditions. Additionally, the Tepekul‑4 
Neolithic complex differs from materials of the Obishir and Hissar complexes. Overall, this 
complex provides a unique and informative source for reconstructing the adaptive strategies 
of Neolithic populations in the middle Zeravshan Valley. Future work includes plans for 
an absolute dating program at Tepekul‑4. Further study of Sazagan culture sites, especially 
in neighboring valleys, is also a promising direction. This research aims to identify local 
variations and regional trends in cultural development.

Keywords: Central Asia, Neolithic, lithic industry, ceramics, archaeozoological analysis, 
Sazagan culture

For citation: 
Shnaider S. V., Kholmatov N. U., Rakhimzhanova S. Z., Fedorchenko A. Y., Rendu W., 
Markovskii G. I. The Neolithic complex of the Tepakul‑4 site (Zeravshan range, Uzbekistan). 
Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, № 4. P. 114–136 (in Russian). DOI 10.14258/
nreur(2025)4–06.

Shnaider Svetlana Vladimirovna, PhD in History, Senior Researcher, Institute 
of Archaeology and Ethnography, Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, 
Novosibirsk (Russia); Leading Researcher, International Research Laboratory ZooStan — 
Archaeozoological Center for Central Asian Studies — CNRS — Al-Farabi Kazakh National 
University, IRL 2033, Almaty, Kazakhstan. Contact address: sveta.shnayder@gmail.com; 
https://orcid.org/0000–0003–2230–4286 
Kholmatov Normakhammad Urozovich, Doctor of Historical Sciences, Professor of the 
Department of Archaeology, Sh. Rashidov Samarkand State University, Samarkand, 
Uzbekistan. Contact address: normahammadholmatov@gmail.com; https://orcid.org/ 
0000–0002–1880–2162 
Rakhimzhanova Saule Zhangeldyevna, Candidate of Historical Sciences, leading 
researcher of the Institute of Archaeology named after A. H. Margulan, Almaty, Kazakhstan. 
A. H. Margulan Institute of Archaeology, Almaty (Kazakhstan). Contact address: 
rakhimzhanova.saule@gmail.com; https://orcid.org/0000–0003–1429–1470 
Fedorchenko Alexander Yurievich, Research Associate, Institute of Archaeology and 
Ethnography, Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences, Novosibirsk (Russia). 
Contact address: winteralex2008@gmail.com; https://orcid.org/0000–0001–7812–8037 
Rendu William, PhD, Director of the international research laboratory ZooStan — 
Archaeozoological Center for Central Asian Studies — CNRS — Al-Farabi Kazakh National 
University, IRL 2033, Almaty (Kazakhstan). Contact address: William.RENDU@cnrs.fr; 
https://orcid.org/0000–0003–2137–1276 
Markovskii Grigori Ivanovich, Junior Researcher, Institute of Archaeology and 
Ethnography, Siberian Branch, Russian Academy of Sciences, Novosibirsk (Russia). 
Contact address: markovskyyy@gmail.com; https://orcid.org/0000–0003–2698–707X



118 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Введение
Зеравшанская долина, одна из наиболее живописных и плодородных в Центральной 

Азии, с древнейших времен привлекала людей сочетанием природной красоты и ис-
ключительно благоприятных условий для жизни: изобилием воды, мягким климатом, 
плодородными почвами и богатой растительностью. Наиболее ранние свидетельства 
заселения региона зафиксированы на памятниках Сои Хавзак, Кутурбулак, Зирабулак 
и Самаркандская стоянка [Джуракулов, 1987; Коробкова Джуракулов, 2000; Ташкен-
баев, Сулейманов, 1980; Szymczak, 2000; Zaidner, Kurbanov, 2024]. В период энеолита — 
бронзового века в долине Зеравшана сложились одни из ранних оседлых центров Цен-
тральной Азии. Ярким примером служит Саразм в верхнем течении Зеравшана — одно 
из древнейших поселений региона, где обнаружены ранние свидетельства скотовод-
ства и земледелия [Исаков, 1991]. В нижнем течении, в свою очередь, выделяется за-
минбабинская культура, также демонстрирующая признаки развитой оседлой земле-
дельческой цивилизации [Гулямов, Исламов, Аскаров, 1966]. В эпоху неолита долину 
осваивали носители различных культурных традиций: в нижнем течении представле-
ны объекты кельтеминарской культуры [Виноградов, 1981; Szymczak, Khudzhanazarov, 
2006a], в среднем течении — памятники сазаганской культуры [Джуракулов, Холма-
тов, 1991; Холматов, 2019].

Сазаганская археологическая культура эпохи неолита имеет особое значение для ре-
гиона. На основе результатов технико-типологического анализа каменного инвентаря 
ее памятники датируются в пределах 9–5 тыс. л. н. [Джуракулов, Холматов, 1991; Хол-
матов, 2019]. Ареал распространения этой культуры приурочен к северным отрогам 
гор Каратепа и тяготеет к долинам крупных саев (Эгрикулча, Тепакуль, Охалик, Са-
заган и др.). Подавляющее большинство этих объектов залегает в стратифицирован-
ном контексте на террасах саев. Единственным исключением является пещера Очил-
гор, где также зафиксированы культурные останки сазаганской культуры [Холматов, 
2019]. Непосредственно в долине сая Тепакуль выявлено пять памятников сазаганской 
неолитической культуры.

Данная работа посвящена материалам памятника Тепакуль‑4, который был иссле-
дован археологической экспедицией СамГУ в 1995–2004 гг. Он расположен примерно 
в 5,5 км выше от перекрестка трассы Самарканд — Карши и поворота на пос. Тепакуль, 
по левому борту сая Тепакуль. Размер террасы составляет 60 × 130 м; поверхность слег-
ка наклонена к ручью (рис. 1). Терраса имеет восточную экспозицию. В ходе исследо-
вания стоянки было заложено несколько рекогносцировочных раскопов общей пло-
щадью 156 м2 [Холматов, 2015].

На памятнике было выделено пять литологических слоев, их описание приводит-
ся сверху вниз:

1. Дерновый слой, его мощность достигает 0,15 м.
2. Темный слой почвы с мелкими песчаными частицами, мощность слоя достигает 1 м.
3. Тёмно-коричневый суглинок с включениями гравия и карбонатов. Истинная мощ-

ность слоя составляет 0,4–0,5 м.
4. Слой светло-коричневого суглинка с включением редких карбонатов и гравия 

в нижней части слоя, истинная мощность слоя достигает 1 м.



119Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

5. Слой темно-коричневого суглинка с включениями песчаных линз. Мощность слоя 
достигает 2 м. В археологическом отношении слой стерилен.

Рис. 1. Стоянка Тепакуль‑4: 1 — расположение; 2 — стратиграфия (по итогам раскопок 
2004 г., оцифрованная версия из архива Н. У. Холматова); 3 — вид на памятник 

Fig. 1. The Tepakul‑4 Site: 1 — location; 2 — stratigraphy (based on the 2004 excavation results, 
digitized version from the archive of N. U. Kholmatov); 3 — view of the site



120 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В слоях 1–2 был обнаружен археологический материал от неолита до средневеко-
вья, представленный каменными артефактами, фрагментами керамических сосудов 
и палеофаунистическими остатками. В слоях 3 и 4 были зафиксированы находки пе-
риода неолита.

Общая коллекция находок с памятника Тепакуль‑4 насчитывает около 10 000 еди-
ниц хранения, включая каменные артефакты, керамику, палеофаунистические мате-
риалы и единичные украшения — подвески из камня и раковин. Коллекция каменных 
артефактов составляет почти 4 000 экз. Первичный анализ индустрии, проведенный 
Н. У. Холматовым, характеризует ее как обломочно-отщеповую с выраженной долей 
микропластинчатого расщепления, ориентированную преимущественно на утилиза-
цию клиновидных ядрищ. В орудийном наборе отмечалось наличие клиновидных ору-
дий, ногтевидных скребков и единичных проколок, напоминающих острия туткауль-
ского типа. Основываясь на значительном сходстве с материалами других памятников 
сазаганской культуры, Н. У. Холматов отнес индустрию памятника Тепакуль‑4 к средне-
му этапу этой культуры и датировал ее в пределах 8–6 тыс. л. н. [Холматов, 2015, 2019].

Материалы и методы исследования
В марте 2025 г. нашей группой было проведено повторное изучение материалов па-

мятника Тепакуль‑4. Работы проводились в хранилище музея археологии Самаркандско-
го государственного университета им. Ш. Рашидова. Анализу подверглись исключитель-
но материалы неолитических слоев; находки из слоев 1–2 в исследование не включались. 
Сохранившаяся коллекция каменных артефактов насчитывает 3 884 экземпляра. Описа-
ние артефактов осуществлялась в соответствии с системой, ранее применявшейся для ма-
териалов стоянки Туткаул [Shnaider, Krajcarz, Viola, Abdykanova, Kolobova, Fedorchenko, 
Alisher-Kyzy, Krivoshapkin, 2020]. Фотосъемка артефактов и фиксация следов обработки 
и износа на макроуровне осуществлялись посредством камеры EOS 5D Mark IV совмест-
но с объективом Canon EF 100mm f/2.8L Macro IS USM и штативом. Для морфологиче-
ски выразительных нуклевидных форм, показательных пластинчатых и технических ско-
лов, а также репрезентативных орудий были созданы высокоточные 3D-модели (60 экз.) 
при помощи 3D-сканера RangeVision Spectrum (разрешение камер 3.1 МП, точность ска-
нирования до 0,04 мм, разрешение 3D моделей до 0,06 мм). Работа с трёхмерными моде-
лями нуклеусов и орудий не только даёт возможность создавать качественные изобра-
жения предметов в необходимом ракурсе, но также получать точные сечения и объёмы 
предметов, высчитывать площади поверхностей и углы между требуемыми плоскостями. 
Все полученные данные будут использованы для сопоставления с хронологически близ-
кими индустриями других стоянок региона с применением методов 3D-моделирования 
и математической статистики в рамках подробного технологического анализа.

В коллекции сохранилось 13 фрагментов неолитической керамики, их детальный 
анализ был проведён в рамках подхода, разработанного А. А. Бобринским [Бобрин-
ский, 1978: 5–109; 1999] и его последователями [Волкова, 1996; Васильева, Салугина, 
2013; Степанова, 2010; Цетлин, 2006; 2008: 229–244; 2012]. Сильная фрагментирован-
ность материала ограничила анализ этапами гончарной технологии, связанными с под-
готовительной и закрепительной стадиями производства: ступени 1–4 (отбор и обра-
ботка исходного сырья, составление формовочной массы), ступени 9–10 (обработка 



121Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Рис. 2. Каменная индустрия неолитического комплекса стоянки Тепакуль‑4:  
1 — неравносторонний треугольник; 2 — пластинка с вентральной ретушью; 3 — проколка; 

4 — пластинка с вентральной ретушью; 5 — концевой скребок; 6 — боковой скребок;  
7 — резец; 8, 9, 11 — долотовидные изделия; 10, 12, 13 — нуклеусы 

Fig. 2. Lithic Industry of the Neolithic Complex from the Tepakul‑4 Site: 1 — scalene triangle;  
2 — blade with ventral retouch; 3 — awl; 4 — blade with ventral retouch; 5 — end-scraper;  

6 — side-scraper; 7 — burin; 8, 9, 11 — chisel-like tools; 10, 12, 13 — cores



122 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

поверхности и придание сосуду прочности) и дополнительная ступень 13 (декориро-
вание) [Бобринский, 1999].

Навыки отбора и обработки сырья и составления формовочных масс изучались 
по свежим изломам под микроскопом МБС‑10 для выявления естественных включений 
и искусственно примесей. Степень ожелезненности определялась путем обжига образ-
цов при 850 °C в муфельной печи и сравнения цвета с экспериментальной шкалой [Цет-
лин, 2006: 421–425]. Степень запесоченности оценивалась по размерности и концен-
трации естественного песка с использованием критериев пластичности глин по методу 
Е. В. Волковой [Каздым, Лопатина, 2010: 53]. Для определения навыков механической 
обработки поверхности анализировались следы на внешней и внутренней поверхно-
сти фрагментов. Режим обжига определяли по критериям Е. В. Волковой и Ю. Б. Цет-
лина, разработанным в ходе экспериментальных исследований [Волкова, Цетлин, 2016]. 

Палеофаунистическая коллекция памятника Тепакуль‑4 (1 446 экз.) была класси-
фицирована по таксонам, размерным классам (по методу Брайана [Brain, 1981]) и не-
определенным остаткам. Все идентифицируемые останки (за исключением 884 не-
определенных экземпляров) исследовались под увеличительной лупой ×30 для оценки 
тафономического состояния и выявления возможных следов воздействия человека и/
или плотоядных животных.

Таблица 1
Состав каменной индустрии неолитического комплекса памятника Тепакуль‑4

Table 1
Composition of the stone industry of the Neolithic complex  

of the Tepakul‑4 monument

Категории первичного расщепления Кол-во %

Нуклевидные изделия 48 3,3

Гальки 33  — 

Сланцевые плитки 5 0,3

Технические сколы 66 4,6

Отщепы 487 33,7

Пластины 15 1,0

Пластинки 251 17,4

Микропластины 538 37,3

Всего, без учета отходов производства 1 443 37,2

Отходы производства
(обломки, осколки, чешуйки, отщепы до 30 мм) 2 441 62,8

Всего 3 884 100 %

Нуклеусы, направленные на получение микропластин, демонстрируют признаки 
использования техники отжима (рис. 2.–10, 12–13). На их фронтах негативы пласти-
нок и микропластин расположены конвергентно (клиновидные нуклеусы), параллель-
но и субпараллельно. Преобладает количество негативов снятий от шести до девяти; 
на отдельных изделиях фиксируется 10, 12, 14, 16 и 20 негативов. 



123Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Таблица 2
Нуклеусы неолитического комплекса памятника Тепакуль‑4

Table 2
Nuclei of the Neolithic complex of the Tepakul‑4 monument

Тип Кол-во

Плоскостные 8

для отщепов

Дисковидные 2

Продольные 3

Бессистемные 1

для пластин

Продольные 1

для пластинок

Продольные 1

Объемные 13

для микропластин

Призматические 7

Конусовидные 4

Карандашевидные 2

Фрагменты 1

Всего 22

Основания призматических и двух клиновидных нуклеусов уплощены, с призна-
ками забитостей или специальных уплощающих сколов; аналогичные сколы присут-
ствуют на тыльной стороне. Это свидетельствует о преднамеренном формировании 
изделий, вероятно, для фиксации в щемилке. Два клиновидных нуклеуса имеют сфор-
мированные киль и ребро. Угол расщепления между фронтом и ударной площадкой 
в среднем составляет 90°. Все площадки нуклеусов несут следы подправки дуги скалы-
вания: редуцированием (6 экз.) или в сочетании этого же приема с абразивной подра-
боткой (6 экз.). Все изделия оставлены в крайней стадии утилизации из‑за малой ши-
рины (5 экз.), заломов на фронте расщепления (3 экз.), или фрагментации в процессе 
эксплуатации (5 экз.). Для всех нуклеусов характерны миниатюрные размеры: в сред-
няя длина — 24 мм, ширина — 14 мм, толщина — 12 мм.

Пластинки и микропластины также демонстрируют признаки отжима. Преиму-
щественно представлены медиальные (35 %) и медиально-проксимальные фрагмен-
ты (33 %). Большинство сколов (72 %) имеет прямой продольный профиль, треуголь-
ное (34 %) или трапециевидное (44 %) сечение. Практически все (92 %) характеризуют-
ся продольной огранкой дорсальной поверхности. Подавляющее большинство (89 %) 
обладает точечной ударной площадкой; все площадки несут признаки редуцирования 
или абразивной обработки. Преобладающие размеры сколов: длина 17–26 мм, шири-
на — 4,5–6 мм, толщина — 1,5–2 мм.



124 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таблица 3
Технические сколы неолитического комплекса памятника Тепакуль‑4

Table 3
Technical chips of the Neolithic complex of the Tepakul‑4 monument

Тип Кол-во

Краевые сколы 27

Сколы латеральной подправки 6

Сколы подправки дуги скалывания 4

Сколы подправки фронта расщепления 5

Полуреберчатые пластины 6

Полутаблетки 4

Реберчатые пластины 3

Реберчатые пластинки 4

Сколы подправки терминальной части нуклеуса 2

Таблетки 5

Всего 66

Технические сколы коллекции демонстрируют признаки призматического расщеп-
ления (табл. 3) и представлены преимущественно краевыми сколами (23 экз.), ребер-
чатыми и полуреберчатыми сколами, а также таблетками и латеральными сколами.

Таблица 4
Орудийный набор неолитического комплекса памятника Тепакуль‑4

Table 4
The gun set of the Neolithic complex of the Tepakul‑4 monument

Наименование Кол-во

Долотовидные изделия 188

Скребки 46

Выемчатые 45

Перфораторы 18

Острия 4

Комбинированные орудия 7

Микролиты 4

Проколки 5

Шиповидные изделия 3

Скребла 7

Резцы 2

Молоты 1

Ретушеры 2

Гальки с порезами на плоскостях 1



125Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Наименование Кол-во

Гальки с ретушированными краями 1

Сколы подправки выемчатого орудия 5

Сколы с вентральной ретушью 68

Сколы с дорсальной ретушью 74

Сколы с притупленным краем 9

Сколы с ретушью утилизации 148

Фрагменты неопределимого орудия 22

Итого 660

Орудийный набор включает 660 изделий (табл. 4). Абсолютно преобладают долото-
видные изделия (рис. 2.-8–9, 11), среди которых выделены артефакты с одним лезвием 
и рабочей площадкой (58 экз.), а также орудия с признаками переориентации: двулез-
вийные (121 экз.) и четырехлезвийные (4 экз.). Еще пять изделий интерпретированы 
как слабо диагностируемые фрагменты орудий. На корпусе большинства артефактов 
присутствуют негативы снятий, морфологически сходные со следами резцовых сколов; 
эти негативы преимущественно ориентированы от ударной площадки к лезвию и уда-
ляют одну или две боковые грани изделий. На ударных площадках орудий зафиксиро-
вана утилизационная ретушь — единичная или более многочисленная, мелкая, мно-
горядная, одно- или двусторонняя, обладающая перообразными и ступенчатыми дис-
тальными окончаниями и сопровождающаяся забитостью и выкрошенностью кромки. 
Лезвия изделий несут повреждения в виде одной крупной или двух-трех более мелких 
выемок, сформированных интенсивным выкрашиванием. Долотовидные изделия пре-
имущественно выполнены на обломках кремневого сырья, отщепах и технических ско-
лах. Большинство из них характеризуется миниатюрными метрическими параметрами: 
длина преимущественно составляет 17–25 мм, ширина — 11–17 мм, толщина — 5–9 мм.

Орудийный набор также включает немногочисленные изделия на отщеповых за-
готовках: выемчатые изделия, концевые и боковые скребки с дугообразным лезвием, 
оформленным полукрутой и крутой ретушью (рис. 2.-5–6), перфораторы с выделен-
ным крутой или вертикальной ретушью «жальцем» (рис. 2.-3), а также боковые резцы 
(рис. 2.-7). Среди орудийных форм на пластинках и микропластинах отмечены изде-
лия с вентральной и дорсальной крутой и полукрутой краевой ретушью (рис. 2.–2, 4), 
пластинки и микропластины с притупленным краем, а также острия. Геометрические 
микролиты представлены двумя целыми неравносторонними треугольниками и дву-
мя их проксимальными фрагментами (рис. 2: 1). Эти орудия сформированы ретушью 
притупления, нанесенной по правому продольному краю, и одному сечению. Коллек-
цию дополняют макроформы: три дисковидных скребла, изготовленных на сланцевых 
плитках с обработкой полукрутой и крутой ударной краевой ретушью по всему пери-
метру, а также лощило из уплощенной овальной гальки с усеченным продольным кра-
ем, интенсивно зашлифованным и заполированным в результате использования.

Каменный инструментарий комплекса включает наковальню, абразив и два ретуше-
ра. Наковальня из крупной массивной подпрямоугольной гальки имеет одну централь-

Окончание таблицы 4



126 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ную рабочую зону, сформированную крупными зарубками, выбоинами и выщербина-
ми. Выделен один абразив — артефакт на плитчатой отдельности песчаника со следа-
ми разнонаправленных линейных следов на двух широких сторонах. Оба ретушера из-
готовлены из крупных первичных сколов подпрямоугольной и подтреугольной фор-
мы. Первый имеет две рабочие зоны: расположенные по центральной оси у короткой 
грани и вдоль одного продольного края. Второй обладает одним рабочим участком, 
смещенным к продольному краю, и следами аккомодации краев крутой и вертикаль-
ной ударной ретушью. В зонах износа инструментов зафиксированы короткие линей-
ные зарубки и мелкие округлые выбоинки, группирующиеся субпараллельно, а так-
же единичные кометообразные следы. На одном изделии эти следы сочетаются с тон-
кими удлиненными линейными следами, расположенными рядами перпендикулярно 
длинной оси, что, вероятно, указывает на эпизодическое использование инструмента 
для абразивной обработки.

Рис. 3. Керамический комплекс стоянки Тепакуль‑4 
Fig. 3. Ceramic Complex from the Tepakul‑4 Site



127Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Керамический комплекс. Керамическая коллекция поселения Тепакуль‑4 представ-
лена тринадцатью фрагментами: одним венчиком и двенадцатью фрагментами тулова. 
Эти фрагменты условно отнесены к пяти различным сосудам.

Сосуд № 1 включает фрагмент венчика и три фрагмента тулова. Сосуд горшечной 
формы имеет слегка отогнутый венчик с уплощенным срезом и толщину стенки 5,5 мм 
(рис. 3.-1). Он изготовлен из среднеожелезненной незапесоченной глины с естествен-
ной примесью бурого железняка (0,2–0,3 мм, конц. 1:7). Формовочная масса содержит 
мелкую дресву гранитоидной породы (0,1–0,9 мм, конц. 1:3) и органический раствор. 
Внешняя и внутренняя поверхность горизонтально заглажена, вероятно, пальцами. Од-
нослойный излом черного цвета свидетельствует о кратковременном восстановитель-
ном обжиге при температуре до 600˚.

Сосуд № 2 представлен тремя фрагментами тулова толщиной 4,8 мм. Он орнамен-
тирован гребенчатыми отпечатками. Вероятный узор — сложный мотив из двух гори-
зонтальных рядов гребенчатых отпечатков с вертикальным рядом элементов, накло-
ненных влево, между ними (рис. 3.-2). Сосуд изготовлен из высокоожелезненной неза-
песоченной глины с примесью бурого железняка (0,2–0,4 мм, конц. 1:8) и комочков сла-
боожелезненной глины. Формовочная масса включает мелкую дресву породы с каль-
цитом, кварцем и слюдой (0,1–0,9 мм, конц. 1:7), шамот (иной ожелезненности) и ра-
стительные отпечатки (дл. 2–3,2 мм, шир. 1,5–5 мм) в виде извилистых борозд с жир-
ным металлическим блеском. Поверхность заглажена мягким инструментом (пальца-
ми). Однослойный черный излом указывает на восстановительный обжиг при темпе-
ратуре до 600˚.

Сосуд № 3 состоит из двух фрагментов тулова толщиной 7,5 мм (рис. 3.–3, 4). Изго-
товлен из высокоожелезненной незапесоченной глины с редкими включениями буро-
го железняка (0,2 мм). Формовочная масса содержит мелкую и среднюю дресву из гра-
нитоидной породы (0,1–1,3 мм, конц. 1:4) и органический раствор. Однослойный чер-
ный излом характерен для восстановительного обжига до 600˚.

Сосуд № 4 — один фрагмент тулова толщиной 5,5 мм без орнамента (рис. 3.-5). Из-
готовлен из высокоожелезненной незапесоченной глины с редкими включениями бу-
рого железняка размером (0,2–0,3 мм). Формовочная масса включает мелкую и сред-
нюю гранитоидную дресву (0,1–1,8 мм, конц. 1:3) и органику растительного происхо-
ждения (возможно навоз) — извилистые бороздчатые отпечатки с жирным металли-
ческим блеском (дл. до 2 мм, шир. 1,5–3 мм). Поверхность заглажена пальцами. Одно-
слойный черный излом подтверждает восстановительный обжиг до 600˚.

Сосуд № 5 представлен двумя фрагментами тулова без орнамента толщиной до 6 мм 
(рис. 3.-6). Изготовлен из высокоожелезненной незапесоченной глины с бурым желез-
няком (0,2–0,3 мм, конц. 1:6). Формовочная масса содержит мелкую и среднюю дрес-
ву из породы, содержащей кальцит (возможно, мрамор), слюду и кварц (0,1–1,2 мм, 
конц. 1:3), мелкий шамот (0,5–0,8 мм, конц. 1:7, включая шамот в шамоте) и органиче-
ский раствор. Поверхность заглажена пальцами. Двухслойный излом (верхний корич-
невый слой 0,8 мм, нижний черный — 5,2 мм) указывает на восстановительный обжиг 
при температуре не более 700˚.



128 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Палеофаунистическая коллекция. Состояние костных остатков характеризуется 
значительными тафономическими изменениями: свыше 75 % образцов демонстриру-
ют признаки выветривания (эксфолиация, трещины и др.), соответствующие 3–4 ста-
дии по классификации Бехренсмейера [Behrensmeyer, 1978]. Более половины материа-
ла покрыто конкрециями. Совокупное воздействие этих факторов привело к разру-
шению более 50 % кортикальной поверхности у подавляющего большинства находок, 
что существенно ограничило выявление возможных перимортальных модификаций. 
Несмотря на плохую сохранность, антропогенное воздействие на коллекцию прослежи-
вается отчетливо. Следы разделки туш, снятия шкуры и изъятия мяса зафиксированы 
на 40 образцах (7 % от материала, исследованного на тафономию). Обожженные кости 
(включая обугленные и кальцинированные, см. [Stiner, Kuhn, Weiner, Bar-Yosef, 1994]) 
встречаются несколько чаще (NISP=40; 9 % от общего количества остатков). Таксоно-
мический состав представлен тремя группами: овикаприны (86 % NISP), Bos (7 %), и ло-
шадиные (7 %). Примечательно, что анализ по размерным классам выявил значитель-
ную долю крупных копытных (NISP=108), составляющих почти 30 % от общего числа 
остатков, что указывает на их недопредставленность в идентифицированной выборке. 
Все таксоны демонстрируют следы антропогенного использования. Особый интерес 
представляют остатки минимум трех плодов или новорожденных овикаприн, свиде-
тельствующих о присутствии людей на памятнике, по крайней мере, в весенний пери-
од. Находка нескольких серий зубов открывает перспективы для исследования вопро-
сов управления стадом при наличии качественной стратиграфической информации.

Обсуждение
Комплексный анализ материалов стоянки Тепакуль‑4 позволяет сделать следующие 

выводы о характере представленной здесь каменной индустрии. На памятнике досто-
верно фиксируется применение отжимной техники в рамках объемного расщепления, 
ориентированного на производство пластинок и микропластин. Полученные сколы 
преимущественно использовались без вторичной обработки; среди немногочислен-
ных ретушированных пластинок преобладают экземпляры с вентральной ретушью. 
Пластинки и микропластинки служили заготовками для изготовления единичных ти-
пологически значимых орудий, таких как проколки, острия и неравносторонние тре-
угольники. Параллельно в индустрии представлены нуклеусы, ориентированные на по-
лучение отщепов в рамках центростремительного и продольного расщепления. Эти от-
щепы, в свою очередь, выступали заготовками для ряда орудийных форм, включая до-
лотовидные и выемчатые изделия, а также концевые скребки. Важнейшей особенно-
стью орудийного набора является абсолютное доминирование долотовидных изделий. 
Примечательно, что большинство из них изготовлено на неспецифических заготов-
ках — обломках, что указывает на отсутствие специализированного производства ос-
нов для этих орудий. Присутствие подобных орудийных форм может служить косвен-
ным свидетельством активной обработки кости и рога для производства формальных 
орудий [LeBlanc, 1992], которые отсутствуют в археологическом материале из‑за спе-
цифических условий сохранности.

Проведенный технико-технологический анализ керамики неолитического комплек-
са стоянки Тепакуль‑4 выявил устойчивые традиции в выборе исходного пластичного 



129Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

сырья, составлении формовочной массы, обработке поверхности и обжига. На основа-
нии имеющихся данных можно выделить две основные традиции составления формо-
вочной массы: первая — с добавлением дресвы из гранитоидной породы и органики, 
вторая — с минеральной примесью шамота, дресвы из породы, содержащей кальцит, 
кварц, слюду, кальцит или мрамор, а также органики. Учитывая наличие выходов гра-
нита, мрамора и известняка в пределах 80 км от памятника (Джамское месторождение 
и Ингичка) [Туробов, Боймуродов, Хужакулов, 2025: 28], можно утверждать, что насе-
ление использовало преимущественно местные ресурсы. Важно отметить, что имею-
щиеся данные не позволяют пока однозначно разделить источники дресвы по составу, 
так как в регионе зафиксировано совместное залегание соответствующих пород [Ту-
робов, Боймуродов, Хужакулов, 2025: 28]. Это позволяет предположить, что древние 
мастера могли не придавать решающего значения минералогическим различиям дрес-
вы при ее отборе. Присутствие второго рецепта формовочной массы (глина + дресва + 
шамот + органика) может свидетельствовать либо о культурных контактах с группой, 
использовавшей шамот в качестве основной примеси, либо о дальнейшем внутреннем 
развитии керамической технологии местного населения. Кроме того, анализ выявил 
сходство традиций составления формовочной массы сазаганской керамики Тепакуль‑4 
с керамическими комплексами кельтеминарской культуры, где также широко приме-
нялись добавки дресвы и шамота [Виноградов, 1968: 35].

Индустрия неолитического комплекса стоянки Тепакуль‑4 демонстрирует значи-
тельное сходство с материалами других памятников сазаганской культуры, такими 
как Тепакуль‑1, -2, -3 и –5, Сазаган‑1, -2 и –3, Джангал‑1 и пещера Очилгор, где пред-
ставлена схожая технология расщепления камня и аналогичные типы каменных орудий. 
При этом отмечаются различия в композиции орудийных наборов, вероятно, связан-
ные с хронологией и функциональной спецификой памятников [Холматов, 2015]. Хотя 
исследователи ранее подчеркивали черты сходства между кельтеминарской и сазаган-
ской культурами [Джуракулов, Холматов, 1991; Холматов, 2019], материалы Тепакуль‑4 
выявляют и существенные отличия от кельтеминарских комплексов. Ключевое разли-
чие заключается в технологии пластинчатого расщепления: на стоянке Тепакуль‑4 за-
фиксировано использование только одной технологии получения пластинчатых сколов.

В то же время для первичного расщепления на кельтеминарской стоянке Аякагитма 
характерно применение как минимум двух техник: непрямого удара и отжима для полу-
чения микропластин с карандашевидных нуклеусов [Szymczak, Khudzhanazarov, 2006b; 
Brunet, 2012]. Кроме того, в комплексе Тепакуль‑4 отсутствуют характерные орудия-
маркеры кельтеминарской неолитической культуры: кельтеминарские наконечники, 
симметричные и роговые трапеции, а также зубчато-выемчатые орудия на пластинах 
[Виноградов, 1981; Szymczak, Khudzhanazarov, 2006a]. Тем не менее, в области керами-
ческого производства сохраняются черты сходства. Как отмечалось ранее, технология 
изготовления керамики сазаганской культуры на Тепакуль‑4, в частности традиции со-
ставления формовочной массы с использованием добавок дресвы или шамота, нахо-
дит параллели в кельтеминарской керамике [Виноградов, 1968].

Неолитический комплекс стоянки Тепакуль‑4 также демонстрирует значительные 
отличия от материалов памятников Обиширской группы (южная часть Ферганской 



130 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

долины). Индустрия стоянки Обишир‑5 характеризуется отжимным микропластин-
чатым расщеплением. Ее орудийный набор характеризует доминирование микро-
пластин с вентральной ретушью и концевых скребков; дополнительно представлены 
проколки, долотовидные выемчатые и шиповидные орудия [Исламов, 1980; Shnaider 
et al., 2017]. В материалах Тепакуль‑4 хотя и представлены микропластины с вентраль-
ной ретушью, но они не являются основным компонентом орудийного набора. Дан-
ные свидетельствуют о преимущественном использовании микропластинчатых ско-
лов без дополнительной обработки, что потенциально указывает на различие в типах 
используемых составных орудий. Наблюдаются кардинальные различия в роли доло-
товидных орудий: в то время как на стоянке Обишир‑5 долотовидные изделия пред-
ставлены единичными экземплярами, в Тепакуль‑4 они составляют абсолютно доми-
нирующую категорию. Важным отличием является полное отсутствие керамических 
изделий в обиширских материалах на настоящий момент.

Исследователи неоднократно отмечали общие черты материалов стоянки Тепакул‑4 
с комплексами гиссарской неолитической культуры [Холматов, 2019]. Каменная инду-
стрия этой культуры характеризуется сочетанием двух основных технологий: галеч-
ного расщепления, ориентированного на получение крупных отщепов, а также объ-
емного призматического скалывания, направленного на производство микропластин 
и крупных пластинчатых сколов. Орудийный набор гиссарских комплексов включает 
скребла на крупных отщепах, концевые скребки, выемчатые изделия, а также единич-
ные вкладыши серпов. Дополнительно представлены симметричные трапеции, шли-
фованные изделия и зернотерки; небольшую серию изделий составляют костяные ши-
лья и украшения из камня и кости [Ранов, Коробкова, 1971].

Заключение
Проведенный анализ позволил привести детальную характеристику неолитическим 

материалам памятника Тепакуль‑4. Каменная индустрия комплекса характеризуется со-
четанием двух технологических подходов: одной технологии, направленной на получе-
ние микропластин в рамках объемного расщепления с использованием отжимной тех-
ники скола. При этом выделяется также доля нуклеусов, направленных на получение 
отщепов в рамках плоскостного продольного и центростремительного расщепления. 
В орудийном наборе доминируют долотовидные изделия, скребки, выемчатые орудия, 
для их изготовления преимущественно использовались отщепы и обломки. Микро-
пластины в большей степени использовались без предварительной подготовки. Важно 
отметить наличие в коллекции единичных неравносторонних треугольников. Поми-
мо формальных орудий, в коллекции присутствуют абразивы, ретушеры и наковаль-
ни, что подтверждает наличие комплексной производственной деятельности. Анализ 
фрагментов керамики, несмотря на малый объем выборки, позволил установить на-
личие двух технологических традиций в составлении формовочной массы: одна ори-
ентирована на использование гранитоидной дресвы и органических примесей, вторая 
включает добавление шамота и дресвы с кальцитом и кварцем. Степень ожелезнённо-
сти и запесоченности глин, а также характер обжига (восстановительный, до 600–700 
°C) указывают на наличие устойчивых навыков в гончарном ремесле. Выявленные осо-
бенности керамики демонстрируют определённую близость к технологиям кельтеми-



131Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

нарской культуры, что может свидетельствовать о культурных контактах или общем 
направлении развития неолитических традиций региона.

Палеозоологический анализ костных остатков выявил абсолютное доминирова-
ние костей мелкого рогатого скота (Ovis/Capra), составляющих около 86 % идентифи-
цированных образцов. Также зафиксировано присутствие остатков крупного рогато-
го скота (Bos) и лошадиных (Equidae). Признаки антропогенного воздействия — сле-
ды обжига и обработки — отмечены на 7–9 % проанализированного костного материа-
ла. Наличие костей плодов или новорожденных особей овец и коз указывает на при-
сутствие людей на памятнике в весенний период. Эти данные предоставляют важную 
информацию для реконструкции сезонности хозяйственной деятельности и практик 
управления стадом. Стоит отметить, что значительная доля неопределимых фрагмен-
тов в коллекции представлена костями крупных копытных. Это позволяет предполо-
жить, что таксоны Bos и Equidae могли быть недопредставлены в идентифицирован-
ной части выборки.

Таким образом, неолитический комплекс памятника Тепакуль‑4 представляет собой 
важнейший источник для реконструкции культурного разнообразия и стратегий хо-
зяйственно-культурной адаптации к природным условиям Центральноазиатского ре-
гиона. Полученные данные свидетельствуют о выраженном своеобразии сазаганской 
культурной традиции в среднем течении Зеравшана, указывая на возможность ее от-
носительно автономного развития в данном регионе. Для верификации этого вывода 
и его дальнейшего развития необходимо проведение более детального изучения мате-
риалов стоянки Тепакуль‑4, включая абсолютное датирование и биоархеологические 
исследования, а также сравнительный анализ этого комплекса с коллекциями других 
памятников сазаганской археологической культуры, особенно расположенных в со-
седних долинах.

Благодарности и финансирование
Исследование проведено при поддержке проекта РНФ № 24–78–10127 «Неолитиза-

ция в горной части Центральной Азии (от Копетдага до высокогорий Памира)».
Acknowledgements and funding
The study was carried out in frame of RSF project №№ 24–78–10127 “Neolithization in 

mountain Central Asia (from Kopetdag to Pamir high-lands)”.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бобринский А. А. Гончарная технология как объект историко-культурного изуче-

ния // Актуальные проблемы изучения древнего гончарства. Самара : Изд-во Самар-
ского СПУ, 1999. С. 5–109.

Бобринский А. А. Гончарство Восточной Европы. Источники и методы изучения. 
М. : Наука, 1978. 272 с.

Васильева И. Н., Салугина Н. П. Из опыта проведения экспериментального обжи-
га глиняной посуды // Экспериментальная археология. Взгляд в XXI век : материа-
лы Международной полевой научной конференции. Ульяновск : Печатный двор, 2013. 
С. 57–89.



132 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Виноградов А. В. Древние охотники и рыболовы Среднеазиатского междуречья. М. : 
Наука, 1981. 176 с.

Виноградов А. В. Неолитические памятники Хорезма. М. : Наука, 1968. 178 с.
Волкова Е. В. Гончарство фатьяновских племен. М. : Наука, 1996. 276 с.
Волкова Е. В., Цетлин Ю. Б. О разработке методики определения температуры об-

жига древней керамики // Краткие сообщения Института археологии. 2016. Вып. 245. 
С. 254–264.

Гулямов Я. Г., Исламов У. И., Аскаров А. А. Первобытная культура и возникновение 
орошаемого земледелия в низовьях Зарафшана. Ташкент : ФАН, 1966. 268 с.

Джуракулов М. Д. Самаркандская стоянка и проблемы верхнего палеолита в Сред-
ней Азии. Ташкент : ФАН, 1987. 268 с.

Джуракулов М. Д., Холматов Н. У. Мезолит и неолит Среднего Зеравшана. Ташкент : 
ФАН, 1991. 124 с.

Исаков А. И. Саразм. Душанбе : Дониш, 1991. 244 с.
Исламов У. И. Обиширска культура. Ташкент : ФАН, 1980. 178 с.
Каздым А. А., Лопатина О. А. О естественной примеси песка в древней керамике 

(к обсуждению проблемы) // Древнее гончарство: итоги и перспективы изучения. М. : 
ИА РАН, 2010. С. 46–57.

Коробкова Г. Ф., Джуракулов М. Д. Самаркандская палеолитическая стоянка как эта-
лон верхнего палеолита Средней Азии: (специфика техники расщепления и хозяйствен-
но-производственной деятельности) // Stratum plus. Археология и культурная антро-
пология. 2000. № 1. С. 385–462.

Ранов В. А., Коробкова Г. Ф. Туткаул — многослойное поселение гиссарской культу-
ры в Южном Таджикистане // Советская Археология. 1971. № 2. С. 133–147.

Степанова Н. Ф. Особенности сырья и формовочных масс керамики эпохи неолита 
и бронзы Горного Алтая и его северных предгорий // Древнее гончарство: итоги и пер-
спективы изучения. М. : ИА РАН, 2010. С. 117–125.

Ташкенбаев Н. Х., Сулейманов Р. Х. Культура древнекаменного века долины Зараф-
шана. Ташкент : ФАН, 1980. 166 с.

Туробов Ш. Н., Боймуродов Н. А., Хужакулов А. Н. Анализ геолого-минералогиче-
ских и экономических потенциалов для дальнейшей разработки вольфрамовых руд 
месторождения Ингичка // Universum: технические науки. 2025. № 4 (133). С. 26–30.

Цетлин Ю. Б. Древняя керамика. Теория и методы историко-культурного подхода. 
М. : ИА РАН, 2012. 384 с.

Цетлин Ю. Б. Неолит центра Русской равнины: орнаментация керамики и методи-
ка периодизации культур. М. : МА РАН, 2008. 359 с.

Цетлин Ю. Б. Об определении степени ожелезненности исходного сырья для про-
изводства глиняной посуды // Вопросы археологии Поволжья. Самара : Научно-тех-
нический центр, 2006. Вып. 4. C. 421–425.

Behrensmeyer A. K. Taphonomic and ecologic information from boneweathering // 
Paleobiology. 1978. Vol. 4. P. 150–162.

Brain C. K. The Hunter or the hunted. An Introduction to African Cave Taphonomy. 
Chicago, London: The University of Chicago press, 1981. 365 p.



133Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Brunet F. The Technique of Pressure Knapping in Central Asia: Innovation or Diffusion? // 
The Emergence of Pressure Blade Making. New York: Springer New York, 2012. P. 307–328,

LeBlanc R. Wedges, Pieces Equillees, Bipolar Cores, and Other Things: An Alternative 
to Shott's View of Bipolar Industries  // North American Archaeologist. 1992. Vol. 13.  
P. 1–14.

Shnaider S. V., Kolobova K. A., Filimonova T. G., Taylor W., Krivoshapkin A. I. New insights 
into the Epipaleolithic of western Central Asia: The Tutkaulian complex // Quaternary 
International. 2020. Vol. 535. P. 139–154.

Shnaider S. V., Krajcarz M. T., Viola T. B., Abdykanova A., Kolobova K. A., Fedorchenko A. Y., 
Alisher-Kyzy S., Krivoshapkin A. I. New investigations of the Epipalaeolithic in western Central 
Asia: Obishir‑5 // Antiquity. 2017. Vol. 91. Iss. 360. P. 1–7.

Stiner M. C., Kuhn S. L., Weiner S, Bar-Yosef O. Differential burning, recrystallization, 
and fragmentation of archaeological bone // Journal of archaeological science. 1995. Vol. 22. 
№ 2. P. 223–237.

Szymczak K. Kuturbulak Revisited: a Middle Palaeolithic site in Zeravshan River Valley, 
Uzbekistan. Warsaw. 2000. 129 p.

Szymczak K., Khudzhanazarov M. Bullet-shaped core reduction in Kelteminar culture 
(Neolithic of Central Asia). // The Stone: Technique and Technology. Wroclaw: Institute 
of Archeology, Univ. of Wrocław, 2006b. P. 191–198 (in English).

Szymczak K., Khudzhanazarov M. Exploring the Neolithic of the Kyzyl-Kums: Ayakagytma 
«the Site» and Other Collections. Warsaw: Archeobooks, 2006a. 246 p. (In English).

Zaidner Y., Kurbanov S. Soii Havzak: a new Palaeolithic sequence in Zeravshan Valley, 
central Tajikistan // Antiquity. 2024. Vol. 98. Iss. 402. P. 1–8 (in English).

Холматов Н. У. Сазоғон маданияти ва унинг Ўзбекистон неолит даврида тутган ўрни. 
Тарих фани бўйича тарих фанлари доктори (DSc) диссертацияси автореферати мунда-
рижаси [Культура Сазогон и её место в неолитическом периоде Узбекистана : автореф. 
дис. … д-ра ист. наук (DSc)]. Самарканд, 2019. 296 с. (на узбек. яз.).

Холматов Н. У. Тепақул 4 неолит макони тадқиқоти натижалари хусусида [О резуль-
татах исследования неолитического памятника Тепакул 4] // O'zbekiston Arxeologiyasi 
[Археология Узбекистана]. 2015. № 10. С. 11–28 (на узбек. яз.).

References
Bobrinskii A. A. Goncharnaya tekhnologiya kak ob'ekt istoriko-kul'turnogo izucheniya 

[Pottery technology as an object of historical and cultural study]. Aktual'nye problemy 
izucheniya drevnego goncharstva [Current issues in the study of ancient pottery]. Samara: 
Izdatel'stvo Samarskogo SPU, 1999, pp. 5–109 (in Russian).

Bobrinskii A. A. Goncharstvo Vostochnoi Evropy. Istochniki i metody izucheniya [Pottery 
of Eastern Europe. Sources and Methods of Study]. Moscow: Nauka, 1978. 272 p. (in Russian).

Dzhurakulov M. D. Samarkandskaya stoyanka i problemy verkhnego paleolita v Srednei 
Azii [Samarkand site and problems of the Upper Paleolithic in Central Asia]. Tashkent: FAN, 
1987, 268 p. (in Russian).

Dzhurakulov M. D., Kholmatov N. U. Mezolit i neolit Srednego Zeravshana [Mesolithic and 
Neolithic of Middle Zeravshan]. Tashkent: FAN, 1991, 124 p. (in Russian).



134 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Guliamov Ya. G., Islamov U. I., Askarov A. A. Pervobytnaia kul'tura i vozniknovenie 
oroshaemogo zemledeliia v nizov'iakh Zarafshana [Primitive culture and the emergence 
of irrigated agriculture in the lower reaches of Zarafshan]. Tashkent: FAN, 1966, 268 p. 
(in Russian).

Isakov A. I. Sarazm. Dushanbe: Donish, 1991, 244 p. (in Russian).
Islamov U. I. Obishirska kul'tura [Obishirian culture]. Tashkent: FAN, 1980, 178 p. 

(in Russian).
Kazdym  A. A ., Lopatina  O. A .  O estestvennoi primesi peska v drevnei keramike  

(k obsuzhdeniyu problemy) [On the natural admixture of sand in ancient ceramics (towards 
a discussion of the problem)]. Drevnee goncharstvo: itogi i perspektivy izucheniya [Ancient 
pottery: results and prospects of study]. Moscow: IA RAN, 2010, pp. 46–57 (in Russian).

Korobkova G. F., Dzhurakulov M. D. Samarkandskaia paleoliticheskaia stoianka kak 
etalon verkhnego paleolita Srednei Azii: (spetsifika tekhniki rasshchepleniia i khoziaistvenno-
proizvodstvennoi deiatel'nosti) [Samarkand Paleolithic site as a standard of the Upper 
Paleolithic of Central Asia: (specificity of the splitting technique and economic and industrial 
activity)]. Stratum plus. Arkheologiya i kul'turnaya antropologiya [Stratum plus. Archaeology 
and Cultural Anthropology], 2000, no. 1, pp. 385–462 (in Russian).

Ranov V. A., Korobkova G. F. Tutkaul — mnogosloinoe poselenie gissarskoi kul'tury 
v Iuzhnom Tadzhikistane [Tutkaul — a multi-layered settlement of the Hissar culture in 
southern Tajikistan]. Sovetskaya Arkheologiya [Soviet archeology], 1971, no. 2, pp. 133–147 
(in Russian).

Stepanova N. F. Osobennosti syr'ya i formovochnykh mass keramiki epokhi neolita 
i bronzy Gornogo Altaia i ego severnykh predgorii [Features of raw materials and molding 
masses of ceramics of the Neolithic and Bronze Age of the Altai Mountains and its northern 
foothills]. Drevnee goncharstvo: itogi i perspektivy izucheniya [Ancient pottery: results and 
prospects of study]. M.: IA RAN, 2010. P. 117–125 (in Russian).

Tashkenbaev  N. Kh., Suleimanov  R . Kh.  Kul'tura drevnekamennogo veka doliny 
Zarafshana [The old stone age culture of the Zarafshan valley]. Tashkent: FAN, 1980, 166 p. 
(in Russian).

Tsetlin Iu. B. Drevniaya keramika. Teoriya i metody istoriko-kul'turnogo podkhoda [Ancient 
ceramics. Theory and methods of historical-cultural approach]. Moscow: IA RAN, 2012, 384 p. 
(in Russian).

Tsetlin  Iu. B.  Neolit tsentra Russkoi ravniny: ornamentatsiia keramiki i  metodika 
periodizatsii kul'tur [Neolithic of the Central Russian Plain: Ornamentation of Ceramics and 
Methods of Periodization of Cultures]. Moscow: MA RAN, 2008, 359 p. (in Russian).

Tsetlin Iu. B. Ob opredelenii stepeni ozheleznennosti iskhodnogo syr'ya dlya proizvodstva 
glinyanoi posudy [On the determination of the degree of iron content of the initial raw 
material for the production of clay pottery]. Voprosy arkheologii Povolzh'ya [Questions 
of Archaeology of the Volga Region]. Samara: Nauchno-tekhnicheskii tsentr, 2006, no. 4, 
pp. 421–425 (in Russian).

Turobov Sh. N., Boimurodov N. A., Khuzhakulov A. N. Analiz geologo-mineralogicheskikh 
i ekonomicheskikh potentsialov dlya dal'neishei razrabotki vol'framovykh rud mestorozhdeniya 
Ingichka [Analysis of  geological, mineralogical and economic potentials for further 



135Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 114–136.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

development of tungsten ores of the Ingichka deposit]. Universum: tekhnicheskie nauki 
[Universum: technical sciences], 2025, no. 4 (133), pp. 26–30 (in Russian).

Vasil'eva I.  N., Salugina  N. P.  Iz opyta provedeniya eksperimental'nogo obzhiga 
glinyanoi posudy [From the experience of conducting experimental firing of clay pottery]. 
Eksperimental'naya arkheologiya. Vzglyad v XXI vek. Materialy mezhdunarodnoi polevoi 
nauchnoi konferentsii [Eksperimental'naia arkheologiia. Vzgliad v XXI century. Materialy 
mezhdunarodnoi polevoi nauchnoi konferentsii]. Ul'ianovsk: Pechatnyi dvor, 2013, pp. 57–
89 (in Russian).

Vinogradov A. V. Drevnie okhotniki i rybolovy Sredneaziatskogo mezhdurech'ya [Ancient 
hunters and fishermen of the Central Asian interfluve]. Moscow: Nauka, 1981, 176 p. 
(in Russian).

Vinogradov A. V. Neoliticheskie pamyatniki Khorezma [Neolithic sites of Khorezm]. 
Moscow: Nauka, 1968, 178 p. (in Russian).

Volkova E. V. Goncharstvo fat'ianovskikh plemen [Pottery of the Fatyanovo tribes]. Moscow: 
Nauka, 1996, 276 p. (in Russian).

Volkova E. V., Tsetlin Yu. B. O razrabotke metodiki opredeleniya temperatury obzhiga 
drevnei keramiki [On the development of a method for determining the firing temperature 
of ancient ceramics]. Kratkie soobshcheniya instituta arkheologii [Brief Communications of the 
Institute of Archaeology]. 2016, no. 245, pp. 254–264 (in Russian).

Behrensmeyer A. K . Taphonomic and ecologic information from boneweathering. 
Paleobiology, 1978, vol 4, pp. 150–162.

Brain C. K. The Hunter or the hunted. An Introduction to African Cave Taphonomy. Chicago, 
London: The University of Chicago press, 1981, 365 p.

Brunet F. The Technique of Pressure Knapping in Central Asia: Innovation or Diffusion? 
The Emergence of Pressure Blade Making. New York: Springer New York, 2012, pp. 307–328.

LeBlanc R. Wedges, Pieces Equillees, Bipolar Cores, and Other Things: An Alternative 
to Shott's View of Bipolar Industries, North American. Archaeologist, 1992, vol. 13, pp. 1–14.

Shnaider S. V., Kolobova K. A., Filimonova T. G., Taylor W., Krivoshapkin A. I. New 
insights into the Epipaleolithic of western Central Asia: The Tutkaulian complex. Quaternary 
International, 2020, vol. 535, pp. 139–154.

Shnaider S. V., Krajcarz M. T., Viola T. B., Abdykanova A., Kolobova K. A., Fedorchenko A. Y., 
Alisher-Kyzy S., Krivoshapkin A. I. New investigations of the Epipalaeolithic in western Central 
Asia: Obishir‑5. Antiquity, 2017, vol. 91, iss. 360, pp. 1–7.

Stiner M. C., Kuhn S. L., Weiner S, Bar-Yosef O. Differential burning, recrystallization, and 
fragmentation of archaeological bone. Journal of archaeological science, 1995, vol. 22, no. 2, 
pp. 223–237.

Szymczak K. Kuturbulak Revisited: a Middle Palaeolithic site in Zeravshan River Valley, 
Uzbekistan. Warsaw, 2000, 129 p.

Szymczak K., Khudzhanazarov M. Bullet-shaped core reduction in Kelteminar culture 
(Neolithic of Central Asia). The Stone: Technique and Technology. Wroclaw: Institute 
of Archeology, Univ. of Wrocław, 2006b, pp. 191–198.

Szymczak K., Khudzhanazarov M. Exploring the Neolithic of the Kyzyl-Kums: Ayakagytma 
“the Site” and Other Collections. Warsaw: Archeobooks, 2006a, 246 p.



136 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 114–136.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Zaidner Y., Kurbanov S. Soii Havzak: a new Palaeolithic sequence in Zeravshan Valley, 
central Tajikistan. Antiquity, 2024, vol. 98, iss. 402, pp. 1–8.

Kholmatov N. U. Sazoғon madaniiati va uning Ўzbekiston neolit davrida tutgan ўrni. 
Tarikh fani bўiicha tarikh fanlari doktori (DSc) dissertatsiiasi avtoreferati mundarizhasi [The 
Sazaghan culture and its role in the Neolithic period of Uzbekistan. Table of contents of the 
author's abstract for the dissertation of the Doctor of Historical Sciences (DSc) in History]. 
Samarkand, 2019, 296 p. (in Uzbek).

Kholmatov N. U. Tepaқul 4 neolit makoni tadқiқoti natizhalari khususida [On the results 
of the research of the Tepaqul 4 Neolithic site]. O'zbekiston Arxeologiyasi [Archaeology 
of Uzbekistan], 2015, no. 10, pp. 1128 (in Uzbek).

Статья поступила в редакцию: 16.06.2025
Принята к публикации: 11.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Раздел II 
ЭТНОЛОГИЯ И НАЦИОНАЛЬНАЯ 
ПОЛИТИКА

УДК 297.1 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–07

Б. У. Китинов

Институт востоковедения РАН, Москва (Россия)

ТУГЛУК ТИМУР И ОСОБЕННОСТИ ПОЛИТИКО-
РЕЛИГИОЗНОГО РАЗВИТИЯ МОГУЛИСТАНА 
(СЕРЕДИНА XIV В. — НАЧАЛО XV В.)

В настоящей статье изучаются особенности политико-религиозного развития Мо-
гулистана (То-хор (на тибет.), Си-юй (на кит.)) при Туглук Тимуре и его преемниках. 
Выделены два периода в политико-религиозном развитии государства: первый (1347–
1365 гг.) и второй (1365–1410‑е гг.), их разделение обусловлено политическими собы-
тиями и сложным характером взаимодействия региональных лидеров: в первом пе-
риоде Туглук Тимур объединил улус Чагатая, но его сын Илйас Ходжа не смог сохра-
нить власть; второй период характеризуется неудачной борьбой Камар ад-Дина с Та-
мерланом, после чего ханами стали другие потомки Туглук Тимура.

Автором уточняются религиозные течения, имевшие распространение в Могули-
стане: из ислама — катаки (шейх Джамал ад-Дин; маулана Аршад ад-Дин, от которого 
принял ислам Туглук Тимур), из буддизма — течения Кагью (ламы: Чатэл Ченпо; Сан-
гье Рипа, ставший Государственным Наставником Могулистана; Кармапа Ролпэ Дор-
джэ, приглашенный в Могулистан лично Туглук Тимуром). По мнению автора, ранее 
религиозный фактор повлиял на определении северной части Могулистана как Кал-
мак в значении местожительства тех, кто «остался в прежней вере». К местным калма-
кам следует отнести уйгуров (сариг-уйгуров), среди которых мог вырасти Туглук Ти-
мур, в среде которых позже скрывался его сын Хизр Ходжа. Указанные выше обстоя-
тельства составляют новизну исследования.

Кризисное развитие государства во второй половине XIV в. в условиях нашествия 
Тамерлана актуализировало религиозный фактор, когда Могулистан стал известен 
как Джете (разбойники) и Кафиристан (страна неверных, кафиров) по причине нали-
чия населения, определяемых как «еретики» (следующие учению катаки) либо «языч-



138 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ники». Тогда же в результате борьбы дуглатов с эркенутами победил Хизр Ходжа, став-
ший ханом Могулистана, а его соперник Гунашири возглавил буддийский Хами.

Падение центральной власти, активность исламских проповедников из Маверан-
нахра и уничтожение значительной части населения в северной части страны вызвали 
ряд цепных реакций, специфически повлиявших на дальнейшую региональную исто-
рию. К наиболее значимым последствиям следует отнести постепенное усиление в Мо-
гулистане влияния тариката Накшбандийа и миграцию ойратов из Западной Монголии 
на его северо-восточные земли (Калмак). Последнее было обусловлено рядом причин, 
в том числе борьбой ойратов с восточными монголами за лидерство в Монголии и ро-
лью их лидеров-чоросов, сородичей чурасов Могулистана. Эти процессы шли на фоне 
актуализации политического, этнического и религиозного факторов, охвативших всю 
эту часть Центральной Азии после падения династии Юань, кризиса власти чингизи-
дов и начала влияния Минского Китая.

Ключевые слова: Туглук Тимур, Тамерлан, ислам катаки, буддизм Кагью, Могули-
стан, Калмак, Джете, улус Чагатая, Тибет, Китай, ойраты, монголы, чингизиды

Для цитирования 
Китинов Б. У. Туглук Тимур и особенности политико-религиозного развития Могулистана 
(середина XIV в. — начало XV в.) // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 137–
164. DOI 10.14258/nreur(2025)4–07.

Китинов Баатр Учаевич, доктор исторических наук, ведущий научный сотрудник 
Института востоковедения РАН, Москва (Россия). Адрес для контактов:  
b.kitinov@ivran.ru; https://orcid.org/0000–0003–4031–5667

B. U. Kitinov

Institute of Oriental studies of the Russian academy of sciences, Moscow (Russia)

TUGHLUK TIMUR AND THE PECULIARITIES  
OF THE POLITICAL AND RELIGIOUS DEVELOPMENT  
OF MOGHULISTAN (MID‑14TH CENTURY —  
EARLY 15TH CENTURY)

The article examines the specific features of the political and religious development 
of Moghulistan (Stod hor in Tibetan, Xi-yu in Chinese) under Tughluk Timur and his 
successors. Two periods in the political and religious development of the state are distinguished: 
the first (1347–1365) and the second (1365–1410s). Their division is conditioned by political 



139Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

events and the complex nature of the interactions between the regional leaders: in the first 
period, Tughluk Timur united the Chagatai ulus, but his son Ilyas Khoja failed to retain power; 
the second period was characterized by the unsuccessful struggle between Qamar al-Din and 
Tamerlane, after which other descendants of Tughluk Timur became khans.

The author clarifies the religious movements that were widespread in Moghulistan: the 
Islamic Qataqi (Sheikh Jamal al-Din; Maulana Arshad al-Din, from whom Tughluk Timur 
converted to Islam), and the Buddhist Kagyu sect (lamas: Chathel Chenpo; Sangye Ripa, 
who became the State Tutor of Moghulistan; Karmapa Rolpe Dorje, personally invited to 
Moghulistan by Tughluk Timur). According to the author, the religious factor previously 
influenced the definition of the northern part of Moghulistan as Qalmaq, meaning the place 
of residence of those who “remained in the previous faith”. The local Qalmaq people should 
include the Uighurs (Sarig Uighurs), among whom Tughluk Timur could have grown up, and 
among whom his son Khizr Khoja later hid.

The state's crisis in the second half of the 14th century in conditions of Tamerlane's 
conquest brought the religious factors into sharp focus, as Moghulistan became known as 
Jete (bandits) and Kafiristan (country of infidels, kafirs) due to the presence of population 
classified as “heretics” (those, who follow the teachings of the Qataqi) or “pagans”. At the same 
time, the struggle between the Dughlats and the Erkenuts resulted in the victory of Khizr 
Khoja, who became the Khan of Moghulistan, while his rival, Gunashiri, became the head 
of the Buddhist Hami.

The crisis of central authority, the activity of Islamic preachers from Maverannahr, and 
the extermination of a significant part of the population in the northern part of the country 
triggered a series of reactions that had a specific impact on the region's subsequent history. 
Among the most significant consequences were the gradual strengthening of the influence 
of the Naqshbandi tariqa in Moghulistan and the migration of Oirats from Western Mongolia 
to Moghulistan's northeastern lands (Qalmaq). The latter happened due to a number of reasons, 
including the Oirats' struggle with the Eastern Mongols for leadership in Mongolia and the 
role of their Choros leaders, relatives of the Churas of Moghulistan. These processes unfolded 
against the backdrop of the increasing political, ethnic, and religious factors that engulfed this 
entire region of Central Asia after the fall of the Yuan dynasty, the crisis of Chinghizid power 
and the rising leverages of Ming China.

Keywords: Tughluk Timur, Tamerlane, Islamic Qataqi, Buddhist Kagyu, Moghulistan, 
Qalmaq, Jete, the Chagatai ulus, Tibet, China, Oirats, Mongols, Chinghizid

For citation: 
Kitinov B. U. Tughluk Timur and the Peculiarities of the Political and Religious Development 
of Moghulistan (mid‑14th century — early 15th century). Nations and religions of Eurasia. 2025. 
T. 30, № 4. Р. 137–164. DOI 10.14258/nreur(2025)4–07.

Baatr Uchaevich Kitinov, doctor of historical sciences, leading researcher of the Institute 
of Oriental studies of the RAS, Moscow (Russia). Contact address: b.kitinov@ivran.ru; 
https://orcid.org/0000–0003–4031–5667



140 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Введение
В истории Могулистана самым известным правителем был Туглук Тимур (1329/1330–

1363), сыгравший принципиальную роль в обращении местных народов в ислам. Пери-
од его правления, а также его преемников изучен в целом неплохо, особенно с учетом 
ограниченного количества источников. Жизнь и деятельность Туглук Тимура описаны 
в различных источниках, которые мы в целом подразделяем на тюрко-мусульманские 
и тибетско-буддийские. Основными источниками для настоящей статьи стали две из-
вестные работы: «Тарих-и Рашиди» Мирзы Мухаммад Хайдара (1499–1551) и «Синяя 
книга» Гой лозцавы Шоннубала (1392–1481).

Ценные сведения предоставляет «Тарих-и Рашиди», где отмечено, что в Могули-
стан «хан [Туглук Тимур] в возрасте 16 лет был доставлен из калмаков Амиром Була-
джи; в возрасте 18 лет он стал ханом. В возрасте 24 лет он был обращен в ислам и умер 
в возрасте 34 лет. Он родился в 730 г. (1329–1330 гг.)» [Хайдар, 1996: 38]. В этих пред-
ложениях в конспективной форме дается большой массив информации, значительная 
часть материала в нашей статье также изложена в соответствующей логике. Таким об-
разом, изучается эволюция ситуации в Могулистане в контексте его политико-рели-
гиозного развития1. Хронологический период — с середины XIV в. по начало XV в., ко-
гда случились важные события в истории региона начиная с правления Туглук Тиму-
ра и до появления там ойратов.

Политическая история региона
Могулистан охватывал огромный регион от оазисов Яркенда и Хотана на юге до Ал-

тайских гор на севере, от Балхаша и Семиречья на западе до Карашара и пустыни Так-
ла-Макан на востоке; границы этого государственного образования были достаточно 
подвижны. До середины XIV в. регион пребывал в составе улуса Чагатая (1183–1242). 
На стыке XIII–XIV вв. государство возглавлял хан Дува (прав. 1282–1307), праправнук 
Чагатая. Дува играл видную роль в истории этой части Центральной Азии, в сою-
зе с Хайду (прав. 1271–1301, внук Угэдэя (1186–1241)), выступивший против Хубилая 
(прав. 1271–1294, внук Чингисхана, основатель династии Юань) в последней четверти 
XIII в. Последующими главами улуса были его сыновья (напр., Исен Бука (прав. 1310–
1318), Кебек (1318–1326)), после Тармаширина (прав. 1326–1334) почти все ханы прави-
ли не более двух-трех лет. Они уже не контролировали центробежные процессы, и по-
сле убийства Казан-хана (прав. 1343–1346) улус распался на две части: западную (Ма-
вераннахр) и восточную (Могулистан).

Острый политический кризис в государстве чагатаидов, длившийся около сорока 
лет, начиная со смерти Дувы (1307), вынуждал лидеров Могулистана искать правите-
ля, чей авторитет мог принести стабильность и порядок. Эмир Пуладчи стоял во гла-
ве наиболее влиятельного в Могулистане народа дуглатов, его авторитет признавали 
все правители этого государства; ему фактически подчинялись «Семиречье, районы 
к югу от Иссык-куля и Восточный Туркестан от Кашгара до Кучара, т. е. без террито-

1	 Под политико-религиозным развитием автор понимает совокупность политических и религиозных 
процессов с выделением ключевых фигур (политических и религиозных деятелей, в том числе ре-
лигиозных школ), их решений и действий, обусловивших изменения в различных сферах обществен-
ной и религиозно-культурной жизни регионального сообщества.



141Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

рии Кочо» [Зотов, 1999: 69]. Пуладчи решил найти и посадить на трон потомка Чага-
тая, для чего отправился в северную часть государства.

В. В. Бартольд писал: «эмир Пуладчи в 1348 г. привез из Кульджинскаго края в Аксу, 
через проход Музарт, восемнадцатилетняго царевича Туклук-Тимура, объявил его вну-
ком Тувы и заставил всех признать его ханом» [Бартольд, 1943: 65]. Деятельность это-
го хана оставила значительный след в истории Центральной Азии.

Политическое развитие Могулистана в период ханства Туглук Тимура (прав. 1347–
1362/1363) и его преемников в изучаемый период состояло из двух этапов. Первый 
(1347–1365) заключал в себе две взаимоувязанные части, из которых начальная состоя-
ла в «собирании земель» восточной части улуса Чагатая. Источник признает ограни-
ченность в сведениях этого периода деятельности Туглук Тимура [Хайдар, 1996: 31], 
сведения «Зафар-намэ» также предоставляют данные скорее более позднего перио-
да, 1360‑х гг., обозначенных нами как заключительная часть. Ее основное содержа-
ние заключалось в борьбе за западную часть улуса, когда хан после двух походов 1360 
и 1361 гг. подчинил себе Мавераннахр [Шараф, 2008: 20, 25]; в «Тарих-и Рашиди» от-
мечено, что хан «во время своего правления захватил [не только] весь Моголистан, 
но даже большую часть владений Чагатая» [Хайдар, 1996: 27]. В Мавераннахре остал-
ся править его сын Ильяс Ходжа, сам хан «в величии и почете воротился в свою стра-
ну» [Шараф, 2008: 26]. Когда в 1363 г. Туглук Тимур скончался, Ильяс Ходжа бежал об-
ратно в Могулистан и возглавил его. Его правление, видимо, не было отмечено значи-
мыми событиями. Спустя год он был убит Камар ад-Дином (брат скончавшегося эми-
ра Пуладчи), который стал новым правителем.

Именно с Камар ад-Дина следует второй этап (1365–1410‑е гг.) в политическом раз-
витии Могулистана; год начала указан в источнике: «[События] после смерти Туглук 
Тимур хана, о которых рассказывают моголы… произошли большей частью после смер-
ти Илйас ходжа хана» [Хайдар, 1996: 61], т. е. начиная с 1365 г.

Несмотря на довольно продолжительное правление Камар ад-Дина (прав. 1365–
1389), он не был признан целым рядом народностей Могулистана, а его внутрен-
нее управление не принесло процветания: «Эмир Камараддин занялся управлением 
и устройством дел Моголистана, однако из‑за противодействия эмиров положение его 
было непрочным» [Хайдар, 1996: 62]. Его статус был нелегитимен, так как к власти он 
пришел через убийство Ильяс Ходжи, чингизида. С целью укрепления своих позиций 
он совершил набег на Мавераннахр, что привело его к столкновению с Тамерланом уже 
в 1370–1371 гг., когда войска первого отступили. Спустя год Тамерлан дошел до Уч-Тур-
фана, Камар ад-Дин вновь бежал.

При таком очевидном политическом кризисе в Могулистане противостоявшие 
друг другу кланы и народы (где лидерами были дуглаты и эркенуты) не могли выдви-
нуть своих лидеров в ханы, так как те не были чингизидами. Дуглатский Худайдат (сын 
эмира Буладжи) поддержал кандидатуру Хизр Ходжи, уцелевшего сына Туглук Тимура. 
Мать сохранила его, спрятав в Кашгаре, затем он скрывался в Хотане и у желтых уйгу-
ров (Sarigh-Uigur) [Bretschneider, 1888: 228]; про пребывание мальчика у сариг-уйгу-
ров писал и М. Хайдар [Хайдар, 1996: 81]. Под желтыми уйгурами (сариг-уйгурами) 



142 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

следует понимать предков нынешних сарыг-югуров, сохранивших веру предков (буд-
дизм) [Тенишев, Тодаева, 1966: 7, 38].

Этот момент представляется крайне важным для уяснения прежнего религиозного 
окружения Туглук Тимура — ведь фактически его сын скрывался у калмаков, возмож-
но, у потомков тех же людей, среди которых рос сам Туглук Тимур! Также надо иметь 
в виду, что к указанному времени эти уйгуры уже переселились с северной стороны 
Тянь-Шаня на южную. Комментаторы М. Хайдара пишут: «Сариг-уйгур — название 
области «желтых уйгуров» на юго-восточной границе Восточного Туркестана (восточ-
нее Черчена) и южнее озера Лоб-нор» [Хайдар, 1996: 610]. Этот же регион отмечает 
и китайский исследователь Фэн Цзя-шэн: под землями, занятыми «уйгурами Западного 
округа», «надо понимать территории между Кучей и Ганьсу (с запада на восток) и ме-
жду северными отрогами восточной части Тяньшаня и пустыней Такламакан (с севера 
на юг) с центром в Турфанском оазисе» [Малявкин, 1974: 134]. Следовательно, Хизр Хо-
джа вначале укрывался на самой юго-западной окраине Могулистана (Кашгар), затем 
его отправили в более южный Хотан, и оттуда — в регион ближе к Тибету (стык юго-
востока Могулистана и юго-запада Восточного Туркестана), где все еще жили уйгуры-
буддисты (между Черченом и Лоб-нором, к реке Черчен-Дарья).

В свою очередь эркенутский лидер Анка Тура обратился к Гунашири, другому по-
томку Чагатая, в то время кочевавшему в Северной Монголии, с предложением воз-
главить государство. Однако их встреча не состоялась из‑за начавшихся боевых дей-
ствий: согласно Шараф-ад-Дину, в конце 1387 г. многочисленное войско из Джете (Мо-
гулистана) во главе с Анка Тура напало на Сайрам и Ташкент, в надежде разгромить не-
многочисленные гарнизоны Тамерлана, отправившегося в очередной поход. Против 
Анка Тура выступил Умаршайх, и после нескольких столкновений джетинцы дрогну-
ли: «Анка Тура не устоял, и ушел в сторону Кафиристана. Войско царевича Умаршай-
ха преследовало их до трех дней пути и многих поубивало из войска Джете» [Шараф, 
2008: 124]. Характерно, что под Кафиристаном в данном случае подразумевался Мо-
гулистан, вообще же это слово могло соотноситься с любым регионом, где могли жить 
враги ислама (в данном случае, скорее, враги Тамерлана). У Шараф-ад-Дина ранее да-
валась религиозная оценка жителям Могулистана: «В тот год Кабана (1383) государь 
Сахибкиран [т. е. Тамерлан] эмирзаде Алийа отправил с войском в сторону Джете, мно-
гие из которых были неверными, кяфирами» [Шараф, 2008: 102]. Судя по всему, нали-
чие в этой части бывшего Чагатайского улуса большого числа не-мусульман, а также 
мусульман, воспринявших «еретическое», с точки зрения тимуридов, учение катаки, 
послужили причинами появления такого уничижительного термина, как Джете («раз-
бойники», в переводе В. В. Бартольда [Бартольд, 1943: 66]), сопоставимого с поняти-
ем «неверные» (кафиры). Сами же воины Тамерлана описываются как «победоносные 
борцы за веру», которые вели «священную войну с еретиками и зачинщиками разла-
да» [Материалы, 1973: 138].

Вот что писал Э. Бретшнейдер: «Не может быть никаких сомнений, что под Би-ши-
ба-ли или Бишбалык (название империи впоследствии было изменено на И-ли-ба-ли 
или Илибалик) китайцы с конца четырнадцатого по шестнадцатый век понимали во-



143Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

сточную часть так называемой «Срединной империи», первоначально приписанной 
второму сыну Чингисхана, Чагатаю. Как можно доказать сравнительными исследова-
ниями, Би-ши-ба-ли в «Истории Мин» — это то же самое, что и империя Джете (Jetes) 
или Гете (Getes) у мусульманских хронистов того же периода. На западе она была из-
вестна также под названием Могулистан» [Bretschneider, 1888: 225, сн. 1013]. А. Г. Ма-
лявкин тоже пишет, что Могулистан называется в китайских источниках XV в. как Geta 
и Jatah [Малявкин, 1974: 173, сн. 775]. В. В. Григорьев был уверен, что слово Джете, 
как и Могулистан, появилось лишь при Тамерлане [Григорьев, 1873: 313, сн. 47].

Что касается Анка Туры, то он был разбит на своих кочевьях в Семиречье и позже 
у оз. Алаколь. Тамерлан направил отдельный отряд к Иртышу, где остатки могулистан-
ских войск были окончательно рассеяны. На обратном пути они разными маршрута-
ми прошли практически по всему северному Могулистану, и, захватив богатую добычу, 
вернулись в Фергану [Шараф, 2008: 133]. Таким образом, 1389 г. стал годом ухода с по-
литической сцены Камар ад-Дина и Анка Туры, а в северной части Могулистана (в Кал-
маке) остались править представители Тамерлана. Позже он организовал еще два по-
хода для «искоренения Джетинского улуса» [Материалы, 1973: 139; Шараф, 2008: 135–
137), когда были разбиты силы Хизр Ходжи и Камар ад-Дина, причем последний вновь 
ушел в сторону Иртыша [Материалы, 1973: 143–144]. В конце концов Хизр Ходжа воз-
главил Могулистан (прав. 1389–1399). Он смог помириться с Тимуром и выдал за него 
свою дочь [Материалы, 1973: 144].

Приглашенный Анка Турой Гунашири отправился в Могулистан не напрямую че-
рез Западную Монголию, но предпочел южный путь, через Хами. Причиной Ким Хо-
донг видит две основные причины: войну Тамерлана с Анка Турой и угрозу его лич-
ной безопасности со стороны ойратов, в то время занимавших Западную Монголию 
[Hodong, 1999: 310]. Дело в том, что Гунашири был дружен с Токуз Тимуром, внуком 
Тогон Темура, последнего юаньского императора, с которым (с Токуз Тимуром) вра-
ждовали ойраты и который был убит с их помощью. Гунашири остановился в Хами 
и стал его правителем. В то время Турфан и Хами пребывали под управлением уйгу-
ров-буддистов, эти оазисы не были в составе Могулистана.

Таким образом, политическое развитие Могулистана прошло через два этапа: пер-
вый в 1347–1365 гг., второй в 1365–1399 гг., причем первый этап состоял из двух ча-
стей: объединение Могулистана и объединение улуса Чагатая. Правление Ильяс Ходжи 
было кратковременным, внутригосударственная политика Камар ад-Дина была в це-
лом безуспешной, а столкновение с Тамерланом вызвало походы Сахибкирана в Мо-
гулистан. Тогда страна получила новое название, основанное на социально-религиоз-
ном факторе: Джете (местопребывание разбойников) и Кафиристан (страна невер-
ных) как местожительство кафиров. Попытки разрешить политический кризис поля-
ризовали могулистанские политические кланы: дуглатский Худайдат поддержал канди-
датуру Хизр Ходжи, выжившего сына Туглук Тимура, а эркенутский Анка Тура — Гу-
нашири, другого чагатаида. Камар ад-дин и Анка Тура были разбиты Тамерланом, ко-
торый опустошил северный Могулистан. Гунашири остался править в Хами, где все 
еще преобладали уйгуры-буддисты.



144 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Могулистан и Калмак
Слово Могулистан означает «страна могулов» (или-Могул), оно произошло от про-

изношения слова «монгол» как «могол/ могул» тюрками Центральной Азии, и обозна-
чает восточную часть улуса Чагатая, тогда как слово Мавераннахр (часть Восточного 
Хорасана, запад улуса Чагатая) произошло от араб. ma vara» an-nahr (То, что за рекой; 
Заречье) и появилось после арабских завоеваний VII–VIII вв.

Для тибетской историографии Могулистан был известен как То-хор (Stod hor), он 
был традиционно важен для Тибета, поскольку сменявшие там друг друга кочевники 
могли нести угрозу для его северо-запада. К То-хор также относили и более восточный 
регион, известный как Восточный Туркестан, с которым Тибет связывали и религи-
озные отношения — в оазисах последнего (Турфан, Хами, Кочо) развивались различ-
ные направления буддизма.

Особенную актуальность То-хор обрел для тибетских правителей после монгольских 
завоеваний, поскольку оттуда стали совершаться набеги на тибетские земли. Наибо-
лее драматичные события происходили во второй половине XIII в., когда после смер-
ти Мэнгу-хагана в 1259 г. единая империя монголов начала дробиться.

«Тибетцы в древности, по‑видимому, не отличали монголов от тюрков и всех на-
зывали хорами» [Дамдинсурэн, 1957: 216]. Этот момент хорошо прослеживается в из-
вестном труде тибетского историка XIV в. Кунга Дорджи: приводимая им информа-
ция про хор-по в отношении событий второй половины IX в. имеет четкую привязку 
к региону, где располагались уйгуры [Roerich, 1949: part 1, p. XVII], тогда как при осве-
щении эпохи войн Чингисхана и его преемников — с монголами (hor rgyal po ching 
ges — хорский, т. е. монгольский правитель (гьял-по) Чингис). Таким образом, эти ко-
чевники были известны как хоры (хорцы), и они делились на верхних (stod, северно-за-
падных) и нижних (smad, юго-восточных). Соответственно, народы, населявшие реги-
он То-хор, стали зваться то-хорами. С. Ч. Дас в своем знаменитом «Тибетско-англий-
ском словаре», включающим в свой состав целые предложения из исторических сочи-
нений, особо отметил, что то-хор (stod hor) обозначает ровно то же, что и то-сог (stod 
sog), а именно «татаров Бухары и Хотана» [Das, 1902: 554]; он также добавлял, что есть 
и еще одно определение для них — гья-сог (rgya sog) [Das, 1902: 307].

Действительно, то-хорами звали монголов, которые подчинялись Хулагу (прав. 
в 1256–1265, внук Чингисхана, образовавший на Среднем Востоке государство Хулагуи-
дов) и заняли То-хор. В тибетском сочинении «Gtam gyi tshogs thag pa'i rgya mtsho zhes 
bya ba» отмечено: «Старший брат Сэчен хана (Хубилая), под именем Ху-ла-ху, не полу-
чив трона, увел 100.000 человек войска, данных ему в качестве его доли … Он обосновал-
ся в Stod (т. е. в Западном Тибете), и они стали известны как то-хор (stod hor — верхние 
монголы), тогда как (те монголы), бывшие в Китае, стали известны как ме-хор (smad 
hor)» [Wylie, 1962: 134]. Таким образом, то-хорами звались монголы Хулагу, когда они 
пребывали в Западном Тибете, а также на землях будущего Могулистана и Восточного 
Туркестана. Хулагу начал свое правление в Персии с 1256 г., а на указанных территори-
ях стали закрепляться потомки Чагатая. Вообще же этот период (50–60‑е гг. XIII в.) был 
принципиален в связи с целым рядом политических перемен: формированием Юань-
ского государства, улуса Чагатая и государства Иль-ханов. Тогда же, по мнению Р. Вита-



145Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ли, наименование то-хор стало переходить от хулагуидов к чагатаидам [Vitaly, 2024: 310, 
note 439]. Вернее будет заметить, что таким образом по названию региона стали обо-
значать монголов и тюрков, подданных чагатаидов, сменявших там подданных Хулагу.

В китайской историографии эти земли известны как Си-юй (западные земли), а про-
живавшие там народы в целом были хорошо исследованы, особенно в более ранние 
периоды их истории. Религиозной ситуации в регионе изучаемого периода в китай-
ских источниках не уделено достаточного внимания. Например, в «Мин-ши» в отно-
шении встречи императора с его окружением в 1515 г. отмечено: «Министр кабинета 
министров Лян Чу2 и другие сказали: „Религии западных стран злы, абсурдны и нера-
зумны. Хотя наши предки отправляли посланников (на Запад), когда они были у вла-
сти, это случалось потому, что мир только что стабилизировался, и они хотели исполь-
зовать это (обстоятельство) для обучения и просвещения невежественных и упря-
мых людей, охраны и умиротворения отдаленных районов, а не потому, что они вери-
ли в их (западные религиозные) доктрины и поклонялись им”» [Мин ши: цзюань 331]. 
Вместе с тем отдельная информация в китайских источниках очень ценна и использо-
вана в настоящей статье.

Особой частью Могулистана были территории севернее Тянь-Шаня, обозначенные 
в ряде источников как Калмак.

Калмак сыграл определенную роль в судьбе Туглук Тимура, он здесь родился и вы-
рос. В. В. Бартольд дал двойное уточнение региона, откуда его привезли в Аксу: во‑пер-
вых, из места, где позже появится Кульджа (на р. Или, столица будущего Джунгарско-
го ханства), и во‑вторых, через проход Музарт [Бартольд, 1943: 65] — это перевал Му-
зарт в этой части Тянь-Шаня (между бассейнами Или и Тарима, из Кульджи в Аксу), 
также известный как «Ледяной». Это легендарное место, в связи с преодолением его 
юным Туглук Тимуром, у автора «Тарих-и-Рашиди» названо «ледяной расщелиной». 
[Хайдар, 1996: 26, 27].

В Калмаке жили кочевники различного этнического происхождения, в силу места 
проживания объединяемые политонимом калмаки. В. В. Бартольд был совершенно 
прав в своем замечании, что «слово калмак, по‑видимому, впервые появляется в За-
фар-наме Шереф ад-дина Йезди как будто не как этнографический, а как географиче-
ский термин. Говорится, что после изгнания монгольской династии из Китая в ее вла-
дении остались только ее «коренные области» (юрт-и асли), т. е. Каракорум и Калмак; 
позднее «эмиры ойратов» отняли у них и это» [Бартольд, 1968: 538].

В «Тарих-и Рашиди» имеется следующая информация: Каракорум и Калмак — это 
«исконные земли» Чингисхана [Хайдар, 1996: 366]; под Калмаком, вероятно, подразу-
мевались Западная Монголия и Джунгарская котловина (включая Баркуль и Хами), по-
скольку далее в этом источнике указано: «На севере Кашар [граничит] с горами Мо-
голистана, которые тянутся с запада на восток … Те горы, с одной стороны, прости-
раются до Шаша, а с другой, пересекая Турфан, упираются в земли калмаков» [Хай-
дар, 1996: 367]. Информация от М. Хайдара позволяет однозначно утверждать, что речь 

2	 Лян Чу (1451–1527) — крупный политический деятель при правлении императора Чжу Хоучжао (прав. 
1505–1521, девиз правления Чжэндэ). 



146 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

идет о топониме и связанном с этим словом политониме — в Калмаке жили калмаки 
(по факту это были разные этносы) [Китинов, 2018]. Поскольку Калмак был в составе 
Могулистана, то эта часть земель могулов также могла напрямую соотноситься с ними: 
Э. Бретшнейдер упоминает слова католического монаха П. де ла Круа о «большой орде 
могольских ханов Калмака» [Bretschneider, 1888: 225, note 919].

Информацию о Калмаке как значимом и обширном регионе можно обнаружить 
и в более поздних источниках [Шараф, 2008: 356]. Его могли упомянуть при последо-
вательном перечислении стран и местностей; хорошим примером является сочинение 
Сейфи «Таварих» («Хроника», закончена в 1582/1583 г.), полное название звучит следу-
ющим образом: «История правителей Индии, Синда, Хитая, Кашмира, Ирана, Кашга-
ра, Калмака, Чина, многих прежних правителей, потомков Чингисхана, Хакана и Фаг-
бура, и правителей Хиндустана, во время султана Мурад-хана, сына султана Селима. Со-
ставлена /ныне/ покойным дефтердаром Сейфи Челеби в 990 году (хиджры)» [Санчи-
ров, 1987: 9]. Географическая привязка очевидна: Калмак расположен между Кашга-
ром и Чина (Китаем). Такую же локализацию дают и европейские средневековые кар-
ты, где регион Калмак показан находящимся севернее оазисов Восточного Туркестана3.

Название закрепилось за регионом (за местными народами) по причине религиоз-
ной ориентации последних. Изначально слово Калмак (Qalmaq) — тюркское, точнее, 
уйгурского происхождения, в корне имевшее значение «оставаться», и впервые зафик-
сировано еще в древнеуйгурском языке. Со временем его смысл трансформировался 
в своего рода политоним — им стали идентифицировать тех, кто не желал принимать 
ислам, «остался» в своей вере.

Одно из наиболее ранних упоминаний о калмаках как немусульманах относится 
к периоду правления Узбек-хана (прав. 1313–1341), при котором ислам стал доминиру-
ющей религией Золотой Орды. Анонимный «Шаджарат ал-атрак» («Родословие тюр-
ков», составлен не ранее середины ХV в.) сообщает: «Когда Султан-Мухаммед Узбек-хан 
вместе со своим илем и улусом достиг счастья (удостоиться) милости бога, то по указа-
нию таинственному и знаку несомненному святой Сейид-Ата всех их привел в сторону 
областей Мавераннахра, а те несчастные, которые отказались от преданности святому 
Сейид-Ата и остались там, стали называться калмак, что значит «обреченный оставать-
ся»… По этой причине с того времени пришедшие [в Мавераннахр] люди стали назы-
ваться узбеками, а люди, которые остались там [на прежней родине], — калмаками» 
[Тизенгаузен, 1941: 206–207]. Очевидно, что калмаки не были какой‑то одной этниче-
ской группой, более того, «несогласные» занимали самые разные регионы Азии. «На-
род» калмаков зафиксирован и в других исламских источниках, например, в «Место 
восхода двух счастливых звезд и место слияния двух морей» Абд ар-Раззака Самарканди 
(закончен около 1475 г.) [Тизенгаузен, 1941: 201] (см. также: [Bretschneider, 1888: 167]). 
Таким образом, можно с большой долей вероятности утверждать, что топоним Калмак 
связан не столько с географической детерминантой, сколько с религиозной ориента-
цией народов, обитавших здесь продолжительный период, и прежде всего — уйгуров.

3	 Напр., см: A Newe Mape of Tartary https://www.davidrumsey.com/luna/servlet/workspace/handleMediaP
layer?lunaMediaId=RUMSEY~8~1~285388~90058061 (дата обращения: 20.03.2025) 



147Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Захваченная арабами значительная часть Средней Азии стала более известна как дар 
ал-ислам — страна ислама, тогда как прежнее географическое (не политико-правовое) 
наименование — Туркестан — сузилось к тем тюркским регионам, которые оказались 
вне пределов арабского влияния — Карлукскому и Уйгурскому каганатам [Камолид-
дин, 2002: 67]. Более того, как пишет Ш. Камолиддин, под Туркестаном арабы пони-
мали также и тех, кто проживал еще восточнее этих каганатов, в том числе китайцев, 
тибетцев, монголов и др. [Камолиддин, 2002: 67]. Аналогичное отмечается специали-
стами и в отношении слова Калмак4.

Поскольку земля, населенная тюрками и известная как Туркестан, издавна (букваль-
но изначально, уже в период после потопа, согласно Гардизи) «была отделена от насе-
ленных земель, то ей дали название Тюрк» [Бартольд, 1973: 41–42]. Иначе говоря, насе-
ление Туркестана воспринималось как далекие, малоизвестные люди. Исламские авто-
ры владели скудными знаниями о тех территориях, особенно их восточных окраинах, 
что повлияло на мнение М. Хайдара: «Ту сторону, кроме [земель] калмаков, никто не ви-
дел и не знает» [Хайдар, 1996: 367]. Отмеченное позволяет утверждать, что для этих ав-
торов и сами границы Калмака оставались terra incognita.

Таким образом, Могулистан был известен как То-хор (у тибетцев) и Си-юй (у китай-
цев) — топонимы, куда относили и Восточный Туркестан. Северная часть Могулистана 
звалась Калмак. Это слово, прежде топоним (земля, где обитают «неправоверные»), за-
тем стало политонимом, т. е. объединило под одним наименованием (калмаки) народы, 
в том или ином смысле оказавшиеся за пределами арабо-исламского влияния. К нему 
причисляли этносы, родственные уже приявшим ислам (тюрки), т. е. те, кто мог быть 
этнически близок (калмаки, напр. уйгуры, карлуки и др.), и, условно, тех, кто не бли-
зок к тюркам ни этнически, ни религиозно (например, собственно монголы). Этимо-
логия слова Могулистан подразумевает, что этот соседствующий с Мавераннахром ре-
гион в немалой степени заселен тюркизированными монголами.

Религиозное развитие региона
Двумя основными религиями, оказывавшими влияние на население региона в це-

лом и на действия Туглук Тимура в частности, были буддизм и ислам. Актуальность 
религиозного фактора в целом совпадает с этапами политического развития Могули-
стана, но различается продолжительностью и эволюцией: обе религии ко времени его 
правления уже обладали определенной историей в регионе и отличавшимися векто-
рами развития.

Восточный Туркестан с давних пор был заселен буддистами, зороастрийцами, ма-
нихеями, христианами. В. В. Бартольд ссылается на неназванного персидского геогра-
фа конца Х в., писавшего, что в Турфанской области в пяти селениях согдийцев (осно-
ванных, вероятно, в VII в.) жили люди разных вероисповеданий, среди них — сабии, 
под которыми могли подразумеваться как буддисты, так и манихеи [Бартольд, 1963: 
190]. Следовательно, персы могли отождествлять буддистов и манихеев, тем более, 
что к тому времени последние действительно стали сильно похожи на буддистов сво-

4	 Использование слова «калмак» для обозначения других народов, например тибетцев и монголов, 
отмечал Р. Села и другие специалисты [Islam and Tibet, 2011: 286, note 17; Sela, 2014: 349].



148 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ими текстами, обрядами и т. п. Поэтому позже из‑за религиозного фактора под опре-
деление иноверцев (например, политоним калмак как вариант экзонима) могли под-
падать все те, кто не был мусульманином или христианином.

Буддийское население региона (согдийцы, тохары и другие иранские народы) зна-
чительно увеличилось после того, как переселившиеся в середине IX в. уйгуры ста-
ли принимать буддизм (традиции тхеравады), который оставался влиятельной силой 
и при наступлении ислама в XI в.

Определенную роль в истории религии на этих «западных землях» (Stod hor) сы-
грали тибетские ламы школы Кагью, в частности, Цепа, Таглун, Карма и др. Они и пре-
жде были активны в этом регионе, особенно в соседнем тангутском государстве Си-Ся 
[Tshal pa, 1981: 452]. И после падения этого государства в 1227 г. ламы продолжали 
окормлять проживавшие там народы.

Одним из первых лам, упоминаемых в связи с Восточным Туркестаном, был Ча-
тэл Ченпо (Bya bral chen po), принадлежавший к школе Тэл (Thel). Его наставником 
была Дзэма из Верхнего (северного) Цзан (Западный Тибет). Чатэл Ченпо стал учите-
лем Сангье Рипа (Sangs rgyas ri pa), который «стал наставником Онпо Палдан-драга 
и Верхнего Хора (Stod hor, Могулистана) и получил титул «государственного настав-
ника» (Ti-shih)» [Roerich, 1949: 1040]. Это, вероятно, единственный случай, когда ти-
бетский лама получал звание Государственного Наставника То-хора. По мнению Ви-
тали, они оба жили в XIII в. [Vitali, 2024: 287].

Надо заметить, что среди известных лам подшкол Кагью были и такие, чья родо-
словная уходит к тюркам из этого региона. В этом плане интерес представляет Сан-
гье Рэчен, происходящий из народа тугу (gru gu), который Рерих относил к централь-
ноазиатским тюркам [Roerich, 1949: 480]5. Он стал учеником знаменитого ламы Дуй-
сум Кьенпа (Dus gsum mkhyen pa, 1110–1193), который был учеником Гампопы, одно-
го из основателей Кагью. Сам же Рэчен стал наставником Помтагпы, который, в свою 
очередь, обучал Карма Пакши (1204–1283) [Roerich, 1949: 485], второго Кармапу, гла-
ву Карма Кагью.

Четвертым Кармапой, перевоплощением Карма Пакши, стал Ролпэ Дорджэ (1340–
1383). Он давал посвящения в таких ключевых регионах Тибета, как Уй, Кхам и Амдо, 
посещал и более северные земли, бывал в районе Ганчжоу и Ганьсу. В сакьяском мона-
стыре Тулпэ-дэ, что в окрестностях Ланчжоу, «перед множеством людей, говорящих 
на разных языках, он произнес проповедь. Справа от его трона стоял монгольский 
(Sog) и уйгурский (Yu gur) переводчики, а слева тангутский (Mi nag) и китайский пе-
реводчики. Каждый из них переводил проповедь на свой язык, и, таким образом, уче-
ники могли понять его слова» [Roerich, 1949: 501]. В этом и других пассажах следует 
обратить внимание на упоминание уйгуров и Уйгурии. Фактически речь идет о таких 
оазисах, как Турфан и Хами (восточные соседи Могулистана), где буддизм продолжал 
процветать в указанное время. Таким образом, наш источник подтверждает, насколь-

5	 Вероятно, древний термин gru gu служил для обозначения тюрков вообще. Например, тибетский 
онлайн-словарь дает следующее определение для этого термина: yu gur gyi yul (государство уйгу-
ров) и li yul (обычно подразумевают Хотан). См.: Tibetan Vocabulary URL: https://sites.google.com/view/
tibvocab/home (дата обращения: 25.05.2025).



149Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ко активной и разнообразной была религиозная жизнь многонационального народа 
этого обширного региона.

В 1360 г. лама «укрепил на Пути Высшего Просветления многих уездных чиновни-
ков и важных людей из Китая, Монголии, Уйгурии, Миньяга (Си-Ся), Каули (Корея) 
и других стран» [Roerich, 1949: 502]. В 1363 г. он посетил императорский юаньский 
двор в Пекине, но вскоре вернулся в район Ганчжоу (Ганьсу), где «раздавал благосло-
вения беспрерывно с утра до заката, и продолжалось это 19 дней» [Roerich, 1949: 504]. 
Далее в «Синей книге» отмечено: «В это время он получил приглашение от правите-
ля То-Хора (Моголистан) Тхо-луг Тэмура, но отклонил его» (Roerich, 1949: 504). Ана-
логичное отмечено в кармапинских хроникх: согласно Х. Ричардсону, Ролпэ Дорджэ 
получил приглашение от «правителя То-хора … чагатаидского монгола Тоглаг Темура» 
[Richardson, 1958, р. 147], но не решился ехать в Могулистан по причине принятия Туг-
лук Тимуром мусульманской веры.

Что могло сподвигнуть хана на обращение к этому ламе?
Заметим, что приглашение от Туглук Тимура поступило уже после того, как лама 

побывал в Пекине. Скорее, здесь был прежде всего политический расчет, так как Ролпэ 
Дорджэ был признан во дворе Юань, и потому нельзя исключить желания Туглук Ти-
мура обрести через ламу надежный канал связи с Пекином. Вместе с тем данный эпи-
зод позволяет заключить, что он был знаком с буддизмом (выше указывалось, что буду-
щий хан жил у калмаков), а также допустить с большой степенью вероятности, что это 
был тибетский буддизм течения Карма Кагью (аналогичное отмечалось Л. Мозесом 
[Moses, 1977: 87]).

Однако невозможно говорить только об одностороннем интересе тибетских лам 
к проповедям в этом регионе. Сам Чагатай и его потомки не только проявляли рели-
гиозную толерантность, но и поддерживали школу Кагью, особенно в условиях нати-
ска со стороны школы Сакья, патронируемую Хубилаем и его преемниками. В част-
ности, это были войска из Восточного Туркестана, которые поддержали восстание 
школы Дрикунг Кагью против Сакья, имевшее место на северо-западе Тибета в 1285–
1290 гг. «…В год дерева-курицы (1285 г.) … Бригон [Дрикунг] привела войска верхних 
монголов против Сакья…» [Пагсам-джонсан, 1991: 40]. В тибетских источниках опре-
деление войска дается вполне конкретное: они названы верхними монголами (stod hor) 
[Tucci, 1949, vol. 1: 16, 253], даже указывается имя их правителя — Ху-ла. Таким обра-
зом, получается, что иль-хан Хулагу был жив в 1290 г., хотя, как отмечалось выше, его 
не стало в начале 1265 г. В указанном случае под верхними монголами подразумевались 
войска Дува [Petech, 1983: 189, 201; Rossabi, 1988: 222; Wylie, 1977: 131–132] либо Хай-
ду [Kwanten, 1972: 131].

Несмотря на активность тибетских лам в духовной жизни народов региона и свое 
близкое знакомство с калмаками, Туглук Тимур принял ислам и приложил значитель-
ные усилия распространению этой религии среди своих подданных. Но очень важно 
отметить весьма особенный штрих: его духовные наставники принадлежали к особо-
му течению ислама — к катаки.

Согласно М. Хайдару, некогда в Бухаре было семейство уважаемых ханафитских су-
фиев. Во времена Чингисхана их представителя Маулана Шуджааддин Махмуда пересе-



150 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лили со всей семьей в Каракорум. «Во время беспорядков в Каракоруме его сын уехал 
в Луб [и] Катак, представлявшие собой значительные города между Турфаном и Хо-
таном» [Хайдар, 1996: 28]. Ему удалось восстановить религиозное служение, и у него 
было несколько последователей. Последним из них был шейх Джамал ад-Дин, который 
жил в Катаке. Однажды он предсказал гибель этого города, и ушел оттуда вместе с од-
ним из служителей мечети (муаззином) [Хайдар, 1996: 28].

Далее в источнике описывается встреча шейха с Туглук Тимуром, который оказал-
ся под большим впечатлением от его проповеди и пообещал шейху непременно при-
нять ислам, но только после того, как станет ханом.

Вскоре шейх скончался, но перед тем завещал своему сыну маулане Аршад ад-Ди-
ну: «Я видел сон, будто поднял светильник на возвышенность так, что осветилась вся 
восточная сторона. После этого я встретился в Аксу с Туглук Тимур ханом… Посколь-
ку мне не хватило жизни, то [теперь] ты подожди, пока тот юноша станет ханом, и иди 
к нему; возможно, он исполнит свое обещание и примет ислам. Ревнителем того сча-
стья явишься ты, так что весь мир озарится благодаря тебе» [Хайдар, 1996: 29–30]. Ар-
шад ад-Дин жил в Аксу, когда Туглук Тимур стал ханом, он отправился к нему. Он рас-
положился недалеко от ханской ставки, и стал каждое утро призывать к молитве. Его 
вызвали к Туглук Тимуру, и маулана напомнил хану про его обещание принять ислам 
и дал ему наставление. В результате хан стал мусульманином.

Туглук Тимур не сразу проявил себя приверженцем новой веры. Вначале он с Ар-
шад ад-Дином составили «план для распространения и успешного продвижения ис-
лама и порешили на том, что будут вызывать эмиров по одному и приказывать, чтобы 
каждый принял ислам, в противном же случае они применят стих священного Корана 

„Сражайтесь все с многобожниками”» [Хайдар, 1996: 30]. Они стали испытывать лиде-
ров племен, предлагая им принять ислам, при этом оказалось, что некоторые подчи-
ненные хана уже были мусульманами. Отказался только один из них — Чурас, который 
предложил маулане побороться с его сильным борцом, «неверным», который подни-
мал двухлетнего верблюда, и в случае победы проповедника обещал принять его веру. 
В результате маулана победил, и «в тот день сразу обрили головы и стали мусульмана-
ми сто шестьдесят тысяч человек. Хан сам над собой совершил обряд обрезания. Лучи 
ислама поглотили мрак неверия, и ислам распространился в юрте Чагатай хана» [Хай-
дар, 1996: 31]. Как пишет Хайдар, «у моголов нет больше сведений, кроме этого рас-
сказа о том, что Туглук Тимур хан стал мусульманином благодаря маулане Аршадад-
дину. Подробности этого никто не знает» [Хайдар, 1996: 31]. Это случилось в 1353 г.

Эпизод с борьбой, действительно, в целом сохранился в народной памяти, что на-
ходит подтверждение в русском архивном документе от 1724 г., где представитель Пе-
тра Первого, капитан И. Унковский, излагает старое сказание, которое ему рассказа-
ли «бухарцы» в бытность посещения ставки джунгарского хунтайджи Цэван-Рабдана 
(прав. 1697–1727): «сказывали бухарцы… пред сим за 334 года [1723–334=1389?] погре-
бен Темерхаган, которого магаметане святым почитают, для того как он кочевал по реке 
Борталу. Тогда приехали к нему из Великой Бухары с торгом бухарцы. Между оными 
был один богомолец, и вышед из своей коши на высокое место, кричал гласно по за-
кону своему магамецкому скликал на молитву прочих магаметан. То услышал помяну-



151Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тый Темерхан … велел оного крикуна к себе привесть и спрашивал для чего он кричал. 
Ответствовал, что он прочих своих товарищей на молитву божию скликал. И по мно-
гим разговорам о законе положили залог. Чтоб тому магометанину с самым сильным 
Темерхановым человеком бороться и которой поборет тот и правом по закону быть 

… и помянутый магометанин того силнего Темерханова борца трижды легко поборол 
того ради Темерхан принял магаметской закон и все его люди обрезались и с шапок залу 
(или кисти) в реку Борталу побросали и будто оными реку запрудили для того Темерха-
на магаметане святым почитают и над гробом его полаты построены» [АВПРИ. Ф. 113. 
Оп. 113/1. Д. 1. Л. 27–27 об]. Содержание этого источника, так же, как и анализ данных 
(например, даты конвертации хана в ислам (1389 г., согласно легенде, и 1353 г. соглас-
но «Тарих-и Рашиди»), позволяет уверенно утверждать следующее: во‑первых, упоми-
наемый Темерхан — это и есть Туглук Тимур, во‑вторых, информация о реке Бортале 
нисколько не противоречит данным «Тарих-и Рашиди», что детство и юность Туглук-
Тимур действительно провел в Калмаке («он кочевал по реке Борталу»6).

Как писал Ким Ходонг, «восприятием ислама Туглук Тимур, который начинал 
как номинальный правитель, смог вооружить себя и своих сторонников идеологией, 
которая обеспечила внутреннюю консолидацию и внешнюю экспансию» [Hodong, 
1999: 302]. В дальнейшем катаки укрепит свои позиции во дворе могульских прави-
телей и сформирует тарикат Катаки, чьи члены сыграют видную роль в обращении 
в ислам могулов-кочевников и оседлых уйгуров [Hodong, 1999: 302].

Надо заметить, что Туглук Тимур в поисках духовного наставника обратил свой взор 
не на суфиев, представлявших известные городские центры Мавераннахра, но на тех, 
которые все еще были связаны с кочевым образом жизни. Здесь мы видим исламско-
го проповедника, который готов нести учение к кочевникам, и оставалось лишь най-
ти соответствующего лидера.

Шейх Джамал ад-Дин вынужден бежать из города не потому, что ему претит город 
(все‑таки ислам — изначально городская вера) либо он боится небесной кары, — не ме-
нее важно было то, что очень мало людей приходило на проповеди шейха, а в послед-
ний день существования города никто не пришел даже на пятничный призыв муаззи-
на, никто и не пытался спастись. Следующий немаловажный момент — это выделе-
ние отдельных черт характера Туглук Тимура: он подозрителен к некоторым народам 
(«Таджики — не люди») [Хайдар, 1996: 29], и в таком случае ему ближе животные; он 
сравнивает шейха с собакой, на что шейх достойно отвечает: «Если вера будет со мной, 
то я лучше, а если не будет со мной веры, то собака лучше меня» [Хайдар, 1996: 29]. По-
следний эпизод однозначно утверждает важность ислама для хана как правителя, он 
должен ценить людей, в противном случае уподоблялся собаке.

Известные тибетские источники не содержат достаточно сведений о буддийской 
активности в То-хоре после смерти Туглук Тимура, хотя ламы и продолжали там про-
поведи. Так, минский император Чжу-ди (прав. 1402–1424, девиз правления Юнлэ) 
в 1403 г., т. е. в самом начале своего правления, направил своих представителей к Пя-

6	 Река протекает между гористой системой Борохоро и оз. Алаколь, впадает в оз. Эбинур и грани-
чит с восточной окраиной Семиречья.



152 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тому Кармапе Дешин Шегпа (De bzhin gshegs pa, 1384–1415), поскольку «был наслы-
шан о его сверхъестественной практике Пути, когда тот бывал во дворах центрально-
азиатских правителей» [Karmay, 1975: 75]. На наш взгляд, под центральноазиатскими 
правителями следует иметь в виду ханов Могулистана, которых мог посещать этот лама.

Преемники Туглук Тимура поддерживали и распространяли ислам. М. Хайдар пи-
сал, что Хизр Ходжа «был ханом, придерживающимся норм ислама, некогда принято-
го Туглук Тимур ханом» [Хайдар, 1996: 81], а его сын и преемник Мухаммад хан (прав. 
1407–1415) «приложил много усилий для того, чтобы большая часть улуса моголов в его 
благословенное время приняла ислам» [Хайдар, 1996: 86]. Судя по всему, это был все 
тот же ислам Катаки, и лишь в более поздний период, в отношении Вайс (Увайс) хана 
(прав. 1418–1421, 1425–1428) сказано, что он следовал учению Накшбандийа: «[Увайс 
хан] был мюридом маулана Мухаммада Кашани. Маулана Мухамад был мюридом Хаз-
рата Ходжа Хасана «Аттара… Ходжа был мюридом Хазрата полюса опоры наставниче-
ства Ходжа Бахааддина Накшбанда» [Хайдар, 1996: 94].

Еще в период правления Мухаммад хана начинаются попытки подчинения сосед-
них Турфана и Хами, где было много буддистов, однако появление там ойратов в нача-
ле XV в. значительно повлияет на дальнейшее политико-религиозное развитие региона.

Таким образом, важной особенностью религиозной истории Восточного Туркеста-
на было распространение на его землях в течение ряда веков различных течений буд-
дизма — тхеравады (согдийско-тохарская версия), а позже и тибетского (подшколы 
Кагью). Обращение Туглук Тимура к Кармапе Ролпэ Дорджэ, а также контакты с шей-
хом Джамал ад-Дином и мауланой Аршад ад-Дином с последующим принятием ханом 
учения катаки характеризуют его как умелого политика, успешно сочетавшего ре-
лигиозные и политические инструменты власти. В последнем случае важно было то, 
что и глава Карма Кагью, и родоначальники тариката Катаки были связаны с монголь-
ским двором. Восприятие учения катаки Туглук Тимуром и его ближайшими преем-
никами составляют другую важную особенность религиозной истории региона. Эво-
люция религиозной ситуации в Могулистане изучаемого периода в целом была близ-
ка к этапам политического развития региона. Ислам катаки, давший идеологическое 
обоснование власти Туглук Тимура и формировавший религиозный фон Могулиста-
на, после первого десятилетия XV в. начнет замещаться учением Накшбандийа; влия-
ние буддизма упрочится после миграции в регион ойратов.

Ойраты и Калмак
Большое влияние на историю народов Центральной и Восточной Азии в последнюю 

треть XIV в. оказало падение монгольской династии Юань и становление в Китае вла-
сти династии Мин, чей основатель Чжу Юаньчжан фактически «закрыл» Китай. По-
следовавшее затем среди кочевников возрождение трайбализма фактически оказало 
двойственное влияние на тюркские и монгольские народы: с одной стороны, децен-
трализационные процессы вели к вражде и разобщению, с другой — они же способ-
ствовали последующим центробежным процессам и формированию новых объеди-
нений и центров, в том числе государств. Большое влияние на такие события оказали 
перемены в концепции власти, установившейся еще со времен Чингисхана: правите-
лем мог быть только тот лидер, кто является его потомком по мужской линии. В новых 



153Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

условиях тюрко-монгольский мир явил свои новшества: у чингизидов на фактическую 
власть могли притязать, например, так называемые гургены (güregen, зятья). И при-
мер Тамерлана очень характерен для тюркского мира; у монголов власть оспаривали 
ойратские тайши — фактически военачальники и главные министры при чингизидах.

В отношении ранних этапов истории ойратов мнения известных специалистов 
по истории Китая и Монголии Н. Я. Бичурина и Дз. Мияваки во многом совпадают: 
история этих западно-монгольских народов началась со времени падения Юань [Бичу-
рин, 1991: 24; Miyawaki, 1997: 40]. Первым ойратским лидером минские источники ука-
зывают Мунко Темура (Meng-k'o T'ieh-mu-er) [Dictionary, 1968: 1035; Чернышев, 1990: 
18], под кем, скорее всего, следует понимать известного Угэчи Хашига [Liǰei, 2002: 72].

Согласно монгольским источникам, вплоть до самого завершения XIV в. ойраты 
не проявляли какой‑либо заметной активности, которой они прославились букваль-
но в последующие десятилетия. Это позволяет предположить, что они были во власти 
Элбек-хагана, потомка Тогон Темура. Как следует из этих источников, у этого хагана 
в ближайшем окружении был ойратский лидер Хутхай Тафу7, который как‑то похва-
лил красоту Элзит, невестки Элбека. Последний не остановился перед убийством соб-
ственного сына, чтобы овладеть ею, за что Элзит оговорила Хутхай Тафу, обвинив его 
в попытке насилия. Когда же выяснилось, что этого ойратского лидера казнили беспри-
чинно, Элбек-хаган распорядился, чтобы власть над ойратами сохранилась за сыновь-
ями Хутхай Тафу: Угэчи Хашигой и Батулой [Лубсан Данзан, 1973: 257–258; Elverskog, 
2007: 62, note 199]8.

По неясным причинам монгольский правитель проявил большое участие к судьбе 
лишь одного из братьев — Батуле, который был возведен в чинсанги (министерский 
чин) и стал зятем хагана, женившись на его дочери Самур Гунджи [Желтая история, 
2017: 84]. Дальнейший ход событий источники описывают так: «После того, как хаган 
просидел на престоле шесть лет, ойратские Батула-чинсанг и Угэчи Хашига прикон-
чили Элбэг-хагана в год змеи [1401], и он стал тэнгри. Батула-чинсанг и Угэчи Хашига 
сначала захватили четыре тумэна ойратов и стали врагами», отмечается в «Алтан тоб-
чи» [Лубсан Данзан, 1973: 258; Elverskog, 2007: 61].

Представляется следующая картина: хагана убил Угэчи Хашиг (на этом настаива-
ет «Желтая история»: «ойратский Угэчи-хасха убил хана» [Желтая история, 2017: 85]), 
и по этой причине братья стали врагами. Также эти обстоятельства повлияли на уси-
ление вражды между восточными и западными монголами (из «Алтан Тобчи»: «Гово-
рят, так была захвачена ойратами единая держава монголов» [Лубсан Данзан, 1973: 258; 
Elverskog, 2007: 61]), хотя их соперничество началось еще ранее, во времена империи.

Следующий правитель после Элбека, его сын Гантемур, был вскоре тоже убит Угэ-
чи Хашигом, который сам стал хаганом и изменил свое имя на Гуйлинчи-хана9 [Успен-
ский, 1880: 147]. Он передал Аругтаю, своему ближайшему сподвижнику из восточных 
монголов, титул чинсанга, тем самым отобрав его у своего брата Батулы. Ойратам Бату-

7	 И. Я. Златкин считал, что он принадлежал к роду чорос [Златкин, 1983: 25].
8	 Согласно «Мин ши», в то время был известен еще один ойратский лидер — Батуболо; «народ ойра-

тов распался на три части» [Чернышев, 1990: 18].
9	 Н. Я. Бичурин назвал его «Гольци, не имевший законного права на престол» [Бичурин, 1991: 25].



154 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лы удалось разгромить войска Гуйлинчи, и тому пришлось отказаться от трона всемон-
гольского правителя и вернуться к себе на родину (Ганьсу), где он чуть позже и умер10.

В 1408 г. всемонгольским хаганом, благодаря стараниям Аругтая, был провозглашен 
Буяншир, младший сын Элбека, брат Гантемура, пребывавший в Бешбалыке (северо-
восток Могулистана). Новый правитель принял имя Ользитемур, а Аругтай удостоил-
ся нового титула — тайши — «Великий Наставник»11. Новая должность подразумева-
ла и право командовать войсками.

Появление нового хагана встревожило ойратов, и их лидеры — Батула, Батубо-
ло и Тайпин12 — выступили против монголов. Минский император Чжу-ди, с целью 
поддержания вражды между этими кочевниками, решил выделить ойратов, в связи 
с чем в том же 1408 г. вручил новые титулы этим ойратским лидерам: Батуле (другое 
имя — Махаму) достался титул «шунь-нин-ван, Тайпину — сянь-и-ван, Батуболо — 
ань-лэ-ван13» ( [Чернышев, 1990: 18; [Успенский, 1880: 148]). Следом, весной 1409 г., 
Батула был поощрен дополнительным титулом ван («Верный мирный принц»). В от-
вет Ользитемур убил посланника императора и направил свои войска против ойра-
тов, но безуспешно [Jamsran, 2010: 499]. Между хаганом и его тайшой случилась вра-
жда, и Ользитемур в 1412 г. бежал обратно в Могулистан, где пребывали его родствен-
ники, но по дороге он был схвачен и казнен Батулой. Очередным хаганом с подачи Ба-
тулы стал Делбек (1395–1415), сын Ользитемура.

Чтобы сохранить контроль над Делбеком, следовало окончательно разгромить Аруг-
тая, который закрепился в столице — Каракоруме. На фоне подготовки Батулы к вой-
не с Аругтаем минский император вручил последнему в июле 1413 г. титулы «Послуш-
ного Принца» (хенани-ван) и «Правителя Каракорума» (Хар-Хорин ван), а также по-
дарки его окружению [Serruys, 1977: 359]. Несмотря на такие недружественные шаги, 
Батула не хотел ссоры с императором и направлял своих посланников ко двору. Одна-
ко враги Батулы из Монголии всячески старались очернить его перед минскими вла-
стями, обвиняя в преступлениях и неподобающем поведении. Это подтверждается за-
писями в «Мин шилу», относящимся к 1413 г.: «Северный варвар Буян-Буха прибыл 
ко двору и сообщил: «С тех пор как ойратский Мухмуд убил своего хана, он стал очень 
гордым и пытается бороться со Срединным государством. Тот факт, что он шлет по-
слов ко двору — показатель не подчинения, но алчности к золоту, шелку и вещам» 
[Jagchid, 1970: 51].

10	 В «Желтой истории» сказано, что Угэчи-Хашиг умрет лишь после смерти Батулы [Желтая история, 
2017: 85].

11	 Н. Я. Бичурин также отмечал, что в начале XV в. «сильные князья Монголии разделились на три сто-
роны или партии, и Глава сильнейшей из них обыкновенно занимал при Хане должность Тайши… 
пользовался неограниченным полномочием в делах и правом предводительствовать войсками це-
лой Монголии» [Бичурин, 1991: 25].

12	 Согласно В. Успенскому, его звали Тайван [Успенский, 1880: 147].
13	 По утверждению А. И. Чернышева, Батула-чинсанг — это Махаму, Угэчи Хашиг — Тайпин, Батубо-

ло не идентифицирован [Чернышев, 1990: 18]. Выше отмечалось, что Угэчи Хашиг ранее скончался. 
Скорее всего, А. И. Чернышев ошибся в своих предположениях, и Тайпина все еще следует иден-
тифицировать как и Батуболо.



155Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Стремление наладить отношения со Срединным государством, вероятно, было 
не случайно — выше уже отмечалось, что Батула женился на Самур Гунджи, и благода-
ря этому событию чороские правители оказались связаны с домом Борджигитов-чин-
гизидов, и уже вполне могли, как и позже Тамерлан, заявлять о себе как зятьях «Золо-
того рода». Следовательно, у них были вполне обоснованные претензии на лидерство 
среди не только ойратов, но и монгольских народов, а поддержка со стороны Нанки-
на могла придавать дополнительную легитимность. Аругтай в такой ситуации не имел 
никаких прав быть общемонгольским лидером.

Тем не менее Аругтаю удалось договориться с минским двором о совместном вы-
ступлении против ойратов. Союзникам в 1414 г. в битве у современного Улан-Батора 
удалось разбить ойратскую армию. Однако вскоре Аругтая убил Эсеха, сын Угэчи Ха-
шиги, который объявил хаганом себя и принял имя Ойрадай [Jamsran, 2010: 500]. Осо-
знавая необходимость покорения своих сородичей-ойратов, он направил против них 
свою армию. Ойратам пришлось уходить в сторону Джунгарской впадины, и таким 
образом они вошли в Калмак. Прежде его северо-восточная оконечность была своего 
рода буферной зоной между улусами Угэдэя, Толуя и Чагатая, однако к рассматривае-
мому времени в целом вся эта часть Могулистана значительно обезлюдела после на-
шествий Тамерлана.

Ойраты дошли до Хамийского оазиса (юго-восток Могулистана), где в 1416 г. по-
терпели поражение, а их оставшийся единственный лидер Батула попал в плен и был 
казнен14. Так закончился период, непосредственно предшествовавший подчинению 
ойратами вначале северо-востока Джунгарской котловины, а позже и всего Восточно-
го Туркестана.

Следует отметить, что описанные события, начиная с убийства Элбек-хагана и по-
следующих притязаний ойратских правителей возглавить Северную Юань, привели 
не только к резкому противостоянию ойратов и монголов, но более того — фактиче-
скому отделению первых от вторых. Эта мысль явно показана в монгольской хронике 
«Altan Khürdün Minggan Khegesütü» (ок. 1739 г.), где те события (соперничество с чин-
гизидами) оцениваются как отход ойратского сообщества (ug ündüsün) от монголь-
ского (mongγol). «После этого политического акта ойраты описываются как отличные 
от монголов, хотя они продолжали быть включенными в число тех, кто говорит на мон-
гольских языках (mongγol kheleten)» [Sneath, 2007: 171].

Согласно Г. И. Рамстедту, «при этом ойраты и сами все же народ, говорящий чи-
сто монгольским языком и соединяющий себя с монголами под общим именем дöчин 
дöрбöн — «сорок и четыре, сорок-четыре». Эти монгольские «четверо ойратов» явля-
ются самыми западными монгольскими племенами…» [Рамстедт, 1909: 547]. Б. Я. Вла-
димирцов объяснял создавшуюся ситуацию следующим образом: после падения Юань 
«„Золотой род” начал оскудевать; царевичей просто стало мало. А между тем младшие 
феодалы sayid'ы… поняли, что сами могут стать на их место. Ойратские сайды оказа-
лись в особо благоприятном положении» [Владимирцов, 2002: 442]. Такое «благопри-

14	 Разные версии гибели Махаму (Батула-чинсанга) рассмотрены И. Я. Златкиным [Златкин, 1983: 28–
29].



156 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ятное положение» сложилось по ряду причин, среди которых важными указаны под-
чинение ойратов непосредственно хагану (т. е. ойраты перешли к Угэчи Хашиге и Бату-
ле прямо от него), и энергия «молодого народа», «только что перешедшим на «степь», 
лучше других монгольских племен сохранившимся во время войн империи и феодаль-
ных схваток между царевичами» [Владимирцов, 2002: 443].

Г. И. Рамстедт отмечает: «…после изгнания монгольской династии из Китая имя 
Ойрат делается все более и более известным; ойраты… выступают в виде врагов во-
сточных монголов, и стремления их направлены на добывание самостоятельности 
и независимости от «сорока» монголов» [Рамстедт, 1909: 547]. Очевидно было следу-
ющее: чтобы обрести независимость от чингизидов15, ойратам требовалось найти за-
мену монгольской идентичности, т. е. выделить иные отличительные черты и показа-
тели, ибо «быть монголом означало, собственно, находиться под правлением борджи-
гитов» [Sneath, 2007: 171]. Поскольку монгольские народы, включая ойратов, в рассма-
триваемый период могли быть объединены только принципом чингизидства на фоне 
слабых родовых отношений (тогда этнические группы фактически формировались пра-
вителями, безотносительно родственных связей [Sneath, 2007: 174]), то последнее игра-
ло в пользу ойратов. Именно политический фактор способствовал их сплочению, так 
как они представляли интересы степной аристократии, требовавший соблюдения тра-
диций предков, в потере которых обвиняли окитаившихся юаньских монголов [Успен-
ский, 1880: 146–147]. В этом плане их интересы совпадали с мнением могулистанских 
правителей, которые почитали себя более приверженными установлениям Чингисха-
на и традициями монголов, по сравнению с тюрками Мавераннахра. Однако в отличие 
от лидеров Могулистана, ойраты со временем обратились к буддизму.

Главенствующая роль у ойратов перешла к чоросам, тюркам по происхождению, ве-
роятно, выходцев из Джунгарской впадины / Восточного Туркестана. У чоросов, в от-
личие от их сородичей-чурасов, были иные, уникальные условия, повлиявшие на ста-
новление и развитие своей династии: тибетский религиозный, китайский политико-
административный и монгольский идеолого-этнический. Эти условия были обеспече-
ны всей их предшествующей историей, именно они создали уникальные предпосыл-
ки для формирования ойратского государственного образования: державы под управ-
лением чоросов. Под влиянием указанных обстоятельств ислам, вероятно, игравший 
определенную роль среди чоросов (другое имя Батулы — Махаму — однозначно ука-
зывает на влияние этой религии), стал терять свои позиции. Важным условием было 
наличие многоэтнического населения, неоднозначно относившегося к исламу — кал-
маков, чьи территории стали занимать ойраты, и этот момент пересиливал тюрко-ис-
ламскую составную как ойратского этно-религиозного развития, так и регионально-
го, могульского, заложенного Туглук Тимуром.

Итак, падение монгольского правления в Китае и череда последовавших в Монго-
лии политических событий и процессов одним из важнейших последствий явили воз-

15	 Хотя чингизиды претерпевали экономическое давление, междоусобицу, борьбу с ойратами и пе-
риодические вторжения Китая в начале XV в., они рассчитывали на стабильность и сильное лидер-
ство, надеясь на свою принадлежность к «Золотому роду» [Mongols, Turks, 2005: 473].



157Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

растание роли ойратов, возглавляемых Угэчи Хашигом и Батулой. Динамика перемен 
в политико-статусном вопросе, тонкая дипломатия Нанкина и общее столкновение 
ойрато-монголо-минских интересов повлияли на дальнейшую эволюцию политиче-
ских устремлений ойратских лидеров: они были нацелены на выживание народа пу-
тем миграции в сторону Калмака. На этот выбор повлияли и внутриойратские этниче-
ские процессы: отход ойратов от монгольского мира и принадлежность их лидеров — 
чоросов — к известному могулистанскому клану чурасов.

Заключение
Туглук Тимур пришел к власти в Могулистане и укрепил свое влияние благодаря 

двум принципиальным обстоятельствам: своему происхождению (чингизид) и под-
держке ведущей религии — ислама. Определенную роль сыграл и сам Могулистан (стра-
на могулов) как территория и государство ввиду богатого духовного наследия (нали-
чие населения с ранними религиозными традициями буддизма, христианства, мани-
хейства и др.) и по причине давнего взаимодействия с Тибетом (для которого он был 
известен как То-хор (Stod hor)) и Китаем (был известен как Си-юй).

Могулистан называли также Джете (в целом Могулистан) и Калмак (чаще его се-
верная часть). Слово Калмак имело не столько географическое, сколько топонимиче-
ское и даже шире — этнотопонимическое значение; его население звалось калмака-
ми — людьми, которые не были мусульманами; к ним следует в первую очередь отнести 
уйгуров (сариг-уйгуров). Можно допустить, что слово Калмак имело и некоторое по-
литико-правовое обеспечение — существование в этой части Могулистана в монголь-
ский и пост-монгольский период определенного объединения (группы) народов, не же-
лавших подчиняться могульским правителям (пример — чурасы). Калмак как регион 
Могулистана упомянут в источниках и показан на средневековых европейских картах.

В религиозной сфере в Могулистане действовали по‑своему уникальные учения: ти-
бетские течения школы Кагью (буддизм) и исламский тарикат катаки (региональный, 
лобнорский ислам), которые обладали важным политическим потенциалом: связями 
с монголо-юаньским двором. Возможно, это обстоятельство и повлияло на обращение 
Туглук Тимура к Кармапа-ламе Ролпэ Дорджэ с просьбой о встрече, от чего лама от-
клонился, поскольку ранее хан принял наставления от мауланы Аршад-ад-Дина, сына 
и ученика шейха Джамал ад-Дина из лобнорского Катаки.

Начало заката династии, заложенной Туглук Тимуром, было связано с нарушением 
важнейшего из условий сохранения власти — принципа чингизидства, когда Камар 
ад-Дин, лидер дуглатов, убил Ильяс Ходжу, преемника Туглук Тимура. Более чем десяти-
летняя борьба Тамерлана против Камар ад-Дина, объявленная первым как война с ка-
фирами, привела к кризису центральной власти и сокращению населения в северной ча-
сти Могулистана. В южной части произошла перегруппировка народов и племен, когда 
одни практически исчезли, а другие усилили свое влияние. В жестокой борьбе за власть 
победил Хизр Ходжа, сын Туглук Тимура, поддержанный дуглатами. Он смог спастись, 
укрывшись у калмаков, с которыми мог быть связан Туглук Тимур, уроженец Калмака.

Между тем в Монголии падение династии Юань повлияло на зарождение ойрато-
монгольской вражды. Лидеры ойратов (Батула, Угэчи Хашиг и др.) и монголов (Оль-
зитемур, Буяншир и др.) в борьбе за право возглавить Монголию ссылались на Ясу 



158 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Чингисхана и традиции, но вмешательство династии Мин формировало новые усло-
вия: прежние установления эпохи Чингисхана сменяли трансформационные процес-
сы, состоявшие, в том числе, в территориальных и этноконфессиональных переменах. 
Именно в таком контексте следует оценивать сложившийся дисбаланс сил и интере-
сов в Монголии, который обусловил стремление ойратов отделиться от монголов и со-
здать свое государство. Таким образом, миграция ойратов к оазису Хами в десятых го-
дах XV в. была не только результатом военных событий, но также знаменовала собой 
очередной поворот в истории Могулистана и формирование новых региональных по-
литических и религиозных контекстов.

При Туглук Тимуре и его преемниках политико-религиозное развитие Могулиста-
на прошло через два этапа, охватывающих 1347–1365 и 1365–1410‑е гг. Особенности 
первого этапа — это централизаторская политика хана и его преемника, принятие уче-
ния катаки, второго — кризисное развитие страны и формирование тариката ката-
ки. Проповеди тибетских лам также следует признать важной особенностью религи-
озной ситуации; источники позволяют констатировать на первом этапе как минимум 
нейтральную позицию правителей (Туглук Тимура) в отношении региональной актив-
ности буддистов, на втором — допустить сохранение деятельности буддийских мона-
хов. В 1347 г. началось ханство Туглук Тимура, а 1410‑е гг. являются переломным пе-
риодом в политической и религиозной эволюции Могулистана, когда возросло влия-
ние тариката Накшбандийа, а на его восточных рубежах появились ойраты, благодаря 
которым региональный буддизм вновь усилит свои позиции.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Архив внешней политики Российской империи (АВПРИ). Ф. 113. Оп. 113/1. Д. 1. 

1724.
Бартольд  В. В. «Извлечение из  сочинения Гардизи Зайн ал-ахбар» Приложе-

ние к «Отчету о поездке в Среднюю Азию с научной целью. 1893–1894 гг.» // Бар-
тольд В. В. Сочинения. Т. VIII. Работы по источниковедению. М. : Наука, 1973. С. 23–62.

Бартольд В. В. История культурной жизни Туркестана // Бартольд В. В. Сочинения. 
Т. II. Ч. 1. Работы по истории Средней Азии. Работы по истории Кавказа и Восточной 
Европы. М. : Наука, 1963. С. 169–433.

Бартольд В. В. Калмыки // Бартольд В. В. Сочинения. Т. V: Работы по истории и фи-
лологии тюркских и монгольских народов. М. : Наука, 1968. С. 538–540.

Бартольд В. В. Очерк истории Семиречья. Фрунзе : Киргизгосиздат, 1943. 104 с.
Бичурин Н. Я. Историческое обозрение ойратов или калмыков с XV столетия до на-

стоящего времени. Элиста : Калмыцкое книжное издательство, 1991. 127 с.
Владимирцов Б. Я. Общественный строй монголов. Монгольский кочевой феода-

лизм // Владимирцов Б. Я. Работы по истории и этнографии монгольских народов. М. : 
Восточная литература, 2002. С. 295–488.

Григорьев В. В. Землеведение К. Риттера. География стран Азии. Восточный или ки-
тайский Туркестан. Выпуск второй. СПб. : Типография К. Замысловскаго, 1873. 525 с.

Дамдинсурэн Ц. Исторические корни Гэсэриады. М. : Изд-во Академии наук СССР, 
1957. 240 с.



159Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Желтая история (Шара туджи). М. : Восточная литература, 2017. 406 с.
Златкин И. Я. История Джунгарского ханства. 1635–1758. 2‑е изд. М. : Наука, 1983. 

332 с.
Зотов О. В. Китай и Восточный Туркестан в XV–XVIII вв. Межгосударственные от-

ношения. М. : Наука, 1991. 168 с.
Камолиддин Ш. С. К вопросу об употреблении географических названий «Маве-

раннахр» и «Туркестан» // О'zbekiston tarixi (История Узбекистана). 2002. № 4. С. 61–79.
Китинов Б. У. Калмак и ойраты: топоним в религиозной истории народов Централь-

ной Азии // Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: Всеобщая ис-
тория. 2018. Т. 10. № 3. C. 270–281.

Лубсан Данзан. Алтан тобчи (Золотое сказание) / пер. с монг., введение, коммента-
рий и приложения Н. П. Шастиной. М. : Наука, 1973. 439 с.

Малявкин А. Г. Материалы по истории уйгуров в IX–XII вв. (История и культура Во-
стока Азии, Т. II). Новосибирск : Наука, 1974. 210 с.

Материалы по истории Казахстана и Центральной Азии. Вып 1. / сост. и отв. редак-
тор Ж. М. Тулибаева. 2‑е изд., испр. Астана : издательство ГУ Национального центра 
археографии и источниковедения, 2011. 276 с.

Материалы по истории киргизов и Киргизии. Вып. 1. М. : Наука, 1973. 280 с.
Пагсам-джонсан: История и хронология Тибета / пер. с тиб. яз., предисл., коммент. 

Р. Е. Пубаева. М. : Наука, 1991. 260 с.
Рамстедт Г. И. Этимология имени Ойрат // Сборник в честь семидесятилетия 

Г. Н. Потанина. Записки ИРГО по отделению этнографии. Т. XXXIV. СПб. : типогра-
фия В. У. Киршбаума (отделение), 1909. С. 547–558.

Санчиров В. П. «Калмаки» в «Истории» турецкого автора XVI в. Сейфи Челеби // 
Малоисследованные источники по истории дореволюционной Калмыкии и задачи 
их изучения на современном этапе. Элиста : Калмыцкий НИИ истории и филологии, 
1987. С. 6–27.

Тенишев Э. Р., Тодаева Б. Х. Язык желтых уйгуров. М. : Наука, 1966. 84 с.
Тизенгаузен В. Г. Сборник материалов, относящихся к истории Золотой Орды. Т. II: 

Извлечения из персидских сочинений, обработанные А. А. Ромаскевичем и С. Л. Воли-
ным. М. : Л. : Изд-во АН СССР, 1941. 308 с.

Успенский В. Страна Кукэ-Нор, или Цинхай, с прибавлением краткой истории ойра-
тов и монголов, по изгнании последних из Китая, в связи с историей Кукэ-Нора // За-
писки Императорского Русского географического общества. 1880. Т. 6. C. 59–196.

Хайдар Мирза М. Тарих-и Рашиди / введение, перевод с персидского А. Урунбаева, 
Р. П. Джалиловой, Л. М. Епифановой. Ташкент : ФАН, 1996. 727 с.

Чернышев А. И. Общественное и государственное развитие ойратов в XVIII в. М. : 
Наука, 1990. 136 с.

Шараф ад-Дин Али Йазди. Зафар-Намэ / пер. со староузбекского, комм. А. Ахмедо-
ва. Ташкент : САНАТ, 2008. 484 с.

A Newe Mape of  Tartary  // David Rumsey Map Collection. URL: https://www.
davidrumsey.com/luna/servlet/workspace/handleMediaPlayer?lunaMediaId=RUMS
EY~8~1~285388~90058061 (дата обращения: 20.03.2025).



160 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Bretschneider E. Medieval Researches from Eastern Asiatic sources. London, 1888. Vol. II. 
352 р.

Das S. Ch. A Tibetan-English Dictionary. Calcutta: Published by the Bengal Secretariat 
Book Depot, 1902. 1353 р.

Dictionary of Ming Biography. 1368–1644. New-York; London: Columbia University Press, 
1968. Vol. II. P. 1023–1751.

Elverskog J. The Pearl Rosary. Mongol Historiography in Early Nineteenth Century Ordos. 
The Mongolia Society, Inc., 2007. 196 р.

Hodong Kim. The Early History of the Moghul Nomads: the Legacy of the Chaghatai 
Khanate. The Mongol Empire and its Legacy. Ed. by Reuven Amitai-Preiss and David O. Morgan. 
Brill, 1999. P. 290–318.

Islam and Tibet: Interactions Along the Musk Routes. Ed. Anna Akasoy, Charles Burnett, 
Ronit Yoeli-Tlalim. Ashgate, 2011. 391 p.

Jagchid S. Trade, peace and war between the nomadic Altaics and the agricultural Chinese // 
Bulletin of the Institute of China Boarder Aare Studies. 1970. № 7, pp. 35–80.

Jamsran L. Attempts to Overcome a Crisis of State: the Oirats Gain in Strength. The History 
of Mongolia. Yuan and Late Medieval Period. Global Oriental. 2010. Vol. II. Pt. 3, pp. 497–507.

Karmay H. Early Sino-Tibetan Art. Aria & Phillips ltd., 1975. 128 р.
Kwanten L. H. M. Tibetan-Mongol Relations during the Yuan Dynasty. 1207–1368. PhD 

diss. University of South Carolina Press, 1972. 131 p.
Miyawaki J. The birth of the Oyirad khanship // Central Asiatic Journal. 1997. No. 41/1. 

P. 38–75.
Reuven A., B. Michal (eds.) Mongols, Turks and Others. Eurasian Nomads and the 

Sedentary World. Brill, 2005. 550 p.
Moses L. W. The Political Role of Mongol Buddhism. Indiana University Uralic Altaic Series. 

Indiana University Press, 1977. Vol. 33. 299 p.
Petech L. Tibetan Relations with Sung China and with the Mongols. China Among 

Equals. The Middle Kingdom and its Neighbors, 10th — 14th Centuries. Berkeley: University 
of California press, 1983. P. 173–203.

Roerich G. The Blue Annals. Parts 1–2. Delhi, Patna, Varanasi: Motilal Banarsidass. 1949. 1275 р.
Rossabi M. Khubilai Khan. His Life and Times. Berkeley: University of California Press, 

1988. 352 р.
Sela R. Central Asian Muslims on Tibetan Buddhism, 16th‑18th Centuries. Trails of the 

Tibetan Tradition. Papers for Elliot Sperling. India: LTWA, 2014. P. 345–359.
Serruys H. The Office of Tayisi in Mongolia in the fifteenth Century. Harvard Journal 

of Asiatic Studies. 1977. Vol. 37. No. 2. P. 353–380.
Sneath D. The Headless State: Aristocratic Orders, Kinship Society, and the Misrepresen-

tation of Nomadic Inner Asia. Columbia University Press, 2007. 273 р.
Tibetan Vocabulary. URL: https://sites.google.com/view/tibvocab/home (acessed May 

25, 2025).
Tucci G. Tibetan Painted Scrolls. Roma, 1949. Vol. 1. 327 p.
Vitaly Roberto. Early bka' brgyud pa Masters in the Lands on the “Upper Side” (1191–

1344). Dharamsala: Mutag books, 2024. 390 p.



161Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Wylie T. V. The Geography of Tibet According to the “Dzam-gling-rgyas-bshad”. Roma: 
Is. M. E. O., 1962. 286 р.

Wylie T. V. The First Mongol Conquest of Tibet Reinterprated // Harvard Journal of Asian 
studies. 1977. Vol. 37. No. l. P. 103–133.

Liǰei K. [Лидже К.] Oyirad-un teüke šasin-u sudulul [Исследование истории и куль-
туры ойратов]. Urumji [Урумчи]: Šinǰiyang-un arad-un keblel-ün qorii-a [Издательство 
Шинджянын арадын келелин горья], 2002. 248 p. (на старо-монг. яз.)

明师 [Мин ши] 。卷 [Том] 331。列传第219节 [Биографии, раздел 219] 。西域 [За-
падный край] 第3部分 [часть 3]. С. 8571–8591 (на кит. яз.).

Tshal pa kun dga rdo rje brtsams. Deb ther dmar po. (Красная книга). Beijing, 1981. 955 
p. (на тибет. яз.)

REFERENCES
Arkhiv vneshnei politiki Rossiiskoi impeii [Archive of Foreign Policy of the Russian Empire] 

(AVPRI) [AFPRE]. Fund 113. Inventory 113/1. File 1. 1724 (in Russian).
Bartol'd V. V. “Izvlechenie iz sochineniya Gardizi Zain al-akhbar” [“Excerpt from the work 

of Gardizi Zayn al-akhbar”]. Prilozhenie k “Otchetu o poezdke v Srednyuyu Aziyu s nauchnoi 
tsel'yu. 1893–1894 gg. [Appendix to the “Report on a trip to Central Asia for scientific 
purposes. 1893–1894.”]. Bartol'd V. V. Sochineniya [Works]. Tom VIII [Vol. VIII]. Raboty po 
istochnikovedeniyu [Works on source studies]. Moscow: Nauka, 1973, pp. 23–62 (in Russian).

Bartol'd V. V. Istoriya kul'turnoi zhizni Turkestana [History of the cultural life of Turkestan]. 
Bartol'd V. V. Sochineniya [Works]. Raboty po istorii Srednei Azii. Raboty po istorii Kavkaza 
i Vostochnoi Evropy [Works on the history of Central Asia. Works on the history of the 
Caucasus and Eastern Europe]. Moscow: Nauka, 1963, vol. 2, pt. 1, pp. 169–433 (in Russian).

Bartol'd V. V. Kalmyki [Kalmyks]. Bartol'd V. V. Sochineniya [Works]. Tom V. [Vol. V] Raboty 
po istorii i filologii tyurkskikh i mongol'skikh narodov [Works on the history and philology 
of the Turkic and Mongolian peoples]. Moscow: Nauka, 1968, pp. 538–540 (in Russian).

Bartol'd V. V. Ocherk istorii Semirech'ya [Essay on the history of Semirechye]. Frunze: 
Kirgizgosizdat, 1943, 104 p. (in Russian).

Bichurin N. Ya. Istoricheskoe obozrenie oiratov ili kalmykov s XV stoletiya do nastoyashchego 
vremeni [Historical review of the Oirats or Kalmyks from the 15th century to the present]. 
2nd ed. Elista: Kalmytskoe knizhnoe izdatel'stvo, 1991, 127 p. (in Russian).

Chernyshev A. I. Obshchestvennoe i gosudarstvennoe razvitie oiratov v XVIII v. [Social and 
state development of the Oirats in the 18th century]. Moscow: Nauka, 1990, 136 p. (in Russian).

Damdinsuren Ts. Istoricheskie korni Geseriady [Historical roots of Gesariad]. Moscow: 
Izdatel'stvo Akademii nauk SSSR, 1957, 240 p. (in Russian).

Grigor'ev V. V. Zemlevedenie K . Rittera. Geografiya stran Azii. Vostochnyi ili kitayskii 
Turkestan [Geoscience of K. Ritter. Geography of Asian countries. Eastern or Chinese 
Turkestan]. Vypusk vtoroi  — dopolneniya. Otdel pervyi  — istoriko-geograficheskii 
[Second edition — additions. First section — historical and geographical]. St. Petersburg: 
Tipografiya K. Zamyslovskago, 1873, 525 p. (in Russian).

Haidar Mirza M. Tarikh-i Rashidi [Tarikh-i Rashidi]. Vvedenie, perevod s persidskogo 
A. Urunbaeva, R. P. Dzhalilovoi. L. M. Epifanovoi [Introduction, translated from Persian 



162 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

by A. Urunbaev, R. P. Dzhalilova, L. M. Epifanova]. Tashkent: FAN, 1996, 727 p. (in Rus- 
sian).

Kamoliddin Sh. S. K voprosu ob upotreblenii geograficheskikh nazvanii “Maverannakhr” 
i “Turkestan” [On the issue of the use of the geographical names “Maverannakhr” and 

“Turkestan”]. O'zbekiston tarixi. [History of Uzbekistan] 2002, no 4, pp. 61–79 (in Russian).
Kitinov B. U. Kalmak i oiraty: toponim v religioznoi istorii narodov Tsentral'noi Azii 

[Kalmak and Oirats: toponym in the religious history of the peoples of Central Asia]. Vestnik 
Rossiyskogo universiteta druzhby narodov. Seriya: Vseobshchaya istoriya [RUDN Journal 
of World History] 2018, no 10 (3), pp. 270–281 (in Russian).

Lubsan Danzan. Altan tobchi (Zolotoye skazaniye) [Altan tobchi (Golden tale)]. Per. 
s mong., vvedenie, kommentarii i prilozheniya N. P. Shastinoi [Trans. from Mongolian, 
introduction, commentary and appendices by N. P. Shastina]. Moscow: Nauka, 1973, 439 p. 
(in Russian).

Malyavkin A. G. Materialy po istorii uigurov v IX–XII vv. (Istoriya i kul'tura Vostoka Azii, 
Tom II). [Materials on the history of the Uyghurs in the 9th‑12th centuries. (History and 
Culture of East Asia, Vol. II)]. Novosibirsk: Nauka, 1974, 210 p. (in Russian).

Materialy po istorii Kazakhstana i Tsentral'noy Azii [Materials on the history of Kazakhstan 
and Central Asia]. Vyp 1. Sost. i otv. redaktor Zh. M. Tulibayeva. 2‑ye izd., ispr. [Issue 1. 
Compiled and edited by Zh. M. Tulibayeva. 2nd ed., corrected]. Astana: Izdatel'stvo GU 
Natsional'nogo tsentra arkheografii i istochnikovedeniya, 2011. 276 p. (in Russian).

Materialy po istorii kirgizov i Kirgizii [Materials on the history of the Kirghiz and Kirghizia]. 
Vypusk 1 [Issue 1]. Moscow: Nauka, 1973, 280 p. (in Russian).

Pagsam-dzhonsan: Istoriya i khronologiya Tibeta [Pagsam-dzhonsan: History and 
chronology of Tibet]. Per. s tib. yaz., predisl., komment. R. E. Pubaeva [Transl. from Tibetan, 
preface, commentary by Dr. of Historical Sciences R. E. Pubaev]. Moscow: Nauka, 1991, 260 p. 
(in Russian).

Ramstedt G. I. Etimologiya imeni Oirat [Etymology of the Oirat name]. Sbornik v chest' 
semidesyatiletiya G. N. Potanina. Zapiski IRGO po otdeleniyu etnografii [Collection in honor 
of the seventieth anniversary of G. N. Potanin. IRGO Notes on the ethnography department]. 
T. XXXIV. [Vol. XXXIV ] St. Petersburg: Tipografiya V. U. Kirshbauma (otdelenie), 1909, 
pp. 547–558 (in Russian).

Sanchirov V. P. “Kalmaki” v “Istorii” turetskogo avtora XVI v. Seyfi Chelebi [“Kalmaks” 
in the “History” of the Turkish author of the 16th century Seifi Chelebi]. Maloissledovannye 
istochniki po istorii dorevolyutsionnoi Kalmykii i zadachi ikh izucheniya na sovremennom etape 
[Little researched sources on the history of pre-revolutionary Kalmykia and the tasks of their 
study at the present stage]. Elista: Kalmytskii NII istorii i filologii, 1987, pр. 6–27 (in Russian).

Sharaf ad-Din Ali Yazdi. Zafar-Name [Zafar-Nameh]. Per. so starouzbekskogo, komm. 
A. Akhmedova [Translated from Old Uzbek, commented by A. Akhmedov]. Tashkent: SANAT, 
2008, 484 p. (in Russian).

Tenishev E. R., Todaeva B. Kh. Yazyk zhyoltykh uigurov [The language of the Yellow 
Uighurs]. Moscow: Nauka, 1966, 84 p. (in Russian).

Tizengauzen V. G. Sbornik materialov, otnosyashchikhsya k istorii Zolotoi Ordy [Collection 
of materials related to the history of the Golden Horde]. Tom II. Izvlecheniya iz persidskikh 



163Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 137–164.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

sochinenii, obrabotannye A. A. Romaskevichem i S. L. Volinym [Vol. II. Extracts from Persian 
works, processed by A. A. Romaskevich and S. L. Volin]. Moscow; Leningrad: Izdatel'stvo 
Akademii nauk SSSR, 1941, 308 p. (in Russian).

Uspenskii V. Strana Kuke-Nor, ili Tsinkhai, s pribavleniem kratkoi istorii oiratov i mongolov, 
po izgnanii poslednikh iz Kitaya, v svyazi s istoriei Kuke-Nora [The country of Kuke-Nor, or 
Qinghai, with the addition of a brief history of the Oirats and Mongols, after the expulsion 
of the latter from China, in connection with the history of Kuke-Nor] Zapiski Imperatorskogo 
Russkogo Geograficheskogo Obshchestva [Notes of the Imperial Russian Geographical Society]. 
1880, Tom 6 [Vol. 6], pp. 59–196 (in Russian).

Vladimirtsov B. Ya. Obshchestvennyi stroi mongolov. Mongol'skii kochevoi feodalizm 
[Social system of the Mongols. Mongolian nomadic feudalism]. Vladimirtsov B. Ya. Raboty 
po istorii i etnografii mongol'skikh narodov [Works on the history and ethnography of the 
Mongolian peoples]. Moscow: Vostochnaya literatura, 2002, pp. 295–488 (in Russian).

Zhyoltaya istoriya (Shara tudzhi) [Yellow history (Shara tuji)]. Per. s mong., transliter., 
vved. i komm. A. D. Tsendinoi [Trans. from Mongolian, transliteration, introduction and 
commentary by A. D. Tsendina]. Moscow: Vostochnaya literatura, 2017, 406 p. (in Russian).

Zlatkin I. Ya. Istoriya Dzhungarskogo khanstva 1635–1758. [History of the Dzungar 
Khanate. 1635–1758]. 2nd ed. Moscow: Nauka, 1983, 332 p. (in Russian).

Zotov O. V. Kitai i Vostochnyi Turkestan v XV–XVIII vv. Mezhgosudarstvennye otnosheniya 
[China and Eastern Turkestan in the 15th‑18th centuries. Interstate Relations]. Moscow: 
Nauka, 1991. 168 p. (in Russian).

A Newe Mape of  Tartary. David Rumsey Map Collection. URL: https://www.
davidrumsey.com/luna/servlet/workspace/handleMediaPlayer?lunaMediaId=RUMS
EY~8~1~285388~90058061 (accessed March 20, 2025).

Bretschneider E. Medieval Researches from Eastern Asiatic sources. London, 1888, Vol. II, 
352 p.

Das S. Ch. A Tibetan-English Dictionary. Calcutta: Published by the Bengal Secretariat 
Book Depot, 1902, 1353 p.

Dictionary of Ming Biography. 1368–1644. Vol. 2. New-York; London: Columbia University 
Press, 1968, pp. 1023–1751.

Elverskog J. The Pearl Rosary. Mongol Historiography in Early Nineteenth Century Ordos. 
The Mongolia Society, Inc., 2007, 196 p.

Hodong Kim. The Early History of the Moghul Nomads: the Legacy of the Chaghatai 
Khanate. The Mongol Empire and its Legacy. Ed. by Reuven Amitai-Preiss and David O. Morgan. 
Brill, 1999, pp. 290–318.

Islam and Tibet: Interactions Along the Musk Routes. Ed. Anna Akasoy, Charles Burnett, 
Ronit Yoeli-Tlalim. Ashgate, 2011, 391 р.

Jagchid S. Trade, peace and war between the nomadic Altaics and the agricultural Chinese. 
Bulletin of the Institute of China Boarder Aare Studies, 1970, № 7.

Jamsran L. Attempts to Overcome a Crisis of State: the Oirats Gain in Strength. The History 
of Mongolia. Vol. II. Part 3. Yuan and Late Medieval Period / ed. by D. Sneath and C. Kaplonski. 
Global Oriental, 2010, pp. 497–507.

Karmay H. Early Sino-Tibetan Art. Aria & Phillips ltd., 1975, 128 р.



164 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 137–164.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Kwanten L. H. M. Tibetan-Mongol Relations during the Yuan Dynasty. 1207–1368. PhD diss. 
University of South Carolina Press, 1972, 131 p.

Miyawaki J. The birth of the Oyirad khanship. Central Asiatic Journal. 1997, no 41/1, 
pp. 38–75.

Mongols, Turks and Others. Eurasian Nomads and the Sedentary World. Ed. by Amitai 
Reuven and Biran Michal. Brill, 2005, 550 p.

Moses L. W. The Political Role of Mongol Buddhism. Indiana University Uralic Altaic Series. 
Vol. 133. Indiana University Press, 1977, 299 p.

Petech L. Tibetan Relations with Sung China and with the Mongols. China Among Equals. 
The Middle Kingdom and its Neighbors, 10th — 14th Centuries / ed. by M. Rossaby. Berkeley: 
University of California press, 1983, pp. 173–203.

Roerich G. The Blue Annals. Parts 1–2. Delhi, Patna, Varanasi: Motilal Banarsidass,1949, 
1275 p.

Rossabi M. Khubilai Khan. His Life and Times. Berkeley: University of California Press, 
1988, 352 p.

Sela R. Central Asian Muslims on Tibetan Buddhism, 16th‑18th Centuries. Trails of the 
Tibetan Tradition. Papers for Elliot Sperling / ed. by Roberto Vitali with assistance from Gedun 
Rabsal and Nicole Willock. Dharamshala (H. P.), India: LTWA, 2014, pp. 345–359.

Serruys H. The Office of Tayisi in Mongolia in the fifteenth Century. Harvard Journal 
of Asiatic Studies, 1977, vol. 37, no 2, pp. 353–380

Sneath D. The Headless State: Aristocratic Orders, Kinship Society, and the Misrepresentation 
of Nomadic Inner Asia. Columbia University Press, 2007, 273 p.

Tibetan Vocabulary URL: https://sites.google.com/view/tibvocab/home (accessed May 
25, 2025).

Tshal pa kun dga rdo rje brtsams. Deb ther dmar po (Red Book). Beijing, 1981, 955p. 
(in Tibetan).

Tucci G. Tibetan Painted Scrolls. Vol. 1. Roma, 1949, xv+327 p.
Vitaly Roberto. Early bka' brgyud pa Masters in the Lands on the “Upper Side” (1191–1344). 

Dharamsala: Mutag books, 2024, 390 p.
Wylie T. V. The First Mongol Conquest of Tibet Reinterprated. Harvard Journal of Asian 

studies. 1977, Vol. 37, no l, pp. 103–133.
Wylie T. V. The Geography of Tibet According to the “Dzam-gling-rgyas-bshad”. Roma: 

Is. M. E. O., 1962, 286 p.
Liǰei G. Oyirad-un teüke šasin-u sudulul [A Study of History of Buddhism among the 

Oirats]. Urumji: Šinǰiyang-un arad-un keblel-ün qorii-a, 2002, 248 p. (in Old Mong.)
明师 [Míng shī] 。卷331 [volume 331] 。列传第219节 [biographies, chapter 219] 。西

域 [western regions] 第3部分 [part 3] 。, pp. 8571–8591 (in Chinese).

Статья поступила а редакцию: 08.07.2025
Принята к публикации: 10.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



165Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 902/904+297.17 +316.472.45 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–08

А. Г. Баимов, А. И. Тузбеков

Институт этнологических исследований УФИЦ РАН, Уфа (Россия)

ЭЗОТЕРИКИ В АРХЕОЛОГИЧЕСКОМ ПРОСТРАНСТВЕ 
РЕСПУБЛИКИ БАШКОРТОСТАН: НЕТНОГРАФИЧЕСКОЕ 
ИССЛЕДОВАНИЕ

В статье рассматриваются процессы сакрализации археологических памятников 
представителями эзотерических учений на территории Республики Башкортостан. 
В качестве основного источника эмпирических данных использованы открытые ма-
териалы социальной сети «ВКонтакте».

На первом этапе исследования была проведена тематическая классификация акка-
унтов и групп, что позволило выделить эзотерический дискурс. Впервые был прове-
дён систематический анализ сообществ и пользователей, регулярно проводящих эзо-
терические ритуалы на археологических объектах региона.

Применение количественных методов нетнографии позволило определить демо-
графические характеристики участников: их возраст, пол и географическое положе-
ние. Качественный анализ был реализован через иммерсивное погружение в контент 
публикаций. Такой подход позволил реконструировать особенности ритуалов, симво-
лику и мировоззренческие установки эзотериков, а также выявить ранее неизвестный 
объект сакрализации, не входивший в первоначальную выборку.

Методологическая особенность работы заключается в сочетании цифровых и поле-
вых данных. Для верификации онлайн-материалов использовались многолетние экспе-
диционные наблюдения. Нетнография показала высокую эффективность в исследова-
нии «скрытых» участников эзотерических практик, углубила понимание современных 
форм сакрализации культурного наследия и подтвердила свою ценность как междис-
циплинарного метода на стыке археологии, этнологии, религиоведения и социологии.

Ключевые слова: археологическое наследие, эзотерики, «места силы», социаль-
ные сети, нетнография.

Для цитирования: 
Баимов А. Г., Тузбеков А. И. Эзотерики в археологическом пространстве республики 
Башкортостан: нетнографическое исследование // Народы и религии Евразии. 2025. 
Т. 30, № 4. С. 165–186. DOI 10.14258/nreur(2025)4–08.

Айрат Гайсарович Баимов –младший научный сотрудник отдела археологического 
наследия Южного Урала Института этнологических исследований им. Р. Г. Кузеева 



166 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Уфимского федерального исследовательского центра Российской академии наук, Уфа 
(Россия). Адрес для контактов: baimov.airat@mail.ru, https://orcid.org/0009–0003–
8985–0676 
Айнур Ильфатович Тузбеков — кандидат исторических наук, старший научный 
сотрудник, заведующий отделом археологического наследия Южного Урала 
Института этнологических исследований им. Р. Г. Кузеева Уфимского федерального 
исследовательского центра Российской академии наук, Уфа (Россия). Адрес 
для контактов: aituzbekov@gmail.com; https://orcid.org/0000–0002–5895–9826

A. G. Baimov, A. I. Tuzbekov

Institute of Ethnological Research UFIC RAS, Ufa (Russia)

ESOTERICA IN THE ARCHAEOLOGICAL SPACE  
OF THE REPUBLIC OF BASHKORTOSTAN: 
NETNOGRAPHIC RESEARCH

The article examines the processes of sacralization of archaeological sites by adherents 
of esoteric teachings in the Republic of Bashkortostan. Open materials from the social network 

“VKontakte” served as the primary source of empirical data.
At the initial stage of the study, a thematic classification of accounts and groups was 

conducted, which enabled the identification of esoteric discourse. For the first time, 
a systematic analysis was performed on communities and users regularly conducting esoteric 
rituals at archaeological sites in the region.

The application of quantitative netnography methods allowed for the determination 
of participants» demographic characteristics, including age, gender, and geographic location. 
Qualitative analysis was implemented through immersive engagement with the content 
of posts. This approach facilitated the reconstruction of ritual characteristics, symbolism, 
and the worldview of esoteric practitioners, as well as the identification of a previously 
undocumented sacralized object not included in the initial sample.

The methodological distinctiveness of the study lies in the integration of digital and field 
data. Long-term expeditionary observations were used to verify online materials. Netnography 
demonstrated high effectiveness in studying “hidden” participants of esoteric practices, 
deepened the understanding of contemporary forms of cultural heritage sacralization, and 
confirmed its value as an interdisciplinary method at the intersection of archaeology, ethnology, 
religious studies, and sociology.

Keywords: archaeological heritage, esotericists, “places of power”, social network, 
netnography



167Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

For citation: 
Baimov A. G., Tuzbekov A. I. Esoterica in the archaeological space of the Republic 
of Bashkortostan: netnographic research. Nations and religions of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. 
P. 165–186 (in Russian). DOI. 10.14258/nreur(2025)4–08

Ayrat Gaisarovich Baimov — junior researcher Department of Archaeological Heritage 
of the South Ural Institute of Ethnological Research named after. R. G. Kuzeev Ufa Federal 
Research Center of the Russian Academy of Sciences, Ufa, (Russia). Contact address: 
baimov.airat@mail.ru, https://orcid.org/0009–0003–8985–0676 
Ainur Ilfatovich Tuzbekov — Candidate of Historical Sciences, Senior Researcher, Head 
of the Department of Archaeological Heritage of the Southern Urals of the Institute 
of Ethnological Research named after. R. G. Kuzeev Ufa Federal Research Center of the 
Russian Academy of Sciences, Ufa (Russia). Contact address: aituzbekov@gmail.com, 
https://orcid.org/0000–0002–5895–9826

Введение
Исследования показывают, что из более чем 3,5 тыс. памятников археологии Рес-

публики Башкортостан около 120 активно используется всевозможными политиче-
скими, националистическими, религиозными, неоязыческими и различными други-
ми группами. Научное сообщество, в советские годы имевшее «исключительные зна-
ния» об объектах археологии и их местонахождении, в постсоветский период обнару-
жило, что памятники начали активно «осваиваться» жителями страны, а на некоторых 
из них эти процессы приобрели поистине стихийный характер. В крайних случаях это 
приводит к полному или частичному разрушению объекты археологического наследия 
(ОАН), как это произошло с Мегалитическим комплексом Ахуново [Бахшиев, 2010].

На сегодняшний день сакрализация археологических памятников рассматривается 
исследователями в различных контекстах:

1. Археология как основа для конструирования религиозной [Юнусова, 2015: 106–
115], этнической [Тузбеков, 2013: 99–102; Шнирельман 2015, с. 53–64], региональной 
[Михайлов, 2013: 37–51; Шнирельман, 2015: 53–64] идентичностей;

2. Археологический памятник как туристический объект [Корандей, Арапов, 2023: 
175–198];

3. Общие признаки сакрализации археологического памятника [Ахатов, Бахшиев, 
Тузбеков, 2016: 33–42; Тузбеков, 2018: 78–85];

4. Сакрализация отдельных объектов культурного наследия [Селезнев 2014: 41–
59; Тузбеков, Бахшиев, 2015: 103–107; Ахатов, Тузбеков, 2012: 25–30; Силина, 2015: 
422–437];

5. Факторы, определяющие мобилизующий потенциал объекта культурного насле-
дия [Михайлов, 2015: 121–126; Белолипецкая, 2010: 69–77].

Особый интерес для нас представляют исследования, посвященные эзотерикам, осу-
ществляющим практики на памятниках археологии [Белолипецкая, 2008: 20–23; Сили-



168 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

на, 2009: 211–223; Куприянова, 2014: 146–161; Шнирельман, 2015]. В данных работах 
описываются процессы, протекающие на памятниках Аркаим, Остров Веры и других 
объектах Челябинской области.

В ходе многолетних экспедиционных выездов, сотрудниками Института этноло-
гических исследований им. Р. Г. Кузеева Уфимского федерального исследовательско-
го центра РАН неоднократно фиксировались следы проведения различных ритуалов 
на археологических объектах Республики Башкортостан. Было установлено, что часть 
археологических памятников стали активно посещать последователи неосуфийского 
тариката хаккания [Тузбеков, Бахшиев, 2015: 103–107; Явная, 2023: 105–112; Хабибул-
лина, Тузбеков, 2023: 38–79] и представители различных эзотерических учений. Они 
получили новый импульс развития исходя из существующих реалий. Лидеры сооб-
ществ актуализировали старые и придумали новые легенды, наделяя эти места новы-
ми сверхъестественными особенностями.

В предшествовавших исследованиях были рассмотрены вопросы, связанные с из-
учением процессов формирования новых сакральных пространств на археологических 
памятниках Республики Башкортостан, однако деятельность эзотериков в данном кон-
тексте до сих пор оставалась за пределами внимания исследователей.

Целью данной работы является изучение процессов сакрализации археологи-
ческих памятников Республики Башкортостан представителями эзотерических  
учений.

В соответствии с целью исследования, мы ставим перед собой следующие задачи:
1)	 выделить наиболее посещаемые эзотериками памятники археологии Республи-

ки Башкортостан;
2)	 дать половозрастную характеристику эзотериков, участвующих в сакрализа-

ции памятников археологии Республики Башкортостан и установить географию 
их проживания;

3)	 определить значение и роль сакрализованных объектов археологии Республики 
Башкортостан для эзотериков;

4)	 выявить наиболее распространенные обряды и ритуалы, осуществляемые эзо-
териками на объектах археологии Республики Башкортостан.

Ввиду обширного количества различных эзотерических учений и неохотного же-
лания их представителей становиться объектами исследования, нами было принято 
решение использовать междисциплинарное научное направление Digital Humanities 
(DH) [Таллер, 2012].

Для достижения поставленной цели и решения задач в рамках DH нами был исполь-
зован нетнографический подход. Термин «нетнография» ввел в научный оборот Ро-
берт Козинец в конце 1990‑х гг. [Kozinets, 1998]. За последние три десятилетия нетно-
графия отделилась от родственных направлений, таких как виртуальная этнография 
и цифровая этнография. Нетнография определяется как постоянно развивающийся ка-
чественный исследовательский подход, который предполагает систематическое, им-
мерсивное и мультимодальное использование наблюдений, цифровых следов и/или из-
влечения информации [Kozinets, 2020a, 2020b]. На сегодняшний день Р. Козинец пред-
лагает использовать свой подход при анализе именно социальных сетей.



169Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Методы нетнографии были подробно описаны и апробированы в предшествующих 
исследованиях. Полученные цифровые данные показали хорошую корреляцию с поле-
выми материалами [Хабибуллина, Тузбеков, 2023: 38–79].

Для нашего исследования, с учетом уже имеющегося полевого материала по теме, 
применение методов нетнографии имеет ряд преимуществ:

1)	 значительно увеличивается количество источников и объем обрабатываемой 
информации;

2)	 ведение наблюдения за объектом исследования происходит скрыто, что исклю-
чает возможность влияния исследователя и информанта друг на друга;

3)	 цифровой анализ позволяет получить некоторые данные, намеренно или непред-
намеренно скрываемые от глаз offline исследователя.

В качестве поля исследования была выбрана социальная сеть ВКонтакте, наиболее 
посещаемая в России и пользующаяся популярностью среди разных возрастов вне за-
висимости от гендерной принадлежности [Социальные сети в России: цифры и трен-
ды, 2023].

Сбор необходимой статистической и иной информации был осуществлен с помо-
щью сервиса автоматизированного сбора информации «VK.Barkov.net: поиск целе-
вой аудитории в соцсетях сетях» [VK.Barkov.net: поиск целевой аудитории в соцсетях, 
https://vk.barkov.net] (далее ‒ парсер). Выбор обозначенного парсера обусловлен его 
удобством и доступностью, а также наличием всех необходимых для данного исследо-
вания инструментов, таких, как «поиск по новостям и хештегам ВК», «анализ любой 
аудитории пользователей» и возможностью выгрузки полученных данных в формате 
«Excel» для анализа и создания сводных таблиц. Функционал сервиса позволяет осу-
ществлять сбор информации только из открытых страниц, т. е. используются материа-
лы исключительно из открытых источников, что позволяет снять вопрос об этичности 
использования полученного материала.

Необходимо отметить, что термин «эзотерика» в данном исследовании нами рас-
сматривается в рамках представлений Е. Г. Балагушкина как широкий спектр направ-
лений духовно-ориентированных учений: от пропаганды окультно-мистических по-
знаний и неоязыческих религий до различных видов психодуховных практик, вклю-
чая альтернативную медицину [Балагушкин, 2002: 248].

Полевой, источниковый и историографический анализы
Первоначально, используя материалы полевых экспедиций Института этнологиче-

ских исследований им. Р. Г. Кузеева Уфимского федерального исследовательского цен-
тра РАН 2015–2023 гг., в ходе которых на археологических памятниках были зафикси-
рованы следы ритуальных действий (возведение ограждений, новых сооружений, на-
сыпей; нанесение различных знаков, рисунков, надписей; подвязывание ленточек, плат-
ков; оставление «даров» в виде монет, украшений, зернышек и пр.) и осуществив про-
странственный анализ данных [Валеева, Тузбеков 2023: 5–18], нами были выделены 4 
самых популярных сакрализованных объекта археологического наследия на террито-
рии Республики Башкортостан, которые регулярно посещаются эзотериками.

Каменная выкладка на горе Ауштау (Ауштау). Объект расположен на вершине 
горы, находящейся на западном берегу оз. Аушкуль (Учалинский район Республики 



170 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Башкортостан), представляет собой каменную оградку или курган, в центре которо-
го находится захоронение [Савельев, 2012: 164]. Памятник предположительно датиру-
ется XIII в., на что указывает эпитафия на надгробном камне, где указан 651 год хидж-
ры (1253 г.). Археологически объект не изучен, но ряд исследователей в своих работах 
неоднократно описывали данное место [Савельев, 2012::128–166]. В настоящее время 
памятник регулярно посещают паломники, возле него проводятся различные ритуа-
лы и обряды. В качестве жертвоприношений оставляют монеты, камни, лоскутки тка-
ни, пища и т. д.

Ильчигуловский IV могильник (гора Нарыстау). Данный курганный могильник 
находится на горе Нарыстау в Миякинском районе Республики Башкортостан. Па-
мятник был изучен Г. Н. Гарусовичем в 1986 г. [Гарустович, 1986]. Специалисты соот-
носят данное погребение с кочевниками XIV в. В настоящее время объект имеет боль-
шую популярность у эзотериков и мусульманского населения региона, в особенности 
среди последователей неосуфийского тариката хаккания [Ахатов, Бахшиев, Тузбеков, 
2016: 33–44].

Памятник археологии Мегалитический комплекс Ахуново (Ахуновские менги-
ры). Памятник открыт в 1996 г. и включает в себя 13 вертикально установленных мен-
гиров. В ходе археологических исследований выявлен керамический материал, датиру-
ющийся эпохой поздней бронзы и относящийся к межовской и черкаскульской архео-
логическим культурам. В результате археоастрономических исследований, А. К. Кирил-
лов предположил, что мегалитический комплекс мог использоваться в древности в ка-
честве астрономического комплекса [Петров, Кирилов, 2007: 19–23]. В 2010 г. 5 из 13 
менгиров были подвергнуты целенаправленному разрушению [Бахшиев, 2010]. В на-
стоящее время памятник регулярно посещается людьми. Вблизи него эзотерики про-
водят различные ритуалы и обряды.

Мавзолей Тура-хана (Турахан). Является памятником архитектуры XIV в., местом 
погребения людей, предположительно относившихся к золотоордынской аристокра-
тии. Представляет собой конструкцию из камня портально-купольного типа, с гране-
ным пирамидальным куполом (шатром), отдельно пристроенной портальной восточ-
ной входной группой. Впервые памятник был описан в 1772 г. П. И. Рычковым [Рыч-
ков, 1772] и другими исследователями. Археологическое изучение памятника и приле-
гающей территории проводилось Г. В. Юсуповым, Е. Л. Хворостовой, Р. Р. Насретдино-
вым. До середины ХХ в. мавзолей Тура-хана, наряду с мавзолеем Хусейн-бека, был од-
ним из объектов паломничества мусульман, который со временем утратил свою значи-
мость. В последние годы интерес к памятнику возрождается, растет количество посети-
телей, число которых в выходные дни может доходить до нескольких десятков. На па-
мятнике регулярно фиксируются монеты, ленточки, записки с желаниями, оставлен-
ные посетителями [Ахатов, Бахшиев, Тузбеков, 2016: 33–44].

Необходимо сразу отметить, что Мавзолей Тура-хана и Мавзолей Хусейн-бека, из-
вестные мусульманские святыни, в последние годы все меньше привлекают внимание 
эзотериков. В рамках создания Евразийского музея кочевых цивилизаций на объектах 
постоянно работают различные специалисты и археологи, что практически исключа-
ет возможность проведения различных обрядов.



171Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Парсинг и машинный анализ данных
Для решения второй задачи с помощью парсера в социальной сети ВКонтакте был 

осуществлен сбор всех публикаций, которые содержат ключевые слова: «Ауштау», 
«Әүештау» (на башк. яз.), «Нарыстау», «Ахуновские менгиры», «Ахун менгирҙары» 
(на башк. яз.), «Турахан». В результате было обнаружено 2273 публикации с упомина-
нием интересующих нас археологических памятников, сделанных 1071 уникальным 
пользователем.

Ранжирование рассматриваемых памятников по упоминаемости среди всех поль-
зователей во ВКонтакте позволило определить следующее: наибольшую популярность 
имеет археологический объект Ауштау (упомянули 500 пользователей), затем объект 
Нарыстау (418 пользователей), Ахуновские менгиры (126 пользователей), Мавзолей 
Тура-хана (27 пользователей).

Далее была осуществлена группировка аккаунтов пользователей, связанных друг 
с другом больше, чем с остальными, что в дальнейшем позволило выделить из всего 
массива аккаунты, в которых интересующие нас археологические памятники упоми-
наются в контексте эзотерических объектов.

После детального изучения каждого аккаунта страницы пользователей, в зависимо-
сти от тематики публикуемых ими материалов, были объединены в несколько услов-
ных групп. Наибольшей интерес среди них для изучения сакрализации археологиче-
ских объектов эзотериками представляют следующие:

1. «Туристы» — пользователи, самостоятельно посетившие археологические памят-
ники в качестве туристов и написавшие отзыв о поездке. Туристы считают археологи-
ческие объекты «местом силы», но не являются последователями определенного эзо-
терического учения (320 аккаунтов);

2. «Туроператоры» — пользователи, опубликовавшие информацию об археологи-
ческих памятниках как о сакральных местах. Данные аккаунты реализуют туристиче-
ские поездки на эти объекты, при этом активно используют «эзотерический нарратив» 
для привлечения внимания клиентов (233 аккаунта);

3. «Эзотерики» — пользователи, рассматривающие указанные археологические па-
мятники как «места силы», исповедующие и пропагандирующие определенное эзоте-
рическое учение, проводящее обряды на ОАН (55 аккаунтов). Считаем необходимым 
также перечислить не вошедшие в исследование, но выделенные нами группы;

4. «Локальные сообщества» — группы, публикующие объявления и новости локаль-
ного характера (сообщества типа «подслушано», «черное и белое» и др.) (191 аккаунт);

5. «Официальные страницы госучреждений, профсоюзов и предприятий» — поми-
мо перечисленных структур в эту же категорию вошли аккаунты централизованных 
печатных изданий и СМИ (162 аккаунта);

6. «Тематические сообщества» — группы, на стене которых имеются общие сведе-
ния об археологических памятниках нейтрального содержания (67 аккаунтов);

7. «Официальные страницы духовных управлений мусульман», «хаканиты», «сала-
фиты» — пользователи и группы, опубликовавшие информацию о своем отношении 
к археологическим объектам с точки зрения ислама (28 аккаунтов);



172 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

8. «Эксперты» — ученые и специалисты, публикующие информацию о памятниках 
археологии с научной позиции (12 аккаунтов);

9. «Башкирские националисты» — лица, использующие археологические памятники 
в контексте собственных представлений о происхождении своего этноса (3 аккаунта).

В публикациях данных групп эзотерический компонент отсутствует, результаты 
их анализа выходят за пределы данного исследования.

Половозрастной состав, география участников группы 3
Первоначально была проанализирована наиболее интересная для нашего исследо-

вания группа № 3. Аккаунты данной группы были объединены в одну, как последова-
тели какого‑либо эзотерического учения, так как все они так или иначе ассоциируют 
археологические памятники с «местом силы», которое может принести «физическое 
и духовное исцеление», исполнить желание при условии выполнения на нем опреде-
ленных обрядов.

Анализ анкетных данных пользователей позволил установить, что 90 % аккаунтов 
зарегистрированы как женщины, 45 % из которых находятся в возрасте от 35 до 39 лет. 
Свое место жительства в анкете указали 25 пользователей из 55, среди которых 9 из Уфы, 
8 из Челябинска, двое из Магнитогорска, по одному представителю из городов Бело-
рецк, Мегион, Стерлитамак, Екатеринбург, Москва, Учалы.

В ходе анализа публикаций было установлено, что среди рассмотренных памятни-
ков наиболее часто упоминаемыми среди группы 3 являются Ахуновские менгиры (Ме-
галитический комплекс Ахуново) — упомянули 25 раз и Ауштау (Каменная выкладка 
на горе Ауштау) — 23 раза, существенно меньший интерес для данной группы пред-
ставляет памятник Нарыстау (Ильчигуловский IV могильник) — отмечен 7 раз. Отсут-
ствие отметок о Мавзолее Тура-хана может быть связанно с пристальным внимани-
ем к памятнику со стороны государственных органов по охране недвижимых объек-
тов культурного наследия [Башкультнаследием выявлен факт акта вандализма, https://
vk.com/im?sel=78683858&w=wall‑131796757_1820 %2Fe76038aaafbe4f3c52], а также боль-
шому количеству материалов о нем в СМИ как о мусульманской святыне.

Следует отметить, что отличительной особенностью группы 3 от остальных явля-
ется минимальное количество личных данных при достаточно развернутой информа-
ции о пропагандируемом ими учении.

Половозрастной состав, география участников групп 1 и 2
Изучение текстов, оставленных аккаунтами из групп 1 и 2, показало, что словосоче-

тание «место силы» широко используется «туроператорами», как слоган для привле-
чения клиентов, а также туристами. В этой связи аккаунты, отнесенные в эти группы, 
также представляют интерес для изучения эзотерического контекста в сакрализации 
археологических объектов на территории Республики Башкортостан.

Первоначально был определен половозрастной состав пользователей из группы 1, 
описавших поездку на рассматриваемые археологические объекты в качестве тури-
стов. В результате было установлено, что большинство из них принадлежат женщи-
нам (81,64 %), старше 35 лет. Среди мужчин выделяется одна возрастная группа 40–
44 года. При просмотре их страниц выявлено большое количество фотографов и лю-
бителей активного отдыха.



173Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Что касается места жительства, то 105 из 142 аккаунтов, упоминающих в сообще-
ниях поездку на Ауштау, указали в анкете родной город. Из них 38 являются жителя-
ми Челябинска, 12 из Уфы, 10 — Миасс, 7 — Кыштым, 6 — Екатеринбург, 3 — Копейск, 
по 2 — городов Чебаркуль, Учалы, Озерск, 23 пользователя отметили «другой город».

Среди посетивших Ахуновские менгиры свою локацию указали 28 пользователей 
из 38. Из них 6 человек из Магнитогорска, 5 из Уфы, 5 — Челябинск, 3 — Учалы, 2 — 
Санкт-Петербург, по одному из городов Салават, Усть-Катав, Белорецк, Москва, 3 ак-
каунта указали в качестве места проживания «другой город».

Так как страницы туроператоров ведутся администраторами от имени юридическо-
го лица и могут быть зарегистрированы на кого угодно, проведение половозрастного 
анализа группы 2 мы сочли нецелесообразным и больше внимания уделили их геогра-
фическому расположению.

Из 155 подписчиков группы 2, упомянувших на своих страницах памятник Ауштау, 
34 аккаунта указали город. Среди них: 13 находятся в Челябинске, по 4 из городов Уча-
лы, Миасс, Уфа, двое из Златоуста, по одному из городов Оренбург, Пермь, Копейск, 
Сатка, Еманжелинск. Два пользователя указали «другие города».

В анкетах пользователей, упоминавших Ахуновские менгиры, локация указана лишь 
в 4 из 21 анкеты. Из них двое находятся в Уфе, по одному из Учалов и п. Теректа Челя-
бинской области.

Изучение анкет, в которых есть упоминание о Нарыстау, позволило установить, 
что 7 из них находятся в Уфе, 2 в Нефтекамске, по одному в городах Благовещенск, Дав-
леканово, Стерлитамак, Учалы, Туймазы, Салават и селе Кушнаренково.

Турахан упоминается только в сообщениях двух авторов, среди которых лишь один 
указал, что живет в Уфе.

Несмотря на то, что Каменная выкладка на горе Ауштау и Ахуновские менгиры 
расположены в Республике Башкортостан, они пользуются наибольшей популярно-
стью у эзотериков, проживающих в Челябинской области. Среди посетителей Нарыс-
тау и Мавзолея Турахана большая часть пользователей являются жителями Республи-
ки Башкортостан.

В ходе изучения сообщений установлено, что многие туроператоры рассматри-
ваемые объекты включают в состав одного маршрута. Учитывая то, что в районах 
Республики Башкортостан нет достаточного количества инфраструктурных объек-
тов (гостиниц, кемпингов и т. д.), наибольшим спросом у населения пользуются од-
нодневные маршруты. В этой связи туры с посещением Ауштау и Ахуновских менги-
ров, которые расположены ближе к городам Челябинск, Миасс и др., предлагают тур-
операторы из Челябинской области, а на Нарыстау и Мавзолей Тура-хана организу-
ются поездки из Уфы («Terra Bashkiria» [TERRA BASHKIRIA Душа Урала, сердце Евр-
азии, https://terrabashkiria.ru/], проект «Башкирское долголетие. Туризм» [Проект Рес-
публики Башкортостан «Башкирское долголетие. Туризм», https://xn-c1abeaopbvc6b. 
xn‑90alcrhmdckk5a.xn-p1ai/]).

Исходя из вышесказанного можем сделать вывод о преимущественно экзотеррито-
риальном характере проникновения эзотерических практик, осуществляемых на ар-
хеологических памятниках, находящихся в Башкортостане.



174 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Иммерсивный анализ текстов
Для определения значения и роли сакрализованных объектов археологии Респуб-

лики Башкортостан для различных групп эзотериков и описания обрядов и ритуалов, 
осуществляемых на них, был произведен иммерсивный анализ сообщений. Из обще-
го массива публикаций были выделены публикации, описывающие процессы, проте-
кающие на ОАН, их значение и интерпретация.

Иерархия ОАН в «эзотерическом мире»
Как было указано ранее, самым упоминаемым эзотериками археологическим памят-

ником стал Мегалитический комплекс Ахуново. Данный объект состоит из 13 менги-
ров. Существует мнение, что менгир № 1 и менгир № 2 указывают направление с юга 
на север с отклонением в 13 градусов от магнитного полюса Земли. Также утвержда-
ется, что на расстоянии 13 км на западе от Ахуновских менгиров находится гора Услу-
тау, которая имеет высоту 666 м.

Заметим, что вершина Тибетского Кайласа — мирового места поклонения, распо-
ложена на высоте 6666 метров. Странное совпадение! Находясь на Ахуновском мега-
литическом памятнике, можно заметить, что весной и осенью, в дни Равноденствия, 
солнце садится именно за Услутау. А это уже не может быть простым совпадением. 
Услутау в переводе с башкирского означается «пиковая вершина» (сообщество в со-
циальной сети «ВКонтакте» «ВѢлесовЪ КругЪ», дата публикации 12 октября 2016 г.).
Сообщается, что в окрестностях находятся 13 так называемых чаш желаний, хао-

тично разбросанных в лесу.
Не без приключений находим каменные чаши желаний. Они представляют собой 

огромные каменные глыбы разной высоты. Внутри некоторых камней есть углубле-
ния, в которых накапливается вода, которая не исчезает, несмотря на погоду. Вода 
прозрачная, в ней отражается небо и облака, плавают листья и иголки от сосен. Все-
го в лесу находится 13 чаш, все они разбросаны по территории (Елена Р., Челябинск).
Также удалось установить, что Мегалитический комплекс Ахуново, помимо «чаш 

желаний», в ряде случаев рассматривается эзотериками, в совокупности с другим 
археологическим памятником — «Ново-Байрамгулово‑1, поселение» («святилище 
Бакшай»). Таким образом, применение иммерсивного анализа постов позволило 
выявить и рассмотреть ещё один важный для эзотериков объект, ранее не входив-
ший в выборку.

Ново-Байрамгулово‑1, поселение (Святилище Бакшай) расположено в 2,4 км к юго-
востоку от д. Ново-Байрамгулово, в 1,4 км севернее д. Гадельшино. Памятник открыт 
в 1965 г. Н. А. Мажитовым [Мажитов, 1965: 2]. Раскопками под напластованиями эпо-
хи бронзы обнаружены остатки крупного сооружения (рвы и столбовые ямы), датиру-
ющиеся, вероятно, эпохой энеолита и являющегося культовым объектом.

По ключевому слову «святилище Бакшай» парсер обнаружил 29 публикаций, из ко-
торых 19 имеют явный эзотерический контекст. Всего в интересующем нас ключе 
об ОАН написали 13 уникальных пользователей, при этом 8 из них — это сообщества 
(туроператоры и тематические группы). Среди оставшихся пяти пользователей двое 
являются мужчинами, три — это женщины. Мужчины относятся к одной возрастной 
группе 40–44 года, а женщины — 36, 58 и 70 лет. Любопытно, что возраст вовлечения 



175Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

как мужчин, так и женщин совпал с данными, полученными по объектам, включенным 
в выборку. Все пять пользователей являются жителями Челябинской области.

По наделяемым значениям установлено, что, например, инглиисты рассматрива-
ют Ахуновские менгиры и Ново-Байрамгулово‑1, поселение (Святилище Бакшай) 
как «прародину древних славян» наравне с укрепленным поселением Аркаим и дру-
гими поселениями эпохи бронзы схожего типа.

Поездка на Бакшай — моя мечта. Мы ездили туда четыре года назад, весной. 
И с тех пор в наших сердцах живёт любовь к этому месту. К долине, полной тайн, 
к камням, свидетелями чудес, к рекам, сливающим три русла в одно, третье по своей 
протяженности в Европе Урал уступает по длине только Волге и Дунаю.

Древнейшее святилище арийских предков тут расположили не случайно. Прямо 
на границе Европы и Азии, с ориентиром на гору Иремель (Меру) предки поклоня-
лись Солнцу, радовались Свету и наполнялись энергией Вселенной.

Тогда, четыре года назад, я приехала сюда без сил и энергии жить, буквально уми-
рая, а через два часа уехала наполненной и счастливой. С тех пор моё сердце своей 
частичкой живёт тут. Путь не близкий, но он того стоит. По дороге мы посетим Аху-
новские менгиры — древнейшая обсерватория, древнее Аркаима, Ахуново сравни-
вают со Стоунхенджем, только тут тоже все древнее и, однозначно, Бакшай связан 
с обсерваторией в Ахуново. Тот же народ ставил эти мегалиты, размещая их с уни-
кальным точным астрономическим расчётом… (Екатерина М., Челябинск).
Одной из вероятных причин сакрализации данных археологических объектов явля-

ется форма круга, которая, по мнению инглиистов, олицетворяет солнце.
Бакшай до странности подобен Стоунхенджу (Англия, графство Уилтшир). Те же 

земляные валы и рвы, выстроенные в правильный круг, а круг был одним из священ-
ных образов древних ариев» (сообщество во «Вконтакте» «Наследие древних циви-
лизаций. Наука, артефакты, дата публикации 15 сентября 2023 г.)
Популярность Ахуновских менгиров среди эзотериков, на наш взгляд, обусловлена 

наличием целого ряда научных и научно-популярных публикаций, в которых объект 
позиционируется как древняя астрономическая обсерватория [Потемкина 2011, 11–35]. 
Существенный вклад в популяризацию памятника среди любителей «сверхестествен-
ных явлений» и уфологов, внес знаменитый уфимский офтальмолог и автор эзотери-
ческих книг Э. Мулдашев [Мулдашев, 2009: 528]. Благодаря известности Э. Мулдашева 
как высококлассного офтальмолога и глазного хирурга с мировым именем, его труды 
в области эзотерики также пользуются большой популярностью. Его интервью неодно-
кратно транслировались на федеральных телевизионных каналах [Тайны века — Мул-
дашев. Живая мертвая вода, https://www.youtube.com/watch?v=dkCi5wEadwk].

Исследование личных страниц, вошедших в выборку пользователей, показало, 
что в основном это люди, осуществляющие различные виды психопрактик, направ-
ленные на духовное очищение, а также представители альтернативных направлений 
медицины (астрологи, тарологи, тета-практики, нумерологии, секта «сюцай», практи-
ка «рэйки», гирудотерапия и др.). Большинство организаторов туров на «места силы» 
предлагают свои услуги за плату, стоимость тура зависит от количества участников 
в одной группе, чем меньше группа, тем выше стоимость предлагаемых услуг. Напри-



176 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

мер, цены на наиболее дешевые «психотуры» для групп из 20 человек варьируются 
в пределах от 1,5 до 2 тыс. руб., индивидуальные туры могут достигать 110 тыс. рублей.

Обряды
Не все эзотерики поддерживают практику проведения устоявшихся ритуалов на ар-

хеологических памятниках.
Среди паломников широко распространен обряд: если взять у подножия камень 

и донести его до вершины, то искупятся грехи. Также необходимо обойти могилу 
и повязать ленточку на дерево. Однако подобные действия не имеют никакого смыс-
ла и наносят урон древнему погребению. На пути к вершине установлены информа-
ционные таблички, но судя по тому, что каменная насыпь постепенно растет, а ветки 
деревьев «цветут» трикотажем, правила соблюдают не все (Алтын Х., Магнитогорск).
Также некоторые считают, что для посещения памятника не стоит выбирать время 

с апреля по июнь, так как в этот период появляется вода в источнике, из‑за чего мно-
го мусульманских паломников.

Источник Аулия бьёт где‑то в мае-июне, и тогда здесь делать простым туристам 
нечего. Сюда съезжаются мусульмане, у них праздник, лучше не мешать (Екатери-
на М., Екатеринбург).
Но всё же в большинстве случаев, вне зависимости от направлений эзотерическо-

го учения, памятники археологии посещаются с целью проведения определенных об-
рядов. Благоприятными для этого считаются дни летнего или зимнего солнцестояния, 
а также весеннего или осеннего равноденствия. Помимо этого, туры осуществляются 
в значимые дни для определенных эзотерических учений. Так, например, часто астро-
логи и тарологи водят группы туристов на Ахуновские менгиры 12 августа. Эта дата 
в астрологии является началом нового времени, когда закрываются «врата льва». Счи-
тается, что знак льва находится под управлением солнца.

12 августа — начало нового времени… вот и будем проходить ритуал «Врата пе-
рехода». 12–13 августа мы едем на Ахуновские Менгиры. О них знают ещё немногие, 
пока там очень чистое, девственно-безопасное пространство с космической энергией 
трансформации. Места силы бывают разные и по‑разному контактируют с людьми, 
это место пристраивает баланс проявления в этом мире. (Надежда Ш., Екатеринбург).
Перед посещением «мест силы» принято совершать определенные «ритуалы очище-

ния». Например, в качестве таких обрядов на горе Ауштау считается возложение кам-
ней к каменной оградке, расположенной на вершине горы. Камень необходимо взять 
у основания горы и преодолеть весь затяжной подъем. В данном случае камень сим-
волизирует грехи человека, от которых необходимо избавиться, оставив на вершине, 
для «духовного возрождения».

Ауштау. Священное место для мусульман. Многие читали легенду, и я в том чис-
ле. Три раза поднялась на неё. Два из них с камнями для того, чтобы оставить свою 
«ношу», то есть то, от чего хочу избавиться. Подъём давался легко. А вот третий раз 
я не забуду никогда.

По запланированному маршруту с группой ZavDrive, после Нурали — посещение 
Ауштау. Взяла камень на хребте. Выбирала сердцем, тот к которому потянуло и за-
хотелось взять для передачи энергии от одной горы на другую. По пути передумала, 



177Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

задумала поступить также, как первые два посещения. Уже у подножия Ауштау, чув-
ствую, что‑то не так. Не идёт мне «изнутри» оставлять «грех» у захоронения. С са-
мого начала подъёма ноги ватные, тяжёлые, не идут как будто. Мысленно обращаюсь 
с вопросом «что не так?». Встречный внутренний вопрос к себе «а для чего выбира-
ла камень и как?». Сразу ответ — выбирала сердцем. А что у тебя на сердце? Любовь, 
радость, благодарность. После внутреннего принятия решения нести камень с лю-
бовью, мне стало идти вверх легко и свободно. Хотите верьте, хотите нет.
Достаточно на горе Ауштау людских «грехов» за столько лет. Не пора ли изменить 

традицию и нести Духу горы свою Любовь? С нас не убудет, а ему станет счастливее 
(Антонина Ж., Миасс).

Считается, что перед восхождением на гору Нарыстау, необходимо принять обряд 
очищения в виде купания в специально оборудованной купели со «святой водой», тем-
пература которой, вне зависимости от погоды и времени года, составляет +5 ºС. По-
сле подъема к захоронению паломники должны совершить обрядовое действие в виде 
обхода могилы 7 раз и загадать желание.

Как и у любой святыни любой религии, у священной горы Нарыстау тоже есть 
поверье, согласно которому нужно загадать три желания и обойти захоронение семь 
раз, после чего они обязательно исполнятся» (Айгуль Ж., Стерлитамак).
Перед посещением Мегалитического комплекса Ахуново группы туристов под руко-

водством эзотериков первоначально посещают «чаши желаний». Считается, что в од-
ной из них находится «мертвая вода», а в другой — «живая». Проводя ритуал с «мерт-
вой водой», избавляются от старого, грешного тела, после чего возрождаются заново 
при помощи чаши с «живой водой».

Также поедем к 13 ахуновским менгирам. Здесь мы выстроим связь с древней ци-
вилизацией камней и получим умение работать с камнями. На первом менгире про-
ведём работу на мужскую силу, Ян, на энергию Творчества. На втором менгире прове-
дём работу на женскую силу, Инь, энергию Гармонии. Установим связь с нашими кос-
мическими предками. Каждый участник получит мудрый совет от хранителей камней. 
Рядом с менгирами расположены каменные чаши исполнения желаний. На востоке — 
чаши с живой водой, на западе — чаши с мёртвой водой. Всё, что отработало и должно 
уйти, уберём мёртвой водой. Всё, что должно восстановиться, оживиться, прорасти — 
напитаем живой водой. И конечно же, загадаем сокровенные желания (Лада Т., Уфа).
Также фиксируется практика изготовления предметов ритуального характера 

из природного сырья, добытого в окрестностях так называемых мест силы, в том чис-
ле с целью дальнейшей их реализации. Такие предметы «наделяются» различными ма-
гическими свойствами или предназначены для «духовного очищения».

Привезла Полынь с Нарыстау, скоро буду сотворять с ней свечи на очищение. На-
рыстау — это священное место. Место силы. (Лиля П., Уфа).
Помимо обязательного обряда очищения, прослеживается еще одна общая для рас-

сматриваемых памятников особенность (за исключением Мавзолея Тура-хана), во всех 
случаях рядом с памятниками имеются территории с «женской энергетикой».

На горе Ауштау такой территорией является остров в форме «сердца» посреди озе-
ра Аушкуль, который виден с вершины горы.



178 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Сегодня прекрасной женской компанией гоняли в Башкирию на озеро Аушкуль 
и забирались на гору Ауштау. Я очень давно хотела там побывать чисто с туристиче-
ским интересом — вид с хребта на озеро с островом-сердечком меня манил. Но пе-
ред поездкой я немного изучила вопрос и вычитала, что это сакральное место. (Ва-
лерия К., Миасс).
На Мегалитическом комплексе Ахуново центральные менгиры также наделяют муж-

ской и женской энергетикой. Ранее мы приводили цитату пользователя Лады Т. (Уфа), 
которая обозначила менгир № 1 как мужскую силу «ян», а менгир № 2 — как женскую 
«инь». Существует поверье, что проведение обрядов на Ахуновских менгирах лечит 
от бесплодия, способствует укреплению семейных уз и обретению «женского счастья».

Рассказывают случай, что в последнюю поездку их сопровождала женщина, ко-
торая не могла забеременеть уже на протяжении многих лет и теперь она перешла 
от традиционных методов к нетрадиционным. Однако факт остается фактом, теперь 
у нее два сына» (сообщество во «ВКонтакте» «Наследие древних цивилизаций. На-
ука, артефакты, дата публикации 15 сентября 2023 г.)
«Женская гора» есть и рядом с памятником на горе Нарыстау. В сфере эзотериче-

ских услуг преподносится, что гора «исполняет» женские желания.
Волшебная гора Нарыстау и Женская гора — дарующая женскую энергию и ис-

полняющая желания (описание сообщества во «ВКнтакте» «Нарыстау и гора жен-
ского счастья).

Рядом с Нарыстау высится Женская гора, на которой исполняются женские же-
лания (Елена А., Екатринбург).
Наличие как «места очищения», так и территории с «женской энергией» характер-

ны и пионеру среди памятников археологии по степени и очередности сакрализации 
эзотериками — Аркаиму. Сотрудница историко-культурного заповедника областного 
значения «Аркаим» Н. А. Белолипекая отмечает, что обряды очищения проводятся пу-
тем окунания на реке Большая Караганка. В свою очередь, купание в этой реке рекомен-
дуется некоторыми эзотериками для лечения бесплодия. Иные группы обряд «очище-
ния» на Аркаиме проводят путем соблюдения очередности посещений горы Шаман-
ка и горы Любви [Белолипецкая, 2008: 20–23].

Эзотерика и социально-экономические реалии
Распространенным мнением среди исследователей, когда‑либо изучавших эзотери-

ков, является утверждение о том, что «эзотерика развивается и будет развиваться на фоне 
экономической нестабильности», характеризуя обращающихся к услугам эзотериков 
как «растерянных людей» [Таксеитова, 2022: 91–101]. Однако, как мы уже отмечали ра-
нее, по обнаруженным нами материалам стоимость услуг эзотериков в 2023 г. достига-
ла 110 тыс. руб. за одну поездку. Еще в 2008 г. Н. А. Белолипецкая исходя из своих наблю-
дений отмечала, что за три дня организаторы «зороастрийской конференции в июне 
2008 г. собрали со своих слушателей более чем по 30 тыс. руб. [Белолипецкая, 2008: 20–
23]. По данным Росстата, среднемесячная заработная плата жителей Республики Башкор-
тостан в 2008 г. составляла около 17 тыс. руб. [Дифференциация заработной платы ра-
ботников по видам экономической деятельности и профессиональным группам, https://
rosstat.gov.ru/bgd/regl/b10_04/isswww.exe/stg/d09/1–00.htm], на конец октября 2023 г. дан-



179Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ный показатель составляет 54,7 тыс. руб. [Социально-экономическое положение Респуб-
лики Башкортостан: комплексный доклад, 2023]. В обоих случаях стоимость самых доро-
гих услуг эзотериков составляла вдвое большую сумму, чем среднемесячная зарплата жи-
телей региона. Вместе с тем, конечно, существуют и более бюджетные туры, стоимостью 
от 1500 руб. Однако утверждения о том, что социально-экономическое положение людей 
влияет на их желание обратиться к «местам силы», на наш взгляд, являются ошибочными.

То же самое можем сказать относительно влияния низкого уровня образования 
на духовные изыскания человека. Напомним, что ранее упомянутый нами Э. Р. Мулда-
шев имеет ученую степень доктора наук. Мы и не отрицаем вероятность того, что по-
литические и экономические кризисы, переживаемые обществом, могут являться ката-
лизатором роста популярности сакрализованных археологических объектов. Но скорее 
согласимся с мнением Ю. В. Борисовой, которая считает, что причиной распростране-
ния эзотерики является потребность в целостном видении мира и в контроле над тем, 
что происходит вокруг [Борисова, 2013: 37–40]; а также стремление быть частью че-
го‑то особенного, доступного лишь избранным.

Выводы
Проведенное исследование с использованием методов нетнографии позволило осу-

ществить систематизацию данных, полученных путем применения программ автома-
тизированного поиска информации и иммерсивного анализа текстов. Комбинирова-
ние количественных и качественных методов нетнографии позволило выявить пред-
ставителей эзотерических учений, осуществляющих духовные практики на объектах 
археологического наследия Республики Башкортостан; установить их половозрастной 
состав; определить регион проживания. По количеству упоминаний были определены 
наиболее значимые для эзотериков археологические памятники. Общие представле-
ния о проводимых обрядах и наблюдаемых при их осуществлении закономерностях 
нам дал анализ текстов постов. В результате проведенных исследований установлено:

Наиболее популярными среди эзотериков археологическими объектами на терри-
тории Республики Башкортостан является ОАН «Мегалитический комплекс Ахуново» 
(Ахуновские менгиры) и Каменная выкладка на горе Ауштау. Эти объекты посещают-
ся преимущественно эзотериками из соседних регионов.

Сакрализованные объекты археологии, находящиеся на территории Республики 
Башкортостан, для отдельных групп эзотериков приравниваются к таким известным, 
почитаемым памятникам археологии, как Аркаим и Стоунхендж.

Эзотерический контекст археологическим памятникам республики придают чаще 
жители других регионов. Таким образом, эзотерическая сакрализация имеет экзотер-
риториальный характер.

Археологические объекты на вершинах Ауштау, Нарыстау привлекают внимание 
по большей части эзотериков, занимающихся различными видами психопрактик, ко-
торые обозначают эти территории как «место силы», «очищения» или «перезагрузки».

Чаще всего духовные практики на сакрализованных археологических объектах Рес-
публики Башкортостан осуществляют женщины среднего возраста.

Уровень достатка или образования граждан не является основным фактором по-
пулярности и распространения эзотерики в обществе.



180 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено при финансовой поддержке РНФ в рамках научного про-

екта № 23–28–01674 «Сакрализация археологических памятников как феномен совре-
менной духовной жизни населения Южного Урала».

Acknowledgements and funding
The research was carried out with the financial support of the Russian Science Foundation 

within the framework of scientific project No. 23–28–01674 «Sacralization of archaeological 
monuments as a phenomenon of modern spiritual life of the population of the Southern Urals».

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Ахатов А. Т., Бахшиев И. И., Тузбеков А. И. Роль археологических объектов в фор-

мировании новых сакральных пространств Южного Урала // Уральский исторический 
вестник. 2016. № 4 (53). 2016. С. 33–44.

Ахатов А. Т., Тузбеков А. И. Мегалитический комплекс Ахуново в социокультурном 
пространстве Южного Урала // Проблемы востоковедения. 2012. № 4 (94). С. 25–30.

Балагушкин Е. Г. Нетрадиционные религии в современной России: морфологиче-
ский анализ. М. : ИФ РАН, 2002. Ч. 2. 248 с.

Бахшиев И. И. Проект границ и охранной зоны памятников археологии «Мегали-
тический комплекс Ахуново» и «Поселение Ахуново», расположенных в Учалинском 
районе Республики Башкортостан» Уфа, 2010 // Архив Научно-производственного цен-
тра по охране и использованию недвижимых объектов культурного наследия Респуб-
лики Башкортостан (ГБУ НПЦ МК РБ).

Башкультнаследием выявлен факт акта вандализма на объекте культурного насле-
дия федерального значения Мавзолей «Тура-хана» // Башкультнаследие. URL: https://
vk.com/im?sel=78683858&w=wall‑131796757_1820 %2Fe76038aaafbe4f3c52 (дата обра-
щения: 28.10.2023).

Белолипецкая Н. А. «Эзотерики» Аркаима // Археология в современной культуре 
России (региональные аспекты): круглый стол, п. Аркаим, 22–23 августа 2007 г. : мате-
риалы заседаний. Челябинск : Крокус, 2008. С. 20–23.

Белолипецкая Н. А. Заповедник «Аркаим»: особенности взаимоотношения музея 
и общества // Этнографическое обозрение. 2010. № 4. С. 69–77.

Борисова Ю. В. Эзотерика как социокультурный феномен // Известия ВолгГТУ. Се-
рия: Проблемы социально-гуманитарного знания. 2013. № 16. С. 37–40.

Валеева А. Ф., Тузбеков А. И. Геоинформационные системы в изучении святых мест 
мусульман на Южном Урале // Исторический поиск. 2023. Т. 4. № 4. С. 5–18.

Гарустович Г. Н. Отчет об археологических работах в Мелеузовском, Кугарчинском, 
Чишминском, Миякинском, Бишбулякском и Зианчуринском районах Башкирской 
АССР по открытым листам формы 1 за №№ 406 и 407 в 1986 г. Уфа, 1987 // Архив На-
учно-производственного центра по охране и использованию недвижимых объектов 
культурного наследия Республики Башкортостан.

Дифференциация заработной платы работников по видам экономической дея-
тельности и профессиональным группам. URL: https://rosstat.gov.ru/bgd/regl/b10_04/
isswww.exe/stg/d09/1–00.htm (дата обращения: 21.10.2023).



181Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Корандей Ф. С., Арапов М. Г. Туризм на археологических местах Среднего Зауралья: 
переосмысление статуса ландшафта и режима наследия // Этнографическое обозре-
ние. 2023. № 1. С. 175–198.

Куприянова Е. В. Поселение Аркаим и популяризация археологии на Южном Урале 
(к вопросу о проблемах взаимодействия науки и массового сознания) // Этнографиче-
ское обозрение. 2014. № 5. С. 146–161.

Мажитов Н. А. Научный отчет об археологических исследованиях в южных, юго-во-
сточных районах Башкирии и Челябинской области за 1965 г. // Научный архив Уфим-
ского федерального исследовательского центра РАН. Ф. 3. Оп. 2. Д. 659.

Михайлов Д. А. Алтайский национализм и археология // Этнографическое обозре-
ние. 2013. № 1. С. 37–51.

Михайлов Д. А. Археологические места социальной памяти // Вестник Томского го-
сударственного университета. 2015. № 394. С. 121–126.

Мулдашев Э. В поисках Города Богов: Т. 3: В объятиях Шамбалы. М. : Олма Медиа 
Групп, 2009. 528 с.

Петров Ф. Н., Кириллов А. К. Исследования мегалитического комплекса Ахуново 
в 2003 г. // Уфимский археологический вестник. 2007. Вып. 6–7. С. 19–23.

Потемкина Т. М. Мегалитические сооружения Урала: структура сакрального про-
странства // Вестник археологии, антропологии и этнографии. 2011. № 2 (15). С. 11–35.

Проект Республики Башкортостан «Башкирское долголетие. Туризм». URL: https://
xn-c1abeaopbvc6b.xn‑90alcrhmdckk5a.xn-p1ai/ (дата обращения: 28.10.2023).

Рычков Н. П. Дневные записки путешествия капитана Николая Рычкова в Киргиз-
Кайсацкой степи в 1771 году. СПб., 1772. 194 с.

Савельев Н. С. Малые культовые объекты Южного Урала: от археологии к этногра-
фической современности // Документы и материалы по истории башкирского наро-
да (с древнейших времен до середины XVI в.). Уфа : ИИЯЛ УНЦ РАН, 2012. С. 128–166.

Селезнев А. Г. Новая мифология истории: архетип «древних цивилизаций» и са-
кральный центр в районе деревни Окунево // Этнографическое обозрение. 2014. № 5. 
С. 41–59.

Силина В. Е. Культовая деятельность нетрадиционных религиозных движений 
на территории заповедника «Аркаим» // Религиозное многообразие Уральского регио-
на: материалы Всероссийской научно-практической конференции. Оренбург : ИПК 
«Университет», 2009. С. 211–223.

Силина В. Е. Сакрализация археологических памятников Южного Урала на примере 
заповедника «Аркаим», Острова Веры, Национального парка «Зюраткуль» // Этниче-
ское взаимодействия на Южном Урале : материалы VI Всероссийской научной конферен-
ции. Челябинск : Челябинский государственный краеведческий музей, 2015. С. 422–437.

Социально-экономическое положение Республики Башкортостан: комплексный до-
клад, № 10 (январь-октябрь 2023 г.). Уфа : Башкортостанстат, 2023. 43 с.

Социальные сети в России: цифры и тренды, весна 2023. URL: https://brandanalytics.
ru/blog/social-media-russia-spring‑2023 (дата обращения: 23.10.2023).

Тайны века — Мулдашев. Живая мертвая вода. URL: https://www.youtube.com/
watch?v=dkCi5wEadwk (дата обращения: 27.10.2023).



182 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таксеитова А. Р. Коммерциализация эзотерики в российской социальной сети 
«ВКонтакте» // Казанские социологические чтения. V Международная конференция. 
Казань, 2022. С. 91–101.

Таллер М. Дискуссии вокруг Digital Humanities // Ист. Информатика. 2012. № 1. С. 5–13.
Тузбеков А. И. Конструирование новых сакральных пространств вокруг археологи-

ческих памятников на Южном Урале // Историко-культурное наследие народов Урало-
Поволжья. 2018. № 2 (5). С. 78–85.

Тузбеков А. И., Бахшиев И. И. Археологические объекты как объекты сакрализации 
(на примере могильника Ильчигулово IV) // Известия Уфимского научного центра Рос-
сийской академии наук. 2015. № 4. С. 103–107.

Тузбеков А. И., Бахшиев И. И. Объекты археологического наследия Башкирского 
Зауралья в современной ритуальной практике юго-восточных башкир // Ислам и го-
сударство в России : сборник материалов Международной научно-практической кон-
ференции. Уфа, 2013. С. 99–102.

Хабибуллина З. Р., Тузбеков А. И. Киберсуфизм в Республике Башкортостан: тари-
кат хаккания в социальной сети ВКонтакте // Виртуальный ислам на постсоветском 
пространстве: киберсреда и религиозные авторитеты. Баку : AVE Print, 2023. С. 38–79.

Шнирельман В. А. Конструирование исторического наследия — случай Аркаима // 
Сибирские исторические исследования. 2015. № 2. С. 53–64.

Юнусова А. Б. Мобилизованный архаизм: новые тенденции в традиционной рели-
гиозной практике поклонения башкирских мусульман // Известия Уфимского научно-
го центра РАН, 2015. № 3. С. 106–115.

Явная Т. А. Применение методов нетнографии при изучении ПАЛОМНИКОВ-му-
сульман и посетителей святых мест Республики Башкортостан // Исторический по-
иск / Historical Search. 2023. Т. 4. № 4. С. 105–112.

TERRA BASHKIRIA Душа Урала, сердце Евразии. URL: https://terrabashkiria.ru/ (дата 
обращения: 28.10.2023).

VK.Barkov.net: поиск целевой аудитории в соцсетях. URL: https://vk.barkov.net (дата 
обращения: 23.10.2023).

Kozinets R . V. E-Tourism Research, Cultural Understanding, and Netnography  // 
Handbook of e-Tourism. Cham: Springer, 2020a. P. 1–15.

Kozinets R. V. Netnography. The Essential Guide to Qualitative Social Media Research. 
SAGE Publications, 2020b. 472 p.

Kozinets  R . V.  On netnography. Initial reflections on consumer investigations 
of cyberculture // Consumer Research. 1998. T. 25. P. 366–371.

References
Akhatov A. T., Bakhshiev I. I., Tuzbekov A. I. Rol' arkheologicheskikh ob'ektov v formirovanii 

novykh sakral'nykh prostranstv Yuzhnogo Urala [The Role of Archaeological Sites in the 
Formation of New Sacred Spaces of the Southern Urals]. Ural'skii istoricheskii vestnik [Ural 
Historical Journal]. 2016, no. 4, pp. 33–44 (in Russian).

Akhatov A. T., Tuzbekov A. I. Megaliticheskii kompleks Akhunovo v sotsiokul'turnom 
prostranstve Yuzhnogo Urala [The Akhunovo Megalithic Complex in the Sociocultural Space 



183Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

of the Southern Urals]. Problemy vostokovedeniya [Problems of Oriental Studies]. 2012, no. 4 
(94), pp. 25–30 (in Russian).

Bakhshiev I. I. Proekt granits i okhrannoi zony pamyatnikov arkheologii “Megaliticheskii 
kompleks Akhunovo” i “Poselenie Akhunovo” raspolozhennykh v Uchalinskom raione 
Respubliki Bashkortostan” Ufa, 2010 [Project of boundaries and the protective zone for the 
archaeological monuments “Akhunovo Megalithic Complex” and “Akhunovo Settlement” 
located in the Uchalinsky District of the Republic of Bashkortostan]. Arkhiv Nauchno-
proizvodstvennogo tsentra po okhrane i ispol'zovaniyu nedvizhimykh ob'ektov kul'turnogo 
naslediya Respubliki Bashkortostan (GBU NPTs MK RB) [Archive of the Scientific and 
Production Center for the Protection and Use of Immovable Cultural Heritage Objects of the 
Republic of Bashkortostan (State Budgetary Institution SPC MC RB)] (in Russian).

Balagushkin E. G. Netraditsionnye religii v sovremennoy Rossii: morfologicheskiy analiz 
[Non-Traditional Religions in Modern Russia: A Morphological Analysis]. Moscow: IF RAN, 
pt. 2. 2002, 248 p. (in Russian).

Bashkul'tnasledie vyyavil fakt akta vandalis'ma na ob'yekte kul'turnogo naslediya federal'nogo 
znacheniya “Mavzoley “Tura-khana” [Bashkul'tnasledie revealed a fact of an act of vandalism 
on the object of cultural heritage of federal significance “Mausoleum of Tura-khan”]. URL: 
https://vk.com/im?sel=78683858&w=wall‑131796757_1820 %2Fe76038aaafbe4f3c52 
(accessed October 28, 2023) (in Russian).

Belolipetskaya  N. A. “Ezoteriki” Arkaima [Arkaim “Esotericists”]. Arkheologiya v 
sovremennoi kul'ture Rossii (regional'nye aspekty): Kruglyi stol, p. Arkaim, 22–23 avgusta 
2007 g.: materialy zasedanii [Archaeology in Modern Russian Culture (Regional Aspects): 
Round Table, Arkaim Settlement, August 22–23, 2007: Proc. of the Meetings]. Chelyabinsk: 
Krokus, 2008, pp. 20–23 (in Russian).

Belolipetskaya N. A. Zapovednik “Arkaim”: osobennosti vzaimootnosheniya muzeya 
i obshchestva [The “Arkaim” Reserve: Features of the Relationship Between the Museum 
and Society]. Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. 2010, no. 4, pp. 69–77 
(in Russian).

Borisova Yu. V. Ezoterika kak sotsiokul'turnyi fenomen [Esotericism as a Sociocultural 
Phenomenon]. Izvestiya VolgGTU. Seriya “Problemy sotsial'no-gumanitarnogo znaniya” 
[Izvestiya VolgSTU. Series “Problems of Social and Humanitarian Knowledge”]. 2013, no. 16, 
pp. 37–40 (in Russian).

Differentsiatsiya zarabotnoi platy rabotnikov po vidam ekonomicheskoi deyatel'nosti 
i professional'nym gruppam [Differentiation of employees' wages by types of economic activity 
and professional groups]. URL: https://rosstat.gov.ru/bgd/regl/b10_04/isswww.exe/stg/
d09/1–00. htm (accessed October 21, 2023) (in Russian).

Garustovich G. N. Otchet ob arkheologicheskikh rabotakh v Meleuzovskom. Kugarchins-
kom. Chishminskom. Miyakinskom. Bishbulyakskom. i Zianchurinskom rayonakh Bashkir-
skoy ASSR po otkrytym listam formy 1 za №№ 406 i 407 v 1986 g. Ufa 1987 [Report on ar-
chaeological work in the Meleuzovsky, Kugarchinsky, Chishminsky, Miyakinsky, Bishbulyak-
sky, and Zianchurinsky districts of the Bashkir Autonomous Soviet Socialist Republic based 
on open sheets of form 1 No. 406 and 407 in 1986. Ufa 1987]. Arkhiv Nauchno-proizvodst-
vennogo tsentra po okhrane i ispol'zovaniyu nedvizhimykh ob'ektov kul'turnogo naslediya Res-



184 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

publiki Bashkortostan [Archive of the Scientific and Production Center for the Protection and 
Use of Immovable Cultural Heritage Objects of the Republic of Bashkortostan] (in Russian).

Khabibullina Z. R., Tuzbekov A. I. Kibersufizm v Respublike Bashkortostan: tarikat 
khakkaniya v sotsial'noi seti VKontakte [Cyber-Sufism in the Republic of Bashkortostan: 
The Hakkaniyya Tariqa in the VKontakte Social Network]. Virtual'nyi islam na postsovetskom 
prostranstve: kibersreda i religioznyye avtoritety [Virtual Islam in the Post-Soviet Space: Cyber 
Environment and Religious Authorities]. Baku: AVE Print, 2023, pp. 38–79 (in Russian).

Korandei F. S., Arapov M. G. Turizm na arkheologicheskikh mestakh Srednego Zaural'ya: 
pereosmyslenie statusa landshafta i rezhima naslediya [Tourism at Archaeological Sites 
of the Middle Trans-Urals: Rethinking the Status of the Landscape and the Heritage Regime]. 
Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. 2023, no. 1, pp. 175–198 (in Russian).

Kupriyanova E. V. Poselenie Arkaim i populyarizatsiya arkheologii na Yuzhnom Urale 
(k voprosu o problemakh vzaimodeistviya nauki i massovogo soznaniya) [The Arkaim 
Settlement and the Popularization of Archaeology in the Southern Urals (On the Problems 
of Interaction Between Science and Mass Consciousness)]. Etnograficheskoe obozrenie 
[Ethnographic Review]. 2014, no. 5, pp. 146–161 (in Russian).

Mazhitov N. A. Nauchnyi otchet ob arkheologicheskikh issledovaniyakh v yuzhnykh 
yugo-vostochnykh rayonakh Bashkirii i Chelyabinskoi oblasti za 1965 g. [Scientific report on 
archaeological research in the southern and southeastern regions of Bashkortostan and the 
Chelyabinsk Region in 1965.]. Nauchnyi arkhiv Ufimskogo nauchnogo tsentra RAN [Scientific 
archive of the Ufa Federal Research Center of the Russian Academy of Sciences. Fund 3. 
Inventory 2. File 659 (in Russian).

Mikhailov D. A. Altaiskii natsionalizm i arkheologiya [Altai Nationalism and Archaeology]. 
Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. 2013, no. 1, pp. 37–51 (in Russian).

Mikhailov D. A. Arkheologicheskie mesta sotsial'noi pamyati [Archaeological Sites of Social 
Memory]. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta [Bulletin of Tomsk State University]. 
2015, no. 394, pp. 121–126 (in Russian).

Muldashev E. V poiskakh Goroda Bogov: Tom 3: V ob'yatiyakh Shambaly [In Search of the 
City of Gods: Volume 3: In the Embrace of Shambhala]. Moscow: OlmaMediaGrupp, 2009, 
528 p. (in Russian).

Petrov F. N., Kirillov A. K. Issledovaniya megaliticheskogo kompleksa Akhunovo v 2003 g. 
[Research of the Akhunovo Megalithic Complex in 2003]. Ufimskii arkheologicheskii vestnik 
[Ufa Archaeological Herald]. 2007, no. 6–7, pp. 19–23 (in Russian).

Potemkina T. M. Megaliticheskie sooruzheniya Urala: struktura sakral'nogo prostranstva 
[Megalithic Structures of the Urals: The Structure of Sacred Space]. Vestnik arkheologii, 
antropologii i etnografii [Bulletin of Archaeology, Anthropology and Ethnography]. 2011, no. 
2 (15), pp. 11–35 (in Russian).

Proekt Respubliki Bashkortostan “Bashkirskoe dolgoletie. Turizm” [The Republic 
of Bashkortostan project “Bashkir Longevity. Tourism”]. URL: https://xn-c1abeaopbvc6b. 
xn‑90alcrhmdckk5a.xn-p1ai/ (accessed October 28, 2023) (in Russian).

Rychkov N. P. Dnevnie zapiski puteshestviya kapitana Nikolaya Rychkova v Kirgiz-
Kaisatskoi stepi v 1771 godu [Daily Notes of the Journey of Captain Nikolai Rychkov in the 
Kirghiz-Kaisak Steppe in 1771]. St. Petersburg, 1772, 194 p. (in Russian).



185Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 165–186.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Savelev N. S. Malyye kul'tovye ob'ekty Yuzhnogo Urala: ot arkheologii k etnograficheskoi 
sovremennosti [Small Cult Objects of the Southern Urals: from Archaeology to Ethnographic 
Modernity]. Dokumenty i materialy po istorii bashkirskogo naroda (s drevneyshikh vremen do 
serediny XVI v.) [Documents and Materials on the History of the Bashkir People (from Ancient 
Times to the Mid‑16th Century)]. Ufa: IIYaL UNTs RAN, 2012, pp. 128–166 (in Russian).

Seleznev A. G. Novaya mifologiya istorii: arkhetip “drevnikh tsivilizatsii” i sakral'nyi tsentr 
v raione derevni Okunevo [The New Mythology of History: The “Ancient Civilizations” 
Archetype and the Sacred Center in the Area of the Village of Okunevo]. Etnograficheskoe 
obozrenie [Ethnographic Review]. 2014, no. 5, pp. 41–59 (in Russian).

Shnirel'man V. A. Konstruirovanie istoricheskogo naslediya — sluchai Arkaima [The 
Construction of Historical Heritage — The Case of Arkaim]. Sibirskie istoricheskie issledovaniya 
[Siberian Historical Research]. 2015, no. 2, pp. 53–64 (in Russian).

Silina V. E. Kul'tovaya deyatel'nost' netraditsionnykh religioznykh dvizhenii na territorii zapov-
ednika “Arkaim” [Cult Activity of Non-Traditional Religious Movements on the Territory of the 

“Arkaim” Reserve]. Religioznoe mnogoobrazie Ural'skogo regiona: materialy Vserossiiskoi nauch-
no-prakticheskoi konferentsii [Religious Diversity of the Ural Region: Proc. of the All-Russian Sci-
entific and Practical Conference]. Orenburg: IPK “Universitet”, 2009, pp. 211–223 (in Russian).

Silina V. E. Sakralizatsiya arheologicheskikh pamyatnikov Yuzhnogo Urala na primere 
zapovednika “Arkaim”, Ostrova Very, Natsional'nogo parka “Zyuratkul'” [Sacralization 
of Archaeological Sites of the Southern Urals on the Example of the “Arkaim” Reserve, Vera 
Island, “Zyuratkul” National Park]. Etnicheskie vzaimodeistviya na Yuzhnom Urale. Materialy 
VI Vserossiiskoi nauchnoi konferentsii [Ethnic Interactions in the Southern Urals. Proc. 
of the 6th All-Russian Scientific Conference]. Chelyabinsk: “Chelyabinskij gosudarstvennyj 
kraevedcheskij muzej”, 2015, pp. 422–437 (in Russian).

Sotsial'no-ekonomicheskoye polozhenie Respubliki Bashkortostan: kompleksnyi doklad, 
№ 10 (yanvar' — oktyabr' 2023 g.) [Socio-Economic Situation of the Republic of Bashkor-
tostan: A Comprehensive Report, No. 10 (January-October 2023)]. Ufa: Bashkortostanstat, 
2023, 43 p. (in Russian).

Sotsial'nye seti v Rossii: tsifry i trendy, vesna 2023 [Social networks in Russia: figures and 
trends, spring 2023]. URL: https://brandanalytics.ru/blog/social-media-russia-spring‑2023 
(accessed October 23, 2023) (in Russian).

Taksaitova A. R. Kommertsializatsiya ezoteriki v rossijskoi sotsial'noi seti “Vkontakte” 
[Commercialization of Esotericism in the Russian Social Network “VKontakte”]. Kazanskie 
sotsiologicheskie chteniya. V Mezhdunarodnaya konferentsiya [Kazan Sociological Readings. 
5th International Conference]. Kazan, 2022, pp. 91–101 (in Russian).

Taller M. Diskussii vokrug Digital Humanities [Discussions around Digital Humanities]. 
Istoricheskaya informatika [Historical Informatics]. 2012, no. 1, pp. 5–13 (in Russian).

Tayny veka — Muldashev. Zhivaya mertvaya voda [Secrets of the Century — Muldashev. 
[Secrets of the century — Muldashev. Living Dead Water]. URL: https://www.youtube.com/
watch?v=dkCi5wEadwk (accessed October 27, 2023) (in Russian).

TERRA BASHKIRIA Dusha Urala, serdtse Evrazii [TERRA BASHKIRIA The Soul of the 
Urals, the Heart of Eurasia]. URL: https://terrabashkiria.ru/ (accessed October 28, 2023) 
(in Russian).



186 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 165–186.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Tuzbekov A. I. Konstruirovanie novykh sakral'nykh prostranstv vokrug arkheologicheskikh 
pamyatnikov na Yuzhnom Urale [The Construction of  New Sacred Spaces Around 
Archaeological Sites in the Southern Urals]. Istoriko-kul'turnoe nasledie narodov Uralo-
Povolzh'ya [Historical and Cultural Heritage of the Peoples of the Ural-Volga Region]. 2018, 
no. 2 (5), pp. 78–85 (in Russian).

Tuzbekov A. I., Bakhshiev I. I. Arkheologicheskie ob'ekty kak ob'ekty sakralizatsii (na 
primere mogil'nika Il'chigulovo IV ) [Archaeological Sites as Objects of Sacralization (on 
the Example of the Ilchigulovo IV Burial Ground)]. Izvestiya Ufimskogo nauchnogo tsentra 
Rossiiskoi akademii nauk [Proceedings of the Ufa Scientific Centre of the Russian Academy 
of Sciences]. 2015, no. 4, pp. 103–107 (in Russian).

Tuzbekov A. I., Bakhshiev I. I. Ob'ekty arkheologicheskogo naslediya Bashkirskogo Zaural'ya 
v sovremennoi ritual'noi praktike yugo-vostochnykh bashkir [Objects of Archaeological 
Heritage of the Bashkir Trans-Urals in the Modern Ritual Practices of the Southeastern 
Bashkirs]. Islam i gosudarstvo v Rossii. Sbornik materialov Mezhdunarodnoi nauchno-
prakticheskoi konferentsii [Islam and the State in Russia. Collection of Materials of the 
International Scientific and Practical Conference]. Ufa, 2013, pp. 99–102 (in Russian).

Valeeva A. F., Tuzbekov A. I. Geoinformatsionnye sistemy v izuchenii svyatykh mest 
musul'man na Yuzhnom Urale [Geographic Information Systems in the Study of Muslim 
Holy Sites in the Southern Urals]. Istoricheskii poisk [Historical Search]. 2023, vol. 4, no. 4, 
pp. 5–18 (in Russian).

VK.Barkov.net: poisk tselevoi auditorii v sots setyakh [VK.Barkov.net: searching for 
a target audience in social networks]. URL: https://vk.barkov.net (accessed October 23, 2023) 
(in Russian).

Yavnaya T. A. Primenenie metodov netnografii pri izuchenii palomnikov-musul'man 
i posetitelei svyatykh mest Respubliki Bashkortostan [The Application of Netnography 
Methods in the Study of Muslim Pilgrims and Visitors to Holy Sites in the Republic 
of Bashkortostan]. Istoricheskii poisk [Historical Search]. 2023, vol. 4, no. 4, pp. 105–112 
(in Russian).

Yunusova A. B. Mobilizovannyi arkhaizm: novye tendentsii v traditsionnoi religioznoi 
praktike pokloneniya bashkirskikh musul'man [Mobilized Archaism: New Trends in the 
Traditional Religious Practice of Worship among Bashkir Muslims]. Izvestiya Ufimskogo 
nauchnogo tsentra RAN [Proceedings of the Ufa Scientific Centre of the Russian Academy 
of Sciences]. 2015, no. 3, pp. 106–115 (in Russian).

Kozinets R. V. E-Tourism Research, Cultural Understanding, and Netnography. Handbook 
of e-Tourism. Cham: Springer, 2020a, pp. 1–15.

Kozinets R. V. Netnography. The Essential Guide to Qualitative Social Media Research. 
SAGE Publications, 2020b, 472 p.

Kozinets R. V. On netnography. Initial reflections on consumer investigations of cyberculture. 
Consumer Research. 1998, vol. 25, pp. 366–371.

Статья поступила в редакцию: 28.07.2024
Принята к публикации: 09.06.2025

Дата публикации: 29.12.2025



187Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 393.05 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–09

И. Г. Петров

Институт этнологических исследований им. Р. Г. Кузеева УФИЦ РАН, Уфа (Россия)

ПИЩА И СВЯЗАННЫЕ С НЕЙ ЗАПРЕТЫ 
И ОГРАНИЧЕНИЯ В ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНОЙ 
ОБРЯДНОСТИ ЧУВАШЕЙ

В исследовании, основанном на литературных, архивных, фольклорных источни-
ках, а также полевых материалах автора, рассматриваются пищевые запреты и ограни-
чения, которые были частью обычаев и обрядов похоронно-поминального цикла чува-
шей, проживающих в Волго-Уральском регионе. Эти запреты и ограничения были об-
условлены страхом человека перед смертью и умершим, желанием задобрить покойни-
ка и обеспечить его благополучный переход в загробный мир. Соблюдение этих пра-
вил не только гарантировало безопасность и благополучие людей, но и обеспечивало 
покровительство умершего как представителя мира предков. Пищевые табу регламен-
тировали бытовое и ритуальное поведение человека, накладывали определенные огра-
ничения на состав еды и напитков, технологию приготовления, особенности трапезы, 
количество блюд и участников обряда, а также на время и место проведения обрядо-
вых действий. Эти запреты присутствовали на всех этапах обряда (предпохоронном, 
похоронном, послепохоронном) и составляли один из компонентов соционормативной 
культуры этноса. Несмотря на то, что большинство запретов были основаны на суеве-
риях, они продолжают соблюдаться и в настоящее время. Это свидетельствует о древ-
ности их происхождения и устойчивости во времени и пространстве.

Ключевые слова: чуваши, Урало-Поволжье, похороны и поминки, пища, трапеза, 
запреты, ограничения, приметы, поверья

Для цитирования: 
Петров И. Г. Пища и связанные с ней запреты и ограничения в похоронно-поминальной 
обрядности чувашей // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 187–204.  
DOI 10.14258/nreur(2025)4–09

Петров Игорь Георгиевич, кандидат исторических наук, ведущий научный 
сотрудник отдела этнографии Института этнологических исследований 
им. Р. Г. Кузеева Уфимского федерального исследовательского центра РАН, Уфа  
(Россия). Адрес для контактов: ipetrov62@yandex.ru; https: //orcid.
org/0000–0001–8664–3004



188 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

I. G. Petrov

R. G. Kuzeev Institute of Ethnological Studies UFRC RAS, Ufa (Russia)

FOOD AND RELATED PROHIBITIONS AND RESTRICTIONS 
IN CHUVASH FUNERAL AND MEMORIAL RITES

The study, based on literary, archival and folklore sources, as well as the author's field 
materials, examines food prohibitions and restrictions that were part of the customs and rituals 
of the funeral and memorial cycle of the Chuvash people living in the Volga-Ural region. These 
prohibitions and restrictions were conditioned by the human fear of death and the dead, the 
desire to placate the deceased and ensure his safe passage to the afterlife. Observance of these 
rules not only guaranteed the safety and well-being of people, but also ensured the patronage 
of the deceased as a representative of the world of ancestors. Food taboos regulated human 
domestic and ritual behaviour, imposed certain restrictions on the composition of food and 
drinks, the technology of preparation, the peculiarities of the meal, the number of dishes and 
participants in the ritual, as well as on the time and place of ritual actions. These prohibitions 
were present at all stages of the rite (pre-funeral, funeral, post-funeral) and constituted one 
of the components of the ethnos' socio-normative culture. Despite the fact that most of the 
prohibitions were based on superstition, they are still observed today. This testifies to the 
antiquity of their origin and their stability in time and space.

Keywords: Chuvashs, Ural-Volga region, funerals and wakes, food, repast, prohibitions, 
restrictions, omens, beliefs.

For citation: 
Petrov I G. Food and related prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites. Nations and 
religions of Eurasia. 2025. T. 30, № 4. P. 187–204 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–09

Petrov Igor Georgievich, Сandidate of Historical Sciences, Senior Researcher 
of Ethnography Department, R. G. Kuzeev Institute of Ethnological Researches of Ufa 
Federal Research Centеr of RAS, Ufa (Russia). Contact address: ipetrov62@yandex.ru; 
https://orcid.org/0000–0001–8664–3004

Введение
Одним из мало исследованных компонентов соционормативной культуры тради-

ционных обществ являются запреты (табу). Они охватывали практически все сторо-
ны жизни человека и регламентировали повседневную жизнь, хозяйственные занятия, 
промыслы, ремесла, пищу, обычаи и обряды, религию и религиозные верования, эти-
кет, язык, культуру речи и т. д. Целью соблюдения запретов являлось «предотвраще-
ние угрожающих жизни и благополучию людей событий и состояний» [Виноградова, 
Толстая, 1999: 270].



189Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Большое место запреты занимают в ритуалах. Присутствуя в них в виде системы 
определенных правил, регламентирующих бытовое и обрядовое поведение индивидуу-
ма и коллектива, они помогали установить определенный порядок и гармонию с окру-
жающим миром — с природой, общиной, семьей, и в том числе с миром предков.

Особое значение им придавалось в похоронных и поминальных обычаях и обря-
дах. Их неукоснительное соблюдение было полностью подчинено общей логике обря-
да и обусловлено страхом членов социума перед умершим и смертью, желанием задоб-
рить покойника и заручиться его покровительством, а также стремлением обеспечить 
его благополучный переход в потусторонний мир.

В чувашской этнографии пищевые запреты и ограничения в похоронных обычаях 
и обрядах пока не стали объектом специального исследования. В контексте изучения 
различных аспектов традиционной культуры они частично затронуты в монографи-
ях А. К. Салмина, Е. В. Сергеевой, И. Г. Петрова, Е. А. Ягафовой, И. Г. Петрова [Салмин, 
2007; Сергеева, 2015; Петров, 2028; Ягафова, Петров, 2023], а также в статьях И. Г. Пе-
трова, Е. В. Сергеевой, И. Г. Петрова и Е. А. Ягафовой [Петров, 2021; Cергеева, 2021; Пе-
тров, Ягафова, 2023] и др. Такие же разрозненные и поверхностные сведения по этой 
теме присутствуют в литературе второй половины XIX — начала ХХ в.

Цель настоящей статьи — на примере чувашей Урало-Поволжского региона рассмо-
треть наиболее характерные пищевые запреты и ограничения, которые регламентиро-
вали и упорядочивали поведение человека и социума в целом во время похорон и по-
минок, и произвести их анализ в контексте ритуала. На чувашском материале такое ис-
следование на основе обобщения ранее опубликованных и неопубликованных источ-
ников производится впервые. Это подчеркивает не только его актуальность, но и на-
учную новизну.

Источниками исследования являются сведения, почерпнутые из историко-этногра-
фической литературы по теме, архивные документы, фольклорные тексты, а также по-
левые материалы автора.

Хронологически исследование охватывают период со второй половины XIX до на-
чала XX в. В связи с тем, что некоторые из запретов актуальны и сегодня, в работе так-
же приводятся примеры их современного бытования, извлеченных из полевых мате-
риалов автора.

Исследование проведено с использованием общепринятых научных методов — ана-
лиза, синтеза, систематизации, а также методов исторических исследований — исто-
ризма, объективности, системности, конкретности.

Научная новизна работы состоит в том, что в ней воссоздана традиционная систе-
ма пищевых запретов и ограничений чувашей Урало-Поволжья, связанная с похоро-
нами и поминками.

Материалы и обсуждение
Похоронно-поминальная обрядность представляет собой сложный комплекс, в ко-

тором присутствуют разные компоненты — элементы материальной культуры, риту-
альные действия, фольклорные тексты и т. д. Одним из важных элементов материаль-
но-вещной среды ритуала является обрядовая и поминальная пища, посредством ко-
торой члены общества пытались восстановить социальное равновесие, нарушенное 



190 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

смертью одного из своих членов. Поэтому неудивительно, что во время похорон и по-
минок обрядовая еда обременялась множеством запретов и ограничений. Эти запре-
ты присутствовали на всех этапах обряда (предпохоронном, похоронном, послепохо-
ронном) и составляли один из компонентов соционормативной культуры этноса.

Пищевые ограничения и запреты обретали свою значимость уже с момента на-
ступления смерти человека. Дом, в котором умер человек, у чувашей считался нечи-
стым. Поэтому в нем готовить еду и употреблять пищу запрещалось. По веровани-
ям чувашей, после того, как Дух смерти Эсрел (от арабского Азраил, «ангел смерти») 
[Чувашская мифология, 2018: 426] незримо приходил к умирающему и рассекал ко-
сой или ножом его суставы, всё домашнее пространство вокруг пачкалось кровью по-
койника [Прокопьев, 1903: 7–8]. По этой причине, как только покойник испускал дух, 
за пределы жилища — на улицу или во двор выносили бытовые вещи, которые име-
ли контакт с умершим. Прежде всего это касалось перины и постели, а также натель-
ной одежды. Их выносили во двор и на открытом воздухе в целях очищения держа-
ли несколько дней.

В некоторых селениях вместе с постельными принадлежностями и одеждой на ули-
цу выносили бытовую утварь, кухонную посуду, а также питьевую воду. Аналогичных 
взглядов придерживались марийцы. По их поверьям, после кончины человека Ангел 
смерти Азырен в воде вымывал свой нож и по этой причине она становилась непригод-
ной к употреблению [Абукаева, 2018: 92]. Если предметы домашнего обихода для очи-
щения от невидимой крови усопшего держали на улице, а потом заносили обратно, 
то воду выливали. Руководствуясь этим табу, в Свияжском уезде Казанской губернии 
в домах с покойником не варили еду, а его обитатели до похорон питались у своих род-
ственников или соседей [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 208. Л. 105–106]. В среднем это про-
должалось до трех дней. В других селениях аналогичный запрет соблюдали до уклады-
вания умершего в гроб [Магницкий, 1881: 160].

В указанном ограничении определенно просматривается влияние на чувашей рас-
пространенного среди мусульманского населения представления о ритуальной нечи-
стоте дома и напрямую связанного с ним трехдневного пищевого табу. К примеру, та-
кого запрета до сих пор придерживаются татары Западной Сибири, татары и башки-
ры Урало-Поволжья, в частности казанские, касимовские, чепецкие татары, башкиры 
на юге Башкирии, а также народы Казахстана и Средней Азии — казахи, узбеки, кир-
гизы, туркмены, таджики и др. [Тихомирова, 2009: 93–94; Касимова, 2003: 158]. Среди 
чувашей такие представления, вероятно, укоренились благодаря контактам с татара-
ми и влияния на них исламской веры. В то же время вполне допустимо предположить, 
что некоторая часть чувашей могла сохранить эти поверья и представления с более ран-
них времен, когда их предки были последователями мусульманской религии, напри-
мер, в эпохи Золотой Орды и Казанского ханства. Видный венгерский этнограф Дью-
ла Месарош, опубликовавший в начале ХХ в. обстоятельный труд о старой чувашской 
вере, не случайно сделал вывод о том, что когда‑то большая часть чувашского народа 
была мусульманами, но потом, в силу различных обстоятельств, их связь с мусульман-
ским миром прекратилась, в результате чего «в душе народа неукоренившийся ислам 
слился с еще не совсем забытым язычеством» [Месарош, 2000: 20].



191Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Другим устойчивым верованием чувашей является вера в то, что с момента смерти 
покойник нуждается в постоянной опеке со стороны живых родственников. Это каса-
лось также его питания. Чуваши верили, что в загробной жизни покойник, как и они, 
нуждается в пище и питье. Поэтому, как только человек умирал, на стол ставили ста-
кан с водой, кусок хлеба, а также одну или три свечи, вставленные в тарелку с зерном. 
Потом эту воду и хлеб ежедневно обновляли в течение 40 дней [ЧНТ, 2009: 55].

На это же были направлены коллективные поминальные трапезы. Как и у других на-
родов, они осмыслялись как совместные застолья живых и мертвых, а также как один 
из способов коммуникации с потусторонним миром. Поминальные застолья устраи-
вались как в день похорон, так и в дни поминок. Если первое коллективное угощение 
в честь усопшего у некрещеных и крещеных чувашей в основном проводилось в день 
похорон, то последующие трапезы у каждой конфессиональной общности устраива-
лись в разное время и с разной периодичностью. Это касалось как частных поминок 
по конкретно умершему человеку, так и общих, когда поминали всех умерших незави-
симо от даты их смерти [Ягафова, Петров, 2023: 156–204, 205–227].

Постольку поскольку умерший с момента смерти считался представителем сакраль-
ного пространства, соприкосновение остальных людей с ним было возможно толь-
ко при условии соблюдения различного рода правил, ограничений и запретов. Такие 
прескрипции накладывались также на пищу, в том числе поминальную пищу и трапе-
зу. Чтобы убедиться в этом, рассмотрим некоторые особенности поминальной пищи 
и поминальных трапез у чувашей. Для этого остановимся на таких вопросах, как со-
став еды и напитков на поминальном столе, перечень запрещенных продуктов и блюд, 
запреты и ограничения, касающиеся их приготовления, а также особенности поми-
нального застолья.

Состав еды и напитков на поминальном столе
В празднично-обрядовой кухне чувашей, как и в повседневной, преобладала пища 

растительного и животного происхождения. Разница между ними состояла лишь в том, 
что для праздников и обрядов готовились более разнообразная еда и напитки. Это ка-
салось как количества блюд, так и их ассортимента. Объяснялось это стремлением, что-
бы покойник насытился всеми выставленными угощениями и остался всем доволен.

После кончины человека начинались поминки, сопровождаемые подношени-
ем пищи, и для этих случаев готовились специальные поминальные блюда. Одним 
из таких блюд была тюря из ржаной или полбенной муки — чун пăтти (каша души) 
или арпах-сарпах пăтти [Прокопьев, 1903: 15]. Она готовилась путем смешивания 
небольшого количества воды и муки, что придавало ей жидкую консистенцию, по-
хожую на кисель.

Первый раз покойника поминали до обмывания. В дом заносили несколько щепок, 
оставшихся от гроба, и клали их на пол. Затем каждый из присутствующих с помо-
щью лучины брал из чашки приготовленную тюрю и бросал ее на щепки со словами: 
«Умăнта пултăр» (Пусть будет пред тобою). После этого остатки тюри вместе с щеп-
ками выбрасывали во двор.

Второй раз покойника поминали после укладывания в гроб. В этот раз из пресного 
теста, замешанного на сметане, готовили тоненькие лепешки хăймалу. Их пекли на ско-



192 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

вороде с маслом, используя щепки от гроба. Когда все было готово, у изголовья покой-
ника ставили изготовленные из липы чиляк чĕрес и чашку. В чиляк с тем же пожелани-
ем «Умăнта пултăр» родственники поочередно отливали немного воды, а в чашу кро-
шили кусочки лепешки хăймалу. Затем содержимое сосудов также выносили на улицу 
и выбрасывали. В дальнейшем чиляк и чашка использовались только для поминовений 
покойника, применять их для других целей было запрещено. После больших поминок 
юпа их разбивали и выкидывали в поле [Прокопьев, 1903: 16], так как они считались 
атрибутами покойника и предметами, представляющими опасность.

Третий раз покойника поминали на кладбище после погребения. После водруже-
ния надгробного памятника на могиле зажигали свечу, а на могильный холм отрыва-
ли кусочки хăймалу [Прокопьев, 1903: 20]. Следует отметить, что хăймалу всегда пекли 
в нечетном (ытă) количестве — 3, 5, 7, 9, 11 штук и т. д. Приготовление лепешек в чет-
ном (тĕкел) количестве запрещалось, потому что нарушение этого табу могло спрово-
цировать еще одну смерть в течение года [Прокопьев, 1903: 16].

Состав еды и напитков на поминальном столе был разнообразным. Одним из глав-
ных кушаний на нем был хлеб çăкăр. В основном его выпекали из ржаной муки, воды, 
соли с добавлением закваски или без нее. На праздники, в том числе и на поминки, 
хлеб пекли из пшеничной муки, в результате чего получался белый хлеб или калач — 
кулачă, хăпарту.

Другим обязательным блюдом были блины — икерчĕ ( диал. куймак, кульмак, 
пĕлĕм). В некоторых селениях вместо блинов готовили обрядовые лепешки — хăймалу, 
кӳптĕрме, çӳхӳ. Для разнообразия мучных блюд, кроме этого, готовили различные ле-
пешки без начинки пашалу, капăртма, хăпарту. Для их приготовления использовали 
полбенную, гороховую, чечевичную муку [Сергеева, 2015: 48–49].

В некоторых чувашских селениях Самарского Заволжья и Закамья также пекли за-
крытые пироги или курники хуплу. Для этого использовали мелко нарубленное мясо, 
животный жир, а также полусваренную кашу из проса или пшеничной крупы. Иногда 
вместо каши применяли мелко накрошенный картофель. Как и некоторые другие об-
рядовые блюда, хуплу пекли от трех до девяти штук, т. е. нечетное количество [Ягафова, 
Петров, 2023: 171]. Однако бывали и исключения. Так, в некоторых ареалах прожива-
ния чувашей пироги и хуплу не готовили совсем, так как они полностью закрывались 
тестом [Сергеева, 2021: 257] и их ставили в горячую печь.

Кроме мучных блюд на поминальный стол подавали горячие блюда и напитки. Го-
рячие блюда обязательно варили из мяса домашних птиц и животных, которых жерт-
вовали в честь покойного. Это могла быть курица или какое‑либо животное — овца, 
баран, теленок, телка, корова, лошадь. Потом из мяса птицы или животного готовили 
суп на курином бульоне с лапшой салма яшки, чăх яшки или суп из говядины — какай 
яшки / какай шӳрпи / аш яшки / аш шӳрпи. Кроме этого, из мяса животного готови-
ли два вида ритуального супа — кукар яшки, кукар шӳрпи (суп, бульон из паленых ног 
и головы животного) и сӳрме / çӳрме (суп из потрохов). Эти блюда чаще всего готови-
ли на большие поминки юпа, а на частных поминках обходились супом из курятины. 
Перед приготовлением кукар яшки голову и ноги животного опаливали на открытом 
огне и после тщательной очистки варили в отдельном котле. Иногда в бульон добав-



193Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ляли крупу или картофель. После приготовления сваренные голову и ноги животного 
родственники умершего брали с собой на кладбище и совершали обряд приглашения 
покойника на поминки. Около надгробия они зажигали свечу или разводили неболь-
шой костер, на могиле раскладывали принесенные с собой яства и совершали неболь-
шую тризну. Напоследок покойника и всех умерших родственников звали на помин-
ки и возвращались обратно.

Сӳрме / çӳрме варили на воде или мясном бульоне с добавлением мелко нарезанных 
кусочков легких, печени, сердца, желудка и кишок животного. Лапшу и крупу в кушанье 
не добавляли [Афанасьева, 2002: 44–45]. Есть основания считать, что в прошлом кукар 
яшки и сӳрме использовались на определённых этапах поминальной трапезы. Напри-
мер, в селениях чувашей-язычников Закамья, проживающих в Республике Татарстан, 
первое блюдо подавали перед тем, как родственники умершего отправлялись на клад-
бище, чтобы установить надмогильный столб юпа, а второе — после того, как они воз-
вращались с кладбища [Ягафова, Петров, 2023: 217–218].

Завершающим блюдом поминального стола была каша пăтă. Чаще всего его ва-
рили из проса, полбы, пшеничной крупы, гречки, гороха. Кашу готовили на мясном 
бульоне, а иногда на бульоне, в котором варились голова и ноги животного. В тради-
ционной кухне чувашей Южного Приуралья эта каша так и называется — пуç пăтти 
(каша головы) или кукар пăтти (каша голья) [Афанасьева, 2002: 45]. Позднее в тради-
цию культуры питания чувашей вошли рис, пшено, овсянка, перловка и другие крупы. 
В некоторых случаях хозяйки варили кашу с добавлением нескольких видов круп. По-
дача на стол каши соблюдается и в настоящее время. Однако это блюдо в чистом виде 
не подают, а подают вместе с мясом, рыбой, овощами и т. д.

Традиционными напитками поминальной трапезы испокон веков были домашнее 
пиво из хмеля и солода сăра, самогонка сăмакун / ханша / аншарли/ кумăшка, покуп-
ная водка эрех. Люди, держащие пчел, с использованием меда, воды, солода или заквас-
ки готовили медовую бражку кăрчама или выдержанный на хмелевых дрожжах креп-
кий медовый напиток симпыл. Квас, чай, компот, кисель и различные соки получили 
распространение сравнительно поздно, лишь начиная с 60–70‑х гг. ХХ в.

Таким образом, основными блюдами на поминальном столе у чувашей были хлеб 
çăкăр, блины икерчĕ, лепешки хăймалу, кӳптĕрме, çӳхӳ, суп-лапша из курятины салма 
яшки / чăх яшки, суп из говядины — какай яшки / какай шӳрпи / аш яшки / аш шӳрпи, 
суп из потрохов сӳрме, суп из голья кукар яшки, каша пăтă. Из напитков — пиво и до-
машняя водка.

Запрещенные продукты, блюда и напитки
На поминальном столе чувашей можно было увидеть практически все кушанья и на-

питки, которые использовались в быту и в празднично-обрядовых ситуациях. Одна-
ко были и исключения: некоторые продукты, блюда и напитки на поминальный стол 
не ставились ни в коем случае.

К примеру, для приготовления поминальных кушаний запрещалось использовать 
свинину. Потому что свинья считалась не только «нечистым», но и плотоядным жи-
вотным. По народным представлениям, плотоядные животные, которые приносят 
смерть другому существу, представляли такую же опасность и для покойника. Возмож-



194 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

но, что этот запрет является рудиментом прежней мусульманской веры чувашей, а так-
же результатом многовекового влияния на них исламизированного населения (прежде 
всего татар) и мусульманской веры в целом.

Кроме свинины чуваши также избегали готовить еду из козьего мяса. Коза счита-
лась «проклятым» или дьявольским животным, и её мясо ели только в повседневной 
жизни, но не использовали для ритуальных целей.

Также под запретом были блюда из рыбы. В народе бытовало поверье, что после по-
едания рыбы родными и близкими покойного последний на «том свете» будет плавать 
в воде также, как рыба [Сергеева, 2021: 257].

Практически никогда не готовили блюда с молоком и молочными продуктами, такие 
как молочный суп, кислое молоко, сметана, творог, масло. На похоронно-поминальных 
трапезах молоко никогда не использовалось также в качестве напитка.

Как отмечалось выше, в некоторых ареалах проживания чувашей к запрещенным 
блюдам относились закрытые пироги [Сергеева, 2021: 257]. Объяснением этого запре-
та является толкование, которое было записано в начале ХХ в. в одном из чувашских 
селений Среднего Поволжья: «Кукӑль тумаççӗ, кукӑль пӗçерсен, вилнӗ çыннине япа-
лапа чӳркесе кӑмакана пӑрахса çунтарнӑ пек пулать, теççӗ» (Пирог не готовят, если 
готовят пирог, это значит, что мертвеца закутывают во что‑либо и сжигают в печи) 
[НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 231. Л. 371]. Это говорит о том, что согласно нормам симпа-
тической магии, имевшей место в обычаях и верованиях чувашей, пироги, приготов-
ляемые для поминального стола, ассоциировались с телом покойника.

По этой же причине мучные продукты, которые выставлялись на поминальный стол, 
такие как хлеб, лепешки и другое, никогда не резали ножом. Как правило, их ломали 
на отдельные кусочки руками и только после этого ставили на стол. В настоящее время, 
руководствуясь этим же поверьем, на поминальный стол не ставят разного рода сала-
ты, в состав которых входят мелко накрошенные ножом овощи или другие продукты.

Спектр подобного рода запретов был достаточно широк. До больших поминок, 
а позднее — до наступления 40 дней со дня смерти, родным и близким покойного за-
прещалось топить в домах печь, подавать жар в бане, печь блины и пироги, шить оде-
жду, стирать белье, толочь в ступе кудель, ставить жерди в огороде, копать землю, 
стричь овец, мазать печку глиной. Считалось, что все эти действия могут причинить 
покойному физическую боль и страдания. Если кто‑нибудь из этого круга людей нару-
шал табу и, например, топил печку, стряпал пироги или блины, подавал жар в бане, это 
было равносильно тому, что обжигалось лицо и тело покойника. По этой же причине 
не стирали белье, так как грязная вода может попасть в глаза и рот покойника, не ма-
зали и не белили печь — глиной и побелкой забьются глаза, рот и уши, не пряли нит-
ки и не стригли овец — есть опасность причинить боль волосам покойного, не поль-
зовались иголкой и не шили одежду — можно уколоть тело, не обрабатывали волокна 
в ступе — можно раздробить суставы и кости и т. д. [Петров, 2021: 162].

К этой же категории относится запрет родным и близким умершего есть мясо ку-
рицы, приготовленной для поминального обеда. Существовало поверье, что поедание 
курицы в этот день равносильно поеданию тела покойника: «Потом все, кроме семей-
ных, из которой семьи был умерший, садятся за стол есть курицу и пить пиво. Хозяе-



195Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ва же этой курицы не ели, потому что у чуваш было поверье, что если кто из домашних 
будет есть мясо этой курицы, заколотой на имя умершего, то он будет есть тело умер-
шего» [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 176. Л. 167].

С переходом чувашей в христианскую религию, который начался в 30–40‑е гг. 
XVIII в., в их религиозную практику вошла традиция придерживаться постной или ско-
ромной пищи, в том числе во время поминальных трапез. В соответствии с этой тра-
дицией в определенные дни православного календаря мирянам запрещалось употреб-
лять продукты и еду, полученные от теплокровных животных и птиц — мясо, субпро-
дукты, животный жир, молоко, масло, кисломолочные продукты, яйца, а также блюда, 
содержащие эти ингредиенты. Скоромная пища обычно не употреблялась во время ре-
лигиозных постов. Поэтому, если поминальные трапезы совпадали с постными дня-
ми, набор продуктов и блюд существенно менялся. В обычный пост из состава поми-
нальных блюд исключались мясные и молочные продукты, а в строгий пост — также 
рыба и растительное масло. Однако эта традиция среди чувашей утвердилась не сра-
зу. Поначалу ее придерживалась только небольшая часть верующих. Доля постящихся 
составляет небольшую часть населения и в настоящее время, в том числе среди офи-
циально православных чувашей. Тем не менее во время поминальных трапез интере-
сы постящихся учитываются и соблюдаются. Для них во время трапез готовятся от-
дельный стол с постной пищей или им за общим столом подаются специально приго-
товленные постные блюда. С учетом поста вместо мясомолочной пищи им предлага-
ются кушанья из рыбы, грибов, круп и овощей.

Запреты и ограничения, соблюдаемые при приготовлении поминальных блюд
В процессе приготовления пищи для поминального стола также существовали опре-

делённые правила и ограничения. Их было не так много, но они соблюдались неукос-
нительно. В частности, для приготовления мучных продуктов, таких как блины, лепёш-
ки и другие кушанья, использовали только пресное тесто тутлă чуста [Прокопьев, 
1903:16; Ашмарин, 1941: 302–303]. Кислое тесто для этих целей запрещалось. Это объ-
яснялось тем, что тесто, приготовленное на закваске, имело семантику возрастания, 
увеличения, прибавления [Cергеева, 2021: 255], что противоречило смыслу и содержа-
нию похоронно-поминального обряда.

Кроме этого, для приготовления этих кушаний нельзя было использовать муку, по-
лученную из нового урожая. Следовательно, для этих целей применяли только «старую» 
муку, оставшуюся от прежних запасов урожая [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 218. Л. 13].

С учетом ряда запретов пекли блины — один из главных блюд поминальной трапе-
зы. Согласно чувашским обычаям, в день похорон и поминок в доме покойника обяза-
тельно должно было пахнуть жаренными на сковороде блинами. Считалось, что таким 
образом можно насытить покойников, так как они будут вдыхать их аромат. В процес-
се приготовления первый испеченный блин откладывали в сторону, так как он предна-
значался для покойника. Потом его выбрасывали на улицу или отдавали собакам, по-
скольку верили, что умершие приходят к живым в облике собак. Поэтому в дни, когда 
поминали умерших, собак не обижали и всячески баловали едой, в том числе с поми-
нального стола [Прокопьев, 1903: 24, 34]. Остальные блины складывали друг на друга 
в виде горки, а затем расставляли на разных местах стола, за которым проводили тра-



196 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

пезу. Блины при этом старались не пережаривать, чтобы у покойного на «том свете» 
не изменился цвет лица, и он не стал красным [Сергеева, 2015: 126].

Ещё одной особенностью указанных поминальных блюд было то, что при их при-
готовлении не использовалась соль. Есть основания предполагать, что без соли гото-
вили не только специальные поминальные кушанья хăймалу, çӳхӳ, кӳптĕрме, но и бли-
ны икерчĕ. По Л. С. Лаврентьевой, которая изучила и обобщила роль и значение соли 
в обрядах и верованиях восточных славян, это было продиктовано тем, что еда без соли 
олицетворяла еду иного, т. е. потустороннего мира [Лаврентьева, 1992: 53]. Следует от-
метить, что кушанья без соли в дни похорон и поминок бытовали не только у восточ-
ных славян [Лаврентьева, 1992: 52–53; Пьянкова, Седакова, 20212: 114], но и народов 
Поволжья, в частности, у бесермян и удмуртов [Попова, 2023: 581–582]. Аналогичные 
представления, возможно, были распространены и среди чувашей.

Некоторые запреты соблюдались при приготовлении горячих блюд, например, супа 
на курином бульоне с лапшой. Лапшу готовили особым способом: сначала замешивали 
тесто, затем его раскатывали, а после этого руками разрывали на мелкие кусочки раз-
мером в ноготь. Разрезать раскатанное тесто ножом было запрещено, иначе тело по-
койника будет испытывать боль и страдания. Поэтому такая лапша так и называлась — 
татнă салма (досл. «оторванная лапша») или алăпа татнă салма (лапша, оторван-
ная руками), а суп, приготовленный из нее, — татнă салма яшки (суп с оторванной 
лапшой) [Афанасьева, 2002: 44].

Использование ножа было также под запретом при разделке сваренного мяса. К при-
меру, перед тем как подать на стол мясо курицы, его разделывали исключительно ру-
ками. При приготовлении поминального стола этого правила придерживаются и в на-
стоящее время. По этой же причине на поминальный стол не кладут острые предметы, 
прежде всего ножи и вилки [ЧНТ, 2009: 29]. По верованиям чувашей, они являются ко-
лющими предметами, а потому для покойника представляют опасность.

Ряд обязательных запретов соблюдали при забое скота и птицы, а также в процес-
се приготовления мясных блюд. В день похорон и поминок покойнику в обязательном 
порядке следовало пожертвовать домашнюю птицу или домашний скот. На этот счёт 
среди чувашей, особенно сельского населения, до сих пор существует правило, соглас-
но которому покойнику обязательно нужно принести кровавую жертву — юн кăлар-
малла (досл. «выпустить кровь»). В честь умершего обычно закалывали курицу (ред-
ко петуха), а также овцу (если покойником была женщина) или барана (если покойник 
мужчина). В старину на поминках мужчины резали бычка, жеребенка или лошадь, жен-
щины — корову или теленка. Обычно умирающий перед смертью сам указывал на скот, 
который следовало зарезать и сварить из него еду [Салмин, 2007: 337].

Считалось, что на том свете покойник будет ухаживать за ними и использовать 
их в качестве рабочих и ездовых животных [Прокопьев, 1903: 26–27]. Тем не менее, 
животных в основном закалывали на больших поминках, а на индивидуальных по-
минках, например, на 3‑й, 7‑й, 9‑й, 20‑й дни обходились жертвованием курицы. Бо-
лее предпочтительной считалась овца, так как она символизировала «продолжение 
рода» [Ягафова, Петров, 2023: 171]. Если по каким‑либо причинам приходилось ре-
зать барана, то на землю клали несколько монет и, обращаясь к усопшему, говорили: 



197Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

«Вот, для тебя режем барана, прими. А на эти деньги купи там себе овцу» [ПМА‑2]. 
По народным воззрениям, принесение в жертву овцы, возможно, гарантировало по-
койнику прибавление поголовья скота, в чем он был заинтересован так же, как и его 
живые родственники.

После того, как резали курицу, перья и пух птицы выбрасывали на улицу [Прокопь-
ев, 1903: 23], потому что они считались законной долей покойника и их хранить дома 
запрещалось. В прошлом их выкидывали в какой‑либо овраг за пределами селения 
или на улицу. В настоящее время пух и перья птицы собирают в мешочек, после чего 
кладут в гроб или закапывают на дне могильной ямы [Ягафова, Петров, 2023: 170–171].

Как правило, забивали только домашнюю живность, брать или покупать ее на сто-
роне запрещалось. Перед закланием голову животного направляли в сторону кладби-
ща, иначе жертва не дойдет до покойника. В это время женщины крошили на землю 
три лепешки хăймалу или хлеб, а на голову животного из ковша выливали воду, чтобы 
оно отряхнулось и стало пригодным для жертвоприношения. После этого они в полго-
лоса пели или произносили речитативом причитание по покойнику сас кăларни [Про-
копьев, 1903: 27–28]. Собирать кровь для последующего употребления запрещалось, так 
как она предназначалась покойнику. Поэтому делали так, чтобы кровь стекала на зем-
лю в специально приготовленное углубление.

Кроме этого, животных всегда резали на сакрально «чистом» месте. По К. П. Про-
копьеву, у чувашей-язычников таковым считалось место, на котором мастерили гроб 
[Прокопьев, 1903: 27]. В других локальных традициях пригодным для жертвоприно-
шений местом являлся небольшой участок, находящийся на восточной стороне подво-
рья. Здесь членам семьи запрещалось справлять нужду, выливать нечистоты, скверно-
словить, ударять по земле палкой и т. д. [Ягафова, Петров, 2023: 283].

Для приготовления поминальной пищи использовали только левые половинки туш 
животных, так как правые половинки были под запретом. К примеру, в начале ХХ в. 
так поступали чуваши Свияжского уезда Казанской губ. [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 208. 
Л. 109–110]. Некрещеные чуваши на больших поминках варили левые половинки туши, 
а правые откладывали для проведения обряда после установления надмогильного па-
мятника юпа, совершаемого через несколько дней [Салмин, 2007: 339]. Эта традиция 
жива и сегодня. Так, чуваши Южного Приуралья из левой половинки туши животно-
го готовят исключительно поминальную еду, а мясо с правой половинки употребляют 
в обычные дни [ПМА‑1]. Такой избирательный подход, вероятно, был обусловлен тем, 
что у чувашей, как и у других народов, левая сторона ассоциировалась с потусторон-
ним миром, т. е. миром мертвых и миром предков. Сказанное подтверждается и други-
ми фактами похоронно-поминальной практики чувашей. Например, все узлы на оде-
жде и обуви умершего завязывали исключительно в левую сторону, при одевании по-
койника перво-наперво надевали левый рукав одежды и только потом правый, левую 
полу верхней одежды всегда клали поверх правой, онучи на ногах заворачивали не сле-
ва направо, а наоборот [Петров, 2018: 208–209].

В некоторых селениях при приготовлении поминальных блюд не использовали вну-
тренности животного — сердце, легкие, трахею с горлом, печень и кишки. Это объяс-
нялось поверьем, что их употребление может вызвать у родственников сильные боли 



198 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

внутренних органов [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 208. Л. 109–110] или же принести боль-
шое горе [Салмин, 2007: 338].

Поминальная трапеза и связанные с ней запреты
В завершение несколько слов о некоторых запретах и ограничениях, имевших место 

на поминальных трапезах. Из всех коллективных трапез своими особенностями отли-
чалась трапеза, которая устраивалась на больших поминках. У некрещеных чувашей 
эта трапеза называлась юпа, у крещеных — сороковины или поминки сорокового дня — 
пумилкке, хĕрĕхмĕшĕ. В соответствии с традиционными представлениями, в этот день 
душа покойного навсегда покидала родной дом. Поэтому, чтобы с ним «попрощаться» 
и достойно проводить в «мир предков», приглашали как можно больше людей. Наряду 
с родственниками и близкими на поминки приглашали всех участников похорон, но, 
прежде всего, тех, кто изготавливал гроб, кто копал могилу, кто обмывал тело покой-
ника, кто после выноса гроба мыл внутренние помещения жилища, кто стирал белье, 
кто пек блины, кто варил еду и готовил поминальный стол и т. д.

Поминальный стол старались сделать богатым и разнообразным. Экономить на еде 
и питье запрещалось. Это делали для того, чтобы покойник на своих прощальных по-
минках получил обильное угощение и всем остался доволен. Кроме этого, бытовало по-
верье, что за недостаточное угощение и почтение умерший может наказать родствен-
ников, наслав на них различные болезни, бедствия и несчастья.

Считалось, что во время поминальных застолий вместе со всеми остальными пита-
ется и покойник. В прошлом для него либо на скамейке, либо на столе около входной 
двери, либо на краю общего поминального стола ставили большую деревянную чашу, 
в которую поминающие поочередно по кусочку отрывали разные виды пищи. Рядом 
с ней на столе или под ним ставили деревянное ведро или другой сосуд, куда отливали 
домашнее пиво, вино или водку. По краям чаши и ведра прикрепляли и зажигали све-
чи, которые с собой приносили участники поминок [Прокопьев, 1903: 23, 25, 29]. На-
чиная с ХХ в., вместе с большой чашей или миской, куда крошилась еда и отливалось 
питье, на стол стали ставить столовые приборы с едой — тарелку с супом, стакан с пи-
вом (чаем, компотом), рюмку с водкой, столовую и чайную ложки. Также для покойни-
ка ставили отдельный стул, а сверху на него клали подушку. Суп всегда наливали в та-
релку, которой покойник пользовался при жизни. Впоследствии указанные тарелку 
и ложку с другими столовыми приборами не смешивали, так как их использовать на-
равне с другой посудой было нельзя. В поминальный обед в день похорон, а также в по-
следующие поминальные дни для покойника ставили только эту посуду, а после боль-
ших поминок их разбивали и выкидывали.

Стул и место за столом, предназначенные для покойника, должны были оставать-
ся незанятыми в течение всей трапезы. Кому‑либо садиться на это место и тем более 
принимать пищу запрещалось. С одной стороны, этим родственники демонстрирова-
ли почтительное отношение к покойнику, с другой — подчеркивали дистанцирован-
ность умершего от них и принадлежность к миру предков.

Коллективную поминальную трапезу начинали только после совершения обряда 
ритуального «кормления» хывни [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 243. Л. 74]. Обряд «корм-
ления» был прост и универсален во всех ареалах проживания чувашей — все участни-



199Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ки поминок по очереди подходили к чаше, стоящей на столе, и со словами «Умăнта 
пултăр» (Пусть будет пред тобою) крошили в нее что‑нибудь из еды. Напитки (пиво, 
вино, водку), как было отмечено выше, отливали в другой сосуд. Вначале со своими 
кушаньями этот обряд совершали домохозяева и члены семьи, за ними — приглашен-
ные гости [Прокопьев, 1903: 29; Салмин, 2007: 341]. С начала ХХ в. напитки стали от-
ливать непосредственно в чашу с едой, отдельное ведро или сосуд для этих целей при-
менялось все реже и реже. Затем 3 или 5 человек из числа родственников (обязатель-
но нечетное число) выходили во двор и все содержимое сосудов со словами «Умăнта 
пултăр» выливали около столбовых ворот и возвращались в дом. Только после этого 
начиналось общее застолье. В некоторых локальных традициях обряд «кормления» со-
вершали во время коллективной трапезы. Все виды продуктов с поминального стола 
понемногу складывали в чашу или миску, затем периодически, но обязательно нечет-
ное количество раз (от 3 до 5) выносили во двор. В других местностях этот обряд со-
вершали перед завершением трапезы. При этом использованную посуду внутрь жили-
ща не заносили и оставляли во дворе или в сенях до следующего дня.

В день похорон во время поминального обеда, а в некоторых селениях и на боль-
ших поминках соблюдали гендерный принцип. Сначала за стол садились мужчи-
ны и только после них женщины, которым первыми садиться за стол запрещалось 
[Сергеева, 2021: 257]. Информанты объясняют это тем, что за стол первыми должны 
сесть те, кто копал могилу, изготавливал гроб, нес его до территории кладбища, т. е. 
мужчины. Однако вполне возможно, что это является проявлением прежних мусуль-
манских традиций, в соответствии с которыми женщины и мужчины в обществен-
ных местах должны были питаться не только отдельно друг от друга, но и в разных  
помещениях.

После поминальной трапезы хозяевам провожать гостей запрещалось, в против-
ном случае в доме появится еще один покойник. На этот феномен обратил внимание 
Н. Каменский и отметил в сочинении о языческих обрядах и религиозных веровани-
ях чувашей. По этому поводу он, в частности, написал следующее: «Когда гости выхо-
дят из того дома, где был их покойник, то их никто из хозяев не провожает, иначе, буд-
то бы, у них кто‑нибудь умрет очень скоро» [Каменский, 1879: 32].

Обращает на себя внимание также запрет после больших поминок оставлять в доме 
излишки еды и питья. Потому что бытовало поверье, что все приготовленные куша-
нья после поминок для последующего потребления становятся непригодными [Про-
копьев, 1903: 34]. Неслучайно приготовленное для поминок пиво у чувашей называ-
лось вилнĕ çын сăри (досл. пиво мертвого человека) [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 152. Л. 
165–165 об.] или виле сăри / вилĕ сăри (досл. пиво мертвеца) [НА ЧГИГН. Отд. I. Ед. хр. 
21. Л. 531–532]. Руководствуясь этим табу, чуваши от излишков пива после поминок 
всячески избавлялись, т. е. выливали на улицу [Ашмарин, 1930: 230].

Аналогично поступали с остатками поминального супа [Прокопьев, 1903: 34]. Если 
оставшийся после трапезы бульон выливали, то мясо и другие продукты раздавали од-
носельчанам. Одни раздавали соседям, другие — беднякам и нищим, третьи — прожи-
вающим по соседству этнически неродственным народам, например, татарам [Тимря-
сов, 1876: 274]. Поэтому, чтобы все яства и напитки были съедены и выпиты и ничего 



200 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

лишнего не оставалось, устроители поминок на трапезу приглашали как можно боль-
ше людей — родственников, соседей, односельчан, в том числе и посторонних людей.

Заключение
Таким образом, еда и напитки являются важной и составной частью не только куль-

туры питания, но и религиозных представлений и верований. Наибольшую устойчи-
вость и значимость пища сохраняет в семейно-обрядовой сфере, в том числе в обы-
чаях и обрядах похоронно-поминального цикла. Включаясь в обряд, она приобретает 
выраженные ритуальные функции и становится важным и необходимым элементом 
как обряда в целом, так и отдельных промежуточных его этапов. Именно по этой при-
чине еда и пища в обрядах похорон и поминок приобретают выраженный сакрализи-
рованный характер. Это находит отражение также в системе пищевых запретов и огра-
ничений. Последние не только регламентировали бытовое и ритуальное поведение че-
ловека во время ритуала похорон и поминок, но и накладывали определенные огра-
ничения на ассортимент пищи и напитков, технологию приготовления, особенности 
трапезы, количество блюд и участников обряда и т. д.

В настоящее время пищевые запреты и ограничения в похоронно-поминаль-
ной обрядности чувашей соблюдаются, но не так беспрекословно и последовательно, 
как в прошлом. Уменьшение и исчезновение запретительных норм обусловлено сти-
ранием границ между сакральным и профанным пространствами, необязательностью 
их соблюдения для большинства членов социума, современными социокультурными 
процессами и т. д.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено в рамках Государственного задания Института этнологи-

ческих исследований УФИЦ РАН № 122041900118–5.
Acknowledgement and funding
The research was carried out within the framework of the State Assignment of the Institute 

of Ethnological Studies UFRC RAS № 122041900118–5.

Список сокращений
ВЧУ — Вестник Чувашского университета
ИКЕ — Известия Казанской епархии
МАЭ — Музей антропологии и этнографии
НА — Научный архив
ПМА — Полевые материалы автора
СГСПУ — Самарский государственный социально-педагогический университет
СМАЭ — Сборник Музея антропологии и этнографии
ТЖЛАИ — Томский журнал лингвистических и антропологических исследований
УИИЯЛ — Удмуртский институт истории, языка и литературы
ФИКИ — Фонд историко-культурологических исследований им. К. В. Иванова
ЧГИГН — Чувашский государственный институт гуманитарных наук
ЧНТ — Чувашское народное творчество



201Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК:
Абукаева Л. А. Запреты в системе воззрений мари. Йошкар-Ола : Марийский гос. 

ун-т, 2018. 212 с.
Афанасьева Л. А. Ритуальные блюда в похоронно-поминальном обряде чувашей 

Приуралья // Актуальные проблемы тюркской и финно-угорской филологии: теория 
и опыт изучения : материалы Всероссийской науч.‑практ. конф. Елабуга : Елабужский 
государственный педагогический институт, 2002. С. 43–46.

Ашмарин Н. И. Словарь чувашского языка. Чебоксары : Наркомпрос, 1930. Вып. V. 
420 с.

Ашмарин Н. И. Словарь чувашского языка. Вып. XVI. Чебоксары : Чувашгосиздат, 
1941. 376 с.

Виноградова Л. Н., Толстая С. М. Запреты // Славянские древности: этнолингви-
стический словарь в 5 т. Т. 2. Д — К (Крошки). М. : Международные отношения, 1999. 
С. 269–273.

Каменский Н. Современные остатки языческих обрядов и религиозных верований 
у чуваш. Казань : Типография Императорского ун-та, 1879. 36 с.

Касимова Д. Г. Семейная обрядность чепецких татар (середина XIX–ХХ вв.). Ижевск : 
УИИЯЛ, 2003. 300 с.

Лаврентьева С. Л. Соль в обрядах и верованиях восточных славян // СМАЭ. Т. 45: 
Из культурного наследия народов Восточной Европы. СПб. : МАЭ, 1992. С. 44–55.

Магницкий В. К. Материалы к объяснению старой чувашской веры. Собр. в некото-
рых местностях Казанской губ. Казань : Типография Императорского ун-та, 1881. 266 с.

Месарош Д. Памятники старой чувашской веры: пер. с венг. Чебоксары : ЧГИГН, 
2000. 360 с.

Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук (НА ЧГИГН). Ед. хр. 21.
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 152.
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 176. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 208. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд. I. Ед. хр. 218. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд.  I. Ед. хр. 231. 
Научный архив Чувашского гос. ин-та гуманитарных наук. Отд.I. Ед. хр. 243.
Петров И. Г. Одежда в семейных обычаях и обрядах чувашей (XIX — начало ХХ века). 

Уфа : Башк. энцикл., 2018. 296 с.
Петров И. Г. Поведенческие запреты в похоронных и поминальных обрядах чува-

шей // ВЧУ. 2021. № 2. С. 158–170.
Петров И. Г., Ягафова Е. А. Ритуал похорон и поминок чувашей в контексте запре-

тов // ТЖЛАИ. 2023. № 2. С. 142–150.
Попова Е. В. Символика соли в верованиях и обрядах бесермян и удмуртов // Еже-

годник финно-угорских исследований. 2023. Т. 17. № 4. С. 575–586.
Прокопьев К. П. Похороны и поминки у чуваш. Казань : Императорский ун-т. 1903. 

39 с.



202 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Пьянкова К. В., Седакова И. А. Соль // Славянские древности: этнолингвистиче-
ский словарь в 5 т. Т. 5. С (Сказка) — Я (Ящерица). М. : Международные отношения, 
2012. С. 113–119.

Салмин А. К. Система религии чувашей. СПб. : Наука, 2007. 654 с.
Сергеева Е. В. Ритуальные блюда и напитки чувашей в семейной обрядности чу-

вашей // Исследования по этнологии чувашского народа : сб. ст. Чебоксары : ЧГИГН, 
2021. Вып. 1. С. 243–261.

Сергеева Е. В. Традиционная кухня и застольный этикет чувашей (конец XIX — на-
чало XXI в.). Историко-этнографическое исследование по материалам этнографиче-
ской группы низовых чувашей. Чебоксары : ФИКИ, 2015. 172 с.

Тимрясов С. Похороны и поминки у чуваш-язычников дер. Ишалкиной Чистополь-
ского уезда Саврушского прихода // ИКЕ. 1876. № 9. С. 269–274.

Тихомирова М. Н. Правила и запреты в пище и трапезе погребально-поминального 
обряда татар Западной Сибири // Сибирский сборник: Погребальный обряд народов 
Сибири и сопредельных территорий. СПб. : МАЭ РАН, 2009. Кн. 2. С. 93–100.

Чувашская мифология: этнографический справочник / науч. ред. Д. В. Егоров. Че-
боксары : Чуваш. кн. изд-во, 2018. 591 с.

Ягафова Е. А., Петров И. Г. Религиозные практики чувашей: традиции и их транс-
формация. Самара : СГСПУ, 2023. 352 с.

Чувашское народное творчество. Приметы и поверья. Сновидения / сост. Е. В. Фе-
дотова. Чебоксары : Чувашское книжное изд-во, 2009. 383 с. (на чуваш. яз.).

ПОЛЕВЫЕ МАТЕРИАЛЫ АВТОРА (ПМА)
ПМА‑1. Информатор П. М. Наумова, 1937 г. р., с. Уязыбашево Миякинского района 

Республики Башкортостан. 2004 г.
ПМА‑2: Информатор Е. М. Садаева, 1917 г. р., с. Мраково Гафурийского района Рес-

публики Башкортостан. 2004 г.

References
Abukaeva L. A. Zaprety v sisteme vozzrenii mari [Prohibitions in Mari belief system]. 

Ioshkar-Ola: Mariiskii gosudarstvennyi universitet, 2018, 212 p. (In Russian).
Afanas'eva L. A. Aktual'nye problemy tiurkskoi i finno-ugorskoi filologii: teoriia i opyt 

izucheniia. Materialy Vserossiiskoi nauchno-prakticheskoi konferentsii [Actual problems 
of Turkic and Finno-Ugric philology: theory and experience of study. Proc. of All-Russian 
Scientific and Practical Conference]. Elabuga: Elabuzhskii gosudarstvennyi pedagogicheskii 
institute, 2002, pp. 43–46 (in Russian).

Ashmarin  N. I.  Slovar' chuvashskogo iazyka [The Chuvash language dictionary]. 
Cheboksary: Narkompros, 1930, iss. V, 420 p. (in Russian).

Ashmarin  N. I.  Slovar' chuvashskogo iazyka [The Chuvash language dictionary]. 
Cheboksary: Chuvashgosizdat, 1941, iss. XVI, 376 p. (in Russian).

Egorov D. V. (ed.) Chuvashskaya mifologiya: etnograficheskii spravochnik [Chuvash 
mythology: an ethnographic handbook]. Cheboksary: Chuvashskoe knizhnoe izdatel'stvo, 
2018, 591 p. (in Russian).



203Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 187–204.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Iagafova E. A., Petrov I. G. Religioznye praktiki chuvashei: traditsii i ikh transformatsiya 
[Chuvash religious practices: traditions and their transformation]. Samara: SGSPU, 2023, 
352 p. (in Russian).

Kamenskii N. Sovremennye ostatki iazycheskikh obryadov i religioznykh verovanii u 
Chuvash [Modern remnants of pagan rites and religious beliefs among the Chuvash people]. 
Kazan: Tipografiia Imperatorskogo un-ta, 1879, 36 p. (In Russian).

Kasimova D. G. Semeinaya obryadnost' chepetskikh tatar (seredina XIX — ХХ vv.) [Family 
rituals of the Chepetsk Tatars (mid XIX–XX cc.).]. Izhevsk: UIIYaL, 2003, 300 p. (in Russian).

Lavrent'eva S. L. Sol' v obryadakh i verovaniyakh vostochnykh slavyan [Salt in rituals and 
beliefs of the East Slavs]. Sbornik Muzeya Antropologii I Etnografii [Collection of the Museum 
of Anthropology and Ethnography]. St. Petersburg, 1992, vol. 45, pp. 44–55 (in Russian).

Magnitskii V. K. Materialy k ob'iasneniyu staroi chuvashskoi very. Sobr. v nekotorykh 
mestnostiakh Kazanskoi gub. Kazan: Tipografiia Imperatorskogo un-ta, 1881, 266 p. 
(in Russian).

Mesarosh D. Pamyatniki staroi chuvashskoi very [Monuments of the old Chuvash faith]. 
Cheboksary: ChGIGN, 2000, 360 p. (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 21 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 152 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 176 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 208 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 218 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 231 (in Russian).

Nauchnyi arkhiv Chuvashskogo gosudarstvennogo instituta gumanitarnykh nauk (NA 
ChGIGN) [Scientific Archive of the Chuvash State Institute of Humanities]. Otdel I. Edinitsa 
khraneniya 243 (in Russian).

Petrov I. G. Odezhda v semeinykh obychayakh i obryadakh chuvashei (XIX — nachalo ХХ 
veka) [Clothing in Chuvash family customs and rituals (XIX — early XX centuries)]. Ufa: 
Bashk. entsikl., 2018, 296 p. (in Russian).

Petrov I. G. Povedencheskie zaprety v pokhoronnykh i pominal'nykh obriadakh chuvashei 
[Behavioural prohibitions in Chuvash funeral and memorial rites]. Vestnik Chuyvashskogo 
Universiteta [Bulletin of the Chuvash University]. 2021, no. 2, pp. 158–170 (in Russian).



204 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 187–204.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Petrov I. G., Iagafova E. A. Ritual pokhoron i pominok chuvashei v kontekste zapretov 
[Chuvash funeral and wake ritual in the context of  prohibitions]. Tomskii Zhurnal 
Antropologicheskikh I Lingvisticheskikh Issledovanii [Tomsk Journal of Linguistic and 
Anthropological Research]. 2023, no. 2, pp. 142–150 (in Russian).

Popova E. V. Simvolika soli v verovaniyakh i obryadakh besermyan i udmurtov [Symbolism 
of salt in the beliefs and rites of Besermians and Udmurts]. Ezhegodnik finno-ugorskikh 
issledovanii [Finno-Ugric Studies Yearbook]. 2023, vol. 17, no. 4, pp. 575–586 (in Russian).

Prokop'ev K. P. Pokhorony i pominki u Chuvash [Funerals and wakes of Chuvashs]. Kazan: 
Imperatorskii un-t, 1903, 39 p. (in Russian).

P'yankova K. V., Sedakova I. A. Sol' [Salt]. Slavyanskie drevnosti: etnolingvisticheskii 
slovar' v 5 t. [Slavic antiquities: ethnoiinguistic dictionary. 5 vols]. Moscow: Mezhdunarodnye 
otnosheniya, 2012, vol. 5, pp. 113–119 (in Russian).

Salmin A. K. Sistema religii chuvashei. St. Petersburg: Nauka, 2007, 654 p. (in Russian).
Sergeeva E. V. Ritual'nye blyuda i napitki chuvashei v semeinoi obriadnosti chuvashei 

[Chuvash ritual dishes and drinks in Chuvash family rituals]. Issledovaniya po etnologii 
chuvashskogo naroda [Studies on ethnology of the Chuvash people]. Cheboksary: ChGIGN, 
2021, iss. 1, pp. 243–261 (in Russian).

Sergeeva E. V. Traditsionnaya kukhnya i zastol'nyi etiket chuvashei (konets XIX — nachalo 
XXI v.). Istoriko-etnograficheskoe issledovanie po materialam etnograficheskoi gruppy nizovykh 
chuvashei [Traditional cuisine and table etiquette of the Chuvash people (late XIX — early XXI 
century). Historical and ethnographic research on the materials of the ethnographic group 
of the lower Chuvash people] Cheboksary: FIKI, 2015, 172 p. (in Russian).

Tikhomirova M. N. Pravila i zaprety v pishche i trapeze pogrebal'no-pominal'nogo obryada 
tatar Zapadnoi Sibiri [Rules and prohibitions in food and meals of the funeral and memorial 
rites of the Tatars of Western Siberia]. Sibirskii sbornik: Pogrebal'nyi obryad narodov Sibiri 
i sopredel'nykh territorii [Siberian Collection: Burial Rites of the Peoples of Siberia and 
Adjacent Territories]. St. Petersburg: MAE RAN, 2009, book 2, pp. 93–100 (in Russian).

Timriasov S. Pokhorony i pominki u chuvash-iazychnikov der. Ishalkinoi Chistopol'skogo 
uezda Savrushskogo prikhoda [Funerals and commemorations of the Chuvash pagans in 
Ishalkino of the Chistopol district of the Savrush congregation]. Izvestiya Kazanskoi Epatkhii 
[News of the Kazan diocese]. 1876, no. 9, pp. 269–274 (in Russian).

Vinogradova  L. N., Tolstaia  S. M.  Zaprety [Prohibitions]. Slavyanskie drevnosti: 
etnolingvisticheskii slovar' v 5 t. [Slavic antiquities: ethnoiinguistic dictionary. 5 vols]. Moscow: 
Mezhdunarodnye otnosheniya, 1999, vol. 2, pp. 269–273 (in Russian).

Chuvashskoe narodnoe tvorchestvo. Primety i pover'ya. Snovideniya [Chuvash folk art. 
Omen and beliefs. Dreams]. Cheboksary: Chuvashskoe knizhnoe izdatel'stvo, 2009, 383 p. 
(in Chuvash).

Статья поступила в редакцию: 29.10.2024
Принята к публикации: 12.09.2025

Дата публикации: 29.12.2025



205Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 398. 32 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–10

Т. М. Садалова

Калмыцкий государственный университет имени Б. Б. Городовикова,  
Элиста (Россия); 
Национальный Комитет по делам ЮНЕСКО в Республике Алтай,  
Горно-Алтайск (Россия)

О ХАРАКТЕРИСТИКЕ БОГАТЫРСКОГО ЛУКА 
В АЛТАЙСКИХ ЭПИЧЕСКИХ СКАЗАНИЯХ

Эпическое наследие алтайского народа отражает в себе историко-культурные реа-
лии в контексте сказаний тюрко-монгольских народов. В статье проводится анализ ал-
тайских сказаний, в которых представлена роль богатырского лука как наиболее упоми-
наемого в эпосе вида вооружения дистанционного боя. В архаических культурах про-
блема эпического отражения исторических реалий интерпретируется через художе-
ственное освоение, придавая им масштабность и гиперболизацию. Целью настоящей 
работы является выяснение описаний внешнего вида богатырского лука со стрелами 
и наконечниками, его магико-мифологических особенностей в алтайском эпосе. Дан-
ная цель требует выявления механизмов, которые обеспечивают жизнедеятельность 
фольклорной традиции, механизмов отбора, сохранения и расшифровки тех или иных 
фрагментов из сюжетов сказаний. Для решения поставленных задач значимость приоб-
ретает сочетание традиционных методов исследования эпоса с привлечением междис-
циплинарного подхода. Подход, использованный при разработке данной проблемати-
ки, послужил методологической основой работы. Он предполагает проведение иссле-
дования во взаимосвязи с историко-археологическими фактами — исследование эво-
люции элементов, отраженных в эпическом творчестве, с мировоззренческими пред-
ставлениями о богатырском оружии. При работе над статьей автор опирался на мето-
дику сравнительно-сопоставительных и междисциплинарных исследований известных 
археологов, этнографов и фольклористов — Ю. С. Худякова, В. В. Кубарева, В. И. Соено-
ва, Л. П. Потапова, С. С. Суразакова и др. Актуальность статьи определена тем, что лук 
в современной национальной культуре играет важную роль как один из почитаемых ар-
тефактов, возрождаемых любителями стрельбы из лука во время национальных празд-
ников. В связи с этим необходимо выяснение его архаических характеристик и роли 
в эпическом репертуаре. Новизна исследования заключена в комплексности подхода 
к изучаемой теме с учетом не только фольклорных материалов, но и мировоззренче-
ских, археологических и лингвистических данных. Алтайский эпос имеет в своей ос-
нове мировоззренческие аспекты с сохранением историко-этнографической фактоло-
гии исторического бытия народа на разных этапах. В то же время в систему этноэпи-
ческого комплекса алтайского народа входит сакрализация богатырского коня, воин-



206 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ской одежды и оружия как божественных даров. Важно то, что почтительное отноше-
ние к луку как сакральному артефакту сохраняется по настоящее время.

Ключевые слова: героические сказания, историзм эпоса, инициация, богатырь, ди-
станционное вооружение, богатырский лук, стрелы, магические заговоры.

Для цитирования: 
Садалова Т. М. О характеристике богатырского лука в эпических сказаниях // Народы 
и религии Евразии. 2025. Т. 30, № 4. С. 205–219. DOI 10.14258/nreur(2025)4–10.

Садалова Тамара Михайловна — доктор филологических наук, ведущий научный 
сотрудник Калмыцкого государственного университета имени Б. Б. Городовикова, 
Элиста (Россия); ответственный секретарь Национального комитета по делам 
ЮНЕСКО в Республике Алтай, Горно-Алтайск (Россия). Адрес для контактов: 
sadalova-t@mail.ru; https://orcid.org/0000–0002–7984–2379.

T. M. Sadalova

Kalmuk State University named after B. B. Gorodivikov, Elista (Russia); 
National Committee for UNESCO in the Altai Republic, Gorno-Altaysk (Russia)

ABOUT THE CHARACTERISTICS OF THE HEROIC BOW  
IN THE ALTAI EPIC TALES

The epic heritage of the Altai people reflects the historical and cultural realities in the 
context of the legends of the Turkic-Mongolian peoples. The article analyzes the Altai legends, 
which present the role of the heroic bow as the most common type of remote combat weapons. 
In archaic cultures, the problem of epic reflection of historical realities is interpreted through 
artistic development, giving them scale and hyperbolization. The purpose of this work is to 
clarify the utilitarian functions and magical and mythological characteristics of the Bogatyr 
bow in the Altai epic. This goal requires the identification of mechanisms that ensure the 
vital activity of the folklore tradition, the mechanism of selection, preservation and decoding 
of certain fragments from the plots of legends. To solve the tasks set, the combination 
of traditional methods of epic research with the involvement of an interdisciplinary approach 
becomes important. The systematic approach used in the development of this issue served as the 
methodological basis of the work. It involves conducting research in several aspects: studying 
the connections that determined the system — forming foundations of the phenomenon; 
functional analysis — identifying the mechanisms of vital activity, in particular, in interaction: 
with historical and archaeological facts — a study of the evolution of the constituent elements 
of epic creativity ideological ideas about heroic equipment. When working on the article, the 
author relied on the methodology of comparative and interdisciplinary studies of famous 



207Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

archaeologists, ethnographers and folklorists — Y. S. Khudyakov, V. V. Kubarev, V. I. Soenov, 
L. P. Potapov, S. S. Surazakov, etc. The relevance of the article is determined by the fact that the 
onion plays an important role in modern national culture as one of the revered artifacts. In 
this regard, it is necessary to clarify its characteristics and role in the epic repertoire. The Altai 
epic is based on ideological aspects with the preservation of the historical and ethnographic 
factology of the historical existence of the people at different stages. At the same time, the 
system of the ethno-epic complex of the Altai people includes the concept of sacralization 
of heroic attributes, including, military equipment, as gifts of the deities. It is important that 
the respectful attitude towards the bow as a sacred artifact remains to this day.

Keywords: heroic tales, historicism of the epic, initiation, hero, remote armament, heroic 
bow, arrows, magical spells.

For citation: 
Sadalova T. M. On the characteristics of the Heroic Bow in Epic Tales. Nations and religions 
of Eurasia. 2025. T. 30, No. 4. P. 205–219 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–10.

Sadalova Tamara Michaylovna, doctor of Philological Sciences, Professor, leading 
researcher of the Kalmuk State University named after B. B. Gorodivikov, Elista (Russia); 
Executive Secretary of the National Committee for UNESCO in the Altai Republic, 
Gorno-Altaysk (Russia). Contact address: sadalova-t@mail.ru; https://orcid.org/ 
0000–0002–7984–2379.

Введение
О вооружении древних алтайских кочевников достаточно много археологических 

исследований [Худяков, 2014; Кочеев, 1999; Соенов, 1999; Кубарев, 2003; Константинов, 
2008]. О найденных видах вооружения на Алтае, относящихся еще к эпохе верхнего па-
леолита, например В. И. Соенов, отмечал, что для охотников того времени, добываю-
щих для пропитания мамонтов, были характерны луки и пики [Cоенов, 1999: 14]. В эпо-
ху неолита меняется внешний вид стрел, обретая меньшие формы [Cоенов, 1999: 19].

Исследователь монгольского вооружения А. Н. Басхаев пишет: «Время появле-
ния лука относят к позднему палеолиту или к самому началу мезолита (40–30 тысяч 
лет тому назад). С выделением скотоводческих племен возросла и роль лука в жизни 
человека. Связано это в первую очередь с тем, что из охотничьего он становится во-
енным, боевым оружием… В обстановке постоянных конфликтов лук становится од-
ним из главных орудий войн» [Басхаев, 2003: 211]. Именно лук со стрелами у монголь-
ских племен… был основным и самым массовым оружием дистанционного боя [Бас-
хаев, 2003: 212–213].

В эпоху мезолита на Алтае увеличивается количество наконечников стрел, так 
как основным охотничьим оружием становится лук. Об этом свидетельствуют много-
численные находки наконечников стрел на стоянках [История Республики Алтай, 2002: 
84]. Среди находок в эпоху неолита на Алтае «наиболее выразительную часть составля-



208 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ют мелкие и средние ретушированные пластины. Все они, вероятно, являются вклады-
шами составных орудий. В этих горизонтах встречены обломки наконечников стрел, 
изготовленных из пластин» [История Республики Алтай, 2002: 90].

В эпоху энеолита — переходного периода между неолитом и ранней бронзой, изго-
товлять оружие «люди научились из самородной меди», … основной арсенал орудий 
был сделан по‑прежнему из камней» [История Алтая, 2019: 97].

Сцены ведения боя лучниками изображены на Алтае в петроглифах известного па-
мятника наскальных рисунков местности Калбак-Таш, по которым можно судить о бое-
вой тактике, боевых позах древних воинов, формах луков. Эти рисунки датируются ар-
хеологом Н. А. Константиновым бронзовым веком [Константинов, 2008: 142].

В пазырыкский период основным материалом для изготовления орудий труда и ору-
жия в металлургии прочно господствует железо. Совершенствуется оружейный ком-
плекс. Алтайские кузнецы выработали формы наконечников стрел, соответствовав-
ших новому типу более сложного и дальнобойного лука. Комплекс вооружения вои-
нов того времени включал средства ведения дистанционного боя и защиты. Дистанци-
онное оружие представлено в основном луками и стрелами. Лук в этот период приме-
нялся сложносоставной, когда на его деревянную основу (кибить) крепились роговые 
концевые и срединные накладки. Последнее увеличивало мощность этого вида ору-
жия. Такому луку соответствовали стрелы с массивными железными наконечниками 
[История Республики Алтай, 2002: 182–183].

Характеризуя вооружение позднего пазырыкского периода, археолог В. А. Коче-
ев отмечал, что для комплекса костяных стрел были характерны костяные черешко-
вые трехгранные наконечники с удлиненно-треугольным шипастым пером [Кочеев, 
1999: 74].

Археолог Ю. С. Худяков о комплексе военного вооружения первой половины перво-
го тыс. н. э., найденном в раскопках в одной из местности Алтая — в долине реки Эди-
ган, указывал на то, что «ведущее место занимало оружие дистанционного боя, пред-
ставленное сложносоставными луками и стрелами с железными и костяными наконеч-
никами разных форм» [Худяков, 2014: 142]. Следует сказать, что, по мнению исследо-
вателя, в наборе железных наконечников стрел преобладают трехлопастные стрелы 
удлиненно-треуголной формы с шипами, которые восходят к бронзовым трехлопаст-
ным черешковым наконечникам древних номадов позднего этапа пазырыкской куль-
туры в Горном Алтае [Худяков, 2014: 144].

В древнетюркский период лук со стрелами как вид вооружения продолжает усо-
вершенствоваться, как и в предшествующее время, лук использовался сложносостав-
ной, снабженный роговыми накладками, что увеличивало его дальнобойность. В па-
мятниках найдены берестяные колчаны со стрелами, имеющими железные наконеч-
ники с костяными свистунками [История Республики Алтай, 2002: 198], так как древ-
нетюркские каганы владели многочисленными войсками: «Из оружия, — гласит древ-
няя летопись, — имеют роговые луки со свистящими стрелами, латы, копья, сабли и па-
лаши. Искусно стреляют из лука с лошади…» [История Республики Алтай, 2002: 204].

Следовательно, эти примеры описания найденных видов оружия во время археоло-
гических раскопок на Алтае доказывают многоэтапность развития комплекса оружия 



209Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

на Алтае, начиная с древнейших времен. При этом все археологические исследования 
отмечают постоянное усовершенствование видов вооружений алтайских кочевников.

В этнографической литературе следует выделить статью Л. П. Потапова «Лук и стре-
ла в шаманстве у алтайцев», в которой рассматривается роль охотничьего лука в кон-
тексте этнографических сопоставлений с шаманским бубном. При этом он утвержда-
ет, что до появления бубна первые шаманы пользовались как магическим атрибутом 
луком со стрелами, по мнению автора, данное явление было характерно в период эпо-
хи матриархата [Потапов 1934: 67–76].

Целью нашей статьи является рассмотрение темы вооружения героев в эпических 
текстах алтайского народа, в частности, особо обращая внимание на богатырский лук 
как одно из активно упоминаемого оружия эпических охотников и воинов. В связи с этим 
нужно сказать, что эпическое наследие алтайского народа имеет глубокие корни, так 
как исторические и культурные связи алтайцев восходят к родовому строю и отражают 
древнюю и средневековую истории тюрко-монгольских народов Центральной Азии. Ис-
следователи указывают на этапность исторического развития эпоса, также и постоянную 
его эволюцию. Для нас же важно появление основного типа героя — богатыря, первона-
чальный образ которого в алтайском эпосе был выдвинут как богатырь-охотник (мерген).

Алтайский фольклорист С. С. Суразаков считал, что так сложился «охотничий» эпоc, 
главными сюжетами в нем были встречи и борьба героев с «хозяевами» земель и вод, 
изображаемых в образе животных, постоянные выезды богатырей на охоту, рожде-
ние сына во время пребывания отца на охоте, нападение в отсутствие героя чудовища 
(врага) на стойбище и т. д., при этом богатырь-охотник наделялся чертами мага и обо-
ротня, сверхъестественными признаками или атрибутами [Cуразаков, 1985: 25–26].

В дальнейшем развитии эпического творчества черты богатыря-охотника слились 
с чертами заменившего его богатыря-воина, обязательно всадника на коне. Именно 
приручение коня у древних тюрков и монголов Центральной Азии явилось поворот-
ным моментом их ратной жизни, а в фольклоре — рождением нового героя — богаты-
ря-воина [Cуразаков, 1985: 25–26].

Таким образом, образцы лука, найденные во время археологических раскопок, ука-
зывают на достаточно древние этапы его использования, при этом качественные его 
характеристики усовершенствовались из века в век. Факты присутствия лука в охот-
ничьем арсенале отмечалось вплоть до XIX в., сохранялось и почтительное отношение 
к нему как магическому атрибуту оберега жизненного пространства людей. Исходя 
из этого целью настоящего исследования является выявление эпических характери-
стик богатырского лука с выяснением мировоззренческих представлений в репертуа-
ре алтайских сказаний. Обозначенная цель требует расшифровки тех мифологических 
пластов, которые вошли в систему традиций эпического мироустройства.

Материалы и методы
Для решения обозначенных задач особую значимость приобретает сочетание тради-

ционных методов исследования эпоса с широким междисциплинарным подходом. Это 
позволяет рассмотреть мифологическую систему эпических текстов на конкретных при-
мерах богатырского боевого снаряжения. В качестве основного материала данного ис-
следования используются алтайские тексты сказаний [Аносский сборник, 1995: 39–67, 



210 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

172–174; Алтайские героические сказания, 1997: 82–562; Алтай баатырлар, 2008: 2–208; 
Алтай баатырлар, 2019: 31–75, Алтай баатырлар, 2021а: 246; Алтай баатырлар, 2021б: 526–
542]. Исходя из содержания героических сказаний мы представили сюжетные фраг-
менты, связанные с характеристикой богатырского лука, выделив следующие группы:

а) богатырский лук — дар божественных покровителей;
б) магические заговоры при стрельбе из лука;
в) значение «живой стрелы»;
г) стрела «кайбыр»;
д) «священный лук — арагай»;
ж) кровавый наконечник (стрела);
з) богатырский лук с насечками.
О богатырском луке эпических героев
Богатырский лук — дар божественных покровителей. В эпических произведениях 

алтайского народа наиболее часто встречающимся видом оружия является богатыр-
ский лук, который имеет много аспектов своей характеристики. Если судить о наиболее 
древнем виде лука в сказаниях, скорее всего, его описание присутствует в тексте «Маа-
дай-Кара» сказителя А. Г. Калкина. Будущий герой Кёгюдей-Мерген, будучи еще ма-
лолеткой, свою спасительницу Хозяйку Алтая — духа земли, просит сделать ему лук, 
чтобы поохотиться на птиц. Тогда она согнула ребро животного и сделала лук, а стре-
лы — из островерхого растения со стреловидным концом (сылгайак) [Алтай баатыр-
лар, 2008: 53]. Малолетний герой так совершает свой первый подвиг, убивает наповал 
семерых волков, камнем расправляется с девятью черными воронами, поэтому Хозяй-
ка Алтая решила, что настала пора посвятить его в богатыря. С. С. Суразаков отмечал, 
что «в сказаниях о богатырях-воинах обязательно присутствует обряд инициации, ге-
рой получает боевого коня, одежду и вооружение. Получение богатырем вооружения 
следует считать частью его инициации, в связи с этим он указывал на то, что «в эпиче-
ских произведениях нет мотива выращивания коня, шитья одежды и изготовления ору-
жия для героя. Все это является само собой, неожиданно», иногда богатырь может по-
лучить эти дары по наследству или оседланный конь может прийти с навьюченной оде-
ждой и вооружением [Cуразаков, 1985: 31]. Исследователь объясняет это тем, что конь 
дарован духами гор и воды или спущен небесными силами.

В том же эпическом сказании «Маадай-Кара» Хозяйка Алтая сама нарекает героя 
именем Кёгюдей-Мерген, рассказывает ему историю пленения его родителей, тогда он 
требует, чтобы ему дали коня для спасения своих родителей. Сцена посвящения героя 
изображена таким образом: как бы ниоткуда, из‑под земли появляется конь с телегой, 
нагруженной богатырской одеждой, панцирем, оружием. Вручение каждого из видов 
богатырского оружия Хозяйкой Алтая Кёгюдей-Мергену перечисляется таким образом:

Шестидесятисаженную белую саблю
Подала она теперь.
Он же схватил, тут же нацепил.
Нержавеющую синюю пику
Подала она теперь,
Он же схватил, тут же сзади себя воодрузил.



211Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

С шестьюдесятью затворами
Белое ружье она подала,
Он же схватил, тут же сзади себя закинул.
(перевод наш. — Т. С.) [Алтай баатырлар, 2008: 65–66].
В этом тексте герой при своем сакральном посвящении и дарении ему богатырско-

го коня получает и арсенал боевого оружия: саблю, ружье (упоминание ружья, скорее 
всего, нововведение самого сказителя или отражение вооружения более поздних эпох), 
пику и лук. Исключая гиперболизацию в характеристике оружия (например, шестьде-
сят затворов ружья, семьдесят насечек лука), здесь можно судить не только о перечне 
вооружения богатыря, но и о материале, из которого они сделаны, и внешних их ха-
рактеристиках: сабля из белого металла, пика из нержавеющего металла, ружье тоже 
из белого металла, а лук оказывается железным и с большим количеством насечек. 
При этом описывается достаточно усовершенствованная стрела, для быстроты поле-
та она снабжена крылышками и имеет железный наконечник. Говоря о сакральном да-
рении Хозяйкой Алтая герою коня, следует подразумевать и сакральность даруемого 
оружия, необходимого атрибута, присутствующего при посвящении героя в воины.

Кёгюдей-Мерген, кроме подаренного оружия, при первой встрече с врагами справ-
ляется с ними плеткой, свитой из шкур 90 бычков, т. е. плетку следует также относить 
к перечню видов боевого оружия [Алтай баатырлар, 2008: 79]. Следовательно, боевая 
плетка также была грозным оружием при битве богатырей.

В сказании А. Г. Калкина «Очы-Бала» главным героем является дева-богатырь, в тек-
сте нет сцены ее посвящения, так как она была сама ниспослана духом земли [Алтай-
ские героические сказания, 1997: 95]. В арсенале ее вооружения: колчан со стрелами, 
опушкой из перьев стрелы с кровавым наконечником, лук со ста зарубками, булатная 
сабля c тремя гнездами, остроконечный меч с девятью лезвиями, с золотой рукоят-
кой нож-складень [Алтайские героические сказания, 1997: 101–103]. Следует сказать, 
что нож-складень достаточно часто упоминается не только в героических сказаниях, 
но и в сказках как непременный атрибут одежды девушек. При этом среди археоло-
гических находок подобный нож-складень не упоминается, возможно, этот вид ору-
жия — позднее явление. Хотя воинские ножи, кинжалы — постоянные образцы нахо-
док в раскопках нескольких исторических эпох, а также непременная деталь каменных 
изваяний древнетюркского периода. Описание картины вооруженной девы-богатыр-
ши представлено таким образом:

[Колчан] со стрелами за спину закинула,
Нетупеющую булатную саблю прицепила,
Железную стрелу (лук. — Т. С.) со ста зарубками
У основания плеча приладила.
С опушкой из перьев [стрелу] с кровавым наконечником
Богатырка моя прицепила…
Острие копья сверкало,
Будто сплошной лес блестит,
Острие сабли сверкало,
Будто островерхая гора блестит…



212 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Черный остроконечный меч
К стройной пояснице прилажен.
[Алтайские героические сказания, 1997: 95].
Сцена героической битвы Очы-Бала с врагами описана устойчивыми формулами:
Очи-Бала [сквозь войско] вниз проскакав,
Сорок тысяч врагов убила,
[Сквозь войско] вверх проскакав, богатырка
Семьдесят тысяч [врагов] изрубила.
Туда проходя, Очи-Бала
Шестьдесят тысяч истребила,
Сюда проходя, Очи-Бала
Пятьдесят тысяч [врагов] уничтожила.
Кровь мужей — широкая река,
Как озеро с чистыми песками, разлилась,
Кости коней. Как высокие горы,
там и тут каменной россыпью остались [лежать] …
[Алтайские героические сказания, 1997: 161].
Магические заговоры при стрельбе из лука. Во многих текстах алтайских героиче-

ских сказаний выстрел из лука является неким священнодействием, при этом стрель-
ба из лука является приоритетом мужчины. Поэтому девы-богатырши в тематическом 
сюжете — брат и сестра, вынужденные стрелять из него, произносят магический заго-
вор. В уже упомянутом эпосе «Маадай-Кара» заговор произносится и богатырем-ма-
лолеткой. Следовательно, герой-малолетка стреляет из своего первого примитивно-
го лука, но когда он стреляет в семерых чудовищных волков, то использует также ма-
гическую формулу заговора:

Не я же стреляю,
Пусть стреляет железный наконечник стрелы — сказал.
Не я же застрелю,
Пусть достанет моя стрела из сылгай.
(перевод наш. — Т. С.) [Алтай баатырлар, 2008: 58].
В эпосе «Янгар» в исполнении сказителя Н. К. Ялатова сестра Янгарчы в облике бра-

та совершает героическое сватовство, так как Янгар оказался смертельно ранен, его 
могли спасти только небесные девы, которых нужно было сосватать. Янгарчы по до-
роге и во время сватовства совершает много подвигов, но для выстрела из лука брата 
она говорит магическое заклинание таким образом:

«Наперсток надевавшим пальцем
За брата я стреляю.
Благословение-благодарность даруйте», —
Тихо так проговаривая,
Молилась она Алтаю.
[Янгар, 2023: 156].
В сказаниях зачастую описывается сама техника выстрела из лука, определяя и силу 

ее удара:



213Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Две лопатки соединились,
Когда две насечки сошлись,
Выстрелила она, оказывается.
Из большого пальца дым потянулся.
От наконечника стрелы огонь повалил.
[Янгар, 2023: 156].
О значении «живой стрелы». В эпических текстах достаточно часто упоминают то, 

что у богатырей есть волшебная стрела, которую называют «живой» (тиру ок — живая 
стрела, тынду кастак — живой наконечник стрелы). Что за стрела, не совсем понятно, 
но она бывает у богатыря в единственном числе, обычно, когда герой убивает напо-
вал этой стрелой врага, то его конь бежит за ней и на лету ловит и возвращает хозяину.

Дева же баатырша
Живую с зазубринами стрелу
На тетиву положив, натягивать стала…
Живая стрела полетела,
У Кара-Кула хана
Середину груди пробила,
Дальше улетела.
[Янгар, 2023: 156].
В сказании «Jимей-Ару и Шимей-Ару» встречается «тынду тебир ок» («живая же-

лезная стрела»). Почему эта стрела живая, объясняется тем, что ее заговаривают и ей 
приказывают. Здесь за ней никто не гонится, она выполняет свою задачу, сразив вра-
га, возвращается обратно к богатырю. В этом сказании «живая» стрела ослушалась 
хозяина, так как оказалась, что та, кого надо было застрелить, была предназначенной 
стать невестой богатыря. Поэтому стрела сама доставляет спасенную невесту к ее отцу. 
Но когда стрела возвращалась обратно к хозяину, ее перехватывает старуха Шимилтей, 
потому что стрела служит тому, кто ею повелевает. Но ее истинному хозяину — бога-
тырю Jимей-Ару, удается украсть ее и вернуть себе [Алтай баатырлар, 2021 (Т. 4): 246].

В «Мифологическом словаре» Н. Р. Ойноткиновой относительно понятия «живой 
наконечник стрелы» дается следующее пояснение: «Тынду кастак (живой наконеч-
ник) — заговоренные стрелком стрелы, придававшие особую силу стрелку… мотив 
заговаривания стрелы отражен в эпизоде сказания „Кан-Алтын” следующим образом:

„Железный лук, [упираясь] ногами, натягивает, Железную стрелу на зарубку кладет, 
Заклинание шепчет: „Сплошным огнем [все] пожирающим Алтай двух Дьеек-Дьыланов 
(Змей Глотал. — Т. С.) Разгораясь, все сожги!” — так говоря, железную стрелу На Алтай 
(земли. — Т. С.) двух Дьеек-Дьыланов Горящую выпускает”» [Мифологический словарь 
алтайцев, 2021: 481–482].

Н. Р. Ойноткинова определение стрелы как «живой» объясняет тем, что она заго-
варивается магическими формулами. Возможно, в основе этого определения кроется 
и другое значение, когда эти стрелы строгали из части растущего, а не срубленного де-
рева, поэтому они считались «живыми». Подтверждение мы находим и в шаманском 
обряде «живого бубна» или «живой рукоятки бубна». Л. П. Потапов отмечал: «Руко-
ятку бубна обязательно делали из куска растущей березы. Сухостойное или срублен-



214 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ное дерево находили для этого неподходящим, объясняя тем, что рукоятка бубна дол-
жна была быть „живой”, поэтому ее нужно было делать из живой, т. е. растущей березы. 

… Характерно, что у телеутов не оживляли бубен, как это делали шаманы шорцев, ку-
мандинцев, челканцев, тубаларов и алтайцев… объясняли это тем, что рукоятку бубна 
не оживляли потому, что она делалась из живой березы, следовательно, она была жи-
вая» [Потапов, 1949: 198–199].

Но возможен и другой факт, связанный с неким сакральным обрядом «оживления 
стрелы», подразумевая тесные связи магического лука и бубна. Подобный обряд «ожив-
ления бубна» также подробно описан этнографом Л. П. Потаповым: «Когда бубен был 
готов, шаман брал его в руки и начинал камлать. Эта часть обряда называлась „оживлять 
бубен” (туур тиргизерге)». … Суть первого камлания с бубном заключалась в его «ожив-
лении» и тем самым превращении его в священный предмет» [Потапов, 1997: 29–30].

Стрела «кайбыр». В сказании «Аин Шаин Шикширге» — младшая дочь престарело-
го богатыря Олёкшина — стреляет из лука, положив на тетиву стрелу кайбыр, два кон-
ца железного лука, снабженного заложкой (тепке), сошлись вместе, из груди большого 
пальца потянулся дым, а в конце стрелы появился огонь [Аносский сборник, 1995: 40]. 
Эта стрела описывается как о девяти глазках, лук же назван как черный лук «арагай» 
[Аносский сборник, 1995: 39]. В примечаниях издания «Аносский сборник» Г. Н. Пота-
нин значение слова «кайбыр» объясняет таким образом: «какой‑то особый род стре-
лы». Далее он указывает виды стрел: «jебе, кастак, кайбур, согон, томор (томор — стре-
лы тупые с шариком на конце, они не портят шкурки зверька), косту ок (досл. с глаза-
ми стрела, стрела с дырочками, свистящие; когда марал уходит, чтобы остановить, пу-
скают эту стрелу, чтобы пролетела мимо его; изумленный свистом, марал останавлива-
ется и осматривается)» [Аносский сборник, 1995: 41]. Можно предположить, что зна-
менитые «свистящие» стрелы хуннского предводителя Модэ были так же устроены.

В примечаниях к тексту сказания «Маадай-Кара» значение словосочетания: кый-
быр jебе, поясняется, как: «кыйгыр, кыйатан — тынын кыйатан ок» («прерывающая 
жизнь стрела») [Алтай баатырлар, 2008: 208], т. е. смысловое определение придается 
действию стрелы. Хотя В. И. Вербицкий отмечал, что стрела кайбыр (кайбур) — это 
боевая стрела с медным наконечником [Словарь алтайского и аладагского наречий 
тюркского языка 2005: 118], как выше уже отмечали, начало литья медных наконечни-
ков археологи возводят к эпохе энеолита. В эпических текстах кыйбыр ок тоже счита-
ется «живой стрелой».

В словаре В. И. Вербицкого также приведен вид стрелы — коста (возможно, это ва-
риант произношения на шорском языке косту ок — стрелы «с глазами»). Считается, 
что это вид богатырского лука, «самоходящий, как предмет одушевленный, отыскива-
ющий врагов и их разящий» [Словарь алтайского и аладагского наречий тюркского 
языка 2005: 147], т. е. не только стрелу могут называть «живой стрелой», но и сам лук 
может быть «живым».

«Священный лук — арагай»
В связи с вышесказанным попытаемся выяснить, что означает определение лука — 

«черный лук арагай». Следует сказать, что оно встречается не только в «Аносском сбор-
нике», опубликованном в начале ХХ в., но и в поздних изданиях, например, в сказании 



215Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

«Кан-Jеерен атту Таныскан-Кургучы» в исполнении сказительницы К. Кокпоевой по-
добный лук назван ай-карагай и в примечаниях трактуется, что это лук, стрелы кото-
рого напоминают большое количество сосен в лесу [Алтай баатырлар, 2021: 538]. Пра-
вомерно можно допустить сравнение стрел в боевом колчане с соснами, тем более, по-
добное сравнение мы встречаем в определении копья в том же «Аносском сборнике»: 
«в руки взял копье величиною с куулы». Слово «куулы» объясняется так: «посохшее 
дерево, омытое дождями, получившее пепельный цвет» [Аносский сборник, 1995: 173]. 
В доступных нам словарях значение этого слова не расшифровано, кроме «Древне-
тюркского словаря», в котором близкое толкованию слово «арай» не объяснено, а сде-
лана отсылка к слову: арий — лес, арий, священный, святой [Древнетюркский словарь, 
1965: 53]. Во-первых, в древнетюркской форме слово «арагай» может встречаться в стя-
женном виде, когда буква -г- выпадает, во‑вторых, исходя, от первоосновы — лес, воз-
можно современная трактовка определения данного вида лука, как карагай, лук, сма-
стеренный из дерева — карагай (сосна) или же стрелы были сделаны из сосны, или же 
допустимо образное сравнение количества стрел с сосновым лесом. Но, на наш взгляд, 
в контексте магического статуса лука в эпических текстах этимологию лука «арагай» 
можно расшифровать как «священный» лук.

Кровавый наконечник (стрела). Достаточно часто в сказаниях встречается словосо-
четание: канду кастак (кровавый наконечник), канду ок (кровавая стрела). Так, в эпо-
се «Янгар» враг использует такую стрелу:

Кара-Кула хан
Окровавленную с зазубринами стрелу
На тетиву положив, натягивать стал…

…Дева же баатырша
Живую с зазубринами стрелу
На тетиву положив, натягивать стала.
[Янгар 2023: 130].
Учитывая археологические данные об усовершенствовании оружия на территории 

Алтая с древнейших эпох, нужно указать, что словом: кастак называли железный нако-
нечник стрелы [Ойротско-русский словарь, 1947: 75], а саму стрелу с железным нако-
нечником — jебе [Ойротско-русский словарь, 1947: 51]. Железные наконечники были 
необходимы для пробивания вражеских железных панцирей. То, что богатыри свер-
ху своих одеяний натягивали панцири, сделанные из железа или из грубо обработан-
ной шкуры, упоминается во многих сказаниях. В сказании Н. Кадыева «Каналты-Бий» 
есть следующее описание: «ак полот илjирмелу кебис» — досл. попона из цепей белой 
стали. В примечании исследователь А. А. Конунов этому атрибуту дает такую характе-
ристику: панцирь, защищающий шею и грудь коня, «пластинчатая кольчуга» [Алтай 
баатырлар, 2021: 534]. При этом надо отметить, что историки появление пластинча-
тых металлических панцирей возводят к I тыс. до н. э. и I тыс. н. э. [История Респуб-
лики Алтай, 2002: 183].

Богатырский лук с насечками
В алтайском эпосе часто по отношению к луку используется словосочетание текпе-

лу jаа, которое переводится как лук с насечками:



216 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

С семьюдесятью насечками
Железный лук она подала,
Он же схватил, тут же сзади себя закинул.
(перевод наш. — Т. С.) [Алтай баатырлар, 2008: 67].
Значение определения текпелу jаа было объяснено Г. Н. Потаниным таким об-

разом: «чтобы натянуть лук, клали его на землю, на тело лука ставили вертикально 
тепке, то есть деревянную линейку, на конце которой было несколько зарубок, по-
том тянули тетиву вверх, заставляя ее скользить по линейке сначала до первой заруб-
ки, потом до второй [Аносский сборник, 1995: 41]. При этом в эпических текстах ко-
личество подобных зарубок достигало до семидесяти, ста и более, поэтому натягива-
ние тетивы занимало достаточно длительное время, в сказаниях об этом говорилось 
гиперболизированно:

Вечером натягивала, уже и утро прохладное,
Утром натягивала, уже и вечер прохладный.
[Янгар 2023:156].
Указание большого количества насечек и долгое время натягивания стрелы демон-

стрировали силу выстрела из богатырского лука.
Заключение
Таким образом, представленная тема по характеристике богатырского лука в эпиче-

ских текстах является обширной и многоаспектной, требующей не только сравнитель-
ного анализа большого количества сказаний, а также выявления историко-археологи-
ческой, мировоззренческой и этнографической, лингвистико-этимологической факто-
логии. Археологические данные указывают на постоянные обнаружения наконечни-
ков стрел, которые развивались от каменных, медных до железных трехгранных, че-
тырехгранных, а также луков — от простейших до сложносоставных, увеличивавших 
их упругость и дальнобойность.

Обозначенные в статье эпические характеристики лука с указанием наличия его 
в числе атрибутов оружия в богатырской инициации, во время богатырской битвы 
с врагами с использованием магических функций, расшифровки определения боево-
го снаряжения, связанных с луком, имеют научный интерес, заслуживающий продол-
жения дальнейшего исследования.

Алтайский народ по‑прежнему продолжает включать лук со стрелами в число почи-
таемых священных артефактов, он является также и родовой тамгой нескольких родов. 
Поэтому образ этого культурного объекта занимает свою постоянную нишу в совре-
менных этнокультурных процессах этнической идентификации народа.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24–48–

03026, https://rscf.ru/project/24–48–03026/
Acknowledgements and funding
The research was carried out at the expense of  a grant from the Russian Science 

Foundation No. 24–48–03026, https://rscf.ru/project/24–48–03026/



217Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Алтайские героические сказания: Очи-Бала. Кан-Алтын // Памятники фольклора 

народов Сибири и Дальнего Востока. Новосибирск : Наука, 1997. Т. 15. 663 c. (на алт. 
и рус. яз.).

Аносский сборник / сост.: Н. Я. Никифоров. Горно-Алтайск, 1995. 264 с.
Басхаев А. Н. О луке и стрелах у монгольских народов (XII–XYIII вв.) // Монголове-

дение: сборник научных трудов. Элиста, 2003. № 2. С. 211–220.
Древнетюркский словарь / ред. В. М. Наделяев и др. Л. : Наука, 1969. 676 с.
История Алтая. Т. 1. Древнейшая эпоха. Древность и Средневековье / под общ. ред. 

А. А. Тишкина. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2019. 319 с.
История Республики Алтай / гл. ред. А. П. Деревянко. Горно-Алтайск : Институт ал-

таистики им. С. С. Суразакова, 2002. Т. 1. 360 с.
Константинов Н. А. Изображения лучников эпохи бронзы из памятника Калбак-

Таш // Изучение историко-культурного наследия народов Южной Сибири : сборник 
научных трудов. Горно-Алтайск : ГАГУ, 2008. С. 142–148.

Кочеев В. А. Боевое оружие пазырыкцев // Древности Алтая. Известия лаборато-
рии археологии : Межвузовский сборник научных трудов. Горно-Алтайск : ГАГУ, 1999. 
C. 74–82.

Кубарев В. Д. Военные сюжеты и культ оружия в петроглифах Алтая // Древности Ал-
тая : межвузовский сборник научных трудов. Горно-Алтайск : ГАГУ, 2003. № 11. C. 23–34.

Мифологический словарь алтайцев / сост. Н. Р. Ойноткинова. Новосибирск : ИПЦ 
НГУ, 2021. 600 с.

Ойротско-русский словарь / сост. Н. А. Баскаков, Т. М. Тощакова. М. : ГИС, 1947. 
311 с.

Потапов Л. П. Бубен телеутской шаманки и его рисунки. // Сборник музея антро-
пологии и этнографии. М. ; Л. : Изд-во АН СССР, 1949. Т. 10. С. 191–201.

Потапов Л. П. Лук и стрела в шаманстве у алтайцев // Советская этнография. 1934. 
№ 3. С. 67–76.

Потапов Л. П. Шаманский бубен — уникальный памятник духовной культуры тюрк-
ских народов Алтая // Этнографическое обозрение. М. : Институт этнологии и антро-
пологии РАН, 1997. № 4. 25–39.

Словарь алтайского и аладагского наречий тюркского языка / сост. В. И. Вербиц-
кий. Горно-Алтайск : Ак Чечек, 2005. 504 c.

Суразаков С. С. Алтайский героический эпос. М. : Наука, 1985. 255 c.
Худяков Ю. С. Сравнительный анализ оружия дистанционного боя древних нома-

дов хунно-сяньбийской эпохи в долине р. Эдиган в Горном Алтае // Древности Сиби-
ри и Центральной Азии: сборник научных трудов. Горно-Алтайск : ГАГУ, 2014. № 7 (19). 
C. 141–151.

Янгар. Алтайский героический эпос / сказитель Н. К. Ялатов. Горно-Алтайск : Ал-
тын Туу, 2023. Т. 1. 440 с.

Алтай баатырлар / М. А. Демчинова, З. С. Казагачева. Горно-Алтайск : НИИ алтаи-
стика им. С. С. Суразакова, 2008. Т. 14. 215 с. (на алт. яз.)

Алтай баатырлар. Горно-Алтайск : Алтын-Туу, 2019. Т. 2. 376 с. (на алт. яз.).



218 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 205–219.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Алтай баатырлар. Горно-Алтайск : Алтын-Туу, 2021а. Т. 4. 248 с. (на алт. яз.).
Алтай баатырлар. Горно-Алтайск : НИИ алтаистики им. С. С. Суразакова, 2021б. 

Т. 17. 576 с. (на алт. яз.).
Соенов В. B. Алтайдын туукизи (Jебрен ойлордон XII чакка jетире). (История Алтая 

(От древности до XII в.). Горно-Алтайск : ГАГУ, 1999. 75 c. (на алт. яз.).

REFERENCES
Altaiskie geroicheskie skazaniia: Ochi-Bala. Kan-Altyn [Altai heroic tales: Ochi-Bala. Kan-

Altyn]. Pamiatniki fol'klora narodov Sibiri i Dal'nego Vostoka [Monuments of folklore of the 
peoples of Siberia and the Far East] Novosibirsk: Nauka, 1997, vol. 15, 663 p. (in Russian and 
Altai language).

Baskakov N. A., Toshchakova T. M. (comp.) Oirotsko-russkii slovar' [Oirot-Russian 
dictionary]. Moscow: GIS, 1947, 311 p. (in Russian).

Baskhaev A. N. O luke i strelakh u mongol'skikh narodov (XII–XYIII v. v.) [On the bow and 
arrows of the Mongolian peoples (XII–XYIII centuries)]. Mongolovedenie. Sbornik nauchnykh 
trudov [Mongolian studies. Collection of scientific papers]. Elista, 2003, no. 2, pp. 211–220 
(in Russian).

Istoriia Altaia. T. 1. Drevneishaia epokha. Drevnost' i srednevekov'e. [The history of Altai. 
Vol. 1. The most ancient era. Antiquity and the Middle Ages.] A. A. Tishkin (ed.). Barnaul: Alt. 
un-ta, 2019, 319 p. (in Russian).

Khudyakov Y. S. Sravnitel'nyi analiz oruzhiia distantsionnogo boya drevnikh nomadov 
khunno-sian'biiskoi epokhi v doline r. Edigan v Gornom Altai [Comparative analysis of remote 
combat weapons of the ancient nomads of the Hunno-Xianbian epoch in the valley of the 
Edigan River in the Altai Mountains]. Drevnosti Sibiri i Tsentral'noi Azii. Sbornik nauchnykh 
trudov [Antiquities of Siberia and Central Asia. Collection of scientific papers]. Gorno-Altaysk: 
GAGU, 2014, no. 7, pp. 141–151 (in Russian).

Kocheev V. A. Boevoe oruzhie pazyryktsev [Pazyryk military weapons]. Drevnosti Altaya. 
Izvestiya laboratorii arkheologii. Mezhvuzovskii sbornik nauchnykh trudov [Antiquities of Altai. 
Proceedings of the Laboratory of Archaeology. Interuniversity collection of scientific papers]. 
Gorno-Altaysk: GAGU, 1999, pp. 74–82 (in Russian).

Konstantinov N. A. Izobrazheniya luchnikov epokhi bronzy iz pamiatnika Kalbak-Tash 
[Images of archers of the Bronze Age from the monument Kalbak-Tash]. Izuchenie istoriko-
kul'turnogo naslediya narodov Yuzhnoi Sibiri. Sbornik nauchnykh trudov [Studying the 
historical and cultural heritage of the peoples of Southern Siberia. Collection of scientific 
papers]. Gorno-Altaysk: GAGU, 2008, pp. 142–148 (in Russian).

Kubarev V. D. Voennye siuzhety i kul't oruzhiya v petroglifakh Altaya [Military plots and 
the cult of weapons in the petroglyphs of Altai]. Drevnosti Altaya. Mezhvuzovskii sbornik 
nauchnykh trudov [Antiquities of Altai. Interuniversity collection of scientific papers] Gorno-
Altaysk: GAGU, 2003, no. 11, pp. 23–34 (in Russian).

Nikiforov N. Ya. (comp.) Anosskii sbornik [The Anos collection]. Gorno-Altaysk, 1995. 
264 p. (in Russian).

Oynotkinova N. R. (comp.) Mifologicheskii slovar' altaytsev [Mythological dictionary of the 
Altaians]. Novosibirsk: CPI NSU, 2021, 600 p. (in Russian).



219Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 205–219.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Potapov L. P. Buben teleutskoi shamanki i ego risunki [Tambourine of the Teleut shaman 
and his drawings]. Sbornik muzeia antropologii i etnografii [Collection of the Museum 
of Anthropology and Ethnography] Moscow — Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1949, vol. 10, 
pp. 191–201 (in Russian).

Potapov L. P. Luk i strela v shamanstve u altaitsev [The bow and arrow in shamanism 
among the Altaians]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnography]. 1934, no. 3, pp. 67–76 
(in Russian).

Potapov L. P. Shamanskii buben ‒ unikal'nyi pamiatnik dukhovnoi kul'tury tiurkskikh 
narodov Altaya [Shaman's tambourine is a unique monument of the spiritual culture of the 
Turkic peoples of Altai]. Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. Moscow: Institut 
etnologii i antropologii RAN, 1997, no. 4, pp. 25–39 (in Russian).

Surazakov S. S. Altaiskii geroicheskii epos [Altai heroic epic]. Moscow: Nauka, 1985, 255 
p. (in Russian).

Tishkin A. A. (ed.) Istoriia Respubliki Altai. T. 1 [The history of the Altai Republic. Vol. 
1] A. P. Derevyanko (ed.). Gorno-Altaisk: Institut altaistiki im. S. S. Surazakova, 2002, 360 p. 
(in Russian).

V. M. Nadelyaev et al (eds.) Drevnetiurkskii slovar' [Ancient Turkic Dictionary]. Leningrad: 
Nauka, 1969, 676 p. (in Russian).

Verbitsky V. I. (comp.) Slovar' altayskogo i aladagskogo narechii tiurkskogo yazyka 
[Dictionary of the Altai and Aladag dialects of the Turkic language]. Gorno-Altaysk: “Ak 
Chechek”, 2005, 504 p. (in Russian).

Yangar. Altaiskii geroicheskii epos. Skazitel' N. K. Ialatov. [Yangar. Altai heroic epic. The 
storyteller N. K. Yalatov]. Gorno-Altaisk: Literaturno-izdatel'skii Dom “Altyn Tuu”, 2023, vol. 1, 
440 p. (in Russian).

M. A. Demchinova, Z. S. Kazagacheva (comp.) Altai baatyrlar [Altai baatyrlar].. Gorno-
Altaisk: NII altaistika im. S. S. Surazakova, 2008, vol. 14, 215 p. (in Altai language).

Altai baatyrlar [Altai baatyrlar]. Gorno-Altaisk: AU RA Literaturno-izdatel'skii Dom 
“Altyn-Tuu”, 2019, vol. 2, 376 p. (in Altai language).

Altai baatyrlar [Altai baatyrlar]. — Gorno-Altaysk: Gorno-Altaisk: AU RA Literaturno-
izdatel'skii Dom “Altyn-Tuu”, 2021a, vol. 4, 248 p. (in Altai language).

Altai baatyrlar [Altai baatyrlar]. Gorno-Altaysk: NII altaistika im. S. S. Surazakova, 2021b, 
vol. 17, 576 p. (in Altai language).

Soenov V. B. Altaidyn tuukizi (Jebren oilordon XII chakka jetire). (Istoriya Altaya (Ot 
drevnosti do XII v.) [Altaidyn tuukizi (Gebren oylordon XII chakka jetire). (History of Altai 
(From antiquity to the XII century)]. Gorno-Altaysk: GAGU, 1999, 75 p. (in Altai language).

Статья поступила в редакцию: 21.06.2024
Принята к публикации: 17.080.2025

Дата публикации: 29.12.2025



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Раздел III 
РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ И ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ ПОЛИТИКА

УДК 2–21+ 008 + 7.03 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–11

С. Д. Ворошин

Южно-Уральский государственный университет, Челябинск (Россия)

РЕПРЕЗЕНТАЦИИ ФЕНОМЕНА СВЯТОСТИ 
В ИСКУССТВЕ СТРОГАНОВСКИХ ВОТЧИН 
В КОНТЕКСТЕ ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ

Работа исследует особенности реализации государственно-конфессиональной по-
литики Позднего Средневековья на примере искусства строгановских вотчин XVI–
XVII вв. Род Строгановых был выбран за существенный вклад в развитие урало-сибир-
ского региона и страны, успешное освоение новых территорий и продвижение в них 
православной культуры. Новизной исследования стала постановка проблемы отраже-
ния в строгановском искусстве феномена святости как основного стержневого кон-
цепта культуры России исследуемого периода. Для этого определено, какие события 
в конфессионально-государственной политике России отразились в культуре и искус-
стве Позднего Средневековья. После чего раскрыто, как образы святых формирова-
ли понимание святости на примере «строгановского» искусства. Установлена струк-
тура религиозной идентичности Строгановых, нашедшая отражение в поддерживае-
мом ими искусстве. Источниками выбраны иконы, выполненные по заказу Строгано-
вых. Для их изучения применялся теолого-культурологический подход, а также прин-
цип историзма, позволившие выявить сопричастность Строгановых стержневым кон-
цептам религиозной культуры исследуемого периода.

Ключевые слова: государственно-религиозная политика России Позднего Средне-
вековья, феномен святости в «строгановском» искусстве, религиозная идентичность 
Строгановых



221Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Для цитирования: 
Ворошин С. Д. Репрезентации феномена святости в искусстве строгановских вотчин 
в контексте государственно-конфессиональной политики // Народы и религии Евразии. 
2025. Т. 30, № 4. С. 220–239. DOI. 10.14258/nreur(2025)4–11.

Ворошин Семен Дмитриевич, кандидат культурологии, научный сотрудник 
НОЦ «Актуальные проблемы истории и теории культуры», Южно-Уральский 
государственный университет, Челябинск (Россия) Адрес для контактов: 
voroshinsd@susu.ru; https://orcid.org/0000–0002–1625–8642

S. D. Voroshin

South Ural State University, Chelyabinsk (Russia)

THE PHENOMENON OF HOLINESS  
AND ITS REPRESENTATIONS IN THE ART  
OF STROGANOV ESTATES IN THE CONTEXT  
OF STATE-CONFESSIONAL POLICY

The article examines the specifics of the state-confessional policy implementation in 
the Russian Late Middle Ages on the example the art of the Stroganov estates in 16th‑17th 
centuries. The Stroganov family was chosen for its significant contribution to the development 
of the Ural-Siberian region and the country, the successful development of new territories and 
the promotion of Orthodox culture there. The novelty of the study includes the phenomenon 
of holiness formulation and its reflection in the Stroganov art as the main core concept 
of Russian culture in the studied period. For this purpose, it was determined which events in 
the confessional-state policy of Russia were reflected in the culture and art of the Late Middle 
Ages. The author revealed how the images of saints shaped the understanding of holiness using 
the example of Stroganov art. The article demonstrates the structure of the Stroganovs religious 
identity, reflected in the art they supported. The icons commissioned by the Stroganovs were 
chosen as sources. The author used a theological-cultural approach, as well as the principle 
of historicism, which made it possible to identify the Stroganovs’ involvement in the core 
concepts of the religious culture of the period under study.

Keywords: state-religious policy of Russia in the Late Middle Ages, the phenomenon 
of holiness in Stroganov art, the religious identity of the Stroganovs



222 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

For citation: 
Voroshin S. D. The phenomenon of holiness and its representations in the art of Stroganov 
estates in the context of state-confessional policy. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30, 
№ 4. P. 220–239 (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–11.

Voroshin Semyon Dmitrievich, PhD in Cultural Studies, research fellow at the Scientific 
and Educational Center «Actual Problems of History and Theory of Culture», South Ural 
State University, Chelyabinsk (Russia) Contact address: voroshinsd@susu.ru; https://orcid.
org/0000–0002–1625–8642

Введение
Как известно, Россия восприняла христианство из Византии, а основателем ее го-

сударственно-конфессиональной политики стал равноапостольный святой Владимир 
Святославич (ок. 956–1015), великий князь киевский. Вместе с православием на Русь 
пришли новые созидательные идеи, которые консолидировались в формирующемся 
феномене святости.

Христианское понимание святости во многом базируется на ветхозаветном иуда-
изме, объясняющем феномен как непосредственный и необъяснимый опыт силы, пре-
восходящий человека. Древний Израиль воспринимал святость всего народа как выра-
жение благосклонного отношения Господа. Ветхозаветное понимание святости чело-
века носит коллективный характер, относящийся ко всему народу. Новозаветное зна-
чение напрямую связано с Иисусом Христом как личностью. Он обладал изначальной 
святостью как Сын Бога. Следуя заповедям Христа и его примеру, обычный человек 
мог в какой‑то степени приблизиться к святости. Таким образом, феномен перестает 
принадлежать определенному народу и преобразуется в универсальный дар, к кото-
рому каждый человек в христианском мире может приобщиться через единение с Бо-
гом [Ворохобов, 2020].

Основу святости составляет понимание христианства как религии спасения. Иисус, 
сын Божий, принес себя в жертву ради спасения человечества. В христианстве каждый 
человек любит Бога, молит Его о помощи и защите как Отца Небесного. Каждый сми-
ренно исполняет Его волю, следуя заповедям.

Эта идея спасения души через обретение вечной жизни стала центральной. Иисус — 
спаситель, принесший свою телесную природу в жертву на кресте ради человечества. 
Из этой концепции вырастает другая идея — греховности человека, которая также до-
минирует в христианстве. Борьба с греховностью, преодоление грубых аффектов че-
ловеческой природы, в том числе через поиски сакрального человека в себе, составля-
ет основу спасения души.

Итак, представление человека о греховности своей природы и вера в спасение со-
ставляют вместе основу святости. В работе предлагается следующее определение фе-
номена, выстроенное как обобщение автором дефиниций предшествующих иссле-
дователей с внесением собственного видения в контексте культуры России Позднего 



223Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Средневековая. Святость — это связь земного и человеческого с Божественным и Веч-
ным, преображение человека через сокровенное единение с Творцом и принадлеж-
ность иному, запредельному миру. Святость можно обрести через любовь, служение 
людям и стране, возведение и поддержку храмов, милосердие в сочетании с молитва-
ми, духовным самоуглублением. Наиболее близким народу примером святости стано-
вились свои, отечественные святые, служившие Родине, обладавшие личной доброде-
телью, индивидуальной биографией, но при этом они возвышались над конкретным 
временем. От Византии в Россию перешло такое понимание святости, что в ее обре-
тении важна не только духовность, но и красота, связывающая человека с Вечностью, 
что в дальнейшем нашло воплощение в искусстве.

Для лучшего понимания феномена святости и его репрезентации в государственно-
конфессиональной политике следует тщательнее изучить примеры из прошлого. Суще-
ственный вклад в развитие урало-сибирского региона и страны, освоение новых тер-
риторий и продвижение православной культуры внесла династия Строгановых. Вме-
сте с успешной торговой деятельностью, организацией промышленных центров ими 
формировалась религиозная идентичность как репрезентант святости.

Разносторонняя деятельность промышленников и покровителей искусств Строга-
новых активно изучалась начиная с XVIII в. и по настоящее время [Икосов, 1881; Сав-
ваитов, 1886; Дмитриев, 1889; Введенский, 1962; Попов, 1994]. Ряд работ посвящен ис-
кусству, созданному под их покровительством [Георгиевская-Дружинина, 1929; Дми-
триев, 1955; Такташова, 1981; Силкин, 1984; Парфентьев, Парфентьева, 1993; Парфен-
тьев, 2008; Преображенский, 2016; Parfentieva, Parfentiev, 2020]. Однако проблема отра-
жения феномена святости в искусстве Позднего Средневековья не раскрывалась. Та-
ким образом, автор впервые ставит цель изучить реализацию государственно-конфес-
сиональной политики путем репрезентации феномена святости в искусстве строганов-
ских вотчин. Для этого нужно проследить, какие события в конфессионально-государ-
ственной политике России отразились в культуре и искусстве Позднего Средневековья. 
Также необходимо раскрыть, как образы небесных покровителей формировали пони-
мание святости на примере «строгановского» искусства конца XVI — первой четвер-
ти XVII в. Это поможет выявить структуру религиозной идентичности Строгановых 
(мировой, национальный, региональный уровни), отразившейся в поддерживаемом 
ими искусстве. Мы исходим из посыла, что доминантой мировоззрения исследуемо-
го периода была святость, в ней сконцентрированы все стержневые концепты эпохи.

Итак, феномен святости — ключевой концепт культуры эпохи русского Поздне-
го Средневековья, сердцевина православия. Он наполнен созидательными идеями, 
определяющими особенности идентичности общества и человека исследуемого пе-
риода. Втягивая в сферу своего притяжения такие стержневые концепты, как книж-
ность, идея сакральности власти царя, восприятие православного государства как оса-
жденной крепости, идеологемы «Москва — Третий Рим», «Москва — новый Иеруса-
лим» и другие, феномен святости помогал элите своего времени, в том числе Строга-
новым, обеспечить развитие в экономических, социальных, духовных сферах, а глав-
ное — сформировать уникальную культуру. Отметим, что все стержневые концепты 
религиозной культуры непосредственно связаны друг с другом, образуя определенную 



224 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

иерархию. Но особое научно-теоретическое значение для предпринимаемого анали-
за имеет утверждение, что в культуре исследуемого периода ключевую роль играл фе-
номен святости, пронизывающий всю идеологическую сферу и раскрывающий самую 
суть ее религиозного осмысления.

Самым доступным для понимания средневекового человека проявлением свято-
сти можно считать образы небесных покровителей, в основном запечатленных в жи-
тийной литературе и иконах. Временные рамки нашего исследования охватывают ко-
нец XVI — первую четверть XVII в. и обоснованы тем, что исследуемые репрезентатив-
ные произведения датируются этим периодом подъема искусств строгановских вот-
чин. Анализ выполняется на следующих источниках: иконы Литургия «Иже Херуви-
мы», «Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах», «Богоматерь Владимирская, 
с господскими и богородичными праздниками в 18‑ти клеймах», «Никита-воин, пред-
стоящий Богоматери с Младенцем, с житием в 20‑ти клеймах», «Святой Царевич Дми-
трий в молении», «Богоматерь Владимирская» (табл. 1). Заказчиками этих произведе-
ний иконописи для своего домового Благовещенского собора в Сольвычегодске были 
Строгановы [Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков, 2003: 27, 32–33, 40, 49, 53].

Таблица 1
Типология строгановских икон

Tabl. 1
Typology of Stroganov icons

Икона Тип идентичности

Литургия «Иже Херувимы» Мировая, национальная, региональная и семейная

«Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах» Национальная

«Богоматерь Владимирская, с господскими и бого-
родичными праздниками в 18‑ти клеймах» Мировая, национальная

«Никита-воин, предстоящий Богоматери с Младен-
цем, с житием в 20‑ти клеймах» Мировая, национальная, семейная

«Святой Царевич Дмитрий в молении» Национальная

«Богоматерь Владимирская» Мировая, национальная

Поставленная проблема находится на стыке гуманитарного знания, поэтому нами 
выбран теолого-культурологический подход, а также принцип историзма, что по-
зволяет выявить сопричастность промышленников стержневым концептам право-
славной культуры. Так как в их основе лежат религиозные представления, мы сосре-
доточимся на отражении православных идей в произведениях искусства, созданных 
под покровительством Строгановых. Именно православие сыграло фундаменталь-
ную роль в историческом процессе формирования религиозной идентичности рус-
ского народа.

В сложные исторические периоды сформированная идентичность, выстраиваемая 
на основе единства языка и веры, позволяла народу сохранить себя, обеспечить разви-
тие в экономических, социальных, духовных сферах, создать богатую культуру. Иден-



225Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

тичность1, базирующаяся на православии, обладает иерархичностью, в которую вклю-
чены причастности разным уровням культуры: региональной, общерусской и надна-
циональной, мировой. Особую роль в ее формировании играет пантеон святых. Не-
бесные западноевропейские и византийские святые, почитаемые всеми христианами, 
соответствуют мировому уровню идентичности; общечтимые русские святые олице-
творяют ее национальный уровень; местно-почитаемые — региональный.

Особое внимание укреплению общерусской православной идентичности как реа-
лизации государственно-конфессиональной политики было уделено во времена прав-
ления Ивана Грозного. Так называемые Макарьевские соборы 1547–1549 гг. ставили 
цель усилить общерусскую религиозную идентичность путем создания пантеона рус-
ских святых, защитников Московского царства на небесах. Итогом соборов стала ка-
нонизация около 40 святых. Это привело к потребности создания их житий, иконопис-
ного образа, гимнографии, став крупным культуротворческим процессом [Парфенть-
ев, Парфентьева, 2023: 161].

Антропологические подходы в осмыслении образов святых как соотечествен-
ников, способствовавших духовному возвышению Родины и ставших образцом эли-
те и народу

Благодаря формированию на канонизационных соборах пантеона русских святых 
в культуре России второй половины XVI в. с особой силой проявилась связь земно-
го и человеческого с Божественным. Ярким примером этому стали святые. Они были 
не просто добрыми, праведными или благочестивыми людьми — этими качествами 
стремился обладать каждый христианин. Отличительной чертой святости была при-
надлежность иному, запредельному миру. Святой был представителем своей эпохи, об-
ладал личными чертами, но при этом он возвышался над конкретным временем, ухо-
дя в Вечность. Основу канонизации заложил огромный труд митрополита всея Руси 
Макария (1481/82–1563 г.) — Великие Четьи- Минеи, по замыслу вбиравшие в себя все 
жития почитаемых на Руси святых. Житийная литература представляла следующие 
траектории достижения царствия небесного: святые мученики-страстотерпцы, от-
давшие жизнь за веру, смиренно подчинившиеся воли Господа (святые Борис и Глеб, 
умершие в 1015); святые князья, совершившие воинский подвиг (великий святой бла-
говерный князь киевский и владимирский Александр Невский (1221–1263); препо-
добные, монахи, ушедшие от мира и живущие в посте и молитве (игумен Сергий Ра-
донежский (1314/1322–1392); святители, иерархи церкви, угодившие Богу праведной 
жизнью (московские митрополиты Петр (ок. 1260–1326), Алексий (1292/1305–1378), 
Иона (1390‑е –1461) и др.

1	 Идентичность — это способности индивида воспринимать себя и других через принадлежность 
к определенным социально-культурным группам, разделяя, а впоследствии и транслируя их цен-
ности, традиции, нормы поведения, мировоззренческие ориентиры. Феномен обладает динамиче-
ской многоуровневостью и иерархичностью, но все аспекты принадлежности человека связаны, 
одни могут включать другие и главенствовать над ними. Сопричастность средневекового русско-
го человека напрямую связана с созидательными идеями (осажденная крепость, божественность 
власти государя, «Москва — третий Рим» и др.). 



226 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Религиозный мыслитель XIX–XX вв. Г. П. Федотов увидел в русской святости путь 
формирования особого русского религиозного типа, развивавшегося на протяжении 
ряда исторических периодов [Федотов, 1990]. Восходя корнями к Византии, право-
славие приобрело свои особенности2. Современные исследователи сходятся во мне-
нии, что святость отражает нравственный идеал народа [Кудина, 2008; Юрьева, 2015].

Основа православных традиций — культура Византии. В ней феномен святости 
и связанные с ним обряды воспринимали через торжественность, красоту, отображав-
шую Вечность [Османкина, 2000; Беликов, 2014]. Присутствовала этическая и эстети-
ческая составляющая. Религиозная духовность первых десятилетий после крещения 
Руси и позже, во времена жизни одного из основателей и игуменов Киево-Печерского 
монастыря, святого Феодосия Печерского (ок. 1008/1036–1074), не только способство-
вала сохранению традиции Византии, но и усилила евангельскую часть веры, направ-
ленную на любовь, служение людям и милосердие. Русскими святыми домонгольско-
го времени стали князья Борис и Глеб, преп. Феодосий, великий князь Киевский Вла-
димир Святославич и др.

Затем эволюция древнерусской святости выпадает на время монгольского ига. Пер-
вым московским, а затем и общерусским небесным покровителем этого периода стал 
святой Петр, митрополит Московский и всея Руси, аскет, иконописец, в тяжелейший 
период ига сохранивший православие и утвердивший в качестве духовного центра 
Руси Москву времени правления Ивана Даниловича Калиты (1284/1288–1340), кня-
зя Московского и Новгородского, великого князя Владимирского. Существует ико-
нописная традиция, когда на русских иконах присутствуют три московских митропо-
лита: святые Петр, Алексий и Иона. Подлинным олицетворением духовности русско-
го народа стал святой Сергий Радонежский. Во времена монгольского завоевания ак-
туализируются практики духовного самоуглубления, молитвы, преображение челове-
ка через сокровенное единение с Богом. Все перечисленные святые этого времени за-
печатлены на иконах строгановского иконописного круга [Иконы строгановских вот-
чин XVI–XVII веков, 2003: 33, 70].

На всех этапах понимание святости основывалось на общехристианском и визан-
тийском наследии, однако перешло на русскую культурную почву с ее особенностя-
ми, трансформируясь со времен Крещения Руси в соответствии с тенденциями каж-
дого исторического периода. Святость интересовала исследователей, раскрываю-
щих ее в описании русской души, национального характера, исторических событи-
ях и бытовой стороне жизни [Мосина, 2012]. Во всех этих аспектах отмечались осо-
бенности православного менталитета. В специфике русской святости ученые виде-
ли ключ к пониманию национальной культуры. Проявлялся феномен в служении Ро-
дине, святой русской земле, церкви, в молитвах, помощи людям. И образцом для по-
ведения православного человека в этом становились святые. Русская святость в це-
лом не отклонялась от общехристианского идеала. Но православный человек Руси 

2	 Изучение святых Древней Руси продолжил Г. В. Маркелов, сфокусировавшись на иконографии 
[Маркелов, 1998]. Ему удалось выявить, что многие сюжеты представлены в различных, порой су-
щественно отличающихся друг от друга иконографических вариантах, воплощающих разные пе-
риоды формирования иконописного образа или иконографической традиции.



227Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

в силу испытания суровым климатом, тяжелым порабощением, потерей суверенитета 
при монгольском правлении, жестокими междоусобицами князей испил до дна горь-
кую чашу страданий. Многие народы, испытав такие страшные вызовы, сошли с ис-
торической сцены, не смогли сохранить свою государственность. Россия же не только 
выжила, но благодаря сохранению православия, книжности, централизации власти 
и идеалам святости, другим созидательным идеям, которые в период Средневековья 
имеют религиозную основу, создала уникальную, мощную державу с одухотворенной 
культурой. Такой основательный подход во многом стал образцом для осмысления 
стратегии поведения сольвычегодских промышленников Строгановых, действовав-
ших в условиях ведения промышленных проектов по освоению северных террито-
рий и впоследствии Сибири.

Воплощение святости в образах небесных покровителей в художественной куль-
туре строгановских вотчин

Строгановы как представители своего поколения прекрасно понимали, что человеку 
святость не дается сама по себе, к ней нужно стремиться, и самым ярким, доступным 
и понятным примером в России исследуемого периода были жития и иконы святых. 
В них они представлялись как русские герои и образцы для подражания. Жития стано-
вились одним из главных источников просвещения людей и частью феномена святости 
[Ключевский, 1871]. Небесные покровители не только защищали Святую Русь, но и ста-
новились примером каждому человеку в его духовном пути. Их глобальная роль в рус-
ской культуре заключалась в наглядной демонстрации места России в общехристиан-
ской истории через конкретные примеры соотечественников, прославленных в лике 
святых, занявших свое положение в небесной иерархии.

Жития святых и книги в целом были основным каналом передачи созидательных 
идей, демонстрации святых как образцов поведения. Книжность определяется как мощ-
ный фактор формирования средневековой культуры и мировоззрения человека [Лиха-
чев, 1997]. Строгановы как передовые промышленники и предприниматели своего вре-
мени, покровители храмов и церковного искусства обладали обширной библиотекой, 
по своему объему и наполнению не уступавшей многим монастырям и накоплениям 
знатных людей [Мудрова, 2001; 2015] (Так, основатель династии Аника владел библио-
текой в 215 экземпляров). По заказам Строгановых создавались произведения книж-
но-рукописного искусства [Парфентьев, 2008]. Ко второй половине XVI в. библиотека 
Строгановых по составу собраний больше всего соответствовала крупным монасты-
рям Русского Севера [Мудрова, 2015: 64–65]. Около половины книг были богослужеб-
ного характера, в том числе дублирующих друг друга, для последующего вклада в под-
держиваемые церкви [Савваитов, 1886; Вклад. Художественное наследие Строгановых 
XVI–XVII веков в музеях Сольвычегодска и Пермского края, 2017; Богданов, 2023]. Та-
кая библиотека обеспечивала доступ к обширным знаниям, связь с мировой культу-
рой на протяжении многих ее этапов (события Ветхого Завета, Античности, раннехри-
стианского периода, Византии, эпохи становления Древней Руси и дальнейших перио-
дов русской истории). Знакомство с рукописями и печатными книгами не только свя-
зывало читателя с культурой древних государств, России, родного края, но и раскры-
вало феномен святости.



228 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

В формировании религиозной идентичности Строгановых значимую роль сыграли 
местные святые: Прокопий Устюжский, Трифон Вятский, Лонгин Коряжемский, а са-
мую главную — Стефан Пермский. Его житие во многом сформировало у промыш-
ленников сопричастность религиозной культуре региона [Мудрова, 2015: 54]. Уни-
кальный подвиг Стефана Пермского — создание алфавита для народа коми и пере-
вод на их язык основных церковных сочинений можно сравнить с созданием русско-
го алфавита святыми Кириллом и Мефодием. Освоение земель, продвижение на них 
православной культуры, письменности и грамотности стало частью святости Стефа-
на, эти же ценности переняли миряне Строгановы. Святой Стефан и другие, сначала 
местночтимые, а затем и общенациональные святые, стали для основателя рода Ани-
ки Федоровича и его наследников примером деятелей, распространивших православ-
ную культуру на осваиваемых землях, тем самым демонстрируя промышленникам бес-
конфликтный путь взаимодействия с местным населением.

Образы святых в произведениях «строгановского» искусства конца XVI — пер-
вой четверти XVII в. как отражение религиозной идентичности заказчиков

Строгановы реализовывали государственно-конфессиональную политику на сво-
их землях путем поддержки церковного искусства. Основатель рода Аника Федорович 
(1497–1569) возвел Благовещенский cобор Сольвычегодска — об этом сохранилась 
надпись на куполе [Попов, 1994: 72]. Храм стал домовым для многих поколений дина-
стии. Помимо церковного искусства, в соборе хранились особые предметы святости — 
мощи небесных покровителей [Попов, 1994: 80–81; Пивоварова, 2015]. Аника Строга-
нов сформировал фундамент принципов ведения торгово-промышленных дел, опре-
делил подходы в вопросах ктиторской деятельности, поддержке искусства [Ворошин, 
2020]. Продолжателями его дела стали внуки, двоюродные братья Никита Григорьевич 
(1560–1616) и Максим Яковлевич Строгановы (1557–1624), яркие личности, оставив-
шие свой вклад в развитие художественной культуры своего региона. Ими организо-
вывались иконные и книжные мастерские, нанимались столичные мастера, в том чис-
ле работавшие в центре передового искусства страны своего времени — Оружейной 
палате Московского Кремля.

Выбор сюжетов для росписей храмов и иконописи во многом был связан с книгами, 
бывшими в распоряжении Строгановых. Через рукописи и печатные издания транс-
лировались ключевые созидательные идеи (в том числе святость), нашедшие свое во-
площение в искусстве. Основными методами выражения святости в искусстве были: 
иерархичность, каноничность, символизм. В иконах «строгановских» вотчин можно 
проследить четкую религиозную структуру. В иконе Литургия «Иже Херувимы» уров-
ни иерархии выстраиваются сверху от Отечества в круге, символизирующего Святую 
Троицу, к местнопочитаемым святым. В нижнем ярусе иконы изображены представи-
тели рода Строгановых [Ворошин, 2023]. Для икон Благовещенского собора Сольвыче-
годска часто выбирались соименные святые. Например, «Никита-воин, предстоящий 
Богоматери с Младенцем, с житием в 20‑ти клеймах» вполне мог обладать внешними 
чертами Никиты Григорьевича [Ворошин, 2022]. В тезоименной иконе, помимо харак-
терной для заказчика манеры исполнения, утонченной и изысканной, можно увидеть 
воплощение воинской святости как ее понимал Никита Григорьевич.



229Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

   

Рис. 1. Владимирская икона Богоматери, 
Елизаров Истома, первая четверть XVII в. 
Fig. 1. Our Lady of Vladimir, Elizarov Istoma,  

first quarter of the 17th century

Рис. 2. Богоматерь Владимирская,  
Первая треть XII в. 

Fig. 2. Our Lady of Vladimir, first third  
of the 12th century

Несмотря на проявление индивидуального вкуса, «строгановское» искусство со-
здавалось в русле общероссийских тенденций своего времени. Например, Владимир-
ская икона Строгановых — это отзвук Богоматери Владимирской из Успенского собо-
ра Московского Кремля, следование устоявшемуся византийскому канону (рис. 1–3). 
Первый список этой иконы из строгановского храма датируется XVI в. и отличается 
от подлинника тем, что там есть клейма, раскрывающие Господские и Богородичные 
праздники. Оригинальную Константинопольскую икону сын великого князя Юрия 
Долгорукого, князь Андрей Боголюбский привозит в Суздаль.

После постройки Владимирского Успенского Собора (1160) икона становится глав-
ным чудотворным образом Владимиро-Суздальских земель. С приобретением Москвой 
статуса политического и духовного центра России икона постепенно перемещается 
туда. Окончательно ее установили в Успенском соборе Московского Кремля в 1479 г. 
Московские князья обращались к ее помощи накануне совершения важных государ-
ственных и военных дел. Икона спасала Москву от Темира Аксака, Ахмата и других за-
воевателей [Парфентьев, Парфентьева, 2023: 291–292]. Владимирская икона Пресвятой 
Богородицы стала общегосударственной святыней, патрональной чудотворной иконой 
царства Московского. Строгановы знали это и заказали прекрасную копию иконопис-
ного произведения, провозглашая связь со столичной культурой. Чуть позднее в нача-



230 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ле XVII в. по заказу Строгановых создан еще один список, выполненный знаменитым 
мастером Истомой Елизаровым. Особое почитание образа Владимирской иконы Бо-
жией матери Строгановыми подтверждается еще и обилием произведений лицевого 
шитья по иконографическому образцу древнего образа [Силкин, 1984]. Сам царь Иван 
Грозный почитал этот образ как главную святыню государства, создав целый цикл сти-
хир — музыкально-гимнографических произведений, в честь этой чудотворной ико-
ны [Парфентьев, Парфентьева, 2023: 291–321]. (Следует отметить, что царь возвышал 
образ Руси в своем музыкально-гимнографическом творчестве [Парфентьев, Парфен-
тьева, 2020; 2022; 2023]). Прекрасный список иконы московского мастера олицетво-
рял приверженность Строгановых конфессионально-государственной политике мо-
сковских царей в период сложных исторических перипетий второй половины XVI — 
первой четверти XVII в. [Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков, 2003: 33, 53].

   

Рис. 3. Богоматерь Владимирская, 
с господскими и богородичными 

праздниками в 18‑ти клеймах. Конец XVI в. 
Fig. 3. Our Lady of Vladimir, with Lord's  

and Mother of God's feasts in 18 scenes.  
Late 16th century

Рис. 4. Святой Царевич Дмитрий в молении. 
Савин Назарий Истомин, 1621–1622 

Fig. 4. Saint Tsarevich Dmitry in prayer. Savin 
Nazariy Istomin, 1621–1622



231Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Другой пример связи с правящей властью — создание иконы «Святой Царевич Дми-
трий в молении» (Назарий Истомин Савин, 1621–1622) [Иконы строгановских вотчин 
XVI–XVII веков, 2003: 49] (рис. 4). Этим Строгановы показывают, что верят в смерть 
Дмитрия Углицкого и не признают самозванцев, откликаясь на вызов Смутного вре-
мени и выступая за законную государственную власть.

Книжные собрания Строгановых также стали основой для выбора святых и напи-
сания икон с ними, вошедших в домовой Благовещенский собор Сольвычегодска (Ни-
колай Чудотворец, Василий Великий, Григорий Богослов, Иоанн Богослов и др.) и дру-
гие церкви (Стефан Пермский, Иоанн Златоуст и др.) [Иконы строгановских вотчин 
XVI–XVII веков, 2003: 46, 48, 51–52, 67, 78–79, 82].

Рис. 5. Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах. Конец XVI в. 
Fig. 5. Metropolitan Alexy, with scenes from his life in 20 scenes. Late 16th century

Среди вкладов в Благовещенский собор Сольвычегодска, сделанных Максимом 
Яковлевичем и его дядей Семеном Аникиевичем (1540–1586), особое значение имеет 
икона «Алексий Митрополит, с житием в 20‑ти клеймах» [Иконы строгановских вот-
чин XVI–XVII веков, 2003: 32–33]. В митрополиты Алексия поставил патриарх Констан-
тинопольский, что напрямую связывает его не только с русской, но и общехристиан-
ской культурой. В клеймах Алексий взаимодействует с выдающимися русскими свя-



232 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

тыми: молится у гроба митрополита Петра; беседует с Сергием Радонежским. Сцены 
жизни иллюстрируют проявления его святости: исцеление от слепоты царицы Ордын-
ской Тайдулы при жизни, а после смерти — жены Матроны иконой; избавление жен-
щины от недуга у гроба Алексия Митрополита и т. д. Жизненный путь святителя при-
шелся на тяжелое время монгольского ига, одной из его ключевых задач было объеди-
нение русских земель под началом церкви, защита интересов страны перед захватчика-
ми. Клейма строгановской иконы демонстрируют поездки в Орду, где он пользовался 
почитанием, в том числе благодаря исцелению ханши Тайдулы (рис. 5). Алексий Ми-
трополит был примером Строгановым не только как дипломат, но и ктитор, основав-
ший храмы и монастыри, в том числе Чудов — часть Московского кремля. Таким об-
разом, образ Алексия Митрополита олицетворяет святость, доступную как духовным 
лицам (чудеса исцеления), так и мирянам: защита страны и ее интересов, успешное ве-
дение дипломатии, ктиторская деятельность.

Рис. 6. Стефан Пермский, с житием в 16‑ти клеймах. Первая половина XVII в. 
Fig. 6. Stefan of Perm, with his life in 16 scenes. First half of the 17th century

Другим примером для поклонения Строгановых стали образы святых Прокопия 
и Иоанна Устюжских, почитавшихся на Севере, и особенно их деяния, ставшие образ-
цом для всех русских людей. Несмотря на расположение строгановских земель вдали 
от политического центра, эти образы имели государственное значение. Город Устюг 



233Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

был форпостом столицы. Промышленники находились между двух культур: Новгоро-
да и Москвы. Они почитали новгородских святых (например, у них были служба и жи-
тие Антонию Сийскому [Мудрова, 2015: 292]), но были преданы Москве и царскому 
правительству.

Почитание Строгановыми местных святых во многом отразилось в иконе Стефана 
Пермского [Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков, 2003: 67]. Среди эпизодов 
жизни, представленных в ней, присутствовали близкие промышленникам мотивы. От-
плытие Стефана в Пермские земли перекликалось с торгово-промышленной деятель-
ностью рода Строгановых, их упорностью и непоколебимостью в преодолении труд-
ности, в том числе по водному пути. В одной из сцен святой ведет богослужение в по-
строенном им храме. Храмостроительство роднило Стефана и Строгановых. Фрагмен-
ты, посвященные победе святого в споре с языческим жрецом о правой вере, подкреп-
ленной доказательством, понятным местному племени (святой Стефан проходит через 
огонь, а языческий кудесник отказывается), воплощают не только силу духа, но и мир-
ный подход в процессе христианизации населения (рис. 6).

Заключение
Таким образом, можно сделать следующие выводы. Конфессионально-государ-

ственная политика России во времена Ивана Грозного получила обоснование в реше-
ниях двух канонизационных соборов 1547–1549 гг., а именно: подготовлены материа-
лы и на их основе написаны жития русских святых, гимнография служб, песнопения, 
создана иконография новых святых, написаны их иконы. Целью канонизации было 
укрепление религиозной идентичности всех жителей Московского царства. Необхо-
димо было консолидировать народ, для этой задачи выбраны небесные покровители 
как примеры каждому православному человеку.

Итак, Строгановы жили и действовали в русле московской культуры и политики. 
Они возвели Благовещенский собор в Сольвычегодске как домовой, подчеркивая связь 
с Благовещенским собором Московского Кремля, фамильного для московских великих 
князей и царей. В сольвычегодском храме был устроен придел московскому митропо-
литу Алексию (в том числе хранились его мощи), для росписи были выбраны столич-
ные мастера Федор Савин и Стефан Арефьев. Главные иконы заказывались лучшим ма-
стерам царской Оружейной палаты — Прокопию Чирину, Истоме Савину, Назарию 
Истомину. Как уже отмечалось, важным в утверждении религиозной и национальной 
идентичности Строгановых становится заказ списка Владимирской иконы Пресвя-
той Богородицы, патрональной иконы из главного собора царства — Успенского собо-
ра Московского Кремля. Монументальный каменный храм Сольвычегодска был сим-
волом величия и значимости семейства Строгановых, став усыпальницей для многих 
представителей династии.

Несмотря на четко выраженную национальную составляющую, религиозная иден-
тичность Строгановых была иерархически выстроена, вмещала мировой, наднацио-
нальный, общерусский и региональный аспекты, что нашло отражение в иконоста-
се Благовещенского собора Сольвычегодска. Сопричастность мировой христианской 
культуре отражалась в верхних рядах иконостаса, посвященных событиям и святым 
Ветхого Завета. Далее шли общерусские небесные покровители — репрезентант на-



234 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

циональной идентичности. Нижний ряд изображал местно-почитаемых, формируя 
причастность региональной культуре. По аналогии, у Строгановых сформировалась 
духовная связь с местночтимыми святыми — жития хранились в библиотеке и храмах 
промышленников, были заказаны иконы и лицевое шитье.

Таким образом, через строительство храмов, сбор церковных книг и поддерживае-
мое церковное искусство Строгановы заявляли о том, что разделяют конфессионально-
культурную политику московских царей в контексте репрезентации феномена святости.

Благодарности и финансирование
Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24–78–

00058, тема «Отражение стержневых концептов Позднего Средневековья в культуре 
и искусстве XVI–XVII вв. (на примере меценатской деятельности рода Строгановых)», 
https://rscf.ru/project/24–78–00058/

Acknowledgement and funding
The study was supported by a grant from the Russian Science Foundation, No. 24–78–

00058, project title «Reflection of the core concepts of the Late Middle Ages in the culture 
and art of the 16th‑17th centuries. (using the example of the philanthropic activities of the 
Stroganov family)», https://rscf.ru/en/project/24–78–00058/

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Беликов А. В. Эстетический смысл канона в византийском искусстве : дис. … канд. 

филос. наук. М., 2014. 233 с.
Богданов В. П. Записи на книгах как источник по истории книжной культуры (на ма-

териале старопечатных кириллических изданий конца XV–XVIII веков) : дис. … д-ра 
ист. наук. М., 2023. 1041 с.

Введенский А. А. Дом Строгановых в XVI–XVII вв. М. : Изд-во социально-экономи-
ческой литературы, 1962. 307 с.

Вклад. Художественное наследие Строгановых XVI–XVII веков в музеях Сольвы-
чегодска и Пермского края. Пермь : Пермская государственная художественная гале-
рея, 2017. 727 с.

Ворохобов А. В. Основы библейского понимания святости // Труды Нижегородской 
духовной семинарии. 2020. №. 18. С. 349–359.

Ворошин С. Д. Аника Строганов и русское региональное искусство XVI в. // Вест-
ник Южно-Уральского государственного университета. Серия: Социально-гуманитар-
ные науки. 2020. Т. 20, № 4. С. 66–71.

Ворошин С. Д. Икона Литургия: «Иже херувимы» как репрезентант идентичности 
Никиты Григорьевича Строганова // Журнал Сибирского федерального университе-
та. Серия: Гуманитарные науки. 2023. Т. 16, № 7. С. 1127–1143.

Ворошин С. Д. Отражение духовного мира Никиты Григорьевича Строганова в цер-
ковном искусстве // Журнал Сибирского федерального университета. Серия: Гумани-
тарные науки. 2022. Т. 15. № 1. С. 141–152.

Георгиевская-Дружинина Е. В. Строгановское шитье в XVII в. // Русское искусство 
XVII в. Л., 1929. С. 188.



235Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Дмитриев А. А. Пермская старина. Пермь, 1889. Вып. 1. 127 с.
Дмитриев Ю. Н. «Строгановская школа» живописи // История русского искусства. 

М., 1955. Т. 3. 649 с.
Иконы строгановских вотчин XVI–XVII веков: По материалам реставрационных ра-

бот ВХНРЦ имени академика И. Э. Грабаря : каталог-альбом. М. : Сканрус, 2003. 348 с.
Икосов П. С. История о родословии, богатстве и отечественных заслугах знамени-

той фамилии гг. Строгановых, сочинена в 1761 г. Пермь, 1881. 189 с.
Ключевский В. О. Древнерусские жития святых как исторический источник. М. : 

изд. К. Солдатенкова, 1871. 465 с.
Кудина О. М. Феномен святости как процесс легитимации власти в Древней Руси // 

Аналитика культурологии. 2008. №. 11. С. 71–80.
Лихачев Д. С. Великое наследие. Классические произведения литературы Древней 

Руси. Заметки о русском: избранное. СПб. : Logos, 1997. 560 с.
Маркелов Г. В. Святые Древней Руси: материалы по иконографии (прориси, пере-

воды, иконописные подлинники). СПб. : Дмитрий Буланин, 1998. Т. 1. 636 с.
Мосина Н. А. Феномен русской святости как духовный фундамент русской культу-

ры : дис. … канд. культурологии. М., 2012. 165 с.
Мудрова Н. А. Библиотека Строгановых (вторая половина XVI — начало XVIII в.). 

Екатеринбург : УрО РАН, 2015. 540 с.
Мудрова Н. А. Опись библиотеки Строгановых 1627 г. // Проблемы истории России. 

Вып. 4: Евразийское пограничье. Екатеринбург, 2001. С. 329–340.
Османкина Г. Ю. Мировоззренческие основы формирования раннехристианской 

культуры в Византии IV–VI вв : дис. … канд. культурологии. 2000. 150 с.
Парфентьев Н. П. О строгановской мастерской книжно-рукописного искусства XVI–

XVII вв. // Вестник Южно-Уральского государственного университета. Серия: Соци-
ально-гуманитарные науки. 2008. № 6 (106). С. 43–62.

Парфентьев Н. П., Парфентьева Н. В. Московская школа в древнерусском церков-
но-певческом искусстве. XVI–XVII вв. : монография: в 3 т. Челябинск : Издательский 
центр ЮУрГУ, 2023. Т. 1. 322 с.

Парфентьев Н. П., Парфентьева Н. В. Усольская (Строгановская) школа в русской 
музыке XVI–XVII веков. Челябинск, 1993. 346 с.

Парфентьев Н. П., Парфентьева Н. В. Формирование монастырского хора в России 
XVI–XVII вв. (на примере Иосифо-Волоколамского монастыря) // Журнал Сибирского 
федерального университета. Серия: Гуманитарные науки. 2024. Т. 17, № 7. С. 1286–1295.

Парфентьева Н. В. Возвышение образа Руси в музыкально-гимнографическом твор-
честве митрополита Киприана и царя Ивана Грозного // Вестник Южно-Уральского 
государственного университета. Серия: Социально-гуманитарные науки. 2020. Т. 20, 
№ 2. С. 103–107.

Парфентьева Н. В., Парфентьев Н. П. К проблеме атрибуции цикла стихир «Отче 
преблаженне» в честь митрополита всея Руси Петра музыкально-гимнографическо-
му творчеству царя Ивана Грозного // Журнал Сибирского федерального университе-
та. Серия: Гуманитарные науки. 2022. Т. 15, № 1. С. 85–94.



236 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Парфентьева Н. В., Парфентьев Н. П. Образно-смысловые связи поэтического и му-
зыкального содержания стихиры «Отче преблаженне» царя Ивана Грозного из певче-
ского цикла в честь святителя Петра // Вестник Екатеринбургской духовной семина-
рии. 2023. № 41. С. 68–92.

Пивоварова Н. В. Иконы Благовещенского собора Сольвычегодска по архивным до-
кументам и соборным описям конца XVI–XIX веков // Вестник Санкт-Петербургского 
университета. Искусствоведение. 2015. №. 3. С. 20–43.

Попов В. Сольвычегодская старина: Материалы и исследования к 500‑летию г. Соль-
вычегодска. Сыктывкар : СГУ, 1994. 202 с.

Преображенский А. С. Росписи Благовещенского собора в Сольвычегодске // Про-
блемы изучения древнерусского и византийского искусства : материалы конферен-
ции. М., 2016. 96 с.

Савваитов П. И. Строгановские вклады в Cольвычегодский Благовещенский со-
бор // Памятники древней письменности и искусства. СПб., 1886. 119 с.

Силкин А. В. Строгановское двустороннее лицевое шитье // Вопросы исследования, 
консервации и реставрации произведений искусства. М., 1984. С. 42–50.

Такташова Л. Е. Мастера «строгановской школы» иконописи : дис. … канд. искус-
ствоведения. Л., 1981. 317 с.

Федотов Г. П. Святые Древней Руси. М. : Моск. рабочий, 1990. 269 с.
Юрьева Т. В. Канонизация святых русской церкви как культурологическая про-

блема // Гуманитарный вектор. Серия: Философия, культурология. 2015. №. 2 (42). 
С. 140–148.

Parfentieva N. V., Parfentiev N. P. The development of arts in the context of the Stroganovs' 
activity as ktitors and art patrons in the 16–17 centuries // Journal of Siberian Federal 
University. Humanities & Social Sciences. 2020. № 13. P. 924–944.

References
Belikov A. V. Esteticheskii smysl kanona v vizantiiskom iskusstve: dis. kand. filos. nauk 

[Aesthetic meaning of the canon in Byzantine art. Ph. D. thesis on philosophical sciences]. 
Moscow, 2014, 233 p. (in Russian).

Bogdanov V. P. Zapisi na knigakh kak istochnik po istorii knizhnoi kul'tury (na materiale 
staropechatnykh kirillicheskikh izdanii kontsa XV–XVIII vekov): dis. d-ra ist. nauk [Book entries 
as a source for the history of book culture (based on early printed Cyrillic editions of the late 
15th–18th centuries). Ph. D. thesis on historical sciences]. Moscow, 2023, 1041 p. (in Russian).

Dmitriyev A. A. Permskaya starina [Perm antiquity]. Perm', 1889, iss. 1, 127 p. (in Russian).
Dmitriyev Yu. N. “Stroganovskaya shkola” zhivopisi [“Stroganov school” of painting]. 

Istoriya russkogo iskusstva [History of Russian art]. Moscow, 1955, vol. 3, 649 p. (in Russian).
Fedotov G. P. Svyatyye Drevnei Rusi [Saints of Ancient Rus']. Moscow: Mosk. Rabochy, 

1990, 269 p. (in Russian).
Georgiyevskaya-Druzhinina Е. V. Stroganovskoe shit'yo v XVII v [Stroganov embroidery 

in the 17th century]. Russkoe iskusstvo XVII v. [Russian art of the 17th century]. Leningrad., 
1929, 188 p. (in Russian).



237Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Ikony stroganovskikh votchin XVI–XVII vekov: Po materialam restavratsionnykh rabot 
VKHNRTS imeni akademika I. E. Grabarya: Katalog-al'bom [Icons of the Stroganov estates 
of the 16th–17th centuries: Based on the materials of restoration work of the All-Russian Art 
Scientific Restoration Center named after Academician I. E. Grabar: Catalogue-album]. 
Moscow: Skanrus, 2003, 348 p. (in Russian).

Ikosov P. S. Istoriya o rodoslovii, bogatstve i otechestvennykh zaslugakh znamenitoi familii 
gg. Stroganovykh, sochinena v 1761 g. [History of the genealogy, wealth and domestic merits 
of the famous family of the Stroganovs, composed in 1761]. Perm', 1881, 189 p. (in Russian).

Klyuchevskiy V. O. Drevnerusskie zhitiya svyatykh kak istoricheskii istochnik [Old Russian 
lives of saints as a historical source]. Moscow: K. Soldatenkov's edition, 1871, 465 p. (in Russian).

Kudina O. M. Fenomen svyatosti kak protsess legitimatsii vlasti v Drevnei Rusi [The 
Phenomenon of Holiness as a Process of Legitimization of Power in Ancient Rus]. Analitika 
kul'turologii [Analytics of Cultural Studies]. 2008, no. 11, pp. 71–80. (in Russian).

Likhachev D. S. Velikoe nasledie. Klassicheskie proizvedeniya literatury Drevnei Rusi. 
Zametki o russkom: izbrannoe [The Great Heritage. Classic Works of Literature of Ancient Rus. 
Notes on Russian: Selected.]. St. Petersburg: Logos, 1997, 560 p. (in Russian).

Markelov  G. V.  Svyatye Drevnei Rusi: Materialy po ikonografii (prorisi, perevody, 
ikonopisnye podlinniki) [Saints of Ancient Rus: Materials on Iconography (Traces, Translations, 
Iconographic Originals)]. St. Petersburg: Dmitriy Bulanin, 1998, vol. 1, 636 p. (in Russian).

Mosina N. A. Fenomen russkoi svyatosti kak dukhovnyi fundament russkoi kul'tury: dis. … 
kand. kul'turologii [The Phenomenon of Russian Holiness as a Spiritual Foundation of Russian 
Culture. Ph. D. thesis on cultural studies]. Moscow, 2012, 165 p. (in Russian).

Mudrova N. A. Biblioteka Stroganovykh (vtoraya polovina XVI — nachalo XVIII v.) [The 
Stroganov Library (second half of the 16th — early 18th centuries)]. Ekaterinburg: UrO RAS, 
2015, 540 p. (in Russian).

Mudrova N. A. Opis' biblioteki Stroganovykh 1627 g. [Inventory of the Stroganov Library 
of 1627]. Problemy istorii Rossii. Vyp. 4: Yevraziyskoye pogranich'ye [Problems of Russian 
History. Issue 4: Eurasian Borderland]. Yekaterinburg, 2001, pp. 329–340 (in Russian).

Osmankina G. Yu. Mirovozzrencheskie osnovy formirovaniya rannekhristianskoi kul'tury 
v Vizantii IV–VI vv.: dis. … kand. kul't [Ideological foundations of the formation of early 
Christian culture in Byzantium in the 4th‑6th centuries. Ph. D. thesis on cultural studies]. 
2000, 150 p. (in Russian).

Parfent'yev N. P. O stroganovskoi masterskoi knizhno-rukopisnogo iskusstva XVI–XVII 
vv [About the Stroganov workshop of book and manuscript art of the 16th–17th centuries]. 
Vestnik Yuzhno-Ural'skogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnye 
nauki [Bulletin of the South Ural State University. Series: Social and humanitarian sciences]. 
2008, no. 6 (106), pp. 43–62 (in Russian).

Parfent'yev N. P., Parfent'yeva N. V. Formirovanie monastyrskogo khora v Rossii XVI–XVII 
vv. (na primere Iosifo-Volokolamskogo monastyrya) [Formation of the monastery choir in 
Russia in the 16th–17th centuries (on the example of the Joseph-Volokolamsk Monastery)]. 
Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye nauki [Journal of the 
Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2024, vol. 17, no 7, pp. 1286–1295 (in Russian).



238 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 220–239.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Parfent'yev N. P., Parfent'yeva N. V. Moskovskaya shkola v drevnerusskom tserkovno-
pevcheskom iskusstve. XVI–XVII vv.: monografiya v 3 t. [Moscow school in ancient Russian 
church singing art. XVI–XVII centuries: monograph in 3 volumes]. Chelyabinsk: Publishing 
center of SUSU, 2023, vol. 1, 322 p. (in Russian).

Parfent'yev N. P., Parfent'yeva N. V. Usol'skaya (Stroganovskaya) shkola v russkoi muzyke 
XVI–XVII vekov [Usolsk (Stroganov) school in Russian music of the 16th–17th centuries]. 
Chelyabinsk, 1993, 346 p. (in Russian).

Parfent'yeva N. V. Vozvyshenie obraza Rusi v muzykal'no-gimnograficheskom tvorchestve 
mitropolita Kipriana i tsarya Ivana Groznogo [The exaltion of the image of Rus' in the musical 
and hymnographic works of Metropolitan Cyprian and Tsar Ivan the Terrible]. Vestnik 
Yuzhno-Ural'skogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnyye nauki 
[Bulletin of the South Ural State University. Series: Social Sciences and Humanities]. 2020, 
vol. 20, no. 2, pp. 103–107 (in Russian).

Parfent'yeva N. V., Parfent'yev N. P. K probleme atributsii tsikla stikhir “Otche preblazhenne” 
v chest' mitropolita vseya Rusi Petra muzykal'no-gimnograficheskomu tvorchestvu tsarya 
Ivana Groznogo [On the Problem of Attribution of the Stichera Cycle “Blessed Father” 
in Honor of Metropolitan Peter of All Rus' to the Musical and Hymnographic Works of Tsar 
Ivan the Terrible]. Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye nauki 
[Journal of the Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2022, vol. 15, no. 1, pp. 85–
94 (in Russian).

Parfent'yeva N.  V., Parfent'yev N. P.  Obrazno-smyslovye svyazi poeticheskogo 
i  muzykal'nogo soderzhaniya stikhiry “Otche preblazhenne” tsarya Ivana Groznogo 
iz pevcheskogo tsikla v chest' svyatitelya Petra [Figurative and Semantic Connections of the 
Poetic and Musical Content of the Stichera “Blessed Father” of Tsar Ivan the Terrible from the 
Singing Cycle in Honor of St. Peter]. Vestnik Yekaterinburgskoi dukhovnoi seminarii [Bulletin 
of the Yekaterinburg Theological Seminary.]. 2023, no. 41, pp. 68–92 (in Russian).

Pivovarova N. V. Ikony Blagoveshchenskogo sobora Sol'vychegodska po arkhivnym 
dokumentam i sobornym opisyam kontsa XVI–XIX vekov [Icons of the Annunciation 
Cathedral of Solvychegodsk based on archival documents and cathedral inventories of the 
late 16th–19th centuries]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo universiteta. Iskusstvovedenie [Bulletin 
of St. Petersburg University. Art Criticism]. 2015, no. 3, pp. 20–43 (in Russian).

Popov V. Sol'vychegodskaya starina [Solvychegodsk antiquity]. Materialy i issledovaniya 
k 500‑letiyu g. Sol'vychegodska [Materials and research for the 500th anniversary of the city 
of Solvychegodsk]. Syktyvkar: SGU, 1994, 202 p. (in Russian).

Preobrazhenskiy A. S. Rospisi Blagoveshchenskogo sobora v Sol'vychegodske [Paintings 
of the Annunciation Cathedral in Solvychegodsk]. Materialy konferentsii “Problemy izucheniya 
drevnerusskogo i vizantiyskogo iskusstva” [Proceedings of the conference “Problems of 
studying ancient Russian and Byzantine art”]. Moscow, 2016. 96 p. (in Russian).

Savvaitov P. I. Stroganovskiye vklady v Sol'vychegodskiy Blagoveshchenskiy sobor 
[Stroganov contributions to the Solvychegodsk Annunciation Cathedral]. Pamyatniki drevnei 
pis'mennosti i iskusstva [Monuments of ancient writing and art]. St. Petersburg, 1886, 119 p. 
(in Russian).



239Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 220–239.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Silkin A. V. Stroganovskoe dvustoronnee litsevoe shit'yo [Stroganov double-sided 
pictorial embroidery]. Voprosy issledovaniya, konservatsii i restavratsii proizvedenii iskusstva 
[Issues of research, conservation and restoration of works of art.]. Moscow, 1984, pp. 42–50 
(in Russian).

Taktashova L. Ye. Mastera “stroganovskoi shkoly” ikonopisi: dis. … kand. Iskusstvovedeniya 
[Masters of the “Stroganov school” of icon painting: diss. … candidate of art history. Ph. 
D. thesis on Art history]. Leningrad, 1981, 317 p. (in Russian).

Vklad. Khudozhestvennoe naslediye Stroganovykh XVI–XVII vekov v muzeyakh 
Sol'vychegodska i Permskogo kraya. [Contribution. Artistic heritage of the Stroganovs of the 
16th–17th centuries in the museums of Solvychegodsk and the Perm region]. Perm': Permskaya 
gosudarstvennaya khudozhestvennaya galereya, 2017, 727 p. (in Russian).

Vorokhobov A. V. Osnovy bibleiskogo ponimaniya svyatosti [Fundamentals of the Biblical 
Understanding of Holiness]. Trudy Nizhegorodskoi dukhovnoi seminarii [Works of the Nizhny 
Novgorod Theological Seminary]. 2020, no. 18, pp. 349–359 (in Russian).

Voroshin S. D. Anika Stroganov i russkoe regional'noe iskusstvo XVI v [Anika Stroganov 
and Russian regional art of the 16th century]. Vestnik Yuzhno-Ural'skogo gosudarstvennogo 
universiteta. Seriya: Sotsial'no-gumanitarnye nauki [Bulletin of the South Ural State University. 
Series: Social and Humanitarian Sciences]. 2020, vol. 20, no. 4, pp. 66–71 (in Russian).

Voroshin S. D. Ikona Liturgiya: “Izhe kheruvimy” kak reprezentant identichnosti Nikity 
Grigor'yevicha [the icon Liturgy: “Izhe Kheruvimy” as a representative of the identity of Nikita 
Grigorievich Stroganov]. Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye 
nauki [Journal of the Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2023, vol. 16, no. 7, 
pp. 1127–1143 (in Russian).

Voroshin  S. D.  Otrazhenie dukhovnogo mira Nikity Grigor'yevicha Stroganova 
v tserkovnom iskusstve Stroganova [Reflection of the spiritual world of Nikita Grigorievich 
Stroganov in church art]. Zhurnal Sibirskogo federal'nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye 
nauki [Journal of the Siberian Federal University. Series: Humanities]. 2022, vol. 15, no. 1, 
pp. 141–152 (in Russian).

Vvedenskiy A. A. Dom Stroganovykh v XVI–XVII vv. [The Stroganov House in the 16th–17th 
centuries]. Moscow: Publishing House of socio-economic literature, 1962, 307 p. (in Russian).

Yur'yeva T. V. Kanonizatsiya svyatykh russkoi tserkvi kak kul'turologicheskaya problema 
[Canonization of saints of the Russian church as a cultural problem]. Gumanitarnyi vektor. 
Seriya: Filosofiya, kul'turologiya [Humanitarian vector. Series: Philosophy, cultural studies]. 
2015, no. 2 (42), pp. 140–148 (in Russian).

Parfentieva N. V., Parfentiev N. P. The development of arts in the context of the Stroganovs' 
activity as ktitors and art patrons in the 16–17 centuries. Journal of Siberian Federal University. 
Humanities & Social Sciences. 2020, no. 13, pp. 924–944.

Статья поступила в редакцию: 13.02.2025
Принята к публикации: 02.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



240 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

УДК 322 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–12

П. К. Дашковский

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия); Самаркандский 
государственный университет им. Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан)

В. Н. Ильин

Алтайский государственный университет, Барнаул (Россия); Алтайский филиал 
Российской академии народного хозяйства и государственной службы 
при Президенте Российской Федерации, Барнаул (Россия)

ЧИСЛЕННЫЙ СОСТАВ И КЛАССИФИКАЦИЯ 
СТАРООБРЯДЦЕВ ТОМСКОЙ ГУБЕРНИИ В ПОСЛЕДНЕЙ 
ЧЕТВЕРТИ XIX — НАЧАЛЕ XX В. В КОНТЕКСТЕ 
ГОСУДАРСТВЕННО-КОНФЕССИОНАЛЬНОЙ ПОЛИТИКИ 
РОССИЙСКОЙ ИМПЕРИИ

Статья посвящена изучению двух основных вопросов истории старообрядчества 
на территории Томской губернии — его численного состава и классификации по со-
гласиям и толкам в последней четверти XIX — начале XX в. Источниковой базой рабо-
ты послужили материалы Государственного архива Алтайского края (Барнаул) и Госу-
дарственного архива Томской области (Томск), а также некоторые опубликованные 
источники. В ходе исследования были проанализированы различные статистические 
данные и выявлены причины их расхождения. Кроме того, изучена география расселе-
ния староверов в пределах Томской губернии. Процесс расселения староверов являл-
ся следствием государственно-конфессиональной политики, проводившейся на тер-
ритории Томской губернии и Российской империи в целом. Установлены причины 
несоответствия реального числа староверов и данных официальной статистики. Ав-
торами дана характеристика основных согласий и толков староверов. Сделан важный 
вывод, что в своем содержании старообрядчество Томской губернии принципиально 
не отличалось от старообрядчества Центральной России, согласия и толки здесь были 
те же самые. Это явилось следствием активного принудительного и добровольного 
переселенческого процесса староверов на территорию Западной Сибири, в том чис-
ле и Томской губернии. В количественном смысле в даной губернии в последней чет-
верти XIX — начале XX в. преобладали представители стариковщины, поморского со-
гласия и поповщины.

Ключевые слова: старообрядчество, староверы, Томская губерния, государствен-
но-конфессиональная политика, стариковщина, безпоповцы, поповцы, согласия.



241Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Для цитирования 
Дашковский П. К., Ильин В. Н. Численный состав и классификация старообрядцев 
Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. в контексте государственно-
конфессиональной политики Российской империи // Народы и религии Евразии. 2025. 
Т. 30, № 4. С. 240–258 DOI 10.14258/nreur(2025)4–12.

Дашковский Петр Константинович, доктор исторических наук, профессор, 
заведующий кафедрой регионоведения России, национальных и государственно-
конфессиональных отношений, заведующий лабораторией этнокультурных 
и религиоведческих исследований Алтайского государственного университета, 
Барнаул (Россия); профессор кафедры всемирной истории, Самаркандский 
государственный университет им. Ш. Рашидова, Самарканд (Узбекистан). Адрес 
для контактов: dashkovskiy@fpn.asu.ru; https://orcid.org/0000–0002–4933–8809 
Ильин Всеволод Николаевич, кандидат исторических наук, доцент кафедры 
государственного и муниципального управления Алтайского филиала Российской 
академии народного хозяйства и государственной службы при Президенте 
Российской Федерации (РАНХиГС), Барнаул (Россия); доцент кафедры 
регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных 
отношений Алтайского государственного университета, Барнаул (Россия). Адрес 
для контактов: vse-ilin@mail.ru; https://orcid.org/0009–0000–0685–5745

P. К. Dashkovskiy

Altay state university, Barnaul (Russia); Samarkand State University named after  
Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan)

V. N. Ilyin

Altay state university, Barnaul (Russia); Altai branch of the Russian Academy of National 
Economy and Public Administration under the President of the Russian Federation, 
Barnaul (Russia)

NUMERICAL STRUCTURE AND CLASSIFICATION  
OF THE OLD BELIEVERS OF THE TOMSK PROVINCE  
IN THE LAST QUARTER OF THE 19th — BEGINNING  
OF THE 20th CENTURIES IN THE CONTEXT  
OF THE STATE-CONFESSIONAL POLICY  
OF THE RUSSIAN EMPIRE



242 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

The article is devoted to the study of two main issues in the history of the Old Believers 
in the Tomsk province — its numerical composition and classification by agreements and 
sects in the last quarter of the 19th — early 20th centuries. The source base of the work 
is the materials of the State Archives of the Altai Territory (Barnaul) and the State Archives 
of the Tomsk Region (Tomsk), as well as some published sources. In the course of the study, 
various statistical data were analyzed and the reasons for their discrepancies were identified. 
In addition, the geography of the settlement of Old Believers within the Tomsk province was 
studied. The process of resettlement of the Old Believers was a consequence of the state-
confessional policy pursued in the Tomsk province and the Russian Empire as a whole. The 
reasons for the discrepancy between the actual number of Old Believers and the official 
statistics are established. The author provides a description of the main agreements and 
sects of the Old Believers. An important conclusion is made that in its content, the Old 
Believers of the Tomsk province did not differ fundamentally; the agreements and sects 
here were the same as in Central Russia. This was a consequence of the active forced and 
voluntary migration process of Old Believers to the territory of Western Siberia, including 
Tomsk province. In quantitative terms, in the Tomsk province in the last quarter of the 
19th — early 20th centuries, representatives of the Starikovshchina, Pomorskoye consent and 
Popovshchina predominated.

Keywords: Old Belief, Old Believers, Tomsk province, state-confessional policy,
elders, bezpopovtsy, popovtsy, consent

For citation: 
Dashkovskiy P. K., Ilyin V. N. Numerical structure and classification of the old believers of the 
Tomsk province in the last quarter of the 19th — beginning of the 20th centuries in the context 
of the state-confessional policy of the Russian empire. Nations and religion of Eurasia. 2025. 
T. 30, № 4. P. 240–258  (in Russian). DOI 10.14258/nreur(2025)4–12.

Dashkovskiy Peter Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, Professor, Head of the 
Department of Regional Studies of Russia, National and State-Confessional Relations, Head 
of the Laboratory of Ethnocultural and Religious Studies at Altai State University, Barnaul 
(Russia), Professor of the Department of World History, Samarkand State University named 
after Sh. Rashidov, Samarkand (Uzbekistan). Contact address: dashkovskiy@fpn.asu.ru; 
https://orcid.org/0000–0002–4933–8809 
Ilyin Vsevolod Nikolaevich, Candidate of Historical Sciences, Associate Professor of the 
Department of State and Municipal Administration of the Altai Branch of the Russian 
Presidential Academy of National Economy and Public Administration (RANEPA), Barnaul 
(Russia), Asociate Professor of the Department of Regional Studies of Russia, National and 
State-Confessional Relations of Altai State University, Barnaul (Russia). Contact address: 
vse-ilin@mail.ru; https://orcid.org/0009–0000–0685–574



243Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Введение
Церковный раскол, произошедший в середине XVII в., имел гораздо более глубокие 

и серьезные последствия, чем могли себе представить современники той эпохи. Он раз-
делил не только русскую церковь, но и общество, государство, культуру и саму исто-
рию. Административно-силовые методы решения «старообрядческого вопроса» в пер-
вые два столетия не дали для имперской власти положительного результата. Стало оче-
видным, что для «борьбы с расколом» необходимы иные методы и подходы. Возникла 
острая потребность в знаниях «о сути самого раскола и его численности». Петр Семе-
нович Смирнов, известный российский историк и богослов XIX в., в своей речи на ма-
гистерском коллоквиуме 20 декабря 1898 г. перед защитой диссертации «Внутренние 
вопросы в расколе в XVII веке» отметил, что «научной разработкой истории раскола 
стали заниматься сравнительно недавно… Причиной, все более и более возрастающе-
го интереса к приобретению сведений о расколе, добытых наукой, следует видеть, бес-
спорно, в том, что раскол и доселе не отжил своего века, что он представляет собой яв-
ление живое, имеющее современное значение» [Смирнов, 1899: 155].

Уже к началу XIX в., когда история старообрядчества насчитывала полтора столетия, 
множественность и многообразие возникших к этому времени старообрядческих на-
правлений вызвали острую необходимость их систематизации. Первая классификация 
всего «раскола» была осуществлена Министерством внутренних дел во второй поло-
вине царствования Николая I. Основана она была на донесениях чиновников особых 
поручений, направленных в губернии для изучения «раскола» на местах. Важно отме-
тить, что само многообразие старообрядческих толков и согласий явилось следствием 
в первую очередь мер ограничения и преследования со стороны официальных свет-
ских и церковных властей. Сама же первая классификация «раскольников» также не-
обходима была для разработки более эффективной концепции борьбы с «расколом» 
[Бежан, 2007: 87]. Практически до конца XIX в. отсутствовала стройная и объективная 
классификация томского старообрядчества — и губернские чиновники, и епархиаль-
ное духовенство при перечислении толков перечисляли в одном ряду молокан, помор-
цев, беспоповцев и др. При проведении переписи населения 1897 г. принадлежность 
к конкретному толку записывалась со слов самих старообрядцев [Иванов, 1997: 91].

Еще более сложным являлся вопрос о численности последователей «раскола». Офи-
циальные светские и церковные власти признавали, что имеющиеся данные далеки 
от действительных, как в целом по всей империи, так и по каждой отдельной губер-
нии. По их мнению, статистика «раскола» всегда составляла самую слабую сторону 
в деле его изучения. Причина, по их мнению, состояла во многом в «скрытности са-
мих последователей раскола, которые до самой смерти иногда не обнаруживали сво-
ей принадлежности к расколу» [Обзор деятельности ведомства православного испо-
ведания, 1901: 238–239].

Важно отметить, что и сегодня проблемы численного состава и классификации ста-
роверов по согласиям и толкам, как в рамках всей империи, так и по отдельным губер-
ниям с научной позиции не раскрыты до конца.

Вопрос о численном составе и классификации старообрядцев Томской губернии 
и Западной Сибири в целом стал активно изучаться в 80‑е гг. XIX в. с введением в То-



244 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

больской и Томской духовных семинариях кафедр по истории и обличению русского 
раскола и местных сект. В данном случает стоит отметить труды Д. Н. Беликова и И. Но-
викова [Первый Епархиальный Миссионерский съезд в г. Томске, 1900; Беликов, 1901]. 
Несмотря на конфессиональную тенденциозность, их труды содержат важный и бога-
тый исследовательский материал.

Среди современных исследователей численного состава старообрядчества, а также 
характеристики его толков и согласий обозначенного периода, стоит выделить таких 
исследователей, как Е. М. Бежан, К. Ю. Иванов, В. А. Должиков, Г. Н. Храпков, Н. А. Ста-
рухин [Бежан, 2007: 87–95; Иванов, 1997: 91–94; Иванов, 2001; Гостюшева, Должиков, 
2019: 12–19; Храпков, 2017: 146–151; Старухин, 2006: 113–118; 1999: 93–103; 2012].

Как дореволюционные, так и современные исследователи старообрядчества Том-
ской губернии при изучении его численности сталкиваются с двумя основными 
проблемами — несовершенством системы учета и отсутствия надежных критери-
ев для определения принадлежности к религиозным толкам и согласиям. Важно так-
же отметить, что существовало большое количество так называемых тайных старове-
ров среди как единоверцев, так и числившихся представителями официального пра-
вославия. Поэтому дореволюционные исследователи, как правило, опираются на офи-
циальную статистику. Современный исследователь старообрядчества Западной Сиби-
ри К. Ю. Иванов отмечает, что на данный момент в истории старообрядчества до сих 
пор остаются неизученными определённые аспекты, один из которых — это демогра-
фические процессы старообрядчества, в том числе и его численный состав [Иванов, 
2009: 74]. Кроме того, исследователь вынужден констатировать, что при выяснении 
вопроса о классификации старообрядчества ему пришлось столкнуться с проблемой 
как общероссийского, так и местного характера — отсутствие единого устойчивого 
понятийного аппарата не только среди дореволюционных, но и современных иссле-
дователей [Иванов, 2001: 20]. Другой исследователь, О. П. Ершова, отмечала, что ста-
тистический вопрос является одним из самых сложных вопросов в истории старооб-
рядчества. Это чрезвычайно важно при оценке характера и направленности вероис-
поведной политики. Вместе с тем она подчеркнула, что «при том состоянии статисти-
ки, которое существовало в России, она должна быть предметом для специального ис-
следования» [Ершова, 1999: 72].

Таким образом вопрос о численном составе и классификации старообрядцев доре-
волюционного периода, как в целом в пределах Российской империи, так и его отдель-
ных губерний, в том числе в Томской губернии, до настоящего времени является мало 
изученным, соответственно, важным, чем и обусловлена актуальность данной статьи. 
Цель данной статьи — провести анализ численного состава и географии расселения 
старообрядчества Западной Сибири, дать характеристику его основных толков и со-
гласий в последней четверти XIX — начале XX в. Достижение поставленной цели важ-
но для дальнейшего изучения старообрядчества в контексте государственно-конфес-
сиональной политики имперской власти, так как политика государственных властей 
и Русской православной церкви была дифференцирована по отношению к согласиям 
и отдельным толкам. К примеру, одним из радикальных толков старообрядчества счи-
талось бегунство. Кроме того, нужно отметить, что многие старообрядческие центры 



245Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

и населенные пункты возникли в результате добровольной и принудительной мигра-
ции, как следствие «противораскольнической» политики имперских властей (к при-
меру, «поляки», «кержаки», «каменщики»).

Основными источниками данного исследования послужили отчеты Братства Святи-
теля Димитрия, Митрополита Ростовского, представленные в Томских Епархиальных 
Ведомостях, приложения ко всеподданнейшему отчету Томского губернатора, пред-
ставленные в Обзорах Томской губернии, а также архивные документы Государствен-
ного архива Алтайского края и Государственного архива Томской области.

Численный состав старообрядцев Томской губернии
По официальным данным томских губернских властей, «раскол» в Томской епар-

хии появился здесь почти одновременно с образованием селений и городов. Старо-
обрядцы самовольно бежали сюда из Европейской России, также в период правления 
Екатерины II на территории Бийского и Барнаульского округов были переселены так 
называемые ветковцы. По данным Томских епархиальных властей, «нет ни одной де-
ревни, населенной исключительно природными сибиряками, в которой не нашлось бы 
приверженцев мнимой старины; даже не редкость встретить в одном доме несколько 
различных вер, например, муж беспоповец, жена единоверка, брат мужа беглопопов-
ской секты, другой спасова согласия или австрийской лжеерархии» [Обзор Томской 
губернии за 1892 г., 1893: 36].

По официальным данным, в 1885 г. «раскольников» в пределах Томской епархии 
числилось 27673 чел. [Обзор Томской губернии за 1885 г., 1886: 9]. В 1892 году в чис-
лится уже 58995 чел. [Обзор Томской губернии за 1892 г., 1893: 37]. Однако сами свет-
ские и церковные власти были вынуждены признать, что данные цифры далеки от ре-
альных. Одной из причин сложности установления более точной численности старо-
веров состояла в том, что «последователи раскола живут скрытно». Об этом писало 
и официальное губернское издание: «Общее число раскольников, расселенных по всем 
округам с точностью определить нельзя, т. к. многие из них живут в лесах, ущельях гор, 
и вообще малодоступных местах» [Обзор Томской губернии за 1891 г., 1892: 39].

Важно отметить, что сведения Томского Епархиального противораскольническо-
го Братства Св. Димитрия Митрополита Ростовского существенно отличались от офи-
циальных: в 1888 г. «раскольников» Совет братства насчитывает более 80.000. Данные 
по округам представлены следующим образом: по Барнаульскому — 40000, Бийскому — 
35000, Каинскому — 2775, Томскому — 1415, Мариинскому — 1227, Кузнецкому — 652 
[Беликов, 1901: 6]. Исследователь томского старообрядчества XIX в. Д. Н. Беликов вы-
деляет основные «центры раскола»:

—	 по Барнаульскому округу: на левой стороне Оби вся Кулундинская степь, в пра-
вой стороне от Оби волости Косихинская, Белоярская, Тальменская, Боров-
лянская, Чумышская и Верх-Чумышская, «с главными гнездами раскола по Ку-
лунде в с. Тюменцевском, дер. Ключах. Ермачихе и Жарковой, Шипициной, 
Безпаловой»;

—	 по Бийскому округу такие поселения, как Выдриха, Секисовка, Быструха, Ма-
ло-Убинская, Сибирячиха, Топольная, Солоновка на р. Пещаной, Айское, Тавда, 
Платова и др., а также Бухтарминский край, основанный «каменщиками»;



246 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

—	 Тарсминская и Косминская волости Кузнецкого округа.
«Среди многих Кузнецких раскольнических селений и деревень по степени самой 

лютой раскольнической настроенности дер. Желтоногина занимает особое выдаю-
щееся место» — отмечает исследователь. Что касается Томского округа, то по его дан-
ным, «раскольники приютились здесь на отдельных заимках, обильно раскинувших-
ся к северо-востоку от г. Томска в так называемой Томско-Чулымской тайге» [Бели-
ков, 1901: 15–16].

В 1898 г. братством было отмечено, что общее количество «раскольников» в епapxии 
насчитывается уже до 93698 чел. Из округов по численности «раскольников» лидиру-
ет Барнаульский, за ним следуют Бийский и Змейногорский. Советом братства были 
также выделены и приходы «особенно обильные раскольниками»:

1)	 в округе Барнаульском: Ребрихинскй с 3060 раскольниками; Старобутырский — 
2055, Тюменцевский — 1733, Сорокинский — 1672, и Боровский — 1171;

2)	 в  Бийком: Айский  — 2462, Катандинский  — 2311, Куюганский  — 1274, 
Сычевский — 1380;

3)	 в Змеиногорском: Секисовский единоверческий — 7301, Верх-Убинский — 2588, 
Кабановский — 1960 [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 19–20].

Основная причина разницы между данными официальной статистики и братства 
состояла в том, что официальная статистика учитывала только так называемых рас-
кольников от рождения, т. е. официальных, и не учитывала так называемых тайных 
или уклонившихся из православия в раскол. Поэтому члены Братства непосредствен-
но входили в сношения с приходами через благочинных, прося их предоставить бо-
лее точные сведения о числе «раскольников», учитывая не только «явных», но и тех, 
кто числится официально православным, но на деле таковым не являлся, а в офици-
альном православии числились лишь формально [Извлечение из отчета о состоянии 
и деятельности Томского противораскольнического Братства во имя Святителя Дими-
трия Митрополита Ростовского за 1885–6 г., 1887: 3–7].

О. благочинный № 31 в своем отношении от 10 января 1889 г. пишет: «…с точностью 
определить число уклонившихся в раскол — невозможно. В приходе, где уклонивших-
ся в раскол значительная часть, — истинно-православных нет, так как духом раскола 
проникнуты и те, которые принимают таинства св. церкви, а потому считаются и пи-
шутся православными. Разность между православными и раскольниками в раскольни-
ческих приходах состоит только в степени приверженности к расколу и в степени об-
наружения раскола; заблуждения же раскольнические, их взгляды, их обряды разделя-
ются и православными; все они молятся двуперстием, уважают только медные иконы, 
любят ходить пОсолонь, двоить аллилуйя» [Отчет братства Святителя Димитрия, Ми-
трополита Ростовского в г. Бийске за 1887–8 четвертый отчетный год, 1889: 21].

Довольно много «тайных» старообрядцев было выявлено светскими и церковны-
ми властями (многие старообрядцы, официально числившиеся представителями офи-
циальной Церкви, сами открыто заявили о себе) после издания законов о метрической 
записи старообрядческих браков от 19 апреля 1874 г. и «О даровании раскольникам не-
которых прав гражданских и по отправлению духовных треб» от 3 мая 1883 г. [Ильин, 
2018: 117]. Фонды Государственного архива Томской области (ГАТО) содержат множе-



247Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ство документов по данному поводу (в том числе прошений от старообрядцев о внесе-
нии их и своих детей в особые метрические книги) [ГАТО. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2517; 2550; 
2568; 2643; 2652; 2655; 2700; 2702; 2722; 2757; 2758; 2759; 2785; 2825; 2826; 2832; 2833; 
2854; 2892; 2900; 2915; 2936; 2940; 2955; 2956; 2972; 2975; 2976; 2980; 2981; 2990; 2994; 
3005; 3006; 3008; 3019; 3025; 3028; 3046; 3059; 3107; 3118; 3257]. Примером служат све-
дения о состоянии прихода Меретской Свято-Троицкой церкви благочиния № 19 
за 1885 г.: «По церковным документам в приходе сей церкви раскольников не счита-
ется, кроме ниже поименных прихожан из д. Старо-Обинцевой, Инской и Верхне-Су-
зунской, прежде состояли в православии и принимали от православной Церкви таин-
ства: крещение, бракосочетание, а с некоторого времени стали себя считать раскольни-
ками, в церкви не ходят, детей не крестят, умерших хоронят сами без напутствования 
и отпетия священника, и считают себя сектантами поморской секты, свечами и икона-
ми церковными пренебрегают и в общей молитве с православными не участвуют, мо-
лебнов не служат, усопших в церкви не поминают… На обличие священника отвечают 
дерзко и с насмешкой, говоря, мы веруем так, как веровали до Никона, и более ничего 
знать не хотим и никаких Ваших увещаний слушать не хочем» [ГААК. Ф. 166 Оп. 1 Д. 1 
Л. 308]. О данном явлении, имевшем массовый характер в пределах Томской губернии, 
писали Томские Епархивальные ведомости: «Издавна находилось немало лиц, сочув-
ствующих Расколу, но до 1883 года они мало заявляли о себе, большей частью входили 
в состав православных приходов, принимали некоторые церковные таинства и не по-
зволяли себе открыто пропагандировать свои лжеучение. Но с 1883 года, когда расколь-
ником дарованы некоторые права, в среде их началось весьма заметное движение, об-
наружилось стремление выделиться из православных приходов [,] чтобы жить само-
стоятельной жизнью [,] как [,] например [,] жители деревни Петропавловской, которые 
обратился к местной власти с просьбой об отделении их от православной церкви, с та-
кой же просьбой обратились и крестьяне деревни Малая Бащалака на имя обер-про-
курора святейшего Синода по дозволения им состоять в расколе. Хотя большая часть 
просителей принимали таинства, а некоторые даже в 1886 году вступили в брак с бла-
гословения Святой церкви» [Извлечение из отчета о состоянии и деятельности Том-
ского противораскольнического Братства во имя Святителя Димитрия Митрополи-
та Ростовского за 1885–6 год, 1887: 3–7]. Наглядным документом по данному аспекту 
является «Ведомость о числе раскольников и уклонившихся в раскол из Православия 
и Единоверия, проживающих в приходах 15 церквей благочиния № 18 от 1887 г.», в ко-
торой указано 9434 «раскольников, кои считаются Православными, но на самом деле 
истинные раскольники» [ГАТО. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2892. Л. 104–105].

В своем вступительном слове перед открытием в Томске миссионерского епархи-
альнаго съезда 9 августа 1898 г. преосвященный Макарий, епископ Томский и Барна-
ульский заявил: «Когда пришло время выделить православную паству и подвести счет 
раскольников, то число сих последних оказалось чрезмерно великим. Те, которые пре-
жде считались православными, оказались издавна тайно принадлежащими к расколу, 
или уклоняющимися в раскол. В некоторых местах почти все православные сибиряки 
и доныне более или менее заражены духом раскола» [Первый Епархиальный миссио-
нерский съезд, 1900: 7].



248 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Таким образом, многие староверы проживали тайно в малодоступных для предста-
вителей официальной церкви губернских властей местах, кроме того, многие из ста-
роверов официально числились прихожанами православной (никонианской) церкви, 
из‑за чего учет численности старообрядцев был затруднен. Томские Епархиальные Ве-
домости пишут по этому поводу: «При всём старании сотрудников Братства некото-
рые укромные и потаенные уголки раскольнического мира ускользнули от их наблю-
дения, а таковыми углами Томская епархия не бедна. Тайные поселения раскольников 
нередки и сегодня в Томской епархии, которые нигде в книгах не записаны. Не прохо-
дит и года [,] чтобы сколько‑нибудь таких поселений не было открыто в Томской епар-
хии и теперь в Томской, Мариинской, Колыванской или Кузнецкой тайге или где‑ни-
будь в ущельях Алтайских гор» [Состояние раскола в Томской епархии и летопись про-
исшедших в нем событий в 1894–95 году, 1896: 5].

Важно отметить, что количество староверов в пределах Томской губернии суще-
ственно увеличивалось за счет переселенческого процесса. Исследователь томского 
старообрядчества Д. Н. Беликов пишет: «Усиленное переселенческое движение в Си-
бирь началось с конца 1880‑х годов. Но почти ежегодно тысячами переселенцы осе-
дали в Томской губернии и ранее, и в этих тысячах всегда можно было насчитать если 
не сотни, то многие десятки семей, принадлежавших расколу… Покинувшие родину 
вследствие экономических затруднений, раскольники-переселенцы селились и не пе-
рестают селиться по всем округам губернии» [Беликов, 1901: 10].

Основной поток переселенцев шел из Рязанской, Тамбовской, Тобольской, Пермской, 
Воронежской, Вятской и других губерний. Переселенцы-староверы старались селиться 
в малодоступных отдаленных местах. Их манила плодородная земля и в определенной 
степени удаленность от властей. Еще с 40‑х гг. XIX в. в Уймонский край активно стали 
прибывать переселенцы из европейской части России, преимущественно из Вятской гу-
бернии, среди которых было много староверов. Активно переселялись староверы в Змеи-
ногорский округ. Избегая соседства c православными-никонианами, они селились рядом 
со своими единоверцами-староверами, а также осваивали новые земли и основывали но-
вые поселки. Также активно заселялась и Кулундинская степь. В отчете Братства Святи-
теля Димитрия, Митрополита Ростовского за 1890–91 г. указано: «Ряды старообрядцев 
особенно пополняются вновь приехавшими из России новоселами. Кулунда сплошь на-
селена раскольниками, — а новоселы приезжают туда ежегодно целыми тысячами и все 
народ бедный. Нужда заставляет их жить, или поденщиной, или в работниках у старо-
жилов-раскольников. Доколе вновь прибывший не изменит православию, не станет кре-
ститься двуперстно, — до тех пор хозяин не посадит его с собой за стол» [Отчет Братства 
Святителя Димитрия, Митрополита Ростовского за 1890–91 год, 1892: 20]. Томские Епар-
хиальные Ведомости писали по этому поводу: «С каждым годом с переселенцами к нам 
едут целые сотни, даже тысячи раскольников, селятся в удобных для них захолустьях, вда-
ли от духовной и гражданской власти. Раскол растет, крепнет, грозит совращением сот-
ням невежественной массы» [К вопросу о борьбе с расколом старообрядчества, 1896: 28].

Основные согласия и толки старообрядцев Томской губернии
В своем содержании представители старообрядчества Томской губернии принципи-

ально не различались, согласия и толки здесь были те же, что и в Центральной России.



249Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Поповцы. Распределились по всей губернии, с особою плотностью были представ-
лены в селениях польских выходцев («поляки»). Среди поповцев преобладали старо-
обрядцы, приемлющие священство белокриницкой иерархии (австрийцы). Д. Н. Бе-
ликов отмечает: «В прежнее время поповщиина существовала только в виде беглопо-
повщины, но с конца 1850‑х годов в Томской губернии появляется согласие австрий-
ского священства, которое развиваясь постепенно, захватывает в себе беглопоповщи-
ну все более и более» [Беликов, 1901: 17]. Австрийская иерархия возникла в 1846 г., ко-
гда основная часть беглопоповцев признала законность перехода в старообрядчество 
митрополита Босно-Сараевского Амвросия и поставленных им преемников. Местом 
его жительства было селение Белая Криница, находившееся тогда на территории Ав-
стрийской империи. Соответственно, данную иерархию стали называть Австрийская 
или Белокриницкая. В 1862 г. согласие раскололось на две неравные части по отноше-
нию к «Окружному посланию» — «окружников» и «противоокружников». Принци-
пиальным являлось то, что «окружники» признавали некоторые нововведения Ни-
кона и осуждали только преследования старообрядцев. «Окружников» на террито-
рии Томской губернии было большинство, противоокружники делились на «иовцев» 
и «раздорствующих».

Безпоповство. На территории Томской губернии численно лидировали безпопов-
цы. Среди безпоповцев выделялись:

1)	 поморцы (с внутренним делением на законобрачных поморцев, полубрачных 
даниловцев, небрачных федосеевцев и филиповцев);

2)	 истинно православные христиане странствующие;
3)	 спасовцы (нетовщина глухая и нетовщина поющая). Близкими к Спасову согла-

сию являлись самокрещенцы и «рябиновцы».
Характеризуя поморцев, миссионеры отмечали их крайне «враждебное» отноше-

ние к Русской православной церкви. «Федосеевцы и филиповцы при том наиболее фа-
натичны и враждебны по отношению к Русской православной церкви, даниловцы же 
значительно мягче» [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 25, 28].

Большая часть поморцев на территории Томской губернии принадлежали именно 
к законобрачному согласию. Его основными центрами были д. Гилева и с. Верх-Убин-
ское Змеиногорского округа, Солоновка Бийского округа и Ворониха Барнаульско-
го округа. Как отмечали миссионеры, последователи Поморского законобрачного со-
гласия, по сравнению с другими безпоповцами, были как бы «передовыми». В них бо-
лее всего отмечалось стремление к грамотности и просвещению, у них было немало 
своих школ, богатых библиотек, их наставники заметно выделялись по своему разви-
тию и начитанности [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 27]. Прихо-
дящих из Русской православной церкви и других христианских толков поморцы обя-
зательно перекрещивали.

От законобрачного поморского согласия Томское епархиальное Братство отличало 
так называемое старопоморство в виде федосеевщины, филиповщины и даниловщи-
ны [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 28].

Федосеевцы и филиповцы отличались от законобрачного поморства по вопро-
сам о браке и молении за царя, даниловцы — только по вопросам о браке. Федосеев-



250 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

цы решительно отвергали брак, который, по их мнению, может быть заключен толь-
ко священником, а так как истинного священства в «настоящее антихристовое вре-
мя» нет, то не может быть и брака. За царя федосеевцы не молились. Как отмечали 
миссионеры, «филиповцы живут в высшей степени замкнуто, строго блюдут свой 
старинный уклад жизни, и с такой же строгостью относятся к внешним, за что и по-
лучили прозвище «крепких Христиан». Их отличительной чертой было то, что они 
ни в каком случае не позволяют себе молиться иконам, изготовленным не их соглас-
никами. Филипповцы существовали в Каинском округе и в Чумышской волости Бар-
наульского округа [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 31]. Данилов-
цев, по мнению миссионеров, в последнее время «начинает тянуть к законобрачно-
му Поморскому согласию».

По убеждению томских епархиальных властей, истинно православные христиа-
не странствующие (странничество или бегунство) есть «секта вообще малораспро-
страненная, но по своим воззрениям крайне вредная, обосновалась в Томской епар-
хии прочно. Странники живут отдельными скитами в малодоступных горах, в боло-
тистой или лесистой тайге — вдалеке от православных поселений. Центром стран-
ничества является Чулымская тайга (Томский и Мариинский округа). Существуют 
скиты и в Алтайских горах» [Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 32]. 
Как отмечают исследователи XIX в., «Бегунство по его принципу — самый строгий 
аскетизм. Все странники по идее — иноки. Уставы их необыкновенно строги» [Смир-
нов, 1895: 118].

Основная часть спасовцев в Томской губернии принадлежала к нетовщине глухой, 
меньшая часть — к нетовщине поющей. В 1860‑е гг. появились самокресты (самокре-
щенцы), выделившиеся из Спасова согласия. По данным Томского противораскольни-
ческого Братства «Нетовщина в Томской епархии насчитывает не одну тысячу своих 
последователей. Нетовцы проживают в Барнаульском, Кузнецком и Бийском округах» 
[Первый Епархиальный миссионерский съезд, 1900: 44]. Другим отвлетвлением нетов-
цев — самокрещенцев были восточники и рябиновцы. Соседи называли их дырника-
ми, оконопоклонниками или небесниками. По мнению восточников, неиспорченных 
икон не осталось, а новые писать и освятить некому, поэтому они молились на восток 
(на солнце), в хорошую погоду — на открытом воздухе, а в ненастье ‒ через отверстие, 
прорубленное в восточной стене дома.

Стариковщина. По утверждению Д. Н. Беликова, стариковщина представля-
ет собой нечто среднее между поповщиной и безпоповщиной. Так как представите-
ли стариковщины обходились без священства, довольствуясь требоисправителями 
из стариков и старух, то они подходят к безпоповству. Однако Д. Н. Беликов отмечает, 
что «последователи ее не восстают против священства или, по крайней мере, в прин-
ципе ничего не имеют против него, привыкши обращаться к старикам только нужды 
ради, мы должны отнести этот вид старообрядчества к толкам поповщинского харак-
тера. Можно с положительностью утверждать, что стариковщина возникла и разви-
лась из беглопоповщины вследствие затруднительного положения при относитель-
ной редкости беглых попов, а в Сибири иной раз и полного их отсутствия» [Беликов,  
1901: 17].



251Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Весьма близко к стариковщине подходит согласие часовенных. Стариковцы не счи-
тали для себя особенно тяжким грехом в необходимых случаях обращаться за таин-
ствами и погребением к официальной православной церкви, — часовенные относи-
лись к этому делу гораздо строже и потому прибегали к священникам РПЦ очень ред-
ко. Стариковцы, избирая из своей среды наставников, вводили их в круг обязанно-
стей безо всякого поставления, часовенные требовали, чтобы избранный в наставни-
ки был поставлен на его настоятельское дело через благословение от других наставни-
ков, в свою очередь преемственно получивших благословение от Иргиза, Рогожского 
кладбища или от екатеринбургских иноков. Местом наибольшей сплоченности стари-
ковщины в пределах Томской губернии была Кулундинская степь.

Если судить о количестве староверов в Томской губернии в последней четверти 
XIX — начале XX в., то здесь преобладали представители стариковщины, поморского 
согласия и поповщины.

Заключение
Томская губерния являлась одной из старообрядческих территориальных центров 

в количественном и качественном смысле. Епархиальному противораскольническому 
Братству Св. Димитрия Митрополита Ростовского удалось установить примерное чис-
ло староверов, равное более 90 тысяц человек, что существенно превышало число ста-
роверов по официальным данным. Основная причина разницы между данными офи-
циальной статистики и Братства состояла в том, что официальная статистика учиты-
вала только так называемых «раскольников от рождения», т. е. официальных и не учи-
тывала так называемых тайных или «уклонившихся из православия в раскол». Важно 
также учитывать, что многие староверы проживали тайно в малодоступных для пред-
ставителей официальной церкви и губернских властей на местах.

По численности «раскольников» лидирует Барнаульский округ, за ним следуют Бий-
ский и Змеиногорский. Вместе с тем количество староверов в пределах Томской гу-
бернии существенно увеличивалось в результате переселенческого процесса. Пересе-
ленцев манила плодородная земля и в определенной степени удаленность от властей.

Старообрядчество Томской губернии принципиально не отличалось согласий ста-
роверов Центральной России, согласия и толки здесь были те же самые. С точки зре-
ния численности, в Томской губернии в последней четверти XIX — начале XX в. пре-
обладали представители стариковщины, поморского согласия и поповщины.

Благодарности и финансирование
Статья подготовлена в рамках гранта РНФ «Влияние имперской политики аккуль-

турации и советской модели государственно-конфессиональных отношений на поло-
жение религиозных общин в приграничных регионах и национальных автономиях ази-
атской части России» (проект № 23–18–00117).

Acknowledgements and funding
The article was prepared within the framework of the Russian Science Foundation 

grant «The Influence of the Imperial Acculturation Policy and the Soviet Model of State-
Confessional Relations on the Situation of Religious Communities in Border Regions and 
National Autonomies of the Asian Part of Russia» (project No. 23–18–00117).



252 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Бежан Е. М. Классификация старообрядческих согласий и сектантских общин, 

их развитие и распространение на территории Западной Сибири в первой половине 
XIX в. // Вестник Омского университета. 2007. № 3. С. 87–95.

Беликов Д. Н. Томский раскол: (исторический очерк с 1834 по 1880‑е годы). Томск, 
1901. 246 с.

Гостюшева Е. М., Должиков В. А. Конфессиональный состав населения Томской гу-
бернии по данным Первой всероссийской переписи 1897 г. // Вестник Томского госу-
дарственного университета. История. 2019. № 59. С. 12–19.

Государственный архив Алтайского края. Ф. 166. Оп. 1. Д. 1.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2517.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2550.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2568.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2643.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2652.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2655.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2700.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2702.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2722.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2757.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2758.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2759.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2785.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2825.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2826.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2832.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2833.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2854.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2892.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2900.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2915.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2936.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2940.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2955.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2956.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2972.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2975.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2976.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2980.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2981.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2990.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 2994.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3005.



253Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3006.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3008.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3019.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3025.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3028.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3046.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3059.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3107.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3118.
Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 2. Д. 3257.
Ершова О. П. Старообрядчество и власть. М. : Уникум-Центр, 1999. 202 с.
Иванов К. Ю. Согласия и толки томского старообрядчества (вторая половина XIX — 

начало ХХ в.) // Исторические судьбы православия в Сибири: тезисы докладов и науч-
ных сообщений конференции. Иркутск, 1997. С. 91–94.

Иванов К. Ю. Старообрядчество юга Западной Сибири второй половины XIX — на-
чала XX в. : автореф. дис. … канд. ист. наук. Кемерово, 2001. 30 с.

Иванов К. Ю. Старообрядчество Змеиногорского уезда Томской губернии (XVIII — 
начало ХХ в.) // Наука и образование. Белово : Беловский полиграфист, 2009. Ч. 1. 
С. 75–76.

Извлечение из отчета о состоянии и деятельности Томского противораскольниче-
ского Братства во имя Святителя Димитрия Митрополита Ростовского за 1885–6 год // 
Томские Епархиальные Ведомости. 1887. № 6. Отдел неофициальный. С. 1–23.

Ильин В. Н. Старообрядческие браки в контексте государственно- конфессиональ-
ной политики Российской империи на территории Томской губернии в XIX в. // На-
роды и религии Евразии. 2018. № 2. С. 112–118.

К вопросу о борьбе с расколом старообрядчества // Томские Епархиальные Ведомо-
сти. 1896. № 5. Отдел неофициальный. С. 23–31.

Обзор деятельности ведомства православного исповедания за время царствования 
Императора Александра III. СПб., 1901. 727 с.

Обзор Томской губернии за 1885 год. Приложение ко всеподданнейшему отчету 
Томского губернатора. Томск, 1886. 48 с.

Обзор Томской губернии за 1891 год. Приложение ко всеподданнейшему отчету 
Томского губернатора. Томск, 1892. 69 с.

Обзор Томской губернии за 1892 год. Приложение ко всеподданнейшему отчету 
Томского губернатора. Томск, 1893. 66 с.

Отчет братства Святителя Димитрия, Митрополита Ростовского в г. Бийске за 1887–
8 четвертый отчетный год // Томские Епархиальные Ведомости. 1889. № 3. Отдел не-
официальный. С. 1–25.

Отчет Братства Святителя Димитрия, Митрополита Ростовского за 1890–91 год. // 
Томские Епархиальные Ведомости. 1892. № 3. Отдел неофициальный. С. 14–25.

Первый Епархиальный миссионерский съезд в г. Томске 10–27 августа 1898 года. 
Томск, 1900. 332 с.



254 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Смирнов П. С. Важность изучения внутренней жизни раскола: речь на магистерском 
коллоквиуме 20‑го декабря перед защитой диссертации «Внутренние вопросы в раско-
ле в XVII веке». СПб., 1898 // Христианское чтение. 1899. № 1. С. 155–165.

Смирнов П. С. История русского раскола старообрядчества. СПб., 1895. 276 с.
Состояние раскола в Томской епархии и летопись происшедших в нем событий 

в 1894–95 году // Томские Епархиальные Ведомости. 1896. № 1. Отдел неофициальный. 
С. 5–13.

Старухин Н. А. Белокриницкие общины Томской губернии: проблемы церковной 
организации и управления (вторая половина XIX века) // Вестник НГУ. Серия: Исто-
рия, филология. 2006. Т. 5. Вып. 1. С. 113–118.

Старухин Н. А. Белокриницкое согласие на Алтае: Барнаульская Крестовоздвижен-
ская церковь // Старообрядчество: история и культура. Барнаул, 1999. С. 93–103.

Старухин Н. А. Белокриницкое согласие Томской губернии во второй половине 
XIX — начале XX в. (этапы формирования и принципы организации) : автореф. дис. … 
канд. ист. наук. Новосибирск, 2012. 24 с.

Храпков Г. Н. Сущность раскола (старообрядчества) в трудах и очерках священно-
служителей и светских деятелей второй половины XIX–XX веков // Управленческое 
консультирование. 2017. № 3. С. 146–151.

REFERENCES
Belikov D. N. Tomskii raskol: (istoricheskii ocherk s 1834 po 1880‑ye gody) [Tomsk split: 

(historical essay from 1834 to 1880s)]. Tomsk, 1901, 246 p. (in Russian).
Bezhan E. M. Klassifikatsiya staroobryadcheskikh soglasii i sektantskikh obshchin, ikh 

razvitie i rasprostranenie na territorii Zapadnoi sibiri v pervoi polovine XIX v. [Classification 
of Old Believer agreements and sectarian communities, their development and distribution 
on the territory of Western Siberia in the first half of the 19th century]. Vestnik Omskogo 
universiteta [Bulletin of Omsk University]. 2007, no. 3, pp. 87–95 (in Russian).

Gostyusheva E. M., Dolzhikov V. A. Konfessionalnii sostav naseleniya Tomskoi gubernii 
po dannym pervoi vserossiiskoi perepisi 1897g. [Confessional composition of the population 
of Tomsk province according to the first all-Russian census of 1897]. Vestnik Tomskogo 
gosudarstvennogo universiteta. Istoriya [Bulletin of Tomsk State University. History]. 2019, 
no. 59, pp. 12–19 (in Russain).

Gosudarstvennii arkhiv Altaiskogo kraya (GAAK) [State archive of the Altai territory]. 
Fund 166. Inventory 1. File 1 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2517 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2550 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2568 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2643 (in Russian).



255Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2652 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2655 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2700 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2702 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2722 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2757 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2758 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2785 (in Russian).

v Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2825 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2826 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2832 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2833 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2854 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2892 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2900 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2915 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2936 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2940 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2955 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2956 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2972 (in Russian).



256 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2975 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2976 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2980 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2981 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2990 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 2994 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3005 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3006 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3008 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3019 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3025 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3028 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3046 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3059 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3107 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3118 (in Russian).

Gosudarstvennii arkhiv Tomskoi oblasti (GATO) [State archive of Tomsk region]. Fund 
170. Inventory 2. File 3257 (in Russian).

Ershova O. P. Staroobryadchestvo i vlast' [Old Believers and Power]. Moscow: Unikum-
Tsentr, 1999, 202 p. (in Russian).

Il'in V. N. Staroobryadcheskie braki v kontekste gosudarstvenno-konfessional'noi politiki 
Rossijskoi imperii na territorii Tomskoi gubernii v XIX v. [Old Believer marriages in the 
context of the state-confessional policy of the Russian Empire on the territory of the Tomsk 
province in the 19th century]. Narody i religii Evrazii [Nations and religions of Eurasia]. 2018, 
no. 2, pp. 112–118 (in Russian).

Ivanov K. Yu. Soglasiya i tolki tomskogo staroobryadchestva (vtoraya polovina XIX ‒ 
nachalo XX v.) [Consent and talk of the Tomsk Old Believers (the second half of the 19th — 



257Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 240–258.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

early 20th centuries)]. Istoricheskie sud'by pravoslaviya v Sibiri: Tezisy dokladov i nauchnykh 
soobshchenii konferentsii [Historical fate of Orthodoxy in Siberia: Abstracts of reports and 
scientific reports of the conference]. Irkutsk, 1997, pp. 91–94 (in Russian).

Ivanov K. Yu. Staroobryadchestvo yuga Zapadnoi Sibiri vtoroi polovini XIX — nachala 
XX v. Avtoref. Diss. Kand. Ist. nauk. [Old Believers in the South of Western Siberia in the 
Second Half of the 19th — Early 20th Century. PhD Thesis in History]. Kemerovo, 2001, 30 p.  
(in Russian).

Ivanov K. Yu. Staroobryadchestvo Zmeinogorskogo uezda Tomskoi gubernii (XVIII ‒ 
nachalo KhKh v) [Old Believers in the Zmeinogorsk District of Tomsk Province (18th — 
Early 20th Century)]. Nauka i obrazovanie [Science and Education]. Belovo: OOO “Belovskii 
poligrafist”, 2009, vol. 1, pp. 75–76 (in Russian).

Izvlechenie iz otcheta o sostoyanii i deyatel'nosti Tomskogo protivoraskol'nicheskogo 
Bratstva vo imya Svyatitelya Dimitriya Mitropolita Rostovskogo za 1885–6 god. [Extract 
from the report on the status and activities of the Tomsk anti-schismatic Brotherhood in the 
name of St. Demetrius Metropolitan of Rostov for 1885–6.] Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti 
[Tomsk Diocesan Vedomosti]. Otdel neoficial'nyj [The department is informal]. 1887, no. 6, 
pp. 1–23 (in Russian).

K voprosu o bor'be s raskolom staroobryadchestva [To the question of the fight against 
the split of the Old Believers]. Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti [Tomsk Diocesan Vedomosti]. 
1896, no. 5, otdel neoficial'nyi, pp. 23–31 (in Russian).

Khrapkov  G. N.  Sushchnost' raskola (staroobryadchestva) v trudakh i  ocherkakh 
svyashchennosluzhitelei i svetskikh deyatelei vtoroi polovini XIX ‒ XX vekov [The essence 
of the schism (Old Believers) in the works and essays of clergy and secular figures of the second 
half of the 19th ‒ 20th centuries]. Upravlencheskoe konsultirovanie [Management consulting]. 
2017, no. 3, pp. 146–151 (in Russian).

Obzor deyatel'nosti vedomstva pravoslavnogo ispovedaniya za vremya tsarstvovaniya 
Imperatora Aleksandra III [Overview of the activities of the department of the Orthodox 
confession during the reign of Emperor Alexander III]. St. Peterburg, 1901, 727 p. (in Russian).

Obzor Tomskoi gubernii za 1885 god. Prilozhenie ko vsepoddanneishemu otchetu Tomskogo 
gubernatora [Overview of the Tomsk province for 1885. Supplement to the Most Submissive 
Report of the Tomsk Governor]. Tomsk, 1886, 48 p. (in Russian).

Obzor Tomskoi gubernii za 1891 god. Prilozhenie ko vsepoddanneishemu otchetu Tomskogo 
gubernatora [Overview of the Tomsk province for 1891. Supplement to the Most Submissive 
Report of the Tomsk Governor]. Tomsk, 1892, 69 p. (in Russian).

Obzor Tomskoi gubernii za 1892 god. Prilozhenie ko vsepoddanneishemu otchetu Tomskogo 
gubernatora [Overview of the Tomsk province for 1892. Supplement to the Most Submissive 
Report of the Tomsk Governor]. Tomsk, 1893, 66 p. (in Russian).

Otchet bratstva Svyatitelya Dimitriya, Mitropolita Rostovskogo v g. Biiske za 1887–8 
chetvertyi otchetnyj god [Report of the brotherhood of St. Demetrius, Metropolitan of Rostov 
in the city of Biysk for 1887–8, the fourth reporting year]. Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti 
[Tomsk Diocesan Vedomosti]. 1889, no. 3, otdel neofitsial'nyi, pp. 1–25 (in Russian).

Otchet Bratstva Svyatitelya Dimitriya, Mitropolita Rostovskogo za 1890–91god. [Report 
of  the Brotherhood of St. Demetrius, Metropolitan of Rostov for 1890–91]. Tomskie 



258 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 240–258.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Eparkhial'nye Vedomosti [Tomsk Diocesan Vedomosti]. 1892, no. 3, otdel neofitsial'nyi, pp. 14–
25 (in Russian).

Pervyi Eparhial'nyi missionerskii s'ezd v g. Tomske [The First Diocesan Missionary Congress 
in Tomsk]. Tomsk, 1900, 332 p. (in Russian).

Smirnov P. S. Istoriya russkogo raskola staroobryadchestva [The history of the Russian split 
of the Old Believers]. St. Peterburg, 1895, 276 p. (in Russian).

Smirnov P. S. Vazhnost' izucheniya vnutrennei zhizni raskola: rech' na magisterskom 
kollokviume 20‑go dekabrya pered zashchitoi dissertatsii “Vnutrennie voprosy v raskole v 
XVII veke”. SPb., 1898 [The importance of studying the inner life of the schism: speech at 
the master's colloquium on December 20th before the defense of the dissertation “Internal 
questions in the schism in the 17th century”]. Hristianskoe chtenie [Christian reading]. 1899, 
no. 1, pp. 155–165 (in Russian).

Sostoyanie raskola v Tomskoi eparkhii i letopis' proisshedshikh v nem sobytii v 1894–
95godu [The state of the split in the Tomsk diocese and the chronicle of the events that took 
place in it in 1894–95.]. Tomskie Eparkhial'nye Vedomosti [Tomsk Diocesan Vedomosti]. 1896, 
no. 1, otdel neofitsial'nyi, pp. 5–13 (in Russian).

Starukhin  N. A.  Belokrinitskie obshchini Tomskoi gubernii: problemi tserkovnoi 
organizatsii i upravleniya (vtoraya polovina XIX veka) [Belokrinitsky Communities of Tomsk 
Province: Problems of Church Organization and Management (Second Half of the 19th 
Century)]. Vestnik NGU. Seriya: Istoriya, filologiya [Bulletin of NSU. Series: History, Philology]. 
2006, vol. 5, iss. 1, pp. 113–118 (in Russiam).

Starukhin N. A. Belokrinitskoe soglasie na Altae: Barnaulskaya Krestovozdvizhenskaya 
tserkov [Belokrinitskoye consent in Altai: Barnaul Holy Cross Church]. Staroobryadchestvo: 
istoriya i kultura [Old Believers: history and culture]. Barnaul, 1999, pp. 93–103 (in Russian).

Starukhin N. A. Belokrinitskoe soglasie Tomskoi gubernii vo vtoroi polovine XIX ‒ nachale XX 
v. (etapi formirovaniya i printsipi organizatsii). Avtoref. Diss. Kand. Ist. nauk [Belokrinitskoye 
consent of Tomsk province in the second half of the 19th — early 20th centuries (stages 
of formation and principles of organization). PhD Thesis in History]. Novosibirsk, 2012, 24 p. 
(in Russian).

Статья поступила в редакцию: 16.03.2025
Принята к публикации: 02.11.2025

Дата публикации: 29.12.2025



259Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

УДК 94 (470) 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–13

М. К. Чуркин

Омский государственный педагогический университет, Омск (Россия); 
Тобольская комплексная научная станция Уральского отделения РАН, Тобольск 
(Россия)

С. М. Маткаримова, Н. Б. Абдуллаева

Университет Мамуна, Хива (Республика Узбекистан)

ДИСКУРС И ПРАКТИКИ ПЕРЕСЕЛЕНЧЕСКОГО ДЕЛА 
В ТУРКЕСТАНСКОМ КРАЕ ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ 
ХIХ — НАЧАЛЕ ХХ В.: ЭТНОКОНФЕССИОНАЛЬНЫЙ 
АСПЕКТ

Цель настоящей статьи заключается в раскрытии содержания дискурса переселен-
ческого дела как системы властных представлений об этноконфессиональном аспекте 
колонизации Туркестанского края, обусловивших решения, связанные с водворени-
ем и обустройством в регионе мигрантов из европейских губерний России во второй 
половине ХIХ — начале ХХ в. Основные задачи исследования предполагают выявле-
ние круга акторов властного дискурса, а также соотнесения этнического и религиоз-
ного фонов колонизации с практиками, адресованными непосредственно субъектам 
переселенческого дела — крестьянам, вышедшим на переселение из Европейской Рос-
сии. С опорой на опубликованные и неопубликованные источники было определено, 
что процесс становления и последующей эволюции переселенческого дела в регионе, 
субъекты которого — крестьяне европейской части России — объявлялись транслято-
рами русской цивилизаторской миссии, находился в тесной зависимости от широко-
го спектра обстоятельств, испытывая воздействие внешней этнокультурной и конфес-
сиональной среды. В ходе исследования установлено, что «пластичность» имперской 
политики в этнокультурной сфере часто оборачивалась конфронтацией переселенцев 
с коренными группами населения Туркестана, а политика власти в отношении исла-
ма активизировала деятельность мусульманских пропагандистов, значительно снижая 
продуктивность поддержки русских переселенцев в регионе.

Ключевые слова: Российская империя, Туркестанский край, переселенческое дело, 
переселенцы, коренное население



260 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Для цитирования: 
Чуркин М. К., Маткаримова С. М., Абдуллаева Н. Б. Дискурс и практики 
переселенческого дела в Туркестанском крае во второй половине XIX — начале XX в.: 
этноконфессиональный аспект // Народы и религии Евразии. 2025. Т. 30. № 4. С. 259–279. 
DOI 10.14258/nreur(2025)4–13

Чуркин Михаил Константинович, доктор исторических наук, профессор кафедры 
отечественной истории Омского государственного педагогического университета, 
Омск (Россия); главный научный сотрудник Тобольской комплексной научной 
станции Уральского отделения РАН (ТКНС УрО РАН), Тобольск (Россия). Адрес 
для контактов: proffchurkin@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–1122–0928 
Маткаримова Садокат Максудовна, доктор исторических наук,  
профессор кафедры истории университета Мамуна, Хива (Республика Узбекистан).  
Адрес для контактов: sadokatmatkarimova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–
4641–8686 
Абдуллаева Назокат Бахтияровна, доцент кафедры имстории университета Мамуна, 
Хива (Республика Узбекистан). Адрес для контактов: nazokata465@gmail.com; 
https://orcid.org/0009–0003–4087–3025

M. K. Churkin

Omsk State Pedagogical University, Omsk (Russia); 
Tobolsk Integrated Scientific Station of the Ural Branch of the Russian Academy  
of Sciences, Tobolsk (Russia)

S. M. Matkarimova, N. B. Abdullaeva

Mamun University, Khiva (Republic of Uzbekistan)

DISCOURSE AND PRACTICES OF MIGRATION  
IN TURKESTAN REGION IN THE SECOND HALF  
OF THE 19TH — EARLY 20TH CENTURIES:  
ETHNO-CONFESSIONAL ASPECT

The purpose of this article is to reveal the content of the discourse of the resettlement case 
as a system of power ideas about the ethno-confessional aspect of the colonization of the 
Turkestan region, which determined the decisions related to the settlement and settlement 
in the region of migrants from the European provinces of Russia in the second half of the 
19th — early 20th centuries. The main objectives of the study involve identifying the circle 



261Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

of actors of the power discourse, as well as correlating the ethnic and religious backgrounds 
of colonization with the practices addressed directly to the subjects of the resettlement case — 
the peasants who migrated from European Russia. Based on published and unpublished 
sources, it was determined that the process of formation and subsequent evolution of the 
resettlement case in the region, the subjects of which — the peasants of the European part 
of Russia were declared translators of the Russian civilizing mission, was closely dependent 
on a wide range of circumstances, experiencing the influence of the external ethnocultural 
and confessional environment. The study established that the “plasticity” of imperial policy in 
the ethnocultural sphere often resulted in confrontation between settlers and the indigenous 
population groups of Turkestan, and the government's policy towards Islam intensified the 
activities of Muslim propagandists, significantly reducing the productivity of support for 
Russian settlers in the region.

Keywords: Russian Empire, Turkestan region, resettlement, settlers, indigenous population

For citation: 
Churkin M. K., Matkarimova S. M., Abdullaeva N. B. Discourse and practices of migration 
in Turkestan region in the second half of the 19th — early 20th centuries: ethno-confessional 
aspect. Nations and religions of Eurasia. 2025. Т. 30 № 4. P. 259–279 (in Russian).  
DOI 10.14258/nreur(2025)4–13

Churkin Mikhail Konstantinovich, Doctor of Historical Sciences, Professor, Department 
of Russian History, Omsk State Pedagogical University, Omsk (Russia); chief researcher 
of the Tobolsk Integrated Scientific Station of the Ural Branch of the Russian Academy 
of Sciences (TKNS Ural Branch of the Russian Academy of Sciences), Tobolsk (Russia). 
Contact address: proffchurkin@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–1122–0928 
Matkarimova Sadokat Maksudovna, Doctor of Historical Sciences, Professor, Department 
of History, Mamun University, Khiva (Republic of Uzbekistan). Contact address: 
sadokatmatkarimova@yandex.ru; https://orcid.org/0000–0002–4641–8686 
Abdullayeva Nazokat Bakhtiyarovna, Associate Professor, Department of History, Mamun 
University, Khiva (Republic of Uzbekistan). Contact address: nazokata465@gmail.com; 
https://orcid.org/0009–0003–4087–3025

Введение
Тема переселенческого движения на восточные окраины Российской империи от-

носится к категории достаточно полно освоенных историографических сюжетов [Аба-
шин, 2008; Брежнева, 2018; Цыряпкина, 2022], а утверждение русской оседлости в Цен-
тральной Азии, в частности в Туркестанском крае во второй половине ХIХ — начале 
ХХ в., рефлексируется современными исследователями в ракурсе имперской парадиг-
мы [Кирильчик, 2021; Абашин, 2016; Ремнёв, Суворова, 2008; Дашковский, Шершнёва, 
2015], частью которой является осмысление иноэтничного и иноконфессионального 
компонентов переселенческого дела [Иноятова, 2023; Ерохина, Шайдуров, 2023]. В те-



262 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

кущей историографической ситуации становится очевидным и оправданным интерес 
научного сообщества к имперскому измерению истории, в системе координат кото-
рого оказываются не столько формы политической организации пространства, сколь-
ко сложные блоки коммуникации между центром и окраинами, локальными сообще-
ствами и уровнями власти, акторами имперской политики, а также способы трансля-
ции представлений власти и общества о моделях освоения территорий и населения 
в дискурсивных практиках. В данном отношении переселенческое дело в Туркестан-
ском крае как инструмент имперского утверждения в регионе может рассматривать-
ся в двух аспектах. Во-первых, как маркировка империей колонизуемых пространств 
Центральной Азии в качестве «своих», в отношении которых российское государ-
ство реализует практики доминирования и принуждения [Тольц, 2013; Чуркин, 2024]. 
Во-вторых, включённость Туркестанского края в исследуемый период в геополитиче-
ский формат «большой игры» в Центральноазиатском регионе, преобладание корен-
ного населения, придерживавшегося мусульманства, и слабость русского влияния так 
или иначе способствовали пластичности и вариативности стратегий империи в реа-
лизации политики населения, что конструировалось в дискурсе власти и наглядно от-
ражалось в практиках организации переселений в Туркестан, водворения и обустрой-
ства там миграционного элемента.

Целью статьи является раскрытие содержания дискурса переселенческого дела 
как системы властных представлений об этноконфессиональном аспекте колонизации 
Туркестанского края, обусловивших решения, связанные с водворением и обустрой-
ством в регионе мигрантов из европейских губерний России во второй половине ХIХ — 
начале ХХ в. Решение задач исследования предполагает выявление круга акторов власт-
ного дискурса, а также соотнесения этнического и религиозного фонов колонизации 
с практиками, адресованными непосредственно субъектам переселенческого дела — 
крестьянам, вышедшим на переселение из Европейской России.

В качестве методологической рамки предлагается обращение к подходам новой им-
перской истории как исследовательского направления, сторонники которого предпо-
читают оценивать колонизационную деятельность Российской империи в отношении 
азиатской периферии вне контекста и содержания модернизации и вестернизации, по-
скольку Россия в означенный период сама являлась объектом западной культурной экс-
пансии. При этом, как утверждал С. Беккер, по отношению к своим «колонизуемым» 
соседям Россия позиционировала себя «…так же, как Запад — по отношению к сво-
им заморским соседям, т. е. как государство, чье технологическое и организационное 
превосходство не оставляло этим соседям шанса перед лицом его экспансионистского 
драйва» [Беккер, 2004: 69]. В параметрах современной империологии появляется воз-
можность, опираясь на дискурс власти и общества, проследить, каким образом в про-
ектах и практиках переселенческого дела в отдалённом географически и сложно устро-
енном в этноконфессиональном плане регионе происходил процесс преодоления куль-
турных различий, а также насколько продуктивными были эти попытки.

Достижение цели и решение поставленных задач может быть реализовано с опо-
рой на широкий, насколько это возможно в рамках статьи, круг источников делопро-
изводственного характера. К их числу относятся разновременные отчёты и доклад-



263Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ные записки имперских экспертов — чиновников, побывавших в Туркестане на рубе-
же ХIХ — ХХ вв. в служебных командировках с целью ознакомления с постановкой пе-
реселенческого дела; отчёты и доклады военных губернаторов, адресованные высше-
му краевому начальству, извлечённые из архивных фондов; свидетельства непосред-
ственных участников колонизации региона, облечённые в форму научно-публицисти-
ческих текстов и воспоминаний о своей службе в Туркестане и контактах с предста-
вителями генерал-губернаторского корпуса (К. П. фон Кауфман, М. Г. Черняев и др.).

Переселенческое дело в Туркестанском крае в дискурсе территориальной экс-
пансии и «морального превосходства» российских колонизаторов

Российская колонизация Туркестанского края, прологом к которой в историогра-
фии принято считать взятие Ташкента русской армией под начальством генерал-майо-
ра М. Г. Черняева в 1865 г. и образование в 1867 г. Туркестанского генерал-губернатор-
ства, стала органичным воплощением долгосрочного имперского дискурса, в грани-
цах которого вопросы обоснования территориальной экспансии и оправдания прак-
тик «освоения» культурного пространства с опорой на тезис о моральном превосход-
стве колонизаторов, являлись приоритетными.

Основной интенцией этого дискурса выступила, с одной стороны, эволюционист-
ская традиция ХIХ в., отлившаяся в обсуждение прошлого, настоящего и будущего ис-
торических и неисторических народов, с другой стороны, формировавшееся в россий-
ском обществе ХIХ столетия мышление «в национальных категориях» [Тольц, 2013: 
58–59].

Польский сепаратизм 1830–1860‑х гг., дипломатические и военные неудачи России 
(Крымская война), противоречивое восприятие стартовавших в 1860‑х гг. либеральных 
реформ приводили не только к конструированию травмирующей ситуации, но и сти-
мулировали рост национального чувства и национальной идентичности в российском 
обществе. В некоторой степени своеобразным интеллектуальным итогом внешнепо-
литических и внутриполитических процессов второй четверти ХIХ в. стало утвержде-
ние тезиса о новых геополитических интересах России и переориентация обществен-
ных сил и власти к обсуждению восточного вопроса и сценариев распространения им-
перии в границах «собственного Востока» — Западной и Восточной Сибири, Степно-
го края, Туркестана.

Почва, подготовившая российское общество к оправданию экспансии и признании 
морального превосходства колонизаторов над колонизуемыми, начала «взрыхляться» 
ещё в 1840‑х гг. в университетских практиках, публицистике и научных трудах россий-
ских востоковедов. Профессор Санкт-Петербургского университета, тайный советник, 
чиновник особых поручений Министерства внутренних дел В. В. Григорьев, форму-
лируя в 1840 г. отношение России к Востоку, предрекал великое будущее стране, при-
звание которой заключается в том, чтобы «сохранить, устроить и просветить племена 
Азии» [Григорьев, 1840: 7]. Мотив культуртрегерства в представлениях В. В. Григорье-
ва, выражавшийся в праве «устроить эти народы, научив грубых детей лесов и степей 
признавать благотворную власть закона» [Григорьев, 1840: 7], неизменно соседство-
вал с осознанием морального превосходства над «детьми природы», что объяснялось 
исключительными качествами русского народа. В. В. Григорьев резюмировал: «…Ос-



264 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

новные черты русской национальности: любовь к родине, единовластию, православ-
ной вере врезались глубже в нашу природу и могли уравновешивать блистательную 
способность славянского племени принимать в себя человеческое…, способность, да-
ющую русскому народу первое место между племенами земли…» [Григорьев, 1840: 6].

Риторика оправдания экспансии и морального превосходства колонизаторов «соб-
ственного Востока России» в 1860–1870‑х гг. приобрела монолитные формы усилия-
ми российских национал-консерваторов, выведших на первый план лозунг безопасно-
сти империи. В российских периодических изданиях, редактируемых М. Н. Катковым 
(«Русский вестник», «Московские ведомости»), активно педалировалась мысль о не-
обходимости установления власти над народами, принадлежащими к неевропейско-
му культурному типу. При этом как достоинство Российской империи подчёркивалась 
способность к органическому (мирному) росту посредством смешения русских с по-
корёнными народами [Катков, 2009: 96]. М. И. Венюков в 1877 г. уверенно утверждал: 
«Невозможно оспаривать, что три народа, русский, китайский и английский, своим гос-
подством над множеством самых разнообразных племён, принесли им и вообще чело-
вечеству самую большую пользу, вызвав к мирной жизни такие племена, которые в не-
зависимом состоянии были свирепыми варварами» [Венюков, 1877: 2].

Логика «цивилизаторской миссии» в контексте колонизации территорий и насе-
ления восточной периферии трансформировалась в формулу: «…прогрессивная евро-
пейская цивилизация даёт европейцам право не применять в своих отношениях с не-
европейскими обществами те моральные и политические нормы, которые считались 
обязательными внутри Европы» [Тольц, 2013: 126].

В этой связи организация переселенческого дела в Туркестанском крае как важ-
ной составной части имперского проекта вписывалась в единую стратегическую мо-
дель «русского дела» в Центральной Азии, что обнаруживает подтверждение в дис-
курсе имперских экспертов — российских чиновников центрального и регионально-
го уровней, включённых в работу, связанную с переселенческим движением в Турке-
стан во второй половине ХIХ — начале ХХ в. Предваряя обращение к дискурсу пересе-
ленческого дела в Туркестанский край, следует отметить несколько обстоятельств, ха-
рактеризующих атмосферный фон данного процесса в стартовый период имперской 
инкорпорации региона в состав России.

Во-первых, переселенческое движение на восточные окраины империи в порефор-
менный период (1860–1870‑е гг.) носило фрагментарный, стихийный и во многом са-
мовольный характер, что определялось отсутствием тщательно разработанного пере-
селенческого законодательства и внутрироссийскими ограничениями (выкупные пла-
тежи и затруднённость выхода из общины).

Во-вторых, легитимные переселенческие партии направлялись в азиатскую часть 
страны — в районы Западной Сибири и Степного края, которые были подготовлены 
для принятия мигрантов, путём приписки к старожильческим селениям или образо-
вания отдельных переселенческих посёлков. Самовольное переселенческое движение, 
представители которого ориентировались на сведения уже мигрировавших родствен-
ников и односельчан, шло в том же направлении.



265Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

В-третьих, губернии Западной Сибири находились в поле российской юрисдик-
ции с конца ХVI — начала XVII в. К середине ХIХ в. в районах традиционного аграрно-
го производства (Тобольская, Томская губернии), географически и административно 
приближённых к Европейской России, сложился консолидированный слой русского 
населения, численно преобладавшего над инородческим, что освобождало имперские 
власти от острой необходимости селекции этнического и конфессионального соста-
ва переселенческого движения.

В-четвёртых, участники аграрных переселений в губернии и области Западной Си-
бири и Степного края изначально были ориентированы на организацию в регионе во-
дворения зернового хозяйства, вступившего в европейской части страны в состояние 
затяжного кризиса.

В означенном контексте географически отдалённый не только от метрополии, 
но и районов аграрной колонизации Туркестанский край, присоединённый к России 
военными средствами, в 1860–1870‑х гг. не рассматривался общественными силами 
и имперской властью как регион активного земледельческого освоения, но соответ-
ствовал уже оформившимся представлениям об империостроительстве в формате тео-
рии «большой русской нации». Артикулируемые российскими «охранителями» идеи 
дистиллировано выразились в формуле М. Н. Каткова: «политические и вообще нацио-
нальные интересы русского народа требуют, чтобы все люди империи равно чувство-
вали себя русскими, а для этого нужно не переселение крестьян из одних губерний 
в другие, а общая неуклонно-национальная политика русского правительства» [Со-
брание передовых статей, 1897: 470].

В отношении к численно доминировавшему автохтонному населению Туркестана 
политика русификации рельефно отразилась в высказывании востоковеда В. В. Бар-
тольда, писавшего, что «…восточные народы вернее всего поверят в превосходство 
русской культуры, когда убедятся в том, что мы знаем их лучше, чем они сами себя 
знают…» [Бартольд, 1964: 610]. Ещё более категорично о цивилизующей миссии рус-
ских в Азии высказывался В. В. Григорьев, говоривший о необходимости «…воспи-
тать или перевоспитать, возродить или переродить большую часть народов этой сто-
роны света…, возвысить их до себя, уподобить себе и слить в одно великое, святое се-
мейство» [Григорьев, 1840: 7–8].

Политика населения Российской империи в Туркестане в контексте проектов 
организации переселенческого дела: дискурс и практики

Идея о неограниченном праве империи и её агентов осуществлять цивилизатор-
скую миссию на окраинах на долгие годы стала базисом российской политики насе-
ления в Туркестанском крае, определив идеологические контуры и практики пересе-
ленческого дела. Как утверждает М. Ходорковский, важной составляющей российско-
го цивилизаторства являлась сельскохозяйственная обработка земли как необходимое 
условие перевода кочевников-номадов в оседлое состояние [Ходарковский, 2019: 10]. 
В данном плане принимающая этническая среда организации переселений крестьян-
ства Европейской России в Туркестан оценивалась имперской властью в контексте по-
литики населения и учитывалась уже в 1860–1870‑х гг., когда понятие «переселенче-



266 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ская политика» отсутствовало даже в отношении регионов активного распростране-
ния аграрных мигрантов (Тобольская, Томская губернии).

Показательными в данном аспекте являются оценки исторического опыта русской 
колонизации Туркестана, встречающиеся в материалах официального делопроизвод-
ства начала ХХ в. Так, например, военный губернатор Ферганской области Г. А. По-
котило в докладе по переселенческому вопросу Туркестанскому генерал-губернатору 
Н. И. Гродекову отмечал, что в стартовый период завоевания Туркестана, когда край 
был не устроен по многих отношениях, вся политика правительства сводилась к тому, 
чтобы связь окраины с империей строить на чувстве довольства туземцев русской вла-
стью: «…в этом духе в дальнейшем велись и все поземельно-податные работы» (цит. 
по: [Абашин, 2016: 337]).

Симптоматично, что стремление к «умиротворению» коренного населения в си-
стеме координат переселенческого дела соотносилось с отсутствием чёткой органи-
зационной модели в водворении и обустройстве переселенцев. Чиновник особых по-
ручений при Переселенческом управлении МВД Н. Гаврилов, предваряя отчёт по по-
ездке в Туркестан осенью 1910 г. историческим очерком колонизации края и отметив 
факт организации там первого русского посёлка Карабалты в 1874 г., констатировал, 
что для водворения первых русских переселенцев не было выработано единообразно-
го порядка, не существовало никаких законодательных определений и правил заселе-
ния, которое производилось всецело по усмотрению областной и уездной администра-
ции [Гаврилов, 1910: 1–2]. По заключению Н. Гаврилова, подобный подход являлся ос-
нованием переселенческого дела при первых Туркестанских генерал-губернаторах — 
К. П. фон Кауфмане (1867–1882 гг.) и М. Г. Черняеве (1882–1884 гг.) [Гаврилов, 1910: 2].

Широкие административные полномочия и глубоко личностный характер вла-
сти в отдалённом Туркестанском крае, при отсутствии внятной государственной про-
граммы заселения региона, способствовал саморепрезентации высшей региональной 
бюрократии в качестве главных устроителей административного порядка на местах 
и культуртрегеров коренного населения. Первый Туркестанский генерал-губернатор 
К. П. фон Кауфман, чья военная и административная биография была тесно связана 
с выполнением служебных обязанностей на западных окраинах империи, являлся убе-
ждённым сторонником политики «русского дела», и своё место в ней представлял до-
статочно чётко: «Если я буду умирать здесь, то буду просить чтобы меня похоронили 
на Константиновской площади в церковной ограде, чтобы каждый знал, что здесь на-
стоящая русская земля, в которой не грешно лежать русскому человеку» (цит. по: [Ост-
роумов, 1899: 2]).

По свидетельству Н. Гаврилова, «к устройству переселенцев приступали без особо-
го плана, под влиянием случайных обстоятельств…Если при первом генерал-губерна-
торе К. П. фон Кауфмане администрация преследовала самостоятельно поставленную 
цель — усиление русского элемента в крае, то остальное время туркестанские власти 
и центральное правительство ограничивались принятием мер к обеспечению землёй 
переселенцев» [Переселенческое дело в Туркестанском крае, 1911: 157–158]. Позднее 
стремление к русскому преобладанию было озвучено генерал-губернатором Н. И. Гро-



267Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

дековым, убеждённым в том, что русский посёлок в Туркестане может быть приравнен 
к батальону солдат [НА РУз. Ф. 7. Оп. 1. Д. 5020. Л. 41 об.].

Личная позиция первого Туркестанского генерал-губернатора К. П. фон Кауфмана 
в отношении колонизации региона, знаковым сегментом которой являлись крестьян-
ские переселения, основывалась на неудачном опыте активной русификации и христиа-
низации иноэтничного населения Северо-Западного края Российской империи. В усло-
виях Туркестана, в границах которого проживало преимущественно нерусское населе-
ние, исповедовавшее ислам, Кауфман взял на вооружение модель, озвученную им в од-
ном из первых своих всеподданнейших отчётах: «Независимо от успехов русской ко-
лонизации, которая при лучшем устройстве казачьих и крестьянских отношений к ко-
чевникам окажет со временем прямое воспитательное влияние на массу туземного на-
селения, уже возникает в крае и русская народная школа, откуда могут выйти наибо-
лее положительные орудия в борьбе с невежеством туземного населения, и для укреп-
ления нравственных связей туземного общества с новым порядком и новым отече-
ством» (цит. по: [Иванов, 1890: 229]).

В целом, администрации Туркестанского края в лице генерал-губернаторской 
власти в период с 1867 по 1884 г. придерживалась тактики «мягкой» русификации, 
при этом основными инструментами политики социокультурной инкорпорации корен-
ного населения признавались образовательные практики (организация русских школ) 
и распространение российского аграрного опыта путём создания в регионе русских 
крестьянских посёлков. Примечательно, что деятельность в сфере народного образо-
вания осуществлялась довольно интенсивными темпами, что выразилось в активном 
обсуждении задач и перспектив образовательного дела совместными усилиями власти 
и общества, тогда как вопросы крестьянских переселений в Туркестан не были пред-
метом последовательного обсуждения и нормативно-правовой кодификации.

Исследователь и современник русской колонизации Туркестанского края А. Ива-
нов усматривал явный диссонанс между представлениями первых администраторов 
региона (К. П. фон Кауфмана и М. Г. Черняева) о распространении российского земле-
дельческого опыта и правовой регламентацией переселенческого дела. По мнению ав-
тора, стремление туркестанских администраторов учитывать экономические и куль-
турные интересы местного кочевого (киргизы) и оседлого (сарты) населения фактиче-
ски сводилось к минимуму в ситуации отсутствия переселенческого законодательства 
и ставки на исключительно русский элемент при организации переселенческих посёл-
ков [Иванов, 1890: 231–232]. Очевидно, что негласная установка, сообразно с которой 
земледельческие поселения в пригодных для аграрного хозяйства районах Сыр-Дарь-
инской и Ферганской областей должны быть составлены из этнически русского насе-
ления, привела к негативным результатам. Согласно статистическим данным, к концу 
1870‑х гг. в переселенческих посёлках Сыр-Дарьинской области числилось лишь около 
двух тысяч душ крестьян-переселенцев, из которых собственно крестьян насчитыва-
лось не более 200 душ, а остальные жители были представлены нижними чинами, от-
ставными и уволенными в запас, казачеством, крестьянами, приписанными в городах 
в мещанское сословие [Иванов, 1890: 233].



268 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Красноречивым свидетельством в пользу неэффективности переселенческой дея-
тельности в формате идеологии «русского дела» являются выводы самого К. П. фон 
Кауфмана, пришедшего к заключению, что так называемые колонизаторы (казаки, от-
ставные нижние чины, мещане) в лучшем случае превращались в кулаков-арендато-
ров, а в худшем — «в жалких лентяев и пропойц» [Иванов, 1890: 233]. По замечанию 
генерал-губернатора, даже казаки, поселённые в Семиреченской области и наделён-
ные всеми благами земными, сами землёй не занимались, а отдавали её в аренду кир-
гизам или пришедшим крестьянам из внутренних губерний России [Иванов, 1890: 
233]. Очевидцы и участники переселенческого дела в Туркестане с горечью констати-
ровали и факт преобладания в неорганизованном переселенческом потоке лиц, мало-
пригодных для реализации в регионе принципов политики формирования «большой 
русской нации»: «Состав самовольных переселенцев в Кугарт — всевозможный сброд 
из разных областей и губерний: из Семиреченской области, из Войска Донского, Акмо-
линской, Томской, из Киевской губерний. Вместе с переселенцами-хлебопашцами по-
набрело много разных неудачников, как то: выгнанные из полицейской службы, быв-
шие лесные объездчики, запасные нижние чины, совершенно отвыкшие от земледель-
ческого труда» (цит. по: [Абашин, 2016: 344]).

Перемены в организации переселенческого дела, повлекшие за собой некоторые 
сдвиги в решении этнических вопросов колонизации Туркестанского края, наметились 
только во второй половине 1880‑х гг. В 1886 г. были изданы первые законодательные 
акты, установившие правила водворения переселенцев в Туркестане — «Положение 
об управлении Туркестанского края 12 июля 1886 г.», не получившие широкой огласки 
[Переселенческое дело в Туркестане, 1910: 2]. Квинтэссенцией положения стала леги-
тимация негласного тезиса высшей губернской администрации Туркестана о продол-
жении политики «русского дела», включенного в первый параграф документа, в кото-
ром говорилось о том, что к переселению в Туркестанский край разрешено допускать 
исключительно русских подданных христианских вероисповеданий, принадлежащих 
к состоянию сельских обывателей [Переселенческое дело в Туркестане, 1910: 3; НА РУз. 
Ф. И‑1. Оп. 17. Д. 858. Л. 17 об.].

Важно учитывать, что принятие правил 1886 г. во многом было обусловлено не на-
мерениями власти поставить дело крестьянских переселений в Туркестанский край 
на широкую государственную платформу, поскольку во властных кругах отношение 
к переселениям крестьян Европейской России в регионы азиатской периферии было 
сдержанно-отрицательным, а необходимостью урегулирования текущих поземельных 
отношений кочевого, оседлого (инородческого) и русского крестьянского элемен-
та, мигрировавшего в Туркестан самовольно. Отсутствие специальных учреждений 
для контроля за водворением переселенцев, хаотичность ссудной практики крестьян-
ских хозяйств регулярно стимулировали конфликты между самовольными переселен-
цами и коренными обитателями края. Старший чиновник по особым поручениям Паш-
кевич в докладной записке, посвящённой массовому притоку переселенцев в Кургарт 
и близлежащие местности, с тревогой писал: «Явившиеся в Кугартскую волость пере-
селенцы, с семьями и имуществом, очутились в крайне тяжелом положении… Выну-
жденные так или иначе устраиваться, крестьяне производят самовольный захват зем-



269Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ли, принадлежащей киргизам, причем заметно развиваются бродяжнические наклон-
ности… Нельзя поручиться, что по возвращении киргиз с летовок на зимние стойби-
ща между ними и русскими переселенцами не возникнут недоразумения, которые мо-
гут иметь самые серьезные последствия» (цит. по: [Абашин, 2016: 347–348]).

Кроме того, в 1880‑х гг. в российском общественно-политическом дискурсе одним 
из ключевых являлся вопрос о культуртрегерском и колонизационном потенциале рус-
ского крестьянства, миграционную активность которого в пореформенный период 
многие эксперты определяли как «бегство от культуры» [Кауфман, 1905: 132] и способ 
сохранения крестьянами-переселенцами своей сословной принадлежности, что выра-
жалось в простом переносе моделей экономической деятельности в новые жизненные 
обстоятельства и консервации традиционного хозяйственного уклада [Исаев, 1891: 3; 
Кауфман, 1915: 30].

Риторика недееспособности российского крестьянства как субъекта колонизации 
и культурного влияния была буквально разлита в текстах участников переселенческо-
го дела в Туркестанском крае на рубеже ХIХ–ХХ вв. А. Иванов, характеризуя пересе-
ленческое дело в регионе в 1880–1890‑х гг., подчёркивал, что в Туркестан «идут боль-
шей частью бродяги, отыскивающие молочные реки с кисельными берегами… Идут 
не для того, чтобы селиться, а чтобы сесть кому‑нибудь на шею и жить под опекой…» 
[Иванов, 1890: 242]. А. А. Кауфман в своём отчёте по командировке в Туркестанский 
край в 1903 г. с досадой писал, что за вычетом посёлков, образованных на землях Вели-
кого князя Николая Константиновича, а также раскольничьих и сектантских участков, 
большая часть русских деревень, особенно в районе Голодной степи, пребывает в не-
удовлетворительном состоянии [К вопросу о русской колонизации, 1903: 6]. По мне-
нию чиновника, причины низкой продуктивности русского крестьянского элемента 
в колонизации края следует искать не в неблагоприятных условиях местной природы, 
а «исключительно в своеобразном подборе самих переселенцев» [К вопросу о русской 
колонизации, 1903: 7], что было созвучно и с мнением краевой администрации [НА РУз. 
Ф. И‑1. Оп. 17. Д. 858. Л. 18–18 об.].

А. А. Кауфман подчёркивал, что основным типом переселенцев, на которых возла-
гались надежды как на носителей русской культуры — либо бывшие приисковые рабо-
чие, не знакомые с нюансами земледельческого труда, либо «кустанайцы», совершав-
шие регулярные ремиграции в поисках лучших мест. Между тем, эскалация в пересе-
ленческом движении группы профессиональных землепашцев из Европейской России 
на рубеже ХIХ–ХХ вв. не даёт значимого эффекта, поскольку среди переселенческой 
массы абсолютно преобладают крестьяне, идущие в Туркестан безо всяких средств 
[К вопросу о русской колонизации, 1903: 10–11].

Скепсис организаторов переселенческого дела в Туркестанском крае по отношению 
к русскому крестьянству сохранялся и в последующие годы, причём как в плоскости хо-
зяйственной деятельности, так и коммуникаций крестьянства с автохтонным населе-
нием. Военный губернатор Ферганской области В. Сусанин в записке о состоянии пе-
реселенческого дела от 1908 г. фиксировал, что русские переселенцы, владеющие боль-
шими наделами, не желают собственноручно обрабатывать всю землю, а поручают эту 
работу сартам из части урожая. Алармизм чиновника был связан с тем, что в Туркеста-



270 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

не формировался слой землевладельцев-рантье со всеми невыгодными последствиями, 
как нравственного, так и экономического характера. По заключению губернатора, наи-
более ценные земли, годные под интенсивную культуру, вредно отдавать русским пе-
реселенцам, так как они, когда занимаются трудом лично, «придерживаются неизмен-
но привычной им системы трехпольного хозяйства, засевая из году в год одну пшени-
цу» [НА РУз. Ф. И‑1. Оп. 12. Д. 1305. Л. 94].

А. И. Гиппиус, приемник В. Сусанина, в 1909 г. докладывал Туркестанскому гене-
рал-губернатору А. В. Самсонову о грустном впечатлении, сложившемся в ходе осмо-
тра переселенческих посёлков Наманганского уезда, констатируя, что «за силой и бле-
ском русского оружия, обеспечившим спокойствие среди местного населения, должна 
была последовать демонстрация нравственной силы: здоровья, трезвости, настойчи-
вого труда…, либо ограничиться одной только отборной администрацией и русским 
судом…» [НА РУз. Ф. И‑1. Оп. 17. Д. 748. Л. 96]. По заключению А. И. Гиппиуса, земле-
дельческая колонизация Туркестана лишена какого‑либо ясного плана, а переселенцы 
представляют собой «сброд случайных людей, без всякой внутренней связи, безо вся-
кого нравственного устоя» [НА РУз. Ф. И‑1. Оп. 17. Д. 748. Л. 161].

Несмотря на количественный прирост переселенческого движения и числа образо-
ванных русских посёлков, отмечаемые в отчётах правительственных чиновников, к на-
чалу ХХ в. корневая политическая задача русификации, предполагавшая культурное 
выравнивание населения средствами образования усилить постоянным притоком аг-
рарных мигрантов из европейской части страны, оказалась нерешённой. По данным 
материалов ревизии Туркестанского края, проведённой под начальством К. К. Палена 
к 1905 г. в Сыр-Дарьинской, Ферганской и Самаркандской областях, входивших в аре-
ал российской земледельческой колонизации, собственно русского населения насчи-
тывалось 3,5; 0,4; 1,5 % от общего числа жителей соответственно [Переселенческое 
дело в Туркестане, ревизия К. К. Палена: 1910: 96]. Но основная проблема, породив-
шая впоследствии рост межэтнической конфронтации как реакции на ход и результа-
ты переселенческого движения, сводилась к отсутствию координации в деятельности 
центральной и региональной властей. Организация русских посёлков в Туркестанском 
крае являлась производным инициативы и личных решений местных администраций 
(генерал-губернаторов и их подчинённых), с одной стороны сознававших необходи-
мость заселения территорий региона русским элементом, с другой — стремившихся 
поддержать преобладавшие численно и перешедшие к оседлости группы коренного 
населения (сарты и др.), предоставляя им земельные наделы, что приводило к резкому 
сокращению колонизационного фонда.

Как преломлялась имперская политика веротерпимости в системе координат 
переселенческого процесса в Туркестанском крае

Одним из важных факторов, оказавших действенное влияние на обсуждение, ход 
и результаты переселенческого дела в Туркестане, выступила конфессиональная по-
литика Российской империи, основанная на принципе веротерпимости. Принимая 
во внимание сложившееся в историографии коммуникативное согласие, в рамках ко-
торого российские интересы в регионе не ограничивались спектром решения эконо-
мических (эксплуатация ресурсов) и внешнеполитических (защита торговых путей 



271Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

и соперничество с Англией) задач, являясь частью политики инкорпорации террито-
рий и коренного населения, практические мероприятия, осуществляемые в религиоз-
ном пространстве Туркестана, всецело определялись представлениями местной рос-
сийской бюрократии. К этому следует добавить, что представления об устройстве вве-
ренного генерал-губернаторам региона становились руководством к действию для чи-
новничества и не требовали обязательного согласования с центральной властью. Так, 
назначение А. П. фон Кауфмана на должность Туркестанского генерал-губернатора со-
провождалось указанием о праве высшего губернского чиновника не только решать 
самостоятельно организационные вопросы, но и вести войны, а также заключать мир-
ные договоры [Кауфманский сборник, 1910: IX].

Как утверждает Р. Круз со ссылкой на долгосрочный исследовательский опыт оте-
чественных и зарубежных специалистов, ислам являлся главным препятствием для им-
перской интеграции Центральной Азии [Круз, 2020: 260]. По мнению историка, с мо-
мента включения Туркестана в состав Российской империи генерал-губернатор края 
А. П. фон Кауфман декларировал политику игнорирования ислама, запретив право-
славной церкви заниматься миссионерством [Круз, 2020: 260–261]. Демонстрация ин-
дифферентного отношения к исламу, по мнению педагога и общественного деятеля 
Н. И. Остроумова, была достаточно типична для российских политических элит. Так, 
А. П. фон Кауфман был искренне убеждён в том, что мусульманская культура отжи-
ла свой век и неспособна к дальнейшему государственному прогрессу [Кауфманский 
сборник, 1910: 140], что легитимировало право администраций «проводить русско-го-
сударственный взгляд в среду туземцев» [Кауфманский сборник, 1910: 140].

Переселения крестьян из европейских губерний России, с точки зрения высшей 
администрации Туркестанского края в 1870–1880‑х гг., позиционировалось как один 
из инструментов трансляции русско-государственного подхода в колонизации, при-
званного распространить влияние российского аграрного опыта в среде автохтонов-
кочевников и посредством создания плотной массы земледельческого населения пра-
вославного вероисповедания ограничить влияние на киргизов и оседлых сартов-му-
сульман и казанских татар. Н. Остроумов в воспоминаниях о своей службе в Туркеста-
не писал, что А. П. фон Кауфман в частных беседах неоднократно сетовал на фанатизм 
казанских татар и «их вредное влияние на туземцев Туркестанского края» [Остроумов, 
1899: 11]. Примечательно, что частные рассуждения генерал-губернатора оформились 
впоследствии в официальном документе — Всеподданейшем отчёте, в котором сооб-
щалось, что утверждение татарских мусульманских центров на окраинах империи было 
результатом коммерческих отношений поволжских татар с кочевниками, а результат та-
тарской иммиграции выразился в торговой эксплуатации кочевого населения, к кото-
рой присоединилась религиозно-мусульманская пропаганда [Остроумов, 1899: 11–12].

Основным контраргументом против татарской религиозной экспансии, к которому 
прибегла высшая краевая администрация, стало стремление направлять переселенче-
ские потоки в те местности Туркестана, которые не только отвечали потребностям зем-
ледельческого хозяйства, но и являлись центром сосредоточения кочевых сообществ, 
а именно уезды Сыр-Дарьинской области (Чимкентский, Аулиеатинский). В стремле-
нии максимально расположить кочевников к России и её представителям в регионе — 



272 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

переселенцам, местные власти при формировании фонда водворения земледельцев 
из европейских губерний страны в конце ХIХ — начале ХХ в. использовали средства 
весьма далёкие от законных, действуя по прецеденту: при устройстве каждого русского 
посёлка в Туркестане администрация заключала соглашение с кочевниками об уступ-
ке земли за денежное вознаграждение или взаимообразные услуги [Гаврилов, 1910: 6].

Введённые в 1903 г. правила о добровольном переселении сельских обывателей 
и мещан на казённые земли Туркестанского края не привели к полному урегулирова-
нию поземельных отношений кочевых и переселенческих хозяйств, а рост земледель-
ческих миграций в Туркестан, наметившийся в 1906 г., стимулировал конфликтность 
и открывал дополнительные возможности для исламской пропаганды среди коренно-
го кочевого населения [Гаврилов, 1910: 7]. А. А. Половцов в отчёте о поездке в райо-
ны русских посёлков в Туркестане сообщал следующее: «В наделы крестьян пришлось 
включить земли, обрабатываемые киргизами. Такое отношение администрации к пра-
ву пользования киргиз землёю не могло не развить среди крестьян довольно прене-
брежительного отношения к кочевникам и подстрекало их к самовольным поступкам» 
[Половцов, 1898: 72–74].

Наряду с факторами нормативно-правового и экономического характера, в орга-
низации переселенческого дела важное значение приобретал культурно-религиозный 
потенциал российского крестьянства: так называемое нравственное чувство основно-
го субъекта русской колонизации, серьёзно преувеличенное в отечественном охрани-
тельном дискурсе пореформенного времени. О несоответствии ожиданий и результа-
тов влияния русского православного населения на представителей кочевых и оседлых 
сообществ коренного населения Туркестанского края озабоченно свидетельствовали 
непосредственные участники переселенческого дела — имперские чиновники, в сво-
их отчётах и докладных записках о ходе водворения и обустройства крестьян Евро-
пейской России в Туркестане. Будучи хорошо знакомыми с опытом аграрно-колониза-
ционных мероприятий в сибирских губерниях, исследователи неоднократно отмеча-
ли, что русские поселенцы, живя в Сибири не компактными поселениями, а дисперс-
но расселяясь среди коренных народов, быстро ассимилируются ими, что подтвер-
ждают и результаты совместного проживания русских и инородцев в Туркестанском 
крае [Иванов, 1890: 234]. А. Иванов резюмировал: «…если горожанин, имеющий осед-
лость и семью в городе, может окиргизиться, то что же говорить о колонистах-кресть-
янах, заброшенных в глуши среди массы инородцев?» [Иванов, 1890: 234]. А. А. Кауф-
ман, выделяя среди русских переселенцев группы пришедших самовольно, либо на за-
конных основаниях из европейской части России как успешно устроенных в экономи-
ческом отношении, тем не менее отмечал готовность данной категории крестьянства 
двинуться незамедлительно на новые места, констатируя, что хозяйственные успехи 
российских переселенцев часто завышаются за счёт иноконфессиональных сообществ, 
устроившихся в Туркестане усилиями своих однообщинников [К вопросу о русской 
колонизации, 1903: 13].

Не менее существенным фактором, амортизировавшим достижения России в ре-
лигиозной компоненте переселенческого процесса, являлась слабая воцерковлённость 
российского крестьянства, что на фоне активной деятельности мусульманских пропо-



273Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ведников в среде кочевого населения значительно снижало эффект пропаганды и про-
движения «русского дела» в регионе. А. Иванов в своём описании одной из лучших рус-
ских крестьянских колоний Туркестанского края с удивлением писал, что за 14 лет сво-
его существования крестьяне посёлка в 100 дворов «…не смогли сговориться и устро-
ить в своём селении хоть маленькую церковь, хоть не каменную, а деревянную или даже 
в виде войлочной палатки» [Иванов, 1890: 240]. По свидетельству самих крестьян, они 
приписаны к причту, расположенному за 90 вёрст, поэтому живут как нехристи, тогда 
как у мусульман молитвенные дома или мечети в каждом селении [Иванов, 1890: 240].

В материалах отчётного характера по результатам деловых поездок, связанных 
с ознакомлением с постановкой переселенческого дела в Туркестанском крае начала 
ХХ в., одним из центральных становится сюжет о качестве колонизационного материа-
ла, при этом религиозной составляющей придавалось особое самостоятельное значе-
ние. Имперские чиновники, размышляя о перспективах освоения отдалённых окра-
ин, в качестве идеала колонизатора видели преимущественно иноэтничных и инокон-
фессиональных переселенцев — «предприимчивых, зажиточных, знающих страну», 
«одушевлённых религией, развитых, трудолюбивых, трезвых», «которые куда ни при-
дут, везде найдут себе Америку» [Иванов, 1890: 239]. По мнению А. Иванова, к груп-
пам, наиболее успешно реализовавшими свой колонизационный потенциал, относи-
лись раскольники, сумевшие создать образцовые поселения не только в пределах Рос-
сии, но и в мусульманских странах [Иванов, 1890: 239].

Подводя итоги российскому опыту организации переселенческого дела в Туркеста-
не к началу ХХ в., имперские эксперты согласованно писали о необходимости сохра-
нять русское доминирование в аграрной сфере экономики, отмечая при этом и рель-
ефно наметившиеся угрозы, усиленные переселенческим процессом: изъятие земель 
у кочевников и пренебрежение к исконным правам местного населения и к их привыч-
ному хозяйственному укладу [Переселенческое дело в Туркестане, ревизия К. К. Па-
лена: 1910: 418]. По убеждению К. К. Палена, «переселенцы не снискали себе уваже-
ния среди туземцев, и беспорядочным укладом жизни нередко отвращают коренное 
население от принятия русских обычаев и русской культуры, чем раздражают тузем-
цев и закладывают семена национальной розни и религиозной вражды» [Переселен-
ческое дело в Туркестане, ревизия К. К. Палена: 1910: 418].

Следует отметить, что рекомендации чиновников — участников переселенческого 
дела, к началу ХХ в. изменились от сугубо русификационных проектов к более сложным 
конструкциям постановки дел в сфере колонизации и переселений. В дискурсе чинов-
ников теперь отчётливо прослеживались не только призывы к необходимости плани-
рования переселений в регион и обустройства русского крестьянства, но и соображе-
ния относительно улучшения человеческого материала в среде основных субъектов пе-
реселенческого процесса. Показательно, что имперские эксперты в качестве рекомен-
даций непосредственным организаторам переселенческого дела в Туркестане настоя-
тельно советовали усилить работу по строительству православных церквей и созданию 
плотной системы причтов, обеспечив при этом максимально компактное расселение 
русских переселенцев. Важным пунктом в резюмирующих разделах отчётов и публи-
каций в начале ХХ в. становилось пожелание активного включения в переселенческие 



274 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

партии, направлявшиеся в Туркестан, раскольников и сектантов. Колонизационные 
возможности религиозных диссидентов эксперты связывали с зажиточностью, пред-
приимчивостью, трезвостью и особенно — религиозностью, что могло иметь не только 
культурное, но и политическое значение в колонизуемом регионе [Иванов, 1890: 243].

Новое направление в этнокультурной части колонизационной и переселенческой 
политики в Туркестане наиболее лаконично озвучил К. К. Пален, заявив, что привле-
чение в край наиболее сильных представителей русской народности позволит одер-
жать в крае победу гением народа, а не захватом обработанных земель через посред-
ство правительственных органов [Переселенческое дело в Туркестане, ревизия К. К. Па-
лена: 1910: 418–419].

Заключение
Таким образом, во второй половине ХIХ — начале ХХ в. в сообществе имперских экс-

пертов — учёных, публицистов, общественных деятелей, чиновников, конструирует-
ся дискурс переселенческого дела в Туркестанском крае, являвшийся продуктом пред-
ставлений российской власти и общества о колонизации восточных окраин империи. 
В центре риторики акторов дискурса располагался тезис о том, что организация пере-
селенческого дела в Туркестанском крае во второй половине ХIХ — начале ХХ в. явля-
ется одним из инструментов имперской политики России на её восточных окраинах, 
определяемых как продолжение территориального пространства Российской империи, 
что сопровождалось комплексом идентичных колониальных ситуаций: отдалённость 
от центра, сложные природно-климатические условия, преобладание автохтонного на-
селения над пришлым и, как следствие, особенности его культурной интеграции. Вме-
сте с тем колонизация Туркестана, вошедшего в состав России в 1860–1870‑х гг., ха-
рактеризовалась рядом специфических моментов, определивших содержание дискурса 
и практики политики населения в регионе, располагавшемся в «оптике» геополитиче-
ских интересов как европейских, так и азиатских государств, что значительно актуали-
зировало сферы этнокультурной и конфессиональной идентичности различных групп 
автохтонного и пришлого населения региона. В данном отношении процесс становле-
ния и последующей эволюции переселенческого дела в регионе, субъекты которого — 
крестьяне европейской части России, объявлялись трансляторами русской цивилиза-
торской миссии, находился в тесной зависимости от широкого спектра обстоятельств 
политического характера. Стремление имперской власти расположить кочевое насе-
ление (киргизы) к русскому присутствию и тем самым амортизировать поземельные 
конфликты исключало придание переселенческому движению легитимных форм. Же-
лание свести к минимуму вероятность конфронтации с оседлыми группами, испове-
дующими ислам (сарты), породило политику игнорирования, а впоследствии прямой 
поддержки мусульманства и его адептов, что в условиях отсутствия российских мис-
сионерских практик открывало благоприятные перспективы для деятельности в Тур-
кестанской крае мусульманских пропагандистов. «Самостийность» переселенческой 
политики, реализуемой в сложных этнических и конфессиональных обстоятельствах 
колонизации региона, выражалась в признании самовольного переселения аграрных 
мигрантов из Европейской России пост-фактум, что лишало российскую власть и пе-
реселенческие учреждения возможности выбора контингента, адекватного местам все-



275Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ления. Ставка на русского крестьянина-переселенца по критерию этничности в непро-
стых для земледельца условиях хозяйственной деятельности оказалась ошибочной, по-
скольку основная масса мигрантов, уходившая от российского малоземелья, в новых 
обстоятельствах продолжала транслировать сложившийся экстенсивный опыт земле-
пользования, не являясь культурным ориентиром для коренного населения в матери-
альном и духовном отношениях.

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Абашин С. Н. Размышления о «Центральной Азии в составе Российской империи» // 

Аb Imperio. 2008. № 4. С. 456–471.
Абашин С. Н. Туркестан в имперской политике России : монография в документах. 

М. : Кучково поле, 2016. 880 с.
Бартольд В. В. Работы по отдельным проблемам истории Средней Азии // Сочине-

ния. Т. 2. М. : Наука, 1964. Ч. 2. 657 с.
Беккер С. Россия и концепт империи // Новая имперская история постсоветско-

го пространства : сб. статей. Казань : Центр Исследования национализма и империи, 
2004. С. 67–81.

Брежнева С. Н. Отражение идеи аккультурации в переселенческой политике Рос-
сийской империи в Туркестане на рубеже XI–XX вв. // Вестник РУДН. Серия: История 
России. 2018. Т. 17, № 3. С. 608–638.

Венюков М. И. Очерк политической этнографии стран, лежащих между Россиею 
и Индиею. СПб. : тип. В. Безобразова и К°, 1878. 22 с.

Григорьев В. В. Об отношении России к Востоку: Речь, произнес. исправляющим 
должность проф. В. Григорьевым. Одесса, 1840. 18 с.

Дашковский П. К., Шершнева Е. А. Религиозная политика Российской империи в от-
ношении мусульманских общин Западной Сибири во второй половине XIX — начале 
XX в. // Мировоззрение населения южной Сибири и Центральной Азии в историче-
ской ретроспективе. Вып. 8. Барнаул : Изд-во Алт. ун-та, 2015. С. 242–264.

Ерохина О. В., Шайдуров В. Н. Российские немцы в Туркестанском генерал-губер-
наторстве: переселение и хозяйственная деятельность (последняя треть XIX — начало 
ХХ в.) // Вестник археологии, антропологии и этнографии. 2023. № 3 (62). С. 160–169.

Иванов А. И. Русская колонизация в Туркестанском крае. СПб. : Тип. Т-ва «Обще-
ственная польза», 1890. С. 226–244.

Иноятова Д. М. Опыт толерантного взаимоотношения народов Узбекистана (на при-
мере акмечетских меннонитов Хорезма) // Журнал фронтирных исследований. 2023. 
Т. 8, № 3 (31). С. 157–170.

Исаев А. А. Переселения в русском народном хозяйстве. СПб. : А. Ф. Цинзерлинг, 
1891. 192 с.

К вопросу о русской колонизации Туркестанского края : Отчёт члена учёного ко-
митета Министерства земледелия и государственных имуществ А. А. Кауфмана по ко-
мандировке летом 1903 г. СПб. : Тип. В. Киршбаума, 1903. 205 с.

Катков М. Н. Идеология охранительства. М. : Институт русской цивилизации, 2009. 
800 с.



276 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Катков М. Н. Собрание передовых статей «Московских ведомостей». М., 1897. 671 с.
Кауфман А. А. Агрономическая помощь в России. Историко-статистический очерк. 

Самара : Тип. губ. земства, 1915. 32 с.
Кауфман А. А. Переселение и колонизация. СПб. : Тип. т-ва «Общественная поль-

за», 1905. 349 с.
Кауфманский сборник, изданный в память 25 лет, истекших со дня смерти покори-

теля и устроителя Туркестанского края генерал-адъютанта К. П. фон-Кауфмана. М. : 
Типо-литография И. Н. Кушнерёва, 1910. 247 с.

Кирильчик Д. В. Цивилизаторская политика России в Туркестане и место в ней рус-
ских крестьян-переселенцев (вторая половина ХIХ — начало ХХ в.) // Новое прошлое. 
2021. № 2. С. 84–95.

Круз Р. За пророка и царя. Ислам и империя в России и Центральной Азии. М. : Но-
вое литературное обозрение, 2020. 408 с.

Национальный архив Республики Узбекистан (НА РУз.). Ф. 7. Оп. 1. Д. 5020.
Национальный архив Республики Узбекистан Ф. И-1. Оп. 17. Д. 748.
Национальный архив Республики Узбекистан Ф. И‑1. Оп. 17. Д. 858.
Национальный архив Республики Узбекистан. Ф. И-1. Оп. 12. Д. 1305.
Национальный архив Республики Узбекистан. Ф. И‑1. Оп. 12. Д. 1305.
Остроумов Н. П. Константин Петрович фон-Кауфман, устроитель Туркестанского 

края. Ташкент : Типо-литография Бр. Каминских, 1899. 286 с.
Переселенческое дело в Туркестане: Отчёт по ревизии Туркестанского края, про-

изведённой графом К. К. Паленом. СПб. : Сенатская тип., 1910. 429 с.
Переселенческое дело в Туркестанском крае (области Сыр-Дарьинская, Самарканд-

ская, Ферганская): Отчёт по служебной поездке в Туркестан осенью 1910 г. чиновника 
особых поручений при Переселенческом управлении Н. Гаврилова. СПб. : Тип. Ф. Вайс-
берга и П. Гершуни, 1911. 336 с.

Половцов А. А. Отчет о положении переселенческого дела в Туркестанском крае 
в 1896–1897 гг. СПб. : Тип. МВД, 1898. 231 с.

Ремнёв А. В., Суворова Н. Г. Колонизация Азиатской России: имперские и нацио-
нальные сценарии второй половины XIX — начала XX века. Омск : Наука, 2013. 248 с.

Собрание передовых статей «Московских ведомостей» / М. Н. Катков. М. : Издание 
С. П. Катковой, 1897–1898. 785 с.

Тольц В. «Собственный восток России»: Политика идентичности и востоковедение 
в позднеимперский период. М. : Новое литературное обозрение, 2013. 336 с.

Ходарковский М. Степные рубежи России: как создавалась колониальная империя. 
1500–1800. М. : Новое литературное обозрение, 2019. 352 с.

Цыряпкина Ю. Н. «Борьба за русское дело»: имперская колонизация Туркестана // 
Quaestio Rossica. 2022. Т. 10. № 5. С. 1625–1641.

Чуркин М. К. Азиатская периферия как «собственный восток России» в дискурсе 
епархиальной периодической печати Западной Сибири и Степного края (вторая по-
ловина XIX — начало ХХ вв.) // Локус: люди, общество, культуры, смыслы. 2024. Т. 15, 
№ 2. С. 36–53.



277Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

References
Abashin S. N. Razmyshleniya o “Tsentral'noi Azii v sostave Rossiiskoi imperii” [Reflections 

on “Central Asia within the Russian Empire”]. Ab Imperio [Ab Imperio]. 2008, no. 4, pp. 456–
471 (in Russian).

Abashin S. N. Turkestan v imperskoi politike Rossii: monografiya v dokumentah [Turkestan 
in the imperial policy of Russia: a monograph in documents]. Moscow: Kuchkovo pole, 2016, 
880 p. (in Russian).

Bartol'd V. V. Raboty po otdel'nym problemam istorii Srednei Azii [Works on selected 
problems of the history of Central Asia]. Sochineniya [Essays]. Moscow: “Nauka”, 1964, vol. 2, 
657 p. (in Russian).

Bekker S. Rossiya i koncept imperii [Russia and the Concept of Empire]. Novaya imperskaya 
istoriya postsovetskogo prostranstva: sb. statei [New Imperial History of the Post-Soviet Space: 
Collection of Articles]. Kazan': “Centr Issledovaniya Nacionalizma i Imperii”, 2004, pp. 67–
81 (in Russian).

Brezhneva S. N. Otrazhenie idei akkul'turatsii v pereselencheskoi politike Rossiiskoi imperii 
v Turkestane na rubezhe XI–XX vv. [Reflection of the idea of acculturation in the resettlement 
policy of the Russian Empire in Turkestan at the turn of the XI–XX centuries]. Vestnik RUDN. 
Ser.: Istoriya Rossii. [Vestnik RUDN. Ser.: History of Russia] 2018, vol. 17, no. 3, pp. 608–638 
(in Russian).

Churkin M. K. Aziatskaya periferiya kak “sobstvennyi vostok Rossii” v diskurse eparkhial'noi 
periodicheskoi pechati Zapadnoi Sibiri i Stepnogo kraya (vtoraya polovina XIX — nachalo 
ХХ vv.) [Asian periphery as “Russia's own East” in the discourse of diocesan periodicals 
of Western Siberia and the Steppe region (second half of the XIX — early XX centuries.]. Lokus: 
lyudi, obshchestvo, kul'tury, smysly [Locus: people, society, cultures, meanings]. 2024, vol. 15, 
no. 2, pp. 36–53 (in Russian).

Cyryapkina Yu. N. “Bor'ba za russkoe delo”: imperskaya kolonizatsiya Turkestana [“Struggle 
for the Russian cause”: imperial colonization of Turkestan]. Quaestio Rossica [Quaestio 
Rossica]. 2022, vol. 10, no. 5, pp. 1625–1641 (in Russian).

Dashkovskiy P. K., Shershneva E. A. Religioznaya politika Rossiiskoi imperii v otnoshenii 
musulmanskikh obshchin Zapadnoi Sibiri vo vtoroi polovine XIX — nachale XX v. [Religious 
policy of the Russian Empire in relation to the muslim communities of Western Siberia in 
the second half of the 19th — early 20th century]. Mirovozzrenie naseleniya yuzhnoi Sibiri 
i tsentralnoj Azii v istoricheskoi retrospective [Worldview of the population of southern Siberia 
and Central Asia in historical retrospect]. Barnaul: Alt. Univ. Publ., 2015, vol. 8, pp. 242–264. 
(in Russian).

Erohina O. V., Shajdurov V. N. Rossiiskie nemtsy v Turkestanskom general-gubernatorstve: 
pereselenie i khozyaistvennaya deyatel'nost' (poslednyaya tret' XIX — nachalo ХIХ v.) [Russian 
Germans in the Turkestan Governorate-General: resettlement and economic activity (last 
third of the 19th — early 20th centuries)] // Vestnik arkheologii, antropologii i etnografii [Bulletin 
of Archaeology, Anthropology and Ethnography]. 2023, no. 3 (62), pp. 160–169 (in Russian).

Grigor'ev V. V.  Ob otnoshenii Rossii k Vostoku: Rech', proiznes. ispravlyayushchim 
dolzhnost' prof. V. Grigor'evym [On the attitude of Russia to the East: Speech, delivered by 
Prof. V. Grigoriev.]. Odessa, 1840. 18 p. (in Russian).



278 Народы и религии Евразии  •  2025  Том 30,  № 4. C. 259–279.

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Hodarkovskiy M. Stepnye rubezhi Rossii: kak sozdavalas' kolonial'naya imperiya. 1500–
1800 [Steppe frontiers of Russia: how the colonial empire was created. 1500–1800]. Moscow: 
Novoe literaturnoe obozrenie, 2019, 352 p. (in Russian).

Inoyatova D. M. Opyt tolerantnogo vzaimootnosheniya narodov Uzbekistana (na primere 
akmechetskikh mennonitov Khorezma) [The experience of tolerant relations between the 
peoples of Uzbekistan (on the example of the Akmecheti Mennonites of Khorezm)] Zhurnal 
frontirnyh issledovanij [Frontier Research Journal]. 2023, vol. 8, no. 3 (31), pp. 157–170 
(in Russian).

Isaev A. A. Pereseleniya v russkom narodnom khozyajstve [Resettlement in the Russian 
national economy]. St. Petersburg: A. F. Cinzerling, 1891, 192 p. (in Russian).

Ivanov A. I. Russkaya kolonizatsiya v Turkestanskom krae [Russian colonization in the 
Turkestan region]. St. Petersburg: Tip. T-va “Obshchestvennaya pol'za”, 1890, pp. 226–244 
(in Russian).

K voprosu o russkoi kolonizatsii Turkestanskogo kraya: Otchyot chlena uchyonogo komiteta 
Ministerstva zemledeliya i gosudarstvennykh imushchestv A. A. Kaufmana po komandirovke 
letom 1903 g. [To the Question of Russian Colonization of the Turkestan Territory: Report 
of A. A. Kaufman, a member of the Scientific Committee of the Ministry of Agriculture and 
State Property, on a business trip in the summer of 1903]. St. Petersburg: Tip. V. Kirshbauma, 
1903, 205 p. (in Russian).

Katkov M. N. Sobranie peredovykh statei Moskovskikh vedomostei [Collection of advanced 
articles of the Moscow Vedomosti]. Moscow, 1897, 671 p. (in Russian).

Katkov M. N. Ideologiya okhranitel'stva [The ideology of protection]. Moscow: Institut 
russkoi tsivilizatsii Publ., 2009, 800 р. (in Russian).

Kaufman A. A. Agronomicheskaya pomoshch' v Rossii. Istoriko-statisticheskii ocherk 
[Agronomic assistance in Russia. Historical and Statistical Sketch]. Samara: Tip. gub. zemstva, 
1915, 32 p. (in Russian).

Kaufman A. A. Pereselenie i kolonizatsiya [Resettlement and colonization]. St. Petersburg: 
Tip. t-va “Obshchestvennaya pol'za”, 1905, 349 p. (in Russian).

Kaufmanskii sbornik, izdannyi v pamyat' 25 let, istekshikh so dnya smerti pokoritelya 
i ustroitelya Turkestanskogo kraya general-ad'yutanta K . P. fon-Kaufmana [Kaufman's 
collection, published in memory of 25 years since the death of the conqueror and organizer 
of the Turkestan region, Adjutant General K. P. von Kaufman]. Moscow.: Tipo-litografiya 
I. N. Kushneryova, 1910, 247 p. (in Russian).

Kiril'chik D. V. Tsivilizatorskaya politika Rossii v Turkestane i mesto v nei russkikh 
krest'yan-pereselencev (vtoraya polovina ХIХ — nachalo ХХ v.) [Civilization policy of Russia 
in Turkestan and the place in it of Russian peasant settlers (the second half of the XIX — the 
beginning of the XX century)]. Novoe proshloe [New Past]. 2021, no. 2, pp. 84–95 (in Russian).

Kruz R. Za proroka i tsarya. Islam i imperiya v Rossii i Tsentral'noi Azii [For the Prophet 
and the Tsar. Islam and Empire in Russia and Central Asia]. Moscow: Novoe literaturnoe 
obozrenie, 2020, 408 p. (in Russian).

Natsional'nyi arkhiv Respubliki Uzbekistan (NA RU) [National Archive of the Republic 
of Uzbekistan]. Fund 1–1. Inventory 12. File 1305. (in Russian).



279Nations and religions of Eurasia  •  2025  Vol. 30,  № 4. P. 259–279.

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Natsional'nyi arkhiv Respubliki Uzbekistan (NA RU) [National Archive of the Republic 
of Uzbekistan]. Fund 7. Inventory 1. File 5020 (in Russian).

Natsional'nyi arkhiv Respubliki Uzbekistan (NA RU) [National Archive of the Republic 
of Uzbekistan]. Fund 1–1. Inventory 17. File 748 (in Russian).

Natsional'nyi arkhiv Respubliki Uzbekistan (NA RU) [National Archive of the Republic 
of Uzbekistan]. Fund 1–1. Inventory 17. File 858 (in Russian).

Ostroumov N. P. Konstantin Petrovich fon-Kaufman, ustroitel' Turkestanskogo kraya 
[Konstantin Petrovich von Kaufman, the organizer of the Turkestan region]. Tashkent: Tipo-
litografiya Br. Kaminskih, 1899, 286 p. (in Russian).

Pereselencheskoe delo v Turkestane: Otchyot po revizii Turkestanskogo kraya, proizvedyonnoi 
grafom K. K. Palenom [Resettlement business in Turkestan: Report on the revision of the 
Turkestan region made by Count K. K. Palen]. St. Petersburg: Senatskaya tip., 1910, 429 p. 
(in Russian).

Pereselencheskoe delo v Turkestanskom krae (oblasti Syr-Dar'inskaya, Samarkandskaya, 
Ferganskaya): Otchyot po sluzhebnoi poezdke v Turkestan osen'yu 1910 g. chinovnika osobykh 
poruchenii pri Pereselencheskom upravlenii N. Gavrilova [Resettlement in the Turkestan region 
(Syr-Darya, Samarkand, Fergana regions): Report on the official trip to Turkestan in the fall 
of 1910 by N. Gavrilov, an official of special assignments at the Resettlement Administration]. 
St. Petersburg: Tip. F. Vajsberga i P. Gershuni, 1911, 336 p. (in Russian).

Polovcov A. A. Otchet o polozhenii pereselencheskogo dela v Turkestanskom krae v 1896–
1897 gg. [Report on the situation of the resettlement business in the Turkestan region in 1896–
1897] St. Petersburg: Tip. MVD, 1898, 231 p. (in Russian).

Remnyov A. V., Suvorova N. G. Kolonizatsiya Aziatskoi Rossii: imperskie i natsional'nye 
stsenarii vtoroi poloviny XIX — nachala XX veka [Colonization of Asiatic Russia: Imperial 
and National Scenarios of the Second Half of the XIX — the Beginning of the XX Century]. 
Omsk: Nauka, 2013, 248 p. (in Russian).

Sobranie peredovyh statei Moskovskikh vedomostei [Collection of advanced articles of the 
Moscow Vedomosti]. Moscow: Izdanie S. P. Katkovoj, 1897–1898, 785 p. (in Russian).

Tol'c V. “Sobstvennyi vostok Rossii”: Politika identichnosti i vostokovedenie v pozdneimperskii 
period [“Russia's Own East”: Identity Politics and Orientalism in the Late Imperial Period]. 
Moscow: Novoe literaturnoe obozrenie, 2013, 336 p. (in Russian).

Venyukov M. I. Ocherk politicheskoi etnografii stran, lezhashchikh mezhdu Rossieyu 
i Indieyu [Ocherk politicheskiye ethnografii straniya, lying between Russia and India.]. 
St. Petersburg: tip. V. Bezobrazova i K°, 1878, 22 p. (in Russian).

Статья поступила в редакцию: 13.10.2024
Принята к публикации: 21.06.0000

Дата публикации: 29.12.2025



ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

ДЛЯ АВТОРОВ

ЖУРНАЛ
«НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ»

Учредителем журнала является кафедра регионоведения России, национальных 
и государственно-конфессиональных отношений Алтайского государственного уни-
верситета. Издается с 2007 г. как сборник научных статей, а с 2016 г. как научный жур-
нал «Мировоззрение населения Южной Сибири и Центральной Азии в исторической 
ретроспективе». С 2017 г. журнал называется «Народы и религии Евразии».

Журнал включен в «Перечень ведущих рецензируемых научных журналов и из-
даний, в которых должны быть опубликованы основные научные результаты дис-
сертации на соискание ученой степени доктора и кандидата наук» Высшей аттеста-
ционной комиссии Министерства высшего образования и науки РФ. C 2025 г. жур-
нал входит в Белый список. Журнал входит в т. н. «Бедый список»

Журнал утвержден Научно-техническим советом Алтайского государственного уни-
верситета и зарегистрирован Комитетом РФ по печати. Свидетельство о регистрации 
ПИ № ФС 77–78911 от 07.08.2020 г.

Периодичность издания: 4 выпуска в год. Журнал издается в печатном и электрон-
ном виде.

Сайт журнала: http://journal.asu.ru/wv

К рассмотрению принимаются только новые, ранее нигде не опубликованные 
материалы. Все работы, поступившие в редколлегию, проходят обязательное ре-
цензирование и проверку на плагиат.

Примерные сроки:
Рецензирование статьи: от 3 месяцев
Публикация статьи: от 8 месяцев

Журнал «Народы и религии Евразии» индексируется в агрегаторах и базах биб-
лиографической информации:

•	 SCOPUS
•	 ERIN PLUS
•	 EBSCO
•	 E-Library.ru
•	 CyberLeninka
•	 OAIsters
•	 ROAR
•	 ROARMAP
•	 OpenAIRE
•	 BASE
•	 ResearchBIB

•	 Socionet
•	 Scholarsteer
•	 World Catalogue of Scientifc Journals
•	 Scilit
•	 Journals for Free
•	 Journal TOC
•	 OAIster
•	 OCLC-WolrdCat
•	 Socolar
•	 JURN
•	 JournalGuid



281

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

ТЕМАТИЧЕСКИЕ РУБРИКИ:
⮚ Археология и этнокультурная история
⮚ Этнология и национальная политика
⮚ Религиоведение и государственно-конфессиональные отношения

ОБРАЗЕЦ ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ  
И БИБЛИОГРАФИЧЕСКОГО СПИСКА

Фамилия, имя, отчество автора(ов) на русском и английском языках
Аффилиация автора(ов) на русском и английском языках
Название статьи на русском языке
Аннотация (на русском и анлийском языках. Объем не менее 1000 знаков без 

проблелов)
Ключевые слова (на русском и английском языках. Не более 15 слов).
Фамилия, имя, отчество автора на английском языке
Если авторов два и/или несколько, то обязательно указывается автор-корре-

спондент (тот, кто выполняет технический процесс подачи статьи, доступен 
для запросов о процессах рецензирования и публикации)

ПРИМЕР ОФОРМЛЕНИЯ СТАТЬИ
УДК 903.2

И. И. Иванов*, П. П. Петров
Институт востоковедения РАН, Москва (Россия)

ЧЕЛОВЕК И ПРИРОДА В ТРАДИЦИОННЫХ ВОЗЗРЕНИЯХ  
ТЮРКО-МОНГОЛЬСКИХ НАРОДОВ ЮЖНОЙ СИБИРИ

Целью статьи является изучение восприятие природы в традиционном мировоз-
зрении тюркских и монгольских народов Южной Сибири. Хронологические рамки 
работы охватывают конец XIX — середину XX веков. Выбор таких временных границ 
вызван, прежде всего, состоянием базы источников по теме исследования. Основны-
ми источниками выступают исторические и этнографические материалы. Работа ос-
новывается на комплексном, системно-историческом подходе к изучению прошлого. 
Методика исследования опирается на историко-этнографические методы — научно-
го описания, конкретно-исторического и реликта.

Коренные жители Южной Сибири в процессе длительного взаимодействия с окру-
жающей средой и в результате адаптации к ней сформировали наиболее приспособ-
ленную к данным природным условиям культуру. Значительное место в ней отводит-
ся традициям, связанными с экологическими воззрениями и нормами. Основу эколо-
гического сознания народов этого региона составляла идея неразрывной связи чело-
века со средой обитания — родиной, т. е., с тем местом, где он родился, жил и умирал. 
По сути, оно являлось тем пространством, в котором осуществлялась вся жизнедея-
тельность человека. В мышлении верующих природа воспринималась в качестве жи-
вого и чувствующего существа, что нашло отражение и в соответствующем практиче-
ском отношении к ней. В традиционном мировосприятии человек не выделен из при-
роды. Отсутствует жесткая граница между ним и окружающим миром, который в ми-



282

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

фологическом сознании как уже отмечалось, имел частичное или полное отождест-
вление человеку.

Ключевые слова: тюркские и монгольские народы, Южная Сибирь, хакасы, культу-
ра, традиция, человек, природа, экологические воззрения.

*И. И. Иванов (автор-корреспондент)
________________________________________________________________________

Для цитирования
Иванов И. И., Петров П. П. Человек и природа в традиционных воззрениях тюрко-

монгольских народов Южной Сибири // Народы и религии Евразии. 2022. Т. 27, № 1. 
С. 00–00. DOI *************
________________________________________________________________________

Иванов Иван Иванович, доктор исторических наук, профессор, ведущий научный 
сотрудник сектора религии Востока Института востоковедения РАН, Москва (Россия). 
Адрес для контактов: i.i.ivanov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000

Петр Петрович Петров, кандидат исторических наук, старший научный сотруд-
ник сектора религии Востока Института востоковедения РАН, Москва (Россия).  
Адрес для контактов: p.p.petrov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000
________________________________________________________________________

I. I. Ivanov*, P. P. Petrov
Institute of archaeology and ethnography Siberian branch Russian academy of sciences, 

Novosibirsk (Russia)
MAN AND NATURE IN TRADITIONAL VIEWS OF TYURCO-MONGOLIAN 

PEOPLES OF SOUTH SIBERIA
The aim of the work is to study the perception of nature in the traditional worldview of the 

Turkic and Mongolian peoples of Southern Siberia.
The chronological scope of work covers the end of the XIX — mid XX centuries. Selection 

temporal boundaries caused primarily by the status of the database sources on the research 
topic. The main sources are archival and ethnographic materials. The work based on 
comprehensive, system-historical approach to the study of the past. The research methodology 
based on historical and ethnographic methods — scientific description, the specific historical 
and relic.

The indigenous inhabitants of Southern Siberia, in the process of prolonged interaction 
with the environment and result of adaptation to it, formed the culture most adapted to 
the given natural conditions. A significant place in it given to traditions associated with 
environmental views and norms. The basis of the ecological consciousness of the peoples 
of this region was the idea of an inseparable connection between man and his environment, 
the homeland, that is, with the place where he was born, lived and died. In fact, it was the 
space in which the entire life activity of man. In the thinking of believers, nature perceived as 
a living and sentient being, which reflected in the corresponding practical relation to it. In the 
traditional worldview, man is not isolated from nature. There is no rigid boundary between it 
and the surrounding world, which, as already noted, in the mythological consciousness, had 
a partial or complete identification with man.



283

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

Key words: Turkic and Mongolian peoples, Southern Siberia, Khakas, culture, tradition, 
man, nature, ecological views.

* I. I. Ivanov (corresponding author)
________________________________________________________________________

For citation:
Ivanov I. I., Petrov P. P. Man and nature in traditional views of tyurco-mongolian peoples 

of South Siberia. Nations and religions of Eurasia. 2022. Т. 27, № 1. P. 00–00 (in Russian).  
DOI *************
________________________________________________________________________

Ivanov Ivan Ivanovich, doctor of historical Sciences, Professor, leading researcher of the 
sector of religion of the East of the Institute of Oriental studies of RAS, Moscow (Russia). 
Contact address: i.i.ivanov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000

Petr Petrovich Petrov, candidate of historical Sciences, senior researcher of the sector 
of religion of the East of the Institute of Oriental studies of RAS, Moscow (Russia). Contact 
address: p.p.petrov@mail.ru; https://orcid.org/0000–0000–0000–0000
________________________________________________________________________

Текст cтатьи на русском языке: Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст Текст 
Текст Текст Текст Текст Текст Текст

Благодарности и финансирование
Работа выполнена в рамках Программы фундаментальных исследвоаний Президиу-

ма РАН «Адаптация народов и культур к изменениям природной среды, социальным 
и техногенным трансформациям) (проект № 07–01–00842а)

Acknowledgements and funding
The work was carried out within the framework of the Fundamental Research Program 

of the Presidium of the Russian Academy of Sciences «Adaptation of peoples and cultures 
to changes in the natural environment, social and man-made transformations) (project No. 
07–01–00842a)

БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК
Библиографические ссылки приводятся в тексте в квадратных скобках: фамилия 

(фамилии), инициалы автора, год публикации, страница (страницы). Например: [Ива-
нов, 1962: 62] или [Иванов, Петров, 1997: 39–45]. Указываются все авторы независимо 
от их количества. При совпадении фамилий авторов и года издания в ссылке и списке 
литературы год издания дополняется буквенным обозначением. Например: [Иванов, 
1997а: 49; Иванов, 1997б: 14]. В библиографическом списке сначала указываются пуб-
ликации на русском языке в алфавитном порядке, после них — публикации на других 



284

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

европейских языках, далее следуют публикации на восточных языках. После библиогра-
фического списка размещается References. Последовательность источников в References 
формируется по английскому алфавиту.

Примеры оформления различных источников:
1. Монография:
Леви-Стросс К. Структурная антропология. М. : Наука, 1983. 432 с.
2. Статья в сборнике:
Кузьмина Е. Е. Конь в религии и искусстве саков и скифов // Скифы и сарматы. М. : 

Наука, 1977. С. 96–119.
3. Статья в журнале
Дашковский П. К., Дворянчикова Н. С. Положение христианских общин в Алтай-

ском крае в середине 1960‑х-середине 1970‑х гг. // Религиоведение. 2016. № 1. С. 75–83.
4. Автореферат:
Соловьев А. И. Погребальные памятники населения Обь-Иртышья в Cредневековье 

(обряд, миф, социум): дис. … д-ра ист. наук. Новосибирск, 2006. 250 с.
5. Архивные материалы:
Государственный архив Алтайского края. Ф. Р. 1692. Оп. 1. Д. 76.
6. Интернет-ресурс:
История буддизма в Монголии // Ньяме Шераб Гьялцен. URL: http:// bonshenchenling.

org/lineage/nyame-sherab-gyalcen.html/ (дата обращения: 19.10.2016).
7. Издания на английском языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass // Journal 

of Archaeological Science. 1995. No. 2. P. 429–439.
8. Материалы конференций:
Нестерова Т. П. Религиозный аспект немецкой политики в 1930‑е гг. // Религия и по-

литика в ХХ веке: Материалы второго Коллоквиума российских и итальянских исто-
риков. М., 2005. С. 17–29.

9. Иностранный источник (не на английском языке):
Монография
李澎田 [Ли Пэнтянь]. 朝鲜文献中的中国东北史料 [Исторические материалы Севе-

ро-Восточного Китая в корейских документах]. 北京 [Пекин]. 吉林文史出版社 [Изда-
тельство Линь Вэньши]. 1991. 526 с. (на кит. яз.).

Где:
李澎田 — инициалы и фамилия автора на языке оригинала;
[Ли Пэнтянь] — перевод инициалов и фамилии автора на русский язык;
朝鲜文献中的中国东北史料 — название работы на языке оригинала;
[Исторические материалы Северо-Восточного Китая в корейских документах] — 

перевод названия работы на русский язык;
北京 — город издания языке оригинала;
[Пекин] — перевод города, где издана работа на русский язык;
吉林文史出版社 — издательство на языке оригинала;
[Издательство Линь Вэньши] — перевод издательства на русский язык;



285

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

1991. 526 с. — год, количество страниц на русском языке;
(на кит. яз.) — язык — оригинал источника.
Статья в периодическом издании:
王德朋 [Ван Д.]. 论金与周边政权的商业贸易 [О торговле Цзин с соседними госу-

дарствами] // 中口牡会科学院研充 也院攀报 [Журнал аспирантуры Китайской ака-
демии общественных наук]. 2009. № 1. C. 101–106 (на кит. яз.).

Где:
王德朋 — инициалы и фамилия автора на языке оригинала;
[Ван Д.]. — перевод инициалов и фамилии автора на русский язык;
论金与周边政权的商业贸易 — название работы на языке оригинала;
[О торговле Цзин с соседними государствами] — перевод названия работы на рус-

ский язык;
中口牡会科学院研充 也院攀报 — название периодического издания на языке 

оригинала;
[Журнал аспирантуры Китайской академии общественных наук] — перевод назва-

ния периодического издания на русский язык;
2009. № 1. C. 101–106 — год, том, номер / выпуск на русском языке.
(на кит. яз.) — язык — оригинал источника.
Электронный источник
建炎以来系年要录 [Основные записи периода правления императора Гаоцзуна]. 

URL: https://ctext.org/wiki. pl? (дата обращения: 20.04.2024) (на кит. яз.)

References
Список «References» (латинизированный список) содержит все публикации спис-

ка «Научная литература», но в латинизированной форме. Все сведения о публикаци-
ях на кириллице из списка литературы должны быть транслитерированы на латинице 
и переведены на английский язык. Транслитерация осуществляется по формату BSI:
а — a, б — b, в — v, г — g, д — d, е — e, ё — yo, ж — zh, з — z, и — i, й — i, к — k, л — l, 
м — m, н — n, о — o, п — p, р — r, c — s, т — t, у — u, ф — f, х — kh, ц — ts, ч — ch, ш — 
sh, щ — shch, ъ — ’’, ы — y, ь — ’, э — e, ю — yu, я — ya. 
Данный список необходим для того, чтобы Ваши публикации правильно индексирова-
лись в зарубежных научных базах данных (Scopus и Web of Science).

Исключения: написание некоторых фамилий (например, автор устойчиво трансли-
терирует свою фамилию иным образом либо сложилась определенная традиция) и гео-
графических названий (рекомендуем обращение к справочникам).

Примеры исключений:
Vygotsky, Brushlinsky, Petrovsky, Yaroshevsky
Leontiev A. N., Leontiev A. A., Leontiev D. A., Rubinstein
Kazan, Kharkov, Nalchik, Perm, Ryazan, Tver, Yaroslavl etc (опускается символ мягко-

го знака)
Moscow (не Moskva)
Rostov-on-Don (не Rostov-na-Donu)
St. Petersburg (не Sankt-Peterburg)



286

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

Yekaterinburg (не Ekaterinburg)
Кроме того, обратите внимание, что вместе с транслитерацией дается перевод назва-

ния источника на английском языке. Если в работе была использована статья в научном 
журнале или материал в сборнике, то перевод дается как статье, так и журналу/сборни-
ку откуда она была взята. Перевод слудует расположить в [квадратных скобках]. Кур-
сивом в таком случае выделяется, не статья, а название журнала или сборника статей.

Инструкции для формирования References (латинизированный список)
1) Воспользуйтесь автоматическим транслитератором на сайте Transliteration. PRO: 

https://transliteration. pro/bsi. В левое окно скопируйте весь список «Научной литера-
туры». Нажмите кнопку «перевести». В правом окне Вы получите транслитерирован-
ный текст. Перенесите текст в файл с Вашей статьей.

2) Примеры оформления литературы и архивных материалов:
1. Монография:
Okladnikov A. P. Liki Drevnego Amura [Faces of the Ancient Amur]. Novosibirsk: Zapadno-

Sibirskoye knizhnoye Publ., 1968, 240 p. (in Russian).
2. Статья в журнале:
Chirkov N. V. Etnos, natsiya, diaspora [Etnos, nation, diaspor]. Religiovedenie [Study 

of Religions]. 2013, no. 4, pp. 41–47 (in Russian).
3. Переводное издание:
Brooking A., Jones P., Cox F. Expert Systems. Principles and Case Studies. Chapman and 

Hall, 1984, 231 p. (Russ. ed.: Brooking A., Jones P., Cox F. Ekspertnye sistemy. Printsipy raboty 
i primery. Moscow: Radio i sviaz» Publ., 1987, 224 p.).

4. Интернет-ресурс:
Tsentr izucheniya tibetskoi traditsii Yundrung bon [Centre for Studying the Tibetan 

Tradition of Yundrung Bon]. URL: http://bonshenchenling.org/lineage/nyame-sherab-
gyalcen. html/ (accessed August 4, 2013) (in Russian).

5. Диссертация или автореферат:
Ermolina Yu. V. Magiya kak kul'turno-religiozny fenomen. Diss. kand. filos. nauk [Magic as 

Cultural and Religious Phenomenon. Ph. D. Thesis in Philosophy]. Oryol: OSU Publ., 2009, 
155 p. (in Russian).

6. Материалы конференций:
Nesterova T. P. Fashistskaya mistika: religioznyj aspekt fashistskoj ideologii [Fascist 

mysticism: the religious aspect of fascist ideology]. Religiya i politika v 20 veke. Materialy 
vtorogo Kollokviuma rossiyskikh I ital'yanskikh istorikov [Religion and Politics in the 20th 
century. Proc. of the Second Symposium of Russian and Italian Historians]. Moscow, 2005, 
pp. 17–29 (in Russian.).

7. Архивные материалы:
Gosudarstvennyi arkhiv Altaiskogo kraya [State archive of the Altai Krai]. Fund 1. Inventory 

1. File 664 (in Russian).
8. Издания на английском языке:
Dibble H. L., Pelcin A. The effect of hammer mass and velocity on flake mass. Journal 

of Archaeological Science. 1995, no. 2, pp. 429–439.



287

Cайт журнала:  http://journal.asu.ru/wv   •   Journal homepage:  http://journal.asu.ru/wv

9. Иностранный источник (не на английском языке):
Li Pengtian. Cháoxiǎn wénxiàn zhōng de zhōngguó dōngběi shǐliào [Historical Materials 

of Northeast China in Korean Documents]. Beijing: Lin Wenshi Publishing House, 526 p. 
(in Chinese).

Где:
Li Pengtian — автор;
Cháoxiǎn wénxiàn zhōng de zhōngguó dōngběi shǐliào — название источника в транс-

литерации с английского языка;
[Historical Materials of Northeast China in Korean Documents] — перевод источника 

на английский язык;
Beijing: Lin Wenshi Publishing House — город, издательство на английском языке;
526 p. — количество страниц на английском языке;
(in Chinese) — указание языка, на котором написан источник.
Статья в периодическом издании
Wang D. Lùn jīn yǔ zhōubiān zhèngquán de shāngyè màoyì [On the Commercial Trade 

between Kim and the Surrounding Regimes]. Zhōngguó kēxuéyuàn xuébào [Journal of the 
Chinese Academy of Sciences]. 2009; (1): 101–106. (in Chinese).

Где:
Wang D. — автор;
Lùn jīn yǔ zhōubiān zhèngquán de shāngyè màoyì — перевод источника в транслите-

рации на английский язык;
[On the Commercial Trade between Kim and the Surrounding Regimes] — перевод ста-

тьи на английский язык;
Zhōngguó kēxuéyuàn xuébào — перевод названия журнала в транслитерации на ан-

глийский язык;
[Journal of the Chinese Academy of Sciences] — название журнала на английском 

языке;
2009 — год выхода журнала;
(1) — номер журнала;
101–106 — страницы, на которых размещена упомянутая статья;
(in Chinese) — указание языка, на котором написан источник.
Электронный источник
Jiàn yán yǐlái xì nián yào lù [Important Records of the Years Since Jianyan]. Available 

at: https://ctext.org/wiki. pl?if=gb&res=907864&remap=gb (accessed April 24, 2024) 
(in Chinese).

Оформление иллюстраций
Иллюстрации (рисунки, фотографии, графики, диаграммы) в текст Word не вне-

дряются и прилагаются в виде отдельных файлов в формате JPG или TIFF. Они дол-
жны быть отсканированными при разрешении не менее 300 dpi. Размер изображений 
не должен превышать 190 х 270 мм. Предметы в поле рисунка должны быть располо-
жены компактно, без неоправданно больших по размеру незаполненных мест. Каж-
дый отдельный предмет (изображение) на каждом рисунке должен иметь порядковый 
номер. Этот номер, как и нивелировочные отметки, надписи, линии сечений, рамки, 



288

ISSN 2542-2332 (Print)   •   ISSN 2686-8040 (Online) 

границы раскопов и т. п. должны быть выполнены не вручную, а машинописным об-
разом. Все цифры и надписи на рисунках выполняются шрифтом Arial, не жирным, 
в размере, соответствующем масштабу рисунка. Номера для предметов следует рас-
полагать по их порядку слева-направо и сверху-вниз. Каждая первая ссылка в тексте 
статьи на рисунок и на предмет обязательно должны начинаться с номера 1, последу-
ющие 2, 3 и далее. Вторая и последующие ссылки на рисунок или предмет выполняют-
ся свободно. Следует стремиться к тому, чтобы большая часть пояснений с площади 
самой иллюстрации была убрана в подрисуночные подписи.

Авторы статей также сообщают следующие данные, которые публикуются в кон-
це каждого номера журнала: Фамилия, имя, отчество (полностью), ученая степень и зва-
ние, место работы и должность, почтовый адрес (с индексом) контактный телефон, ад-
рес электронной почты, индивидуальный номер ORCID

Статьи следует высылать по адресу:
656049, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66, Алтайский государственный университет, ка-

федра Регионоведения России, национальных и государственно-конфессиональных 
отношений, Дашковскому Петру Константиновичу.

Электронная почта: dashkovskiy@fpn.asu.ru (c пометкой журнал «Народы и рели-
гии Евразии»).

Контактный телефон: (3852) 296-629
Сайт журнала: http://journal.asu.ru/index.php/wv





Научное издание

НАРОДЫ И РЕЛИГИИ ЕВРАЗИИ

2025. Том 30, № 4

Редактор Л. И. Базина
Подготовка оригинал-макета О. В. Майер

Дизайн обложки: П. К. Дашковский, Ю. В. Луценко

Журнал распространяется по подписке через каталог Урал Пресс 
Подписной индекс ВН 017798. Цена свободная

Издательская лицензия ЛР 020261 от 14.01.1997.
Подписано в печать 18.12.2025.

Выход в свет 29.12.2025.
Формат 70х100 / 16. Бумага офсетная.

Усл.‑печ. л. 23,5. Тираж 300 экз. Заказ 811.

Издательство Алтайского государственного университета
Адрес издателя: 656049, Алтайский край, г. Барнаул, пр. Ленина, 61

Типография Алтайского государственного университета
656049, Алтайский край, г. Барнаул, ул. Димитрова, 66


